533

BUCHBESPRECHUNGEN / BOOK REVIEWS

Yasuaki Onuma, A Transcivilizational Perspective on International Law, Leiden,
Boston (Martinus Nijhoff), 2010, S. 480, Euro 15,00

Warum war es gerade im Sommer und Herbst 2014 an der Zeit, Yasuaki Onumas ,,Tran-
scivilizational Perspectives on International Law* (wieder) zu lesen, sie erneut kritisch zu
befragen oder erstmals neugierig zu entdecken? Weil mit dem Wiener Kongress 1814/1815,
dessen 200. Jubildum nach einem ohnehin ,,erinnerungskulturreichen Jahr bevorsteht, eine
restaurative Neuordnung der Staatenwelt geschaffen wurde, die fiir eine ,,eurozentrische
Globalisierung® des internationalen dffentlichen Rechts seit dem 19. Jahrhundert steht und
die — greifbar etwa in den Souverénititsdiskursen — noch bis 21. Jahrhundert hinein sublime
Fortwirkungen kennt? Weil mit dem Ersten Weltkrieg, der vor hundert Jahren, und starker
noch mit dem Zweiten Weltkrieg, der vor 75 Jahren begann, ein tiefgreifender Zivilisa-
tionsbruch bis dahin unverénderlich geglaubte Paradigmen des Volkerrechts in Frage stellte
und seither zivilisationsbewusste konzeptionelle Neuorientierung verlangt? Weil angesichts
der Konfliktherde im Irak, in Nahost und der Ukraine eine zutiefst verunsicherte, ja ,,ver-
wirrte Welt“! wieder verstirkt in den Kategorien eines ,,Clash of Civilizations*? (1993)
denkt und ldngst nicht mehr an ein gutes ,.Ende der Geschichte*?, an zivilisatorische
Fortschrittserzahlungen glaubt? All das sind — gerade in ihrer Biindelung — mehr als gute
Griinde fiir die Lektiire, ein weiterer, ganz entscheidender tritt aber noch hinzu: die intellek-
tuelle Lust, politische Klugheit und wissenschaftliche Notwendigkeit, eigene Vorverstind-
nisse im Sinne J. Essers* oder H.-G. Gadamers® gerade angesichts von Krisenphéinomenen
— dann, wenn nichts mehr so ist, wie es scheint® — immer neu zu hinterfragen. Dazu lddt
Onuma schon im Vorwort seines Buches ein, die Ouvertlire wird gleichsam zum Credo:
,,The book is written not for providing specific answers to specific questions. It is written
for inviting readers to doubt the assumptions or premises on which they consider interna-
tional law.*

1 So titelte die Zeit vom 14. August 2014 (S. 1) in einem ,,Sommer der Kriege®™, der in einer Lage
»gefahrlich wie seit Jahrzehnten nicht mehr* die Frage aufwerfe, was die Politik noch ausrichten
konne.

S. P. Huntington, The Clash of Cililizations and the Remaking of World Order, 1996.

F. Fukuyama, The End of History and the Last Man, 1992.

Vorverstandnis und Methodenwahl in der Rechtsfindung, 1972.

Wahrheit und Methode. 1960.

Der in Fn. (1) zitierte Titelbeitrag der Zeit erdffnet mit dem Befund: ,,Wenn nichts mehr so ist, wie
es scheint, dann wird die Lage brenzlig und der Mensch nervés. Wenn nichts mehr so ist, wie es
scheint, wenn grof3es plétzlich klein, Harmloses gefahrlich und Boses gut wird, dann befinden wir
uns im auflenpolitischen Sommer des Jahres 2014.

AN AW N

1P 216.73.218119, , 10:36113.
piekatle gy

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0506-7286-2015-4-533

534 Verfassung und Recht in Ubersee VRU 48 (2015)

,On which they consider international law* — damit ist ein Schliisselsatz fiir Onumas
Volkerrechtskonzeption, flir seinen Zugang zum internationalen Recht und zu den interna-
tionalen Beziehungen, zugleich aber auch fiir den Zugang des Lesers zu seinem Werk
gefallen. Der Verfasser lehnt nicht nur, wie viele andere vor und mit ihm, eine ,,Eurocentric
or West-Centric* engefiihrte Perspektive auf das Volkerrecht wegen ihrer Einseitigkeit ab,
er misstraut ihr vielmehr zutiefst — und das aus doppeltem Grund: entweder verkennt ein
solche Sichtweise die komplexen, multi-kulturellen Lebenswirklichkeiten des 21. Jahrhun-
derts oder sie stiilpt diesen Lebenswirklichkeiten vereinseitigende Narrative iiber: ,,on
which they consider (...)“. Beides, so Onumas Sorge, stelle die Legitimitit des Volker-
rechts in Frage und verhindere sein Wirksamwerden, sein Verstanden-Werden, sein ,,Auf-
offene-Ohren-StoBen” in einer ,,multi-polar and multi-civilizational global society.” Wer
hinter dieser Sorge nur eine der oft gehdrten, politisch-korrekten, auch plakativen
Pauschalkritiken gegen wie auch immer gearteten (tatsdchlichen oder vermeintlichen) Eu-
rozentrismus vermutet und das Buch mit leichter Hand zur Seite legt, versdumt vieles. Wer
sich auf die Lektiire einldsst, wird (heraus-)gefordert durch tief griindende, bildungsreiche,
differenzierte und mitunter provokative Erkundungsginge, die Onuma in fiinf klug ineinan-
dergreifenden Kapiteln unternimmt.

Das erste Kapitel entwickelt mit seiner Einladung zum Perspektivenwechsel das im
weiteren Verlauf durchgéngig auskomponierte Leitmotiv: ,,a transcivilizational perspec-
tive, verstanden als ,,cognitive framework®, um der Welt des 21. Jahrhunderts auch em-
pirisch auf die Spur zu kommen, um ihr — eine Formulierung H. Hellers aufgreifend — wirk-
lichkeitswissenschaftlich gerecht zu werden. Schon terminologisch setzt Onuma einen
Akzent, der sich vom géngigen ,,international, aber auch vom ,transnational* eines Ph. C.
Jessup abgrenzt. Weil er diese Begriffe westlichen Denktraditionen und Voélkerrechtss-
chulen zuschreibt, will der Verfasser ,,die Anderen®, die anderen Kulturen und Zivilisatio-
nen (man denke nur an so wirkungsméchtige volkerrechtliche Akteure wie Brasilien, China,
Indien oder Russland) bereits bei der Terminologiebildung bewusst ein- und zugleich
verbinden. Das Einbinden mag die realistische, das Verbinden die idealistische Seite seines
Ansatzes andeuten. Ohne ein solches Ein- und Verbinden jedenfalls bleibt fiir Onuma die
vielbeschworene Universalitidt nur ein uneingeldstes und letztlich nicht einldsbares Ver-
sprechen.

Worum es der Einbindung geht und wie ernst sie gemeint ist, dafiir steht das zweite
Kapitel (Power and Legitimacy in International Law*). Vélkerrecht muss mehr sein als eine
nachvollziehende Beschreibung der Staatenpraxis. Formale Legalitét 14sst sich so gewiss
schaffen, aber keine Legitimitit stiften. Recht muss mehr sein als Durchsetzung von Macht,
es muss vielmehr die Macht haben (,,international law as power*), steuernden Einfluss auf
soziale Wirklichkeiten zu nehmen, es muss die Macht haben, seine normativen Ideen
bekannt zu machen, sie weiterzuverbreiten, auf miteinander geteilte (,,shared*) Zustimmung
zu stoflen. Es bedarf, in anderen Worten, der Durchsetzungskraft, die erst sein Legitim-
itdtsanspruch ihm verleiht (,,power of legitimate international law*). Legitimitdt wiederum
kann in Onumas Konzeption nur durch Diskurse geschaffen werden, die auf die Erwartun-

1P 216.73.218119, , 10:36113.
piekatle gy

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0506-7286-2015-4-533

Buchbesprechungen / Book Reviews 535

gen, Hoffhungen, Enttduschungen, auch auf die Verzweiflung der Menschheit reagieren —
einer Menschheit, die in ihrer Mehrheit nicht westlich ist. Die legitimititsstiften Kraft von
Diskursen setzt aber den gleichberechtigten und gleich wirksamen Zugang (voice, access)
aller potentiellen Diskursteilnehmer voraus. In der Marginalisierung nicht-westlicher (re-
spektive sich nicht in englischer Sprache selbstbewusst artikulierender Stimmen) verortet
Onuma ein entscheidendes Legitimititsdefizit. So unbestritten starkes Gewicht er west-
lichen Klassikern von Plato und Aristoteles bis Kant, von Hegel bis Heidegger als Referen-
zgroflen  volkerrechtlicher Theoriebildung zugesteht, so sehr vermisst er die
wirkungsméchtige Rezeption nicht-westlicher Klassiker aus der Welt des Islam oder des
Buddhismus.

Vor der Folie dieser Kritik arbeitet Onumas Schrift in ihrem dritten Kapitel die Quellen
des Volkerrechts ab. Art. 38 IGH-Statut, so die zentrale Priamisse, verweise — den IGH
adressierenden — nur auf die adjudikativen, nicht auf alle préskriptiven Normen des Volker-
rechts in ihrer rechtspluralistischen Fiille (vgl. S.204). Es gebe von den diplomatischen
Foren iiber die internationale Organisationen und die NGOs bis hin zu den Medien eine
weit groflere Vielfalt von Akteuren, die Volkerrecht interpretieren, entdecken und gener-
ieren (S.228) — idealiter in ,.transcivilizational discourses”. Wer vom Verfassungsrecht her
denkt, erkennt rasch die Néhe zu P. Hdberles Theorie von der ,,offenen Gesellschaft der
Verfassungsinterpreten® (vgl. z. B. auch S.248). Von der Akteursvielfalt her angelegt, holt
das vierte Kapitel historische Selbstvergewisserung nach und fragt, wie aus den diskursiven
Interaktionen entwicklungsgeschichtlich die bis heute prigenden Vélkerrechtsnarrative ent-
standen sind. Im 19. Jahrhundert habe, so Onumas bereits oben angedeutete Auffassung,
eine Art Globalisierung des europdischen Volkerrechts staatgefunden; europdische
Denkschulen, gebunden an westliche Kulturen und westliche Orte (teils sogar na-
mensgebend, man denke etwa an die ,,New Haven School®) hitten sich gegeniiber einem
Islamocentric system of world ordering™ oder einem ,,Sinocentric system of world Order-
ing® durchgesetzt. Sogar sogenannte ,,Third World approaches to international law* seien —
das haben auch Autoren wie B. Fassbender wiederholt herausgearbeitet — primér von west-
lichen Autoren gendhrt. In Kapitel fiinf schlieBlich exemplifiziert Onuma seine Thesen an
Menschenrechtsdiskursen mit ihrem Fokus auf individualrechtlichen Menschenrecht-
skonzeptionen.”

Es wire ein grofles Missverstindnis, Onumas Konzeption als ,anti-westlich® zu
diskreditieren oder ihm zu unterstellen, er wiirde etwa die Bedeutung durchsetzbarer Indi-
vidualrechte relativieren. Der ,.transcivilizational approach® ist nicht relativistisch, er will
nicht die alten Dichotomien von Universalitdt und kultureller Relativitit wiederbeleben,
sondern das Universalitdtspotential des internationalen Rechts aus einer kulturiibergreifend-
inklusiven Perspektive ergriinden. Auf S. 31 heilit es dazu: ,,I will seek to demonstrate that
we need to grasp international law in its actually living form, that is, in its actual founda-

7 Dazu ausfiihrlich C. Richter, Der ,,Transcivilizational Approach to Human Rights* — eine Einladung
zum interkulturellen Diskurs, J6R 60 (2012), S. 77 ff.

1P 216.73.218119, , 10:36113.
Erlaubnis ist j Inhalts i i, fii



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2015-4-533

536 Verfassung und Recht in Ubersee VRU 48 (2015)

tions in international society.“ Das Recht ist fiir Onuma — dafiir steht in Deutschland
zuvérderst P. Hiberle als Wegbereiter® — ein kulturelles Phiinomen, das es ganzheitlich zu
erfassen gilt und das mehr auszeichnet als eine blof adjudikative Funktion. Es gébe viele
Ansatzpunkte, diese These an den Einzelthemen der Schrift auf ihre Belastbarkeit zu er-
proben, buchstabiert Onuma doch alle groBen Grundsatzfragen von der Souverinitits- bis
zur Rechtsquellenlehre, vom volkerrechtlichen Sanktionsapparat bis bin zu den Menschen-
rechtsregimen aus. Dieser Lackmustest im Detail — und unter Einbindung detailspezifischer
Gegenthesen — sei dem Leser iiberlassen. Wichtiger ist hier der Blick auf den konzep-
tionellen Gesamtrahmen. Was er sein will, bezeichnet am aussagekriftigsten die
Uberschrift des ersten Kapitels: ,,a Cognitive Framework to Understand the Twenty-First-
Century-World“. Vor der Welterkldrung steht die Weltbeschreibung, vor der Theoriebil-
dung steht die Neuvermessung, notwendig geworden durch Wirklichkeitswandel: ,,from a
State Centric and West-Centric international community to (...) a multi-polar and multi-
civilizational global society* (S. 45). Der Wirklichkeitswandel bedingt perspektivische Ver-
schiebungen. Der Terminus ,transcivilizational“ mag manchen durch seinen Rekurs auf den
Zivilisationsgedanken irritieren. Onuma benutzt ihn auch, um eine Alternative zu ,,interna-
tional* und ,,transnational zu finden. International impliziert fiir ihn das staatenzentrierte
Volkerrechtsverstindnis des westfalischen Systems, ,transnational® ist ihm ein von den
,Internationalen Beziehungen® besetzter Begriff. Transzivilisatorisch — die Ubersetzung des
transcivilizational“ mit interkulturell griffe wohl zu kurz — bietet eine perspektivische Al-
ternative ,,from which we recognize, interpret, assess, and seek to propose solutions to pro-
belms transcending national boundaries by developing a cognitive and evaluative frame-
work based on the recognition of a plurality of civilizations that have long existed in human
history. It is a theoretical device by which we can recognize and appreciate various ways of
thinking of diverses peoples and seek to identify values and virtues that are perceived as
legitimate by as many people as possible” (S. 153).

Damit sind die Schliisselbegriffe gefallen: Es geht Onuma um eine durchaus pragmatis-
che, da problemldsungsorientierte Rahmung, die dem Erkennen und dann erst dem Bew-
erten dient. Der Rahmen muss alle Zivilisationen, die sich in der Menschheitsgeschichte als
kulturelle Leistungen herausgebildet haben, anerkennend einbeziehen. Sein Potential zur
Universalisierung normativer Gehalte liegt darin, Wertgrundlagen und Ordnungsstrukturen
zu identifizieren, die von so vielen Menschen wie moglich als legitim betrachtet werden.
Seiner Perspektive schreibt Onuma eine ,,enabling function® zu: ,,The transcivilizational
perspective enables us to see, understand and construe problems not merely as an issue of
conflicting national interests, not merely a form of a West-centric transnational perspective
of ,,global civil society. It assumes, rather, the plural existence of long-lasting and diverse
civilizations, and urges us to see these probelms (...) as civilizational conflicts. At the sam
time, however, the functional or related understanding of transcivilizational affairs enables
us to liberate ourselves from the preconception that we belong to one civilization®. Was

8 Etwa ,Verfassungslehre als Kulturwissenschaft, 2. Aufl. 1998.

1P 216.73.218119, , 10:36113.
piekatle gy

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0506-7286-2015-4-533

Buchbesprechungen / Book Reviews 537

aber ist der Gewinn, ,,conflicting national interests” durch ,.transcivilizational conflicts* zu
ersetzen? Geht es nur um eine semantische Alternative, eine Neubeschreibung von léngst
Bekanntem? Es geht um mehr, es geht um die Akzentverschiebung vom Eigenen zum gle-
ichgewichtigen Anderen. Dass Onuma keine exakte Definition des seines Zivilisationsbe-
griffs leistet, mag man dabei fiir die entscheidende Schwiéche oder heimliche Stérke seines
Theoriegebdudes halten. Eine starre Definition von Zivilisation wére fiir Onuma eine An-
maBung. Er denkt Zivilisationen weit weniger statisch als Huntington, sieht sie nicht mono-
lithisch, sondern in bestdndiger Verdnderung begriffen. Seiner dynamischen Zivilisationsid-
ee geht es um bestéindig neue zivilisatorische Leistungen aus Kultur, um Erfahrungen aus
Geschichte, Politik und Religion aller Zivilisationen (S. 93). Fiir die volkerrechtliche Theo-
riebildung will er den Reichtum eines menschheitlichen Erbes aufdecken, das noch allzu
sehr verschiittet liegt. Manchen mag das zu wenig sein, manchen mag das zu anspruchsvoll
sein. Aber Onuma will gar nicht geniigen; er will Vorgefestigtes in Frage stellen (nochmals
sei auf das bereits zitierte ,,doubt the assumptions or premises* verwiesen). Das ist ihm tref-
flich gelungen. Und wer es als Leserin oder Leser der ,Verfassung und Recht in
Ubersee* ohnehin schitzt, die eigenen Primissen von Anderen und Anderem hinterfragen
zu lassen, wird den Ertrag der Verunsicherung eines ,.transcivilizational approach” gle-
ichermaflen zu schitzen wissen.

Markus Kotzur, Hamburg

1P 216.73.218119, , 10:36113.
piekatle gy

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0506-7286-2015-4-533

