Alfred Schafer

Das geteilte
kulturelle Erbe

|dentitatspolitische Diskurse und
padagogische Einsatze in Ladakh

‘am 24.01.2026, 06:37:44. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748906520-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alfred Schifer
Das geteilte kulturelle Erbe

hitps://dol.org/10.5771/9783748806520-1 - am 24.01.2026, 06:37:44.



https://doi.org/10.5771/9783748906520-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps://dol.org/10.5771/9783748806520-1 - am 24.01.2026, 06:37:44.



https://doi.org/10.5771/9783748906520-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alfred Schafer

Das geteilte
kulturelle Erbe

Identitatspolitische Diskurse und
padagogische Einsitze in Ladakh

VELBRUCK
WISSENSCHAFT



https://doi.org/10.5771/9783748906520-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erste Auflage 2019
© Velbriick Wissenschaft, Weilerswist 2019
www.velbrueck-wissenschaft.de
Printed in Germany
ISBN 978-3-95832-182-3

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet tiber http://dnb.ddb.de abrufbar.

hitps://dol.org/10.5771/9783748806520-1 - am 24.01.2026, 06:37:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783748906520-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhalt

Vorwort

Einleitung

1. Das kulturelle Erbe: Zur Hervorbringung
identitatspolitischer Auseinandersetzungen

I.1
I.2

1.3

Kulturelles Erbe: Zwischen Kontingenz und Sch1cksal .

Das kulturelle Erbe:
Die ungewollte Relativierung des Eigenen . ..
Kulturelles Erbe: Identititspolitische Vergewisserungen .

2. Identitatspolitik und padagogische Artikulation

2.1

2.2

Das Padagogische als Medium identitéitspolitischer
Auseinandersetzungen .
Identititspolitische Einsitze: Elne Annaherung an
die Reprisentation des kulturellen Erbes

3. Zwischen kultureller Identitit und religioser Segregation .

3.1

3.3

3.4

Die partikulare Reprisentation des Ganzen:

Der Hegemonieanspruch der LBA . .
3.1.1 Die Vermessung des identititspolitischen Raums .
3.1.2 Die Fallstricke einer religiosen Segregation .

3.1.3 Spiritualitdt und soziale Ordnung .

Die Integration des Ausgeschlossenen:

Zur muslimischen Akzeptanz der religiosen Segregation .

3.2.1 Religiose Segregation und gemeinsame Kultur .
3.2.2 Die muslimische Arbeit am gemeinsamen Wohl
3.2.3 Die Zuriickweisung des religiosen Extremismus .
Religionsgemeinschaften und politische Reprasentation.
3.3.1 Religiése Minderheiten:
Die Verdopplung der politischen Reprisentation
3.3.2 Politik — Kultur — Religion .
Zentrifugale Tendenzen: Religiose und pohtlsche
Relativierungen einer einheitlichen Kultur Ladakhs .
3.4.1 Eine Auseinandersetzung um die kulturelle
Bedeutung der Religion
3.4.2 Jenseits der kulturellen Gemeinsambkeit:
Die Politisierung religioser Konflikte .

hitps://dol.org/10.5771/9783748806520-1 - am 24.01.2026, 06:37:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I

13
28
29

35
42

50
52

57
69

73

74
82

86

94
96
I0T1
105
109

II0
116

I21
I22

126


https://doi.org/10.5771/9783748906520-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Selektive Bedeutungsverschiebungen im Zu-Bewahrenden .

4.1

4.2
4.3

4-4

4.5

>Living Heritage« — zwischen Imagination
und Wirklichkeit
Okologie: Das Ziel einer bewahrenden Entw1ck1ung
Zwischen Tradition und Empowerment:
Frauenorganisationen in Ladakh
4.3.1 >Die Women’s Alliance of Ladakh« (WAL):
Traditionelles Wissen als Ressource
4.3.2 >Ladakh Women’s Centre« (LWC):
Die Nutzung gewahrter Freiriume
4.3.3 Eine Selbsthilfegruppe in Basgo:
Die veranderte Stellung der Frau

>Himalayan Culture and Heritage Foundat10n< (HCHF):

Initiativen gegen den dramatischen Verfall des
kulturellen Erbes .

Bewahrung als kreative Veranderung

Die >Ladakh Arts and Media Organisation< (LAMO)
und Jigmat Couture .

5. Versuche einer schulischen Vermittlung der
kulturellen Identitat

§.I

5.2

53

SECMOL: Die Probleme der Vermlttlung

einer alternativen Lebensform .

Die Druk Padma Karpo School: Die Orlentlerung
an einer buddhistischen Identitit Ladakhs.

Die Imamiya School: Die Bewahrung einer
schiitischen Tradition Ladakhs .

6. Teilungen des geteilten Erbes .

Literatur

hitps://dol.org/10.5771/9783748806520-1 - am 24.01.2026, 06:37:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I

134
147

158
159
165

177

182

191

200
203
211
221
233

245


https://doi.org/10.5771/9783748906520-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

Die Vergangenheit, die Tradition oder das kulturelle Erbe bilden keine
einfachen Gegebenheiten. Was darunter zu verstehen ist, ergibt sich im-
mer erst aus einer Interpretation, die sich in einer jeweiligen Gegenwart
zur Vergangenheit in ein Verhiltnis setzt — zu dem, was sie als Vergangen-
heit konzipiert. Diese allgemeine Aussage gilt auch fiir jene vermeintlich
sgeschichtslosen Zeiten, in denen man die Tradition als Autorisierungs-
und Legitimationsgrund fir die gegenwartigen Probleme aufrief. Wer
sich angesichts gegenwairtiger Probleme und Unsicherheiten auf >die«
Tradition beruft, um hier eine Entscheidungsgrundlage zu finden, kann
dies nur tun, indem er sich zur Tradition in ein Verhaltnis setzt, das fir
sich nur behaupten kann, mit der interpretierten Tradition in Uberein-
stimmung zu stehen. Eine solche Berufung auf die Autoritit der Tradi-
tion mag sich dabei dartiber absichern, dass nur eine bestimmte Perso-
nengruppe autorisiert ist, die Tradition zu interpretieren: Das verhindert
einen immer moglichen Streit dariiber, was mit Blick auf die Tradition
fur gegenwartige Entscheidungen und Problemlésungen wesentlich ist.

Nun hat die Ethnologie immer wieder darauf hingewiesen, dass auch
in so genannten >traditionellen Gesellschaften«< die Autorisierung einer
bestimmten Personengruppe, die als kompetent fur die verbindliche Aus-
legung der Tradition gilt, nicht bedeutet, dass nicht doch tber die je-
weilige Interpretation gestritten werden konnte. Allerdings gilt auch fiir
solche Auseinandersetzungen noch, dass sich konfligierende Perspekti-
ven nur tiber die von ihnen interpretierte Tradition legitimieren konnen.
Anders gesagt: Der mogliche Streit um die verbindliche Auslegung der
Tradition findet seine Grenze und Rahmung darin, dass die gegenwir-
tige Problemlage als Grund fiir die Vergewisserung der Tradition nicht
so verstanden werden kann, als ob sie diese Tradition als solche in Fra-
ge stellen konnte. Auch im Streitfall bildet die Gegenwart also kein Kri-
terium, die Verbindlichkeit der unterschiedlich interpretierten Tradition
in Frage zu stellen. Eine im Lichte der Tradition verstandene Gegenwart
hat demnach kein eigenes Gewicht.

Eben dies dndert sich mit jener Offnung der Zukunft, die meist mit
Entwicklungen im 18. Jahrhundert in Verbindung gebracht wird.* Die
Offenheit der Zukunft erméglicht die Perspektive auf eine Entwicklung

1 Reinhart Koselleck (1979) spricht von einer >Sattelzeit, die er auf die letz-
ten Jahrzehnte des 18. und die ersten des 19. Jahrhunderts datiert. In dieser
Zeit findet seiner Auffassung nach die Offnung eines (zukiinftigen) Erwar-
tungshorizonts statt, der die Autoritit des (vergangenen) Erfahrungsraums
sprengt und damit der Gegenwart ihren herausgehobenen und zugleich pro-
blematischen Stellenwert zuweist.

hitps://dol.org/10.5771/9783748806520-1 - am 24.01.2026, 06:37:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783748906520-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VORWORT

und Veranderung, die mit der (wie auch immer interpretierten) Traditi-
on bricht. Die Moglichkeit einer anderen und vielleicht besseren Zukunft
bildet nun zunehmend ein Kriterium, das neben die Autorisierung iiber
die Tradition tritt — und diese zunehmend ablost. Die Riickversicherung
uber eine autorisierte Interpretation der Vergangenheit wird zunehmend
ersetzt durch die Versprechungen einer besseren Zukunft. Aufgespannt
zwischen diesen beiden Bezugspunkten gewinnt die Gegenwart einen
zunehmend eigenstindigen und zugleich prekaren Status. Thr fillt nun
das ganze Gewicht der Vergangenheitsversicherung und Moglichkeits-
begriindung zu — ohne dass es hier noch eine Perspektive geben konn-
te, einen festen Standpunkt zu gewinnen. Zunehmend geraten Begriin-
dungsperspektiven, gleichgiiltig ob sie sich an einer Interpretation der
Tradition, die nun erst eigentlich zur Vergangenheit geworden ist, oder
an einer Zukunft orientieren, tiber die man nur begrenzt etwas wissen
kann, in Rechtfertigungsprobleme. Diese Rechtfertigungsprobleme ha-
ben dabei eine doppelte Dimension. Sie beziehen sich zum einen auf die
Begrindung der jeweiligen Perspektive selbst. Wer sich auf eine vergan-
gene Tradition oder eine mogliche Zukunft bezieht, muss ausweisen, dass
diese Perspektive iiberhaupt den behaupteten Sachverhalt trifft. Diese Be-
grundung ist notwendig, da auch andere Perspektiven vertretbar erschei-
nen. Zum zweiten muss dariiber hinaus die Bedeutsamkeit der jeweiligen
Perspektive fir die Losung aktueller Problem- und Entscheidungslagen
demonstriert werden. Es muss also gezeigt werden, warum es sinnvoll
und geboten erscheint, der jeweils eigenen Sinnbestimmung zu folgen.
Neben die Frage nach der Legitimitit der jeweiligen Interpretation einer
gegenwirtigen Situation und Problemlage im Spannungsfeld von Vergan-
genheitsversicherung und dem Moglichkeitsversprechen einer besseren
Zukunft tritt also die Begriindung des Anspruchs auf Verbindlichkeit fiir
diese Interpretation. Und zu diesen beiden Dimensionen des Rechtferti-
gungsproblems von Gegenwartsanalysen im Spannungsfeld von Tradi-
tionsorientierung und Zukunftsversprechen tritt noch ein weiterer Ge-
sichtspunkt hinzu, der damit immer schon verbunden ist. Dieser besteht
in dem Verlust einer privilegierten und sozial akzeptierten Instanz, die
mit autoritativer Geltung tiber die definitiv richtige Perspektive entschei-
det. Die Bestimmungsanspriiche gegenwirtiger Problemlagen im Span-
nungsfeld von Traditionsversicherung und Zukunftsversprechen sowie
deren normativer Verbindlichkeitsanspruch befinden sich nun in einem
Konfliktraum, in dem unterschiedliche Perspektiven mit gleichem Gel-
tungsanspruch aufeinander stofSen, ohne dass noch auf eine Instanz zu-
rickgegriffen werden konnte, die iiber objektive und von allen Streitpar-
teien anerkannte Entscheidungskriterien verfiigen wiirde.>

2 Der hier verhandelte Kontext ist ein praktischer oder auch identitatspoliti-
scher: Es geht um Selbstverstindnisse und Verbindlichkeiten, um praktisch

hitps://dol.org/10.5771/9783748806520-1 - am 24.01.2026, 06:37:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783748906520-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VORWORT

Wenn man von dieser Konstellation ausgeht, so gewinnen die Versi-
cherung einer Vergangenheit und die Berufung auf die Verbindlichkeit
einer Tradition einen anderen Akzent. Es geht dann nicht mehr nur da-
rum, die Gegenwart im Lichte einer vorgestellten Tradition zu interpre-
tieren, sondern gefordert ist nun, die Berufung auf die Tradition selbst
noch mit Blick auf einen zukiinftigen Moglichkeitsraum zu rechtferti-
gen. Die (wie auch immer interpretierte) Tradition bildet kein selbst-
verstandliches Urteilskriterium mehr, von dem her sich die Gegenwart
interpretieren lasst: Eher wird die Berufung auf sie zu einer blofSen Mog-
lichkeit, deren Gefahr zudem darin besteht, sich andere Moglichkeiten
zu verschlieflen. Eine Berufung auf die Selbstverstandlichkeit einer Ver-
gangenheit hat also nicht mehr nur mit dem Problem zu tun, dass diese
Vergangenheit im Sinne einer verbindlichen Tradition ganz unterschied-
lich interpretiert werden kann. Hinzu kommt, dass die Berufung auf eine
solche Tradition im Sinne eines verbindlichen Kriteriums sich gegen die
Offenheit von Moglichkeiten positioniert. Unter modernen Bedingungen
scheint das wiederum selbst kaum vertretbar zu sein, weil damit der am-
bivalente Wert der Gegenwart selbst in Frage gestellt wurde. Man wird
eher davon ausgehen konnen, dass die Berufung auf eine (unterschied-
lich verstandene) Tradition und Vergangenheit allenfalls als eine Strate-
gie zu verstehen ist, die sich im Lichte offener Zukiinfte auf bestimmte
Aspekte der aufgerufenen Tradition bezieht. Die Offenheit der Zukunft
wird also nicht systematisch negiert; zugleich aber verweist man darauf,
dass bestimmte traditionelle Werte, Institutionen oder Praktiken weiter-
hin eine wichtige Rolle spielen sollten.

Zumindest zwei Konsequenzen, die aus dieser Situation folgen, las-
sen sich festhalten: Der Ruckgriff auf >die« Tradition, die Verbindlich-
keit der Vergangenheit, kann nur selektiv erfolgen, wenn die Offenheit
der Zukunft erhalten bleiben soll. Und fur die Verbindlichkeit der so
aufgerufenen Tradition muss angesichts offener Moglichkeiten gewor-
ben werden. Zum ersten Punkt, dem selektiven Ruckgriff auf die Tra-
dition, wird man zwar festhalten mussen, dass dieser Riickgriff auch
in vormodernen Gesellschaften immer selektiv erfolgte: Man erinnerte

wirksame Begriindungen in problematisch erscheinenden Situationen, die
immer Verbindungen zum Selbstverstindnis einer sozialen Gruppe haben.
Dabei wird man davon ausgehen konnen, dass etwa historiographische Un-
tersuchungen, wie sie dann im 19. Jahrhundert entwickelt werden, nicht die
Rolle eines solchen Schiedsrichters tibernehmen konnen. Dies mag einer-
seits daran liegen, dass sich diese selbst aufgrund ihres narrativen Charak-
ters (vgl. Danto, 1974; White, 2008) nur schwer von Literatur und Rhetorik
unterscheiden lassen. Andererseits spielen ihre Ergebnisse (auch wenn man
ihren hermeneutischen Applikationscharakter betont — vgl. Gadamer, 1965)
nur mittelbar eine Rolle fiir praktische und identititspolitische Auseinander-
setzungen, die sich ihrer auf eine immer schon >interessierte Weise< bedienen.

9

hitps://dol.org/10.5771/9783748806520-1 - am 24.01.2026, 06:37:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783748906520-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VORWORT

sich und verwies auf konkrete Regeln, Verhaltensweisen, Rituale oder
soziale Strukturen anlisslich einer konkreten Problemlage. Es gerieten
also immer nur selektive Aspekte der Tradition in den Blick, die als sol-
che eine autorisierte Losung des gegenwirtigen Problems gewahrleisten
sollten. Damit allerdings eine solche Problemlésung durch den Verweis
auf konkrete Aspekte der Tradition akzeptabel erschien, war zugleich
die Geltung und Verbindlichkeit der Tradition als ganzer vorausgesetzt.
Die Selektivitdt des Riickgriffs auf die Tradition erfolgte immer schon
unter der vorausgesetzten Geltung der >ganzen< Tradition, die durch kei-
ne anderen Moglichkeiten in Frage gestellt wurde. Eben dies dndert sich
nun. Der Ruckgriff auf die Tradition im Horizont auch anderer und of-
fener Moglichkeiten erfolgt weiterhin selektiv, aber nun wird deutlich,
dass die Tradition als solche, als ganzheitlicher Lebensentwurf, keine
Moglichkeit mehr bietet, die aktuellen Lebensverhiltnisse zu verstehen
und zu begrunden. Was von wem und warum als Ausdruck der Tradi-
tion aufgerufen wird, was mit Blick auf die Tradition als bedeutsam oder
vernachldssigenswert, als zu bewahren oder zu tiberwinden verstanden
wird, erscheint nun nur noch als Artikulation einer subjektiven Perspek-
tive. Und diese Perspektive kann sich nicht mehr dariiber autorisieren,
dass sie sich selbst als Ausdruck >der«< Tradition versteht, da sie ja nur
selektive Aspekte herausgreift und damit zugleich dokumentiert, dass
sie selbst schon auferhalb der Tradition (in der Gegenwart und damit
zwischen Vergangenheit und offener Zukunft) steht. Die Berufung auf
die Tradition bleibt so grundsétzlich problematisch, weil den selektiven
Zugriffen kein selbstverstindliches Ganzes mehr korrespondiert, das
als solches die Selektivitit entproblematisiert, und weil damit die sub-
jektiv-strategische Qualitit solcher Traditionsanrufungen deutlich wird.

Damit hingt nun der zweite oben erwiahnte Punkt zusammen: die
Notwendigkeit, fur die Bedeutung und Verbindlichkeit des selektiven
Rickgriffs auf die Tradition zu werben. Wenn die Geltung >der< Tradi-
tion nicht mehr einfach unterstellt werden kann, wenn die Selektivitit
und auch Kontingenz des Ruickgriffs auf bestimmte Aspekte dessen, was
nun als Tradition aufgerufen wird, deutlich wird, wenn solche Ruckgrif-
fe von unterschiedlichen Individuen unterschiedlich getitigt und akzen-
tuiert werden, dann stellt sich die Frage, warum gerade diese selektiven
und unterschiedlich akzentuierten Ruckgriffe auf das, was es als Ganzes
nicht mehr gibt: die Tradition, eine Verbindlichkeit haben sollen. Neben
die Frage, ob tiberhaupt und inwiefern der behauptete Riickgriff auf As-
pekte der Tradition etwas mit deren >Wahrheit< zu tun hat, sie also ad-
aquat identifiziert, tritt nun die zweite Frage, warum ein solcher Riick-
griff angesichts der gegenwirtigen Situation eine orientierende oder gar
verbindliche Bedeutsamkeit haben soll. Und es ist diese Stelle, an der
sich praktische Begriindungen mit identititspolitischen kreuzen: Die Zu-
kunft soll dann mit der Bewahrung einer eigenen traditionell-kulturellen

I0

hitps://dol.org/10.5771/9783748806520-1 - am 24.01.2026, 06:37:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783748906520-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VORWORT

Identitat kompatibel gemacht werden. Die Berufung auf die Tradition
stellt sich dann als eine vermittelnde dar: Sie versucht, wie man mit Ko-
selleck sagen konnte, die Einheit von traditionellem Erfahrungsraum
und offenem Zukunftshorizont zu denken — und damit deren modernes
Auseinandertreten zu relativieren.

Eben dies ist dann auch der Ort, an dem man die Diskussionen um
die Bewahrung eines kulturellen Erbes ansiedeln kann. Auch diese Dis-
kussionen arbeiten sich an der Frage ab, worin denn das (angesichts of-
fener Moglichkeitsraume) zu bewahrende kulturelle Erbe bestehen soll;
auch sie beschiftigen sich mit der Frage der Selektivitat: Immer geht es
darum, was vom kulturellen Erbe bewahrenswert ist, womit gleichzeitig
das kulturelle Erbe als Ganzheitliches zur Disposition gestellt wird. Auch
hier geht es neben Fragen der Identifikation des Bewahrenswerten, die
von unterschiedlichen Akteuren mit ganz unterschiedlichen Argumen-
ten beantwortet werden, immer um Fragen der Verbindlichkeit. Die In-
Wert-Setzung eines unterschiedlich aufgerufenen und unterschiedlich ak-
zentuierten kulturellen Erbes ist dabei nicht nur eine umstrittene; in ihr
geht es immer auch um Fragen der Verbindlichkeit. Das zu Bewahrende
muss identifiziert und als wertvoll fir alle postuliert werden; und dies
geschieht in einem Raum, in dem durchaus unterschiedliche Meinungen
aufeinandertreffen. Die Einsitze in diesem Diskursraum haben immer ei-
nen partikularen Charakter: Thr Geltungsanspruch aber lebt davon, dass
sie einen doppelten Universalisierungsanspruch erheben. Das jeweils zu
Bewahrende soll reprasentativ fiir >die< Kultur sein und zugleich bean-
sprucht die diesen Anspruch artikulierende Position, im Namen aller zu
sprechen, die diese postulierte Herkunft haben.

Es ist nun dieser doppelte Reprasentationsanspruch, der als solcher
unter modernen Bedingungen nicht einlosbar ist, der die Auseinanderset-
zungen um das kulturelle Erbe, um die Identifikation und Verbindlichkeit
der Tradition angesichts offener Moglichkeitsraume, nicht nur inhaltlich
(identitdtspolitische Vergewisserung), sondern auch formal als >politisch«
zu bestimmen erlaubt. Unter modernen Bedingungen bilden praktische
und identititspolitisch orientierte Riickgriffe auf eine selektiv interpretier-
te Tradition und die Begrundungsversuche ihrer weiterhin bestehenden
Verbindlichkeit Momente einer politischen Rhetorik. Eine solche Rheto-
rik ist und bleibt notwendig selektiv und partikular, aber sie erhebt einen
inhaltlichen wie zugleich verbindlichen Universalititsanspruch. >Politisch«
ist sie dabei nicht zuletzt auch insofern, als sie um die Partikularitit des
eigenen Anspruchs und damit um die Moglichkeit anderer (pluraler) An-
spriiche weifs. Im Falle der Berufung auf die Tradition, wie sie etwa in der
Diskussion um das kulturelle Erbe eine Rolle spielt, ist dieser politische
Charakter dadurch gewihrleistet, dass die jeweiligen Berufungen auf As-
pekte der Tradition immer schon durch die gleichlaufende Offenheit fiir
andere (zukunftsorientierte) Moglichkeiten relativiert werden.

IT

hitps://dol.org/10.5771/9783748806520-1 - am 24.01.2026, 06:37:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783748906520-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VORWORT

Eine politische Rhetorik, die (unter modernen Bedingungen) als not-
wendig partikulare mit einem doppelten Universalititsanspruch auftritt:
eine richtige Identifikation ihres Gegenstandes zu leisten und dabei im
Namen aller Adressaten zu sprechen, weist dabei — und das macht die
Diskussion um das kulturelle Erbe auch erziehungswissenschaftlich in-
teressant — Parallelen zur padagogischen Rhetorik auf. Auch diese bean-
sprucht fur ihre Situations- und Kontextbestimmungen eine allgemeine
Geltung, obwohl diese immer partikularen Perspektiven geschuldet blei-
ben. Und auch sie fordert fiir ihre Situationsbestimmungen eine Verbind-
lichkeit ein, die sich letztlich darauf griindet, im Namen derer zu spre-
chen, die letztlich nur ihre Adressaten bilden. Beide Anspruche sind und
bleiben — wie in der politisch-demokratischen Rhetorik auch - proble-
matisch: Ob man >wirklich< das Richtige und Wichtige festgestellt hat,
ob diejenigen, fur die man zu sprechen beansprucht, das auch so sehen
oder den Sprecher als Reprisentanten ihrer Winsche akzeptiert haben,
diese Fragen bleiben letztlich theoretisch unbeantwortbar und praktisch
eine blofSe Frage der Wirksamkeit oder Durchsetzung.

Diese Vorbemerkungen mogen geniigen, um den Rahmen abzuste-
cken, innerhalb dessen hier die Bemithungen und Einsitze unterschied-
licher Akteure in Ladakh betrachtet werden, angesichts eines erst vor ei-
nigen Jahrzehnten und nicht zuletzt vor dem Hintergrund des Tourismus
einsetzenden rapiden Modernisierungsprozesses sich auf die Vorteile ei-
ner kulturellen Tradition und Identitdt zu berufen. Es ist das doppelte
Reprisentationsproblem, das Reprisentative der traditionellen Identitét
anzugeben und dies zugleich im Namen >der« Ladakhi zu tun, dessen zu-
gleich politische und padagogische Rhetorik, welches den Rahmen fur
die folgende Analyse der unterschiedlichen diskursiven Einsitze bildet —
einer Analyse, die zugleich die Grenze dieser Einsitze in ihrer Partikula-
ritit und Heterogenitit aufzuweisen versucht.

I2

hitps://dol.org/10.5771/9783748806520-1 - am 24.01.2026, 06:37:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783748906520-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

