Im Labyrinth der Zeit

Zum Konzept des Korpers nach Leibniz, Borges und Deleuze

Marc Rélli

Das Thema des Kérpers verhandelt Deleuze ausfithrlich im Zuge seiner Ausei-
nandersetzung mit dem Philosophen Gottfried Wilhelm Leibniz.! Dabei kann
er auf die Leibniz-Rezeption des argentinischen Schriftstellers Jorge Luis Bor-
ges zuriickgreifen. Zwischen beiden stellt er eine Verbindung her — im Sin-
ne einer phantastischen Metaphysik oder einer metaphysischen Phantastik,
die fiktive und reale Momente als untrennbare herausstellt. Nicht allein ist
Leibniz durch seine Titigkeit im Schlossgarten von Herrenhausen, wo er die
Kurfiirstin Sophie bei der Gartenplanung unterstiitzt, mit dem Labyrinth des
franzésischen Barockgartens vertraut.? Zudem liegt das virtuelle Labyrinth der
unendlichen Méglichkeiten im Innersten seiner Philosophie.

Ein kleines Textfragment aus der Kriminalgeschichte »Der Garten der Pfa-
de, die sich verzweigen« macht es anschaulich. Es ist von Borges verfasst —und
wird von Deleuze mehrfach (in unterschiedlicher Linge) zitiert.? In der lings-
ten Version lautet es:

»In allen erdichteten Werken entscheidet sich ein Mensch angesichts verschiedener
Moglichkeiten fiir eine und eliminiert die anderen; im Werk des schier unentwirrbaren
Ts'ui Pén entscheidet er sich - gleichzeitig - fiir alle. Er erschafft so verschiedene Zu-
kiinfte, verschiedene Zeiten, die ebenfalls auswuchern und sich verzweigen. Daher die
Widerspriiche im Roman. Fang (sagen wir) hiitet ein Geheimnis; ein Unbekannter klopft
an seine Tir; Fang beschliefit, ihn zu toten. Natirlich gibt es verschiedene mdgliche

1 | Vgl. Deleuze, Gilles: Die Falte. Leibniz und der Barock [Le pli. Leibniz et le baroque,
1988], iibers. von Ulrich J. Schneider, Frankfurt a.M. 1996, S. 137-226.

2 | Vgl. Bredekamp, Horst: Leibniz und die Revolution der Gartenkunst. Herrenhausen,
Versailles und die Philosophie der Blétter, Berlin 2012.

3 | Vgl. Borges, Jorge Luis: »Der Garten der Pfade, die sich verzweigen« [»El jardin de
senderos que se bifurcan«, 1941], in: ders.: Werke, Bd. 5: Fiktionen [Ficciones 1944],
Ubers. von Karl A. Horst u.a., Frankfurta.M. 1992, S. 77-89.

14.02.2026, 11:43:48.


https://doi.org/10.14361/9783839435755-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

376

Marc Rolli

Losungen. Fang kann den Eindringling téten, der Eindringling kann Fang toten; beide
kénnen davonkommen, beide kdnnen sterben und so weiter. Im Werk von Ts’ui Pén kom-
men samtliche Losungen vor; jede ist der Ausgangspunkt weiterer Verzweigungen.«*

Die verschiedenen Losungen schliefRen sich gegenseitig aus, allerdings nur in
der Realitit (und in den meisten »erdichteten Werken), nicht in einem sin-
guldren und originell-spekulativen Werk der phantastischen Literatur. (Auch
nicht unbedingt in einem Film wie Tom Tykwers Lola rennt.) Mit dieser Aus-
kunft konnte man sich zufriedengeben, wenn es die Verbindung zur Meta-
physik nicht geben wiirde. Die gibt es allerdings — und sie geleitet in die Zeit
des Barock und in die Metaphysik von Leibniz hinein. Kurz gesagt, wird im
Begrift der Kompossibilitit — priziser noch: im Schreckbild der Inkompossibi-
litdt — eben die narratologische Identititsfigur problematisiert, die in Borges’
Text so phantastisch zersplittert. Als ob es in der metaphysisch verstandenen
Wirklichkeit der Dinge liegen wiirde, dass gleichzeitig ganz unterschiedliche
Moglichkeiten der Auflésung einer Situation realisiert werden.

Im Folgenden werde ich zunichst erldutern, wie die Problematik der Kom-
possibilitit — und damit zugleich diejenige der pristabilierten Harmonie der
besten aller méglichen Welten — mit derjenigen des Korpers zusammenhingt.
In einem weiteren Schritt werden die Uberlegungen zum Kérper mit Hilfe
des Begriffs der Perzeption konkretisiert. Auf dieser Grundlage wird Deleuzes
Fokussierung auf das Problem des kérperlichen Ausdrucks nachvollziehbar.
Zuletzt komme ich auf einige Eigenarten der zeitphilosophisch inspirierten
Wiederholung des leibnizschen Systems zu sprechen, die Deleuze entlang des
Themas der Individuation vollzieht.

In dem bertthmten Schlussteil der Théodicée begegnet Theodorus im Traum
der Goéttin Pallas Athene — in einem »Palast von unvorstellbarem Glanz und
von ungeheurer Gréfe«.® Es handelt sich um den »palais des destinées« oder
den »Palast der Lose des Lebens« (nach Herrings Ubersetzung). Er enthilt

4 | Borges: »Der Garten der Pfade, die sich verzweigen, a.a.0., S. 86. Vgl. die Zitate
in Deleuze, Gilles: Differenz und Wiederholung [Différence et répétition, 1968], iibers.
von Joseph Vogl, Miinchen 1992, S. 154; Deleuze, Gilles: Das Zeit-Bild. Kino 2 [Cinéma
2. l'image temps, 1985], libers. von Klaus Englert, Frankfurt a.M. 1997, S. 174; De-
leuze, Gilles: Logik des Sinns [Logique du sens, 1969], (ibers. von Bernhard Dieckmann,
Frankfurta.M. 1993, S. 149; Deleuze: Die Falte, a.a.0., S. 103.

5 | Leibniz, Gottfried Wilhelm: Philosophische Schriften, Bd. 2.2.: Die Theodizee. Von
der Giite Gottes, der Freiheit des Menschen und dem Ursprung des Ubels [Essais de

14.02.2026, 11:43:48.


https://doi.org/10.14361/9783839435755-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Im Labyrinth der Zeit

nicht nur Darstellungen dessen, was wirklich geschieht, »sondern auch alles
dessen, was méglich ist«.® Noch vor der Erschaffung der Welt hat Jupiter aus
der Vielzahl méglicher Welten die beste von allen ausgesucht und zur Existenz
bestimmt. Pallas erklart:

»Ich brauche nurzu gebieten, und wir werden eine Welt sehen, die mein Vater erschaffen
konnte, und darin wird alles enthalten sein, was man nur begehren kann; und auf diese
Weise kann man auch erfahren, was eintreten wiirde, wenn diese oder jene Moglichkeit
existieren sollte. Wenn die dabei gestellten Bedingungen nicht bestimmt genug sind, so
werden sich so viele untereinander verschiedene Welten zeigen, wie man nur will, und
die alle dieselbe Frage in verschiedener Weise und auf jede mdgliche Art beantworten.
[...] In gleicher Weise kannst du dir nun eine geregelte Folge von Welten vorstellen, die
alle einzig den Fall enthalten, um den es sich handelt, und dessen Umsténde und Folgen
mannigfach verdndern.«’

Wie in einer Theatervorstellung (oder einer filmischen Abfolge von Schnapp-
schiissen) wird Theodorus mit den mdoglichen Leben des Sextus Tarquinius
konfrontiert: »Sextusse jeder Art und in unzihligen Gestalten.«® Leibniz greift
hier eine Fragestellung aus Lorenzo Vallas Dialog De libero arbitrio (1439) auf.’
Valla machte (gegen Boéthius) deutlich, dass das géttliche (apollinische) Vor-
herwissen die menschliche Freiheit durchaus nicht beeintrichtigt. Er kommt
lediglich dort nicht weiter, wo (Jupiters) Schopfungsakte die Vorsehung be-
stimmen — und damit die Natur des Sextus festschreiben kénnen.” An diesem
Punkt setzt Leibniz den Dialog (zwischen Antonius und Laurentius) fort, in-
dem er den Theodorus im Traum in den »Palast der Schicksale«, wie ich »pa-
lais des destinées« iibersetzen wiirde, fithrt." Dort erkennt Theodorus, dass
die vielen méglichen gliicklichen Sextusse (im Unterschied zu dem wirklichen
und frevlerischen) nicht mit der besten aller méglichen Welten kompossibel

Théodicée sur la bonté de dieu, la liberté de 'homme et I'origine du mal, 1710], hg. u.
ibers. von Herbert Herring, Frankfurt a.M. 1996, S. 261.

6 | Leibniz: Theodizee, a.a.0., S. 261.

7 | Ebd., S.261-263.

8 | Ebd., S. 263.

9 | Valla, Lorenzo: »De libero arbitrio«, in: Radetti, Giorgio (Hg.): Lorenzo Valla: Scritti
filosofici e religiosi, Florenz 1953, S. 283-375.

10 | »[...] sondern man fragt, warum er [Gott] sie [die Dinge] so anordnet, warum er den
einen verstockt macht und mit dem anderen Erbarmen hat.« Leibniz: Theodizee, a.a.0.,
S. 257.

11 | Gegen Valla fiihrt Leibniz explizit an, »daf3 er den Knoten zerhaut und die Vorsehung
unter dem Namen Jupiters, den er nahezu zum Urheber der Siinde macht, zu verdammen
scheint«. Ebd., S. 259.

14.02.2026, 11:43:48.

377


https://doi.org/10.14361/9783839435755-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

378

Marc Rolli

sind. Wenn Gott aber ein gerechter Gott sein soll, dann muss er die beste der
moglichen Welten auswihlen.”? Es ist also keineswegs gesichert, dass die bes-
te aller moglichen Welten besonders gut geraten ist. Sicher ist nur, dass die
anderen moglichen Welten weniger gut geraten sind. Denn begrenzt wird das
Wirkliche durch das, was moglich ist — und nicht alles ist moéglich im Sinne
der Kompossibilitit."® Auferdem hat nicht Gott den wirklichen Sextus bése
gemacht. Er hat ihn nur »aus der Region der Moglichkeiten in die Region der
wirklichen Wesen tiberfithrt«.”* Sextus steht es bis zu einem gewissen Grade
frei, so oder anders zu handeln.” Entscheidend ist daher die individuelle Sub-
stanz des wirklichen Sextus, die nicht mit den anderen der méoglichen Sextus-
se identisch ist. Denn die dhnlichen Sextusse der nur mdglichen, nicht aber
realisierten Welten, haben nicht all das in sich, was der wirkliche Sextus »in
sich trigt, ohne dafl man es bemerkt, und folglich auch nicht alles das, was
ihm noch widerfahren wird«.'® Verstindlich wird dieser Aspekt der Geschich-
te, wenn man den Begriff der individuellen Substanz — und damit auch das
Problem des Korpers — genauer fasst.

Wie schon bei Spinoza liegt auch bei Leibniz in den Uberlegungen zum
Substanzbegriff ein quasi anticartesianischer Impuls, der im Begriff des »Aus-
drucks« — und damit am Kérper — festgemacht werden kann.” Zunichst lasst
sich sagen, dass Leibniz der Reduktion des Kérperlichen auf die Ausgedehntheit

12 | »Hatte hier Jupiter einen Sextus, der in Korinth gliicklich oder Kénig von Thrakien
ware, an seine Stelle gesetzt, so wiirde es nicht mehr diese Welt sein. Und doch mufite
er diese Welt wéahlen, die alle anderen an Vollkommenheit {ibertrifft und die Spitze der
Pyramide bildet.« Ebd., S. 267.

13 | »Non omne possibile ad existentiam pervenit.« - »Und wenn auch Gott [...] mit Not-
wendigkeit das Beste wahlt, so wird dennoch darum das Beste nicht notwendig sein.«
Leibniz, Gottfried Wilhelm: »Zum Begriff der Mglichkeit« [»De contingentia«, ca. 1686-
1689], in: ders.: Philosophische Schriften, Bd. 1: Kleine Schriften zur Metaphysik, hg.
u. ibers. v. Hans H. Holz, Frankfurt a.M. 2000, S. 185 und S. 187.

14 | Leibniz: Theodizee, a.a.0., S. 267.

15 | Jupiter kennt den Sextus besser als der sich selbst, weshalb er ihm raten kann,
nicht nach Rom zu gehen. »Da nun Sextus sich nicht zu einem so grofen Opfer entschlie-
Ben konnte, verlie® er den Tempel und iiberlieB sich seinem Schicksal.« Ebd., S. 259.
16 | Ebd., S. 263. »Du wirst darauf bestehen: du wirst beklagen kdnnen, warum Gott
dir nicht mehr Krafte gegeben hat. Ich antworte: wenn er das getan héatte, so wérest du
nichtdu, denn dann héatte er nichtdich, sondern ein anderes Geschdpf hervorgebracht.«
Leibniz: »Zum Begriff der Moglichkeit«, a.a.0., S. 189.

17 | Vgl. Deleuze, Gilles: Spinoza und das Problem des Ausdrucks in der Philosophie
[Spinoza et le probléme de I'expression 1968], iibers. von Ulrich J. Schneider, Miinchen
1993, S. 20-21.

14.02.2026, 11:43:48.


https://doi.org/10.14361/9783839435755-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Im Labyrinth der Zeit

der Dinge widerspricht.”® Das ist das groe Thema in der Unterhaltung zwi-
schen Philarete und Ariste.” Im Neuen System (1695) wird gesagt, dass zur Kli-
rung des Begriffs der kérperlichen Substanz »die Betrachtung der ausgedehn-
ten Masse [masse étendue] allein nicht ausreicht, und dafl man noch den Begriff
der Kraft [notion de la force] anwenden muf«.?’ Damit erdffnet Leibniz einen
grofen Themenbereich: Zum einen nimmt er auf das Infinitesimalkalkiil und
auf die physikalische Dynamik Bezug, zum anderen kommt er auf den scho-
lastischen Begriff der substanziellen Form zuriick. Kurz: »Man konnte sie [die
individuellen Substanzen; Anm. d. Verf.] metaphysische Punkte nennen: sie
haben etwas Lebendiges [quelque chose de vital], eine Art Perzeption, und die
mathematischen Punkte sind ihre Gesichtspunkte, um das Universum auszu-
driicken.«*! Sie allein sind die wahren, d.h. unteilbaren ontologischen Einhei-
ten, »ohne sie gibe es nichts Wirkliches, da es ohne [sie] keine Vielheit gibe«.??
Es handelt sich bei ihnen um (seelisch) organisierte Korper, die als Automaten
oder géttliche Maschinen der Natur (im Unterschied zu den Produkten der
menschlichen Kunstfertigkeit) »eine wahrhaft unendliche Zahl von Organen
besitzen«.?

Die mit diesen wenigen Sitzen angesprochene Kritik der cartesianischen
Physiologie wird von Leibniz auf das Problem der Kérper-Seele-Kausalrelati-
on ausgedehnt und miindet dann in sein Konzept der Monaden, sofern »jede
Substanz [...] das ganze All [...] auf ihre Weise ausdriickt«.* Denn es bleibt
im Rahmen der cartesianischen Schule ginzlich unverstindlich, wie es mog-
lich sein sollte, dass der Korper etwas in der Seele bewirkt und umgekehrt.

18 | Vgl. Leibniz, Gottfried Wilhelm: »Metaphysische Abhandlung« [»Discours de méta-
physique«], in: ders.: Kleine Schriften zur Metaphysik, a.a.0., S. 49-172, hier S. 109ff.

19 | Leibniz, Gottfried Wilhelm: »Unterhaltung zwischen Philarete und Ariste« [»Entre-
tien de Philarete et d’Ariste«]«, in: ders.: Kleine Schriften zur Metaphysik, a.a.0.,
S. 324-363.

20 | Leibniz, Gottfried Wilhelm: »Das neue Systems, in: ders.: Kleine Schriften zur Me-
taphysik, a.a.0., S. 191-320, hier S. 203. Vgl. ebd., S. 199. Vgl. auch Leibniz: »Metaphy-
sische Abhandlung«, a.a.0., S. 83ff., S. 111.

21 | Leibniz: »Das neue System«, a.a.0., S. 215.

22 | Ebd., S. 217.

23 | Ebd., S. 230. »Eine natiirliche Maschine bleibt auch in ihren kleinsten Teilen Ma-
schine, und sie bleibt, was mehr ist, immer diese selbe Maschine«, weil sie sich nur
umwandelt, aber nicht entsteht und vergeht. Ebd., S. 213-215. Tats&chlich sieht Leibniz
in den Forschungen Swammerdams, Leeuwenhoeks oder Malpighis zur Préformations-
lehre einen Beweis fiir seine These, »dafl die konstitutiven Formen der Substanzen mit
der Welt geschaffen worden waren und daf sie immer bestehen«. Ebd., S. 207.

24 | Leibniz: »Metaphysische Abhandlunge«, a.a.0., S. 77-79.

14.02.2026, 11:43:48.

379


https://doi.org/10.14361/9783839435755-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

380

Marc Rolli

Die Anstrengungen Malebranches — die Entwicklung des »Systems der
Gelegenheitsursachen« — machen das nur zu deutlich. Wenn nimlich gilt,
dass es »keinen wirklichen Einfluf} einer geschaffenen Substanz auf eine an-
dere geben kann« und alle »Wirklichkeiten durch Gottes Kraft stindig erzeugt
werden«, so muss konsequenterweise gefolgert werden, »dafl Gott die Seele
oder jede wirkliche Einheit dieser Art von Anfang an so geschaffen hat, daf ihr
durch eine vollkommene Spontaneitit in Anbetracht ihrer selbst und doch in
vollkommener Ubereinstimmung mit den Dingen aufer ihr alles aus ihrem ei-
genen Grunde entstehen muf«.?> Leibniz spricht von »inneren Perzeptionenc,
die der Seele kraftihres expressiven und individuellen Wesens zugehétren, weil
sie »das ganze Universum auf ihre Weise und gemif einem bestimmten Ge-
sichtspunkt genau ausdriickt« — d.h. eine »Welt fiir sich«, die unabhingig ist
von jedem Einfluss anderer Geschopfe.?® Das allein bewirkt eine vollkommene
Ubereinstimmung der Substanzen und begriindet ihre »geregelte gegenseitige
Beziehung« und damit auch »die Verbindung von Seele und Kérper«.” Fiir
Leibniz liegt darin ein neuer (und iiberraschend klarer) Gottesbeweis.

Im Discours de Métaphysique wird die Substanz des Korpers [la substance du
corps] von GroRe, Gestalt und Bewegung unterschieden, sofern diese Begriffe
»etwas Imaginires«, d.h. auf die Perzeptionen Relatives, enthalten.?® Damit ist
gesagt, dass aufgrund der Vorstellung duflerlich vorhandener (und aufeinan-
der einwirkender) Dinge eine subjektive Relation gegeben ist, die verhindert,
dass die genannten Eigenschaften der Ausdehnung eine Substanz bilden.”
Korper benétigen daher ein anderes Prinzip der Identitit, um zu bestehen.
Weil Gott alle Aspekte der Welt auf jede mogliche Art und Weise betrachtet, ist
das »Ergebnis jeder Ansicht des Weltalls, das von einem gewissen Standpunkt
aus betrachtet wird, eine Substanz, die das »Weltall in Ubereinstimmung mit
dieser Ansicht ausdriickt«.** Es handelt sich jedenfalls dann um eine Substanz,

25 | Leibniz: »Das neue System¢, a.a.0., S. 219.

26 | Vgl. ebd. »Da jeder Geist, unabhdngig von jedem anderen Geschopf, wie eine sich
selbst geniigende Welt fiir sich ist, die das Unendliche einschlieft und das Universum
ausdrickt, ist er ebenso dauernd, ebenso existent und ebenso absolut wie das Univer-
sum der Geschdpfe selbst.« Ebd., S. 223.

27 | Ebd., S. 221.

28 | Leibniz: »Metaphysische Abhandlunge«, a.a.0., S. 85.

29 | Ebenso lehnt es auch Spinoza ab, den Begriff der Substanz von einer Relation des
Vorstellens abhéngig zu machen. Zwar akzeptiert er einen Dualismus von Ausdehnung
und Denken, aber erverlagert ihn auf die Ebene der Attribute. Beide Attribute beziehen
sich auf eine Substanz, die - im Hinblick auf ein Denken des Kdrpers - von zentraler
Bedeutung ist. Vgl. dazu Rélli, Marc: »Spinoza gegen Descartese, in: Béhler, Arno u.a.
(Hg.): Wissen wir, was ein Kérper vermag?, Bielefeld 2014, S. 95-115.

30 | Leibniz: »Metaphysische Abhandlung«, a.a.0., S. 93, S. 95.

14.02.2026, 11:43:48.


https://doi.org/10.14361/9783839435755-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Im Labyrinth der Zeit

wenn Gott beschliefit, »seinen Gedanken zu verwirklichen«.*! In den Perzep-
tionen liegt also das Substanzielle des Korpers, d.h. in seinem perspektivisch
bestimmten Ausdruck der ganzen Welt.*? Leibniz spricht an dieser Stelle von
einer virtuellen (nicht bereits explizierten, sondern impliziten) Seinsweise
[in-esse] der Pradikate in einem Subjekt, sofern in der Natur einer individuellen
Substanz alles enthalten ist, was ihr rechtmifig zugeschrieben werden kann.
Wer daher in der Lage ist, die singulire Diesheit oder »haecceitas Alexanders«
des Groflen zu erkennen, der erkennt zugleich den Seinsgrund aller Pridikate,
die von ihm wahrhaft ausgesagt werden konnen. »Wenn man so die Verkntip-
fung der Dinge recht bedenkt, kann man sagen, dafl es zu jeder Zeit in der
Seele Alexanders Uberreste dessen gab, was ihm zugestoen ist und Zeichen
dessen, was ihm noch zustofen wiirde und sogar Spuren von allem, was sich
im Weltall ereignet.«*

Im Begriff der »individuellen Substanz« sind also die kontingenten — im
Unterschied zu den identischen — Wahrheiten inkludiert, sofern er alles ein-
schlieRt, was ihr zustofen kann.** Wihrend diese dem Satz des Widerspruchs
unterliegen und rein analytisch ableitbar sind — wie etwa die nominalen Er-
klirungen, die einzelne Pridikate einem Subjekt zuschreiben —, sind jene
fur uns lediglich a posteriori erkennbar und verstricken uns in eine endlose

31 | Ebd,, S. 95.

32 | Vgl. die Rekonstruktion der »zwei Etagen« in Deleuzes Leibniz-Buch, die zeigt, wie
Korperund Seele durch eine Relation der Zugehdrigkeit miteinander verbunden werden.
Deleuze: Die Falte, a.a.0., S. 162ff. »Dafd die Kdrper realisieren, heiflt nicht, daf} sie real
sind: sie werden es, soweit das, wasin der Seele aktual ist ([...] die Perzeption) etwas im
Kdrperrealisiert. Nicht der Kérper wird realisiert, im Koérper wird realisiert, was aktual in
der Seele perzipiertist.« Ebd., S. 196. Siehe zu dieser Thematik auch van Tuinen, Sjoerd:
»Leibniz und die Psychophysik des Gehirnse, in: Balke, Friedrich und Rélli, Marc (Hg.):
Philosophie und Nicht-Philosophie, Bielefeld 2011, S. 291-314.

33 | Leibniz: »Metaphysische Abhandlung«, a.a.0., S. 77. Das breite Themenfeld von
Vorahnungen bis zu Intuitionen I&sst sich hier metaphysisch verorten - wenn z.B. Woy-
zeck von einer Tat ergriffen ist, die ihm bevorsteht und die zu grof fir ihn ist, oder wenn
Ishmael in Moby Dick dem Quasi-Propheten Elia begegnet, bevor er an Bord der Pequod
gent.

34 | »So sind alle unsere Erscheinungen, das heifit alles, was uns jemals zustofen
kann, nur die Folgen unseres Seins.« Ebd., S. 95. Parallel zur Unterscheidung der iden-
tischen und kontingenten Wahrheiten spricht Leibniz auch von der »Unterscheidung der
(notwendigen und sicheren) Verkniipfungen« sowie von verités de raisonnement und
von verités de fait (Vernunftwahrheiten und Tatsachenwahrheiten). Vgl. ebd., S. 89f.
und Leibniz, Gottfried Wilhelm: »Die Prinzipien der Philosophie oder die Monadologie«,
in: ders.: Kleine Schriften zur Metaphysik, a.a.0., S. 439-483, hier S. 453.

14.02.2026, 11:43:48.

381


https://doi.org/10.14361/9783839435755-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

382

Marc Rolli

Aufeinanderfolge von Griinden.*® Denn nichts geschieht ohne Grund — oder
vielmehr geschieht genau das, »dessen Seinsgrund der gréfRere ist«.’® Es wer-
den also Dinge geschehen, die nicht notwendig sind, sofern »ihr Gegensatz
méglich ist«, auch wenn sie keinesfalls grundlos geschehen.” Zwar strebt alles
Mogliche nach Existenz Jomne possibile exigit existere], aber nicht alles Mogliche
existiert: Das Prinzip des zureichenden Grundes macht es nachvollziehbar,
dass nur die Dinge existieren, die auf die vollkommenste Weise existieren.*®
Fiir alle quasi zufilligen Begebenheiten lassen sich Griinde angeben, warum
sie eher so als anders stattfinden. Thre Notwendigkeit aber l4sst sich nicht de-
monstrieren, da ihr Gegenteil nichts Unmoégliches bedeutet.

Mit der Perzeption findet Leibniz ein »inneres Prinzip«, das die »Vielheit in
der Einheit« [une multitude dans I'unité] — und damit die Kontinuitit eines Ver-
inderungsprozesses, dem die geschaffenen Monaden unterworfen sind — er-
klarlich macht.* Thr Begriff macht es moglich, das Spontane und die Ordnung
ebenso zu integrieren wie die Inklusion des Weltalls und die Auszeichnung
einer situierten Existenz. Sie markiert einen roten Faden im Labyrinth der Mo-
nadologie, indem sie verdeutlicht, wie Monaden eine Welt in sich einschlieflen,
die sie doch unter bestimmten Blickwinkeln zum Ausdruck bringen. Die Per-
zeption darf nicht mit der Wahrnehmung [apperception] verwechselt werden.*

35 | Vgl. Leibniz: »Metaphysische Abhandlung«, a.a.0., S. 75 und Deleuze: Logik des
Sinns, a.a.0., S. 145f. »Weil wir den wahren formalen Grund der Existenz nichtin jedem
besonderen Falle erkennen kdnnen, da das einen Fortgang ins Unendliche einschliefit,
geniigt es uns daher, dafl wir die kontingente Wahrheit a posteriori, ndmlich durch Er-
fahrungen erkennen.« Leibniz: »Zum Begriff der Moglichkeit«, a.a.0., S. 183.

36 | Ebd., S. 185. »[...] jenes von Gott unserem Geist eingepflanzte Prinzip, daf nichts
ohne Grund geschieht und unter entgegengesetzten Dingen immer das geschieht, was
mehr Grund hat.« Ebd.

37 | Hieraus erklart sich nach Leibniz der Fortbestand der menschlichen Freiheit: vgl.
Leibniz: »Metaphysische Abhandlunge, a.a.0., S. 85-93: Es ist zwar »gewiss«, dass Pe-
trus »den Herrn« verleugnen wird, aber es ist nicht notwendig: »und wenn er das Gegen-
teil getan héatte, so wére es nicht unmoglich gewesen«. Ebd., S. 89.

38 | Vgl. Leibniz: »Zum Begriff der Mdglichkeit«, a.a.0., S. 185, S. 177f. »Es war den-
noch bisher den Menschen unbekannt, woraus die Unmdglichkeit des Zusammenbeste-
hens verschiedener Dinge entsteht [...].« (Org.: »lllud tamen adhuc hominibus ignotum
est, unde oriaturincompossibilitas diversorum [...].«), ebd., S. 178f.

39 | Leibniz: Monadologie, a.a.0., S. 443, S. 445, §§ 10ff.

40 | Vgl. ebd., S. 445, § 14.

14.02.2026, 11:43:48.


https://doi.org/10.14361/9783839435755-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Im Labyrinth der Zeit

Sie bezieht sich nicht auf Gegenstinde, die von aufen auf sie einwirken — und
sie spielt sich nicht allein im Bewusstsein [conscience] ab. Daher ist auch die
cartesianische Regression auf das scholastische Vorurteil zu vermeiden, das
meint, »es gibe ginzlich vom Leibe getrennte Seelen« [le prejugé scholastique
des Ames entierement separée].*!

Deleuze formuliert diese Differenz wie folgt: »Das Dunkle in uns gibt es
nicht deshalb, weil wir einen Korper haben, weil es in uns Dunkles gibt: die
cartesianische physische Induktion ersetzt Leibniz durch eine moralische De-
duktion des Korpers.«* Nicht der Kérper erklirt die geistige Konfusion. Er ist
vielmehr erforderlich oder notwendig, weil der Grund des Geistes an sich fins-
ter ist. In ihm spiegeln sich die Schatten der anderen Monaden, die zu der
Welt gehoren, die sich in ihm zum Ausdruck bringt. Dieser Sachverhalt kann
auch psychologisch oder wahrnehmungstheoretisch erliutert werden: »Weil
die Welt nicht aulerhalb der Monaden existiert, die sie ausdriicken, ist sie in
jeder von ihnen in Form von Perzeptionen [...] eingeschlossen.«* Jede Monade
besitzt ein Gebiet klaren Ausdrucks, das sich von einer Menge kleiner, dunk-
ler und verworrener Perzeptionen unterscheidet. In den Briefen an Arnauld
(April 1687) wird betont, dass das klar Ausgedriickte in einem »Verhiltnis zu
meinem Korper« steht, sofern nur die Dinge wahrnehmbar sind, die sich in
meiner Nihe befinden.* Und in der Metaphysischen Abhandlung steht zu lesen:

»Wir haben gesagt, daf alles, was der Seele und jeder Substanz zustofit, eine Folge
ihres Begriffes ist; so beinhaltet die Idee selbst oder das Wesen der Seele, daf alle ihre
Erscheinungen oder Perzeptionen ihr spontan aus ihrer eigenen Natur erwachsen mis-
sen, und zwar gerade auf solche Weise, daf} sie von sich aus dem entsprechen, was sich
im ganzen Weltall, auf ganz besondere und vollkommene Weise aber das, was sich im
Korper, mit dem sie behaftet ist, ereignet, weil die Seele auf bestimmte Art und fiir eine
bestimmte Zeit den Zustand des Weltalls geméaf den Beziehungen der anderen Kdrper
zu ihrem eigenen ausdriickt.«*®

41 | Ebd.

42 | Deleuze: Die Falte, a.a.0., S. 139.

43 | Ebd., S. 140-141.

44 | Vgl. Goldenbaum, Ursula (Hg.): G.W. Leibniz. Philosophische Schriften und Briefe
1683-1687, Berlin 1992, S. 313ff. »Die Theorie der kleinen Perzeptionen stiitzt sich
somit auf zwei Griinde: einen metaphysischen Grund, nach dem jede perzipierende Mo-
nade eine unendliche Welt ausdriickt, die sie einschliefit; einen psychologischen Grund,
nach dem jede bewufte Perzeption unendlich viele kleine Perzeptionen impliziert, die
sie vorbereiten, zusammensetzen oder ihr folgen.« Deleuze: Die Falte, a.a.0., S. 142.
45 | Leibniz: »Metaphysische Abhandlung«, a.a.0., S. 151, S. 153.

14.02.2026, 11:43:48.

383


https://doi.org/10.14361/9783839435755-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

384

Marc Rolli

Damit ist fiir Leibniz erklirt, wie die Verbindung zwischen Kérper und Seele
beschaffen ist oder was es heifdt, »einen Kérper [zu] haben«.*® Sofern es un-
moglich ist, auf alles gleichzeitig zu achten, findet sich in jeder klaren Wahr-
nehmung eine verworrene Empfindung. Denn alle Kérper stehen in Relatio-
nen zueinander und unsere Sinne beziehen sich auf alles. Auf diesen Aspekt
der Sache verweist Borges in seiner bereits zitierten Erzahlung gleich zweimal,
wenn er Hsi P’éngs Empfindung eines »unsichtbaren, ungreifbaren Gewim-
mels« in dessen »dunklen Kérper« beschreibt, eine »unzugingliche, tief sit-
zende Erregung, die einmal einen »vorausdeutenden« und einmal einen alp-
traumartigen, die Zeitordnung durcheinander bringenden Charakter hat.” Ein
von Leibniz mehrfach verwendetes Beispiel fiir die kleinen Perzeptionen ist
das Meeresrauschen: »Das verhilt sich fast so, wie das verworrene Gemurmel,
das diejenigen horen, die sich dem Meeresstrand nihern, [und das] von der
Hiufung der unzihligen Wellen [herstammt] die sich zuriickstoRen.«*® Zwar
wird jede einzelne Welle perzipiert, aber weil sie sich nicht zu einer bewussten
Wahrnehmung zusammensetzen, bleibt eine unterschiedslose Vielzahl klei-
ner Perzeptionen erhalten, die uns gleichsam betiubt.*

In der Monadologie prasentiert Leibniz denselben Gedankengang noch ein-
mal, nachdem er zuvor das Prinzip der Perzeption eingefiihrt hat.* Wiederum
spielt der Korper eine zentrale Rolle. Gegen Pierre Bayle wird argumentiert,
dass es nichts gibt, das die Monaden hinderte, die ganze Welt auszudriicken.”!
Zwar erstrecken sie sich auf das Ganze nur in verworrener Weise, aber sie
unterscheiden sich doch »durch den Grad der deutlichen Perzeptionen, der
bestimmt ist durch die Dinge, »die entweder die nichstliegenden oder [...] die
groften sind«.’? Oder anders gewendet, »verspiiren alle Kérper alles, was sich
im Universum ereignet«, denn alles hingt mit allem zusammen, weshalb
»derjenige, der alles sieht, in jedem das lesen [kann], was tiberall geschieht und
sogar das, was geschehen ist oder geschehen wird«.*® Die geschaffenen Seelen
hingegen kénnen in sich nur das lesen, was sich in ihnen deutlich darstellt; sie

46 | Ebd., S. 153. Vgl. Deleuze: Die Falte, a.a.0., S. 137.

47 | Vgl. Borges: »Der Garten der Pfade, die sich verzweigen«, a.a.0., S. 87, S. 89.

48 | Leibniz: »Metaphysische Abhandlung«, a.a.0., S. 153. Vgl. dazu das Vorwort zu
Leibniz, Gottfried Wilhelm: Philosophische Schriften, Bd. 3.1.: Neue Abhandlungen
iiber den menschlichen Verstand, hg. u. Ubers. von Wolfgang v. Engelhardt u. Hans H.
Holz, Frankfurt a.M. 2000, insbesondere S. XXIff.

49 | Vgl. Leibniz: Monadologie, a.a.0., S. 449, § 21.

50 | Ebd., S. 443ff., §§ 10-23.

51 | Ebd., S. 465, § 60.

52 | Ebd., S. 467, § 60. Vgl. auch Deleuze: Die Falte, a.a.0., S. 146-147.

53 | Leibniz: Monadologie, a.a.0., S. 467, § 61. Fichte hat diesen Gedanken im Sin-
ne einer (leibnizianisch anmutenden) Grundlegung der modernen Naturphilosophie

14.02.2026, 11:43:48.


https://doi.org/10.14361/9783839435755-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Im Labyrinth der Zeit

kénnen »nicht alle ihre Falten mit einem Schlage auseinanderwickeln, denn
sie gehen bis ins Unendliche«.>* In einer spinozistisch anmutenden Wendung
wird noch ergédnzt, dass diese Monaden, auch wenn sie das ganze Universum
ausdriicken, »auf deutlichste Weise den Koérper dar[stellen], mit dem sie beson-
ders verbunden sind [est affecté]« — schliefilich stellt die Seele das Ganze dar, so-
fern sie den Korper darstellt, den sie hat, der wiederum »auf Grund der Verbin-
dung der gesamten Materie im erfiillten Raum« das Universum ausdriickt.”
Halten wir fest: Die konsequente Linie, mit der Leibniz das Thema des Kor-
pers verfolgt, bricht mit den dominierenden Traditionen der neuzeitlich-mo-
dernen »Schulphilosophie«. Dabei handelt es sich nicht zuletzt um Fragen, die
auch fiir Deleuze wichtig sind und seine intensive Leibniz-Rezeption erkliren.
An erster Stelle konnte man hier auf die Schwierigkeiten zu sprechen kom-
men, die mit der Tradition der Bewusstseinsphilosophie (von Descartes tiber
Kant bis zu Husserl) und den korrelativen Dualismen von Geist und Kérper
verbunden werden. Mit dem Begriff der Perzeption entwickelt Leibniz eine
Moglichkeit, die metaphysisch unerkldrlichen Kausalverhiltnisse zwischen
den Substanzen zu unterlaufen, indem er ihren quasi intentionalen Gegen-
standsbezug ebenso problematisiert wie ihre Relativitit auf ein urspriingliches
Bewusstsein. »Und darin haben sich die Cartesianer sehr geirrt, daR sie die
Perzeptionen, die man nicht wahrnimmt, fiir nichts zihlten.«*® Sonst hitten
sie bemerken kénnen, dass sich eine bewusste Wahrnehmung aus kleinen,
weder objektiv bewirkten, noch subjektiv bereits angeeigneten Perzeptionen
zusammensetzt.”” Fiir Deleuze verbindet sich mit dieser Sichtweise eine Um-
arbeitung der von Kant so genannten »transzendentalen Asthetik«, sofern es
keine »transzendenten« Entititen gibt, die vor der Erfahrung gegeben sind und
diese allererst moglich machen: Dinge, Daten, Bewusstsein, reine Formen der
Anschauung. Im Gegenteil: Eine Erfahrung bildet sich heraus im Zuge der

popularisiert. Vgl. Fichte, Johann Gottlieb: Die Bestimmung des Menschen [1800],
Hamburg 2000, S. 5-35, hierv.a. S. 19.

54 | Leibniz: Monadologie, a.a.0., S. 467, § 61.

55 | Ebd., S. 467, S. 469, § 62. Vgl. Leibniz: »Metaphysische Abhandlung«, a.a.0.,
S. 97-99.

56 | Leibniz: Monadologie, a.a.0., S. 445, § 14.

57 | »Im strengen Sinne [...] gibt es nun keinen dufleren Grund, der auf uns wirkt, ausge-
nommen Gott allein [...]. Daraus folgt, dafl es keinen anderen dufieren Gegenstand gibt,
der unsere Seele beriihrt und der unmittelbar unsere Perzeption wachruft. So haben wir
in unserer Seele die Ideen aller Dinge nur vermdge der dauernden Einwirkung Gottes
aufuns, das heifit, weil jede Wirkung ihre Ursache ausdriickt.« Leibniz: »Metaphysische
Abhandlung«, a.a.0., S. 135, S. 137.

14.02.2026, 11:43:48.

385


https://doi.org/10.14361/9783839435755-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

386

Marc Rolli

Differenzialverhiltnisse und reziproken Synthesen, welche die kleinen Perzep-
tionen miteinander eingehen.*®

Damit verbindet sich zweitens eine Neudefinition der Wahrheitskriterien.
Die Klarheit und Deutlichkeit, die fiir Monaden erreichbar ist, ist per se eine
perspektivisch begrenzte, die notwendig auf verworrene Perzeptionen bezogen
bleibt. Die Ausarbeitung dieser Zusammenhinge fillt in den Bereich einer
Philosophie des Ausdrucks, welche neuartige Relationen zwischen dem Impli-
ziten und dem Expliziten, dem Intensiven und dem Extensiven, dem Virtuel-
len und dem Aktuellen oder auch zwischen Divergenzen und Konvergenzen
etabliert. Bei Leibniz gibt es eine Welt, die als Ausdrucksinhalt aller Monaden
dieselbe ist, auch wenn diese nur einen begrenzten Ausschnitt klar — und das
meiste andere verworren — ausdriicken. Nimmt man die Uberlegungen zum
Automatismus der Perzeption hier auf, so kénnte man sagen, dass die Welt
in den Monaden als virtuelle Mannigfaltigkeit kleiner Perzeptionen insistiert,
von denen sie einige aussondert und in ein Verhiltnis setzt, aus welchem ex-
klusive, d.h. jeweils monadenspezifische, Perzeptionen hervorgehen. »Denn
es gehort zum Klaren, aus dem Dunklen herauszutreten, wie durch einen Fil-
ter hindurch [...].«<*° Diese Filter entsprechen singuliren Punkten differenziel-
ler Verhiltnisse, die Zentren der Implikation oder Umbhiillung anzeigen, die
durch Individuen verwirklicht oder ausgedriickt werden.

58 | Vgl. Deleuze: Die Falte, a.a.0., S. 143-144. Immer wieder fallt der Name von Salo-
mon Maimon, wenn es bei Deleuze darum geht, einen von Leibniz inspirierten Weg des
Postkantianismus einzuschlagen. »Die Raum-Zeit hért auf, ein rein Gegebenes zu sein,
um Gesamtheit oder Nexus der Differentialverhaltnisse im Subjekt zu werden, und der
Gegenstand selbst hort auf, ein empirisch Gegebenes zu sein, um das Produkt jener Ver-
haltnisse in der bewufiten Perzeption zu werden.« Ebd., S. 145 und Deleuze: Differenz
und Wiederholung, a.a.0., S. 223-224,

59 | Deleuze: Die Falte, a.a.0., S. 147. Man kdnnte diese Filter durch Individuations-
faktoren bestimmen, die z.B. in der Tierpsychologie Singularitdten definieren, die das
Bemerkenswerte vom Gewdhnlichen oder Unauffallig-Vagen der Inmanenz-Welt unter-
scheidet. Die Zecke besitzt nach von Uexkill, den Deleuze hier zitiert, drei Singulari-
t&ten: »Perzeption des Lichts, Geruchs-Perzeption der Beute, taktile Perzeption des
besten Orts. Der ganze Rest der ungeheuren Natur, die die Zecke gleichwohl ausdriickt,
ist nur Benommenheit, Staubwolke dunkler und nichtintegrierter kleiner Perzeptionen.«
Ebd., S. 150.

14.02.2026, 11:43:48.


https://doi.org/10.14361/9783839435755-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Im Labyrinth der Zeit

In den Texten der spiten 196oer Jahre verhandelt Deleuze diese Themen der
Perzeption und des Ausdrucks bei Leibniz unter der Uberschrift der »Indivi-
duation«. Einschligig sind hier die 16. und 24. Serie der Paradoxa in der Logik
des Sinns und der letzte Abschnitt im fiinften Kapitel aus Differenz und Wieder-
holung.*® Hinzu kommt eine kritische Darstellung der sogenannten »unendli-
chen Reprisentation« der leibnizschen Metaphysik.®! An ihr lisst sich ablesen,
in welcher Weise das begriffliche Gertist dieser Philosophie verschoben oder
umgebaut werden muss, um zu verhindern, dass es in sich zusammenfillt.
Ebenso wie Hegel wird auch Leibniz vorgeworfen, das Unendliche vom Endli-
chen »unter den Bedingungen der Reprisentation« auszusagen.®? Damit ist ge-
sagt, dass Differenz und Wiederholung auf einen Grund (oder ein subjektives
Wesen) zuriickgefiihrt werden, der das Prinzip der Identitit reprisentiert.®® Er
selektiert die beste aller moglichen Welten, d.h. er schliefit aus, dass inkom-
possible Welten existieren oder macht die Konvergenz zur Bedingung ihrer
Existenz.

»Das bedeutet, daf sich fiirjede Welt eine Reihe, die in Umgebung eines ausgezeichne-
ten Punktes konvergiert, in alle Richtungen in anderen Reihen fortzusetzen vermag, die
inder Umgebung anderer Punkte konvergieren, wobei sich im Gegenteil die Inkompossi-
bilitdt der Welten in der Nachbarschaft von Punkten definiert, die die erhaltenen Reihen
voneinander divergieren lassen wiirden.«54

Die Konvergenz der Serien definiert die Kompossibilitat als »Regel einer Welt-
synthese« — und es gibt nur die eine Welt, die von allen Monaden ausgedriickt
wird.® Divergieren die Serien, so beginnt eine andere Welt, die mit der ersten
inkompossibel und damit unvereinbar ist. Ebenso gilt fiir Leibniz, dass ein
Individuum in einer Welt einen »Konvergenzkreis« darstellt, sofern es diese
eine Welt gemifl den vorausgesetzten seriellen Konvergenzregeln ausdriickt.*
Anders gesagt, verschmilzt das Ausgedriickte (die Welt) nicht mit seinem

60 | Vgl. Deleuze: Logik des Sinns, a.a.0., S. 143-152 und Deleuze: Differenz und Wie-
derholung, a.a.0., S. 308-328.

61 | Vgl. Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.0., S. 66-76.

62 | Ebd., S. 69.

63 | »Darum istin der unendlichen Repréasentation das Delirium nichts als ein falsches
vorgeformtes Delirium, das nirgends die Ruhe oder die Heiterkeit des Identischen
stort.« Ebd., S. 76.

64 | Ebd., S. 74.

65 | Vgl. Deleuze: Logik des Sinns, a.a.0., S. 145.

66 | Vgl. ebd., S. 143.

14.02.2026, 11:43:48.

387


https://doi.org/10.14361/9783839435755-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

388

Marc Rolli

Ausdruck: Gott hat eben nicht den Siinder Adam geschaffen, sondern die Welt,
in der Adam siindigt. Die Individuen unterscheiden sich vom Kontinuum der
Singularititen, das sie in wechselnden Abstufungen umbhiillen.

Diese Unterscheidung erméglicht es Deleuze, ausgehend von Leibniz, zwi-
schen analytischen und synthetischen Pridikaten von Individuen zu differen-
zieren.” Auf der einen Seite steht ein Adam, der immer schon gesiindigt hat,
dessen Stinder-Sein Teil der Bestimmung seiner Identitit ist. Er hat zu jedem
Zeitpunkt seines Lebens seine gesamte Lebensgeschichte inkorporiert — und
ist deshalb dieser Adam und kein anderer. Auf der anderen Seite steht die
unbestimmte Person Adam = X, die in einer problematischen Situation — die
Schlange offeriert den Apfel, Sextus hort das Orakel, Fang hiitet ein Geheim-
nis — mit einer Vielzahl unterschiedlicher Welten konfrontiert wird, die ihr
ebenso viele Moglichkeiten er6ffnen. Adam siindigt hier aus freien Stiicken, er
hitte auch anders handeln konnen. Ein und dasselbe Problem kann danach auf
unterschiedliche Weise, in unterschiedlichen Welten, gelost werden.

»Anstatt daf jede Welt analytisches Pradikat von in Serien beschriebenen Individuen
ist, sind es die inkompossiblen Welten, die die synthetischen Prédikate von Personen
darstellen, die unter Bezug auf disjunktive Synthesen definiert werden.«%8

Unschwer ist zu erkennen, dass Deleuze die Kompossibilititsthese — und da-
mit das Konvergenzprinzip der Serien — fallen lisst.” Und doch macht er im
Hinblick auf die synthetischen Pridikate von einigen Voraussetzungen der
leibnizschen Individualititstheorie Gebrauch. Wie ist das méglich? Ich den-
ke, dass Leibniz den Begriff der Kompossibilitit vor allem einfiihrt, um das
Theodizee-Problem zu bewiltigen. Dieses Problem existiert fiir Deleuze nicht.
Zudem verbindet sich mit dem Begriff die Absicherung einer kosmologischen
Totalitdt, die die Vielzahl der Monaden und ihrer Korper miteinander auf al-
len Existenzebenen verbindet. Auch dieser Aspekt des Begriffs lisst sich his-
torisch situieren. Im Kern steht aber mehr auf dem Spiel: die Kohirenz eines
Denkens, das sich modifiziert, wenn es mit dem Problem der Zeit konfrontiert
wird. Deleuze unternimmt eine zeitphilosophisch motivierte Revision und Re-
konstruktion des leibnizschen Systems — das also trotz der damit verbundenen
Zumutungen nicht vollends auseinanderbricht. Auch Borges kommt auf die-
sen Punkt in seiner Erzihlung zu sprechen, wenn er den Sinologen erkliren
lasst, dass das eigentliche Thema Ts'ui Péns »das abgriindige Problem der

67 | Vgl. ebd., S. 146, S. 150.

68 | Ebd., S. 150.

69 | »Nichts kann uns ndmlich daran hindern, die Inkompossibilia als zu ein und der-
selben Welt, die inkompossiblen Welten als zu ein und demselben Universum gehorig zu
betrachten.« Deleuze: Das Zeit-Bild, a.a.0., S. 174,

14.02.2026, 11:43:48.



https://doi.org/10.14361/9783839435755-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Im Labyrinth der Zeit

Zeit« gewesen sei.”® Die scheinbar getrennten Dinge — hier das Buch, dort das
Labyrinth — verbinden sich in der Zeit, die sich unendlich verzweigt: »ein Laby-
rinth aus Zeit«.”! Sie ist ein virtuell Unbestimmtes, das sich niemals expliziert;
ein permanentes Thema, das im Text niemals Erwihnung findet.”> Offen kon-
statiert Deleuze, dass Leibniz »aus der Divergenz kein Objekt der Bejahung«
zu machen wusste.”? Er hat der aleatorischen Verteilung der Singularititen
nicht genug Zufall eingefloft. Auch darauf verweist Borges:

»Wenn die Lotterie eine Verstarkung des Zufalls, eine periodische Ergieung des Cha-
0s in den Kosmos ist, miifite dann nicht der Zufall gerechterweise in alle Etappen der
Ziehung EinlaR finden, nicht nur in eine einzige? Ist es nicht lacherlich, dafl der Zufall
irgendwessen Tod verfligt, dafl aber die Umsténde dieses Tods [...] nicht dem Zufall un-
terworfen sind? [...] In Wirklichkeit ist die Zahl der Ziehungen unendlich. Kein Entscheid
ist endgiiltig, alle verzweigen sich in andere. Die Unwissenden sind der Meinung, daf}
unendliche Ziehungen eine unendliche Zeit erfordern; in Wahrheit braucht die Zeit nur
unendlich teilbar zu sein.«™*

Selbst wenn es daher Leibniz gelingt, mit dem Begriff der Kompossibilitit »als
erster grofler Theoretiker« das Terrain der »alogischen Unvereinbarkeiten«
(bzw. Vereinbarkeiten) und Ereignisse zu betreten — »denn was er kompossibel
und inkompossibel nennt, 14#t sich nicht auf das Identische und das Wider-
spriichliche reduzieren, die ausschliefllich das Mégliche und das Unmogliche
beherrschen« — so formuliert er doch mit ihm eine »Bedingung der Abge-
schlossenheit«.” Fiir Leibniz begriinden die Reihen der kontingenten (oder
sicheren) Verkniipfungen die Pridikate einer individuellen substanziellen
Form, wihrend sie nach Deleuze nicht im Wesen einer Person konvergieren.
Leibniz macht von der Divergenz nur einen exkludierenden Gebrauch. »Doch
das ist nur insoweit zulissig, als die Ereignisse bereits unter der Hypothese

70 | Borges: »Der Garten der Pfade, die sich verzweigen«, a.a.0., S. 87.

71 | Ebd., S. 84.

72 | »Ein Wort immer auszulassen, sich mit untauglichen Metaphern und offenkundi-
gen Umschreibungen zu helfen, ist vielleicht die betonteste Art, darauf hinzudeuten.
[...] Im Unterschied zu Newton oder Schopenhauer hat Ihr Ahne nicht an eine gleichfor-
mige, absolute Zeit geglaubt. Er glaubte an unendliche Zeitreihen, an ein wachsendes,
schwindelerregendes Netz auseinander- und zueinanderstrebender und paralleler Zei-
ten. Dieses Webmuster aus Zeiten [...] umfafit alle Moglichkeiten. [...] Die Zeit verzweigt
sich besténdig zahllosen Zukiinften entgegen.« Ebd., S. 88.

73 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.0., S. 148.

74 | Borges, Jorge Luis: »Die Lotterie in Babylong, in: ders.: Fiktionen, a.a.0., S. 53-60,
hierS. 57-58. Vgl. dazu Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.0., S. 154.

75 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.0., S. 213 und Deleuze: Die Falte, a.a.0., S. 134.

14.02.2026, 11:43:48.

389


https://doi.org/10.14361/9783839435755-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

390

Marc Rolli

eines Gottes erfafRt werden.«’ Wird diese Hypothese aufgegeben, muss die Di-
vergenz der Serien nicht mehr als »negative Ausschlufiregel« verstanden wer-
den, welche besagt, dass »die Ereignisse inkompossibel, unvereinbar sind«.””
Stattdessen kann die Divergenz bejaht werden, die zwei Serien als unterschied-
liche und durch ihren Unterschied aufeinander bezieht. Es fillt dann nicht
linger einem metaphysischen Postulat zu, die Dinge und Vorkommnisse in
eine Beziehung zueinander zu setzen, weil sie alle zu einer Welt gehoren. Viel-
mehr beziehen sie sich aufeinander in Prozessen wechselseitigen Affizierens,
die sich im Prinzip auf alles Mogliche ausdehnen, auch wenn sie im Einzelnen
weiterhin empirisch zu verfolgen sind.”® Das Inkompossible erscheint als ein
Kommunikationsmedium der Ereignisse, die sich verzweigen, und die nicht
linger die personliche Identitit zusammensetzen oder stabilisieren, sondern
diese unentwegt dezentrieren und einer Welt aussetzen, die aus einer Man-
nigfaltigkeit unvereinbarer Perspektiven zusammengeflickt ist.”” »Die Diver-
genz der bejahten Serien bildet einen >Chaosmos< und keine Welt mehr; der
sie durchquerende Zufallspunkt bildet ein Gegen-Ich und kein Ich mehr; die
als Synthese gesetzte Disjunktion tauscht ihr theologisches Prinzip gegen ein
diabolisches Prinzip ein.«® Nichts ist von ihm ausgenommen, das virtuelle
Paradox zirkuliert zwischen simtlichen Reihen auf einer »unerbittlichen, ge-
raden Linie« (Aon), ebenso gerade wie die einzige Linie des griechischen Laby-
rinths, von dem Borges erzihlt. Bei ihm verspricht der Mérder seinem Opfer
dieses Labyrinth: »fiir das nichste Mal, daR ich Sie téte«, in der Zukunft —und
in allen weiteren mdglichen Leben.® Auf dieser Linie verschiebt sich stets der

76 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.0., S. 214.

77 | Ebd.

78 | Vgl. damit die pragmatische Versohnung, die Leibnizzwischen der praktischen und
der metaphysischen Redeweise anvisiert und die es ermdglicht, davon zu sprechen,
»dafd die Substanzen sich gegenseitig behindern oder begrenzen«. Leibniz: »Metaphysi-
sche Abhandlung«, a.a.0., S. 95-101.

79 | Leibniz erklart den Perspektivismus der Monaden mit dem Beispiel einer Stadt,
die von verschiedenen Seiten aus verschieden betrachtet wird und doch stets diesel-
be bleibt. Vgl. Leibniz: Monadologie, a.a.0., S. 465, §57. Dagegen macht Deleuze mit
Nietzsche geltend, dass die Identitat einer Stadt in der Vielzahl der méglichen Perspek-
tiven zerfallt. Ihre Identitat ist lediglich virtuell, indem die differentiellen Perspektiven
liber ihre Differenz kommunizieren. Vgl. Deleuze: Logik des Sinns, a.a.0., S. 216.

80 | Ebd., S. 219.

81 | »Fiir das ndchste Mal, daf ich Sie tote, antwortete Scharlach, »verspreche ich Ih-
nen dieses Labyrinth, das aus einer einzigen geraden Linie besteht, und das unsichtbar,
unaufhdrlich ist.«« Borges, Jorge Luis: »Der Tod und der Kompaf«, in: ders.: Fiktionen,
a.a.0.,S. 117-130, hier S. 130.

14.02.2026, 11:43:48.



https://doi.org/10.14361/9783839435755-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Im Labyrinth der Zeit

Augenblick, der die Ereignisse »in noch bevorstehende und schon geschehene
teilt«.®?

Mit der Einfithrung der Zeit als irreduzibles Ereignis wird es moglich,
disjunktive Serien als kompossible zu begreifen und das Verhiltnis zwischen
dem Wirklichen und dem Mdglichen zu veridndern. Fiir Leibniz sind die még-
lichen Welten zunichst einmal keine wirklichen Welten. Es bleibt allein dem
Schopfergott tiberlassen, das Mogliche auszuwihlen und zu realisieren. Und
von der realen Welt unterscheidet sich alles, was nicht mit ihr kompossibel oder
vereinbar ist. Die Relationen zwischen den Monaden sind bestimmt durch ih-
ren gemeinsamen Bezug auf die eine Welt, die sie je unterschiedlich, aus un-
terschiedlichen Blickwinkeln und mit unterschiedlichen Interessensgebieten
und Titigkeitsfeldern ausdriicken. Sofern das Ausgedriickte nicht auflerhalb
des Ausdrucks existiert, das kosmologische Identititspostulat aber aufgegeben
werden musste, verwandeln sich die individuellen Perspektiven in singulire
Weltperspektiven, die nicht von vornherein in ihrem Weltbezug zusammen-
fallen oder miteinander harmonieren.

»Wir betrachten ein Erfahrungsfeld, das nicht mehr im Verhé&ltnis zu einem Ich, sondern
im Verhdltnis zu einem bloBen »es gibt ...« als reale Welt angesehen wird. Es gibt, zu
einem bestimmten Moment, eine stille und in sich ruhende Welt. Pl6tzlich taucht ein
angsterfiilltes Gesicht auf, das nach etwas jenseits des Feldes blickt. Der Andere er-
scheint hier weder als Subjekt noch als Objekt, sondern - was etwas ganz anderes ist -
als eine mogliche Welt, als die Mdglichkeit einer grauenerregenden Welt.«3

Mit dieser Idee, den Anderen »als Ausdruck einer moglichen Welt« zu defi-
nieren, beendet Deleuze den Hauptteil von Differenz und Wiederholung und
er beginnt damit die Erlduterung philosophischer Begriffe in Was ist Philo-
sophie?®* Die Idee stammt offensichtlich von Leibniz, verindert aber den be-
grifflichen Bezugsrahmen grundlegend. »Jener Begriff des Anderen verweist
auf Leibniz zuriick, auf die moglichen Welten bei Leibniz und auf die Mona-
de als Ausdruck von Welt; allerdings ist dies nicht dasselbe Problem, da das
jeweils Mdogliche bei Leibniz nicht in der realen Welt existiert.«®> Man ver-
steht, warum Deleuze grofRen Wert darauf legt, dass das Ausgedriickte »[fiir
uns] noch keine Existenz auflerhalb dessen besitzt, wodurch es ausgedriickt
wird«, denn es handelt sich hier um eine mégliche, nicht explizierte Welt, die
nicht dieselbe Welt ist, die wir kennen und in der wir uns schlafwandlerisch

82 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.0., S. 220.

83 | Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Was ist Philosophie? [Qu’est-ce que la philoso-
phie?, 1991], iibers. von Bernd Schwibs und Joseph Vogl, Frankfurta.M. 1996, S. 22-23.
84 | Vgl. ebd., S. 21ff., Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.0., S. 327.

85 | Deleuze und Guattari: Was ist Philosophie?, a.a.0., S. 23.

14.02.2026, 11:43:48.

391


https://doi.org/10.14361/9783839435755-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

392

Marc Rolli

bewegen.® »Man betrachte ein entsetztes Gesicht (unter Erfahrungsbedin-
gungen, bei denen ich die Griinde dieses Entsetzens nicht sehe, nicht emp-
finde). Dieses Gesicht driickt eine mogliche Welt aus — die grauenerregende
Welt.«*” Ebenso verhilt es sich, wenn wir uns verlieben. »Es gibt keine Liebe,
die nicht mit der Offenbarung einer moglichen Welt als solcher beginnt, ei-
ner Welt, die im Anderen, der sie ausdriickt, eingewickelt wird.«® Die mog-
liche Welt ist nicht real — und doch existiert sie: wie ein Virtuelles, das nicht
unabhingig sein kann von einem Aktuellen, in dem es sich ausdriickt.

Die »Struktur des Anderen« oder der »Andere a priori« ist die Bedingung
der Moglichkeit oder des Moglichen, der Existenz moglicher Welten, des Auf-
tauchens einer Welt im Status des nicht-realisierten Implizierten. Alles Wirk-
liche ist wie von einem Nebel des Moglichen umgeben — und unsere »Mdog-
lichkeiten sind stets die Anderen, die sich als korperlich expressive Wesen
konstituieren und damit eine Welt zum Ausdruck bringen, die fur uns zu-
nichst nur unklar und verworren wahrzunehmen ist.®? Nicht deshalb verwor-
ren, weil sie lediglich eine uns fremde Perspektive auf dieselbe Welt einnimmt,
sondern weil sie uns in eine Welt hineinzieht, die sich von der unsrigen unter-
scheidet.”

An diesem Punkt konnte man die klassische Logik der Steigerung (z.B.
der Handlungsmacht und Affektfihigkeit nach Spinoza) — oder den Gedanken
vom Prinzip des zureichenden Grundes, der in die Auswahl der besten der
moglichen Welten eingeht (nach Leibniz) — in verwandelter Form aufgreifen.
Indem die Moglichkeiten, die uns die Anderen bieten, in ihren impliziten Wer-
ten erhalten bleiben — sofern sie eben nicht expliziert werden in Ubereinstim-
mung mit den Konvergenzregeln unserer beschrinkten Lebenswelten — kann
es gelingen, »unsere Welt zu vervielfachen, indem sie mit all dem Ausgedriick-
ten bevolkert wird, das nicht auRerhalb seines jeweiligen Ausdrucks exis-
tiert«.”! Fiir Deleuze liegt in der Assoziation der Kérper, die sich wechselsei-

86 | Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.0., S. 327.

87 | Ebd., S. 326.

88 | Ebd., S. 327.

89 | Vgl. ebd., S. 326.

90 | »Das Gesicht Albertines driickte das Amalgam aus Strand und Meereswogen aus:
»Won welcher unbekannten Welt schied sie mich?« Die ganze Geschichte dieser exem-
plarischen Liebe ist die langwierige Explikation mdglicher Welten, die durch Albertine
ausgedriickt werden, eine Explikation, durch die sie sich bald in ein betérendes Subjekt,
bald in ein enttduschendes Objekt verwandelt.« Ebd., S. 327.

91 | Ebd. »Aus dem Mund des Anderen verleihen die Worter dem Maglichen als solchem
die Stellung einer Realitéat. [...] Es ist die Rolle der Sprache in Abhdngigkeit von Impli-
kationswerten oder Umhillungszentren, die ihrihre Machtin den Systemen mit interner
Resonanz verleiht.« Ebd., S. 327-328.

14.02.2026, 11:43:48.


https://doi.org/10.14361/9783839435755-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Im Labyrinth der Zeit

tig Freude verschaffen und damit das Vermégen zu affizieren und affiziert zu
werden erweitern, eine Weise der Verkniipfung vor, die vor dem Hintergrund
der erwdhnten Struktur des Anderen (im Sinne der Erméglichungsbedingung
moglicher Welten) erfolgt, indem sie dem Prinzip der Divergenz der seriellen
Verkettung den Primat vor dem der Konvergenz einrdumt.

»Der Andere ist eine mogliche Welt, wie sie in einem Gesicht, das sie aus-
driickt, existiert und in einer Sprache wirksam wird, die ihr Realitit verleiht.«”
Damit ist gesagt, dass das Mogliche existiert oder mogliche Welten, weil es
Korper gibt, die sie ausdriicken, und weil es Begriffe gibt, in denen sie gedacht
werden konnen. Es spielt keine Rolle, ob man sagt, dass inkompossible Ereig-
nisse zu einer Welt gehoren — oder aber divergente Serien (unterschiedlicher
moglicher Welten) kompossibel, miteinander moglich sind. Im Denken wird —
mit dem Begriff des Anderen — eine Struktur entworfen, die Sprach- und Zeit-
riume eréffnet und »den Ubergang von einer Welt zur anderen garantiert«.”
Ohne ein entsprechendes Denken wiirden »wir fortwihrend gegen die Dinge
[stofRen], da das Mdogliche nun verschwunden ist«.** Wie Leibniz sagt, fungiert
die philosophische Methode als ein Faden im Labyrinth.”® Ohne ihn verirrt
man sich, weil man sich nicht im Denken orientieren kann.

Ist Deleuze der Ansicht, dass der ein Geheimnis hiitende Fang den Ein-
dringling sowohl niederstreckt als auch von ihm niedergestreckt wird? So
wie die moglichen Welten des Sextus gleichzeitig nebeneinander bestehen,
wenngleich sie nicht verwirklicht werden? Sind das nicht die inkompossiblen,
sich gegenseitig ausschliefenden Begebenheiten? Oder will Deleuze mit der
Bejahung voneinander divergierender Serien nicht sagen, dass es keine ein-
heitliche Wirklichkeit und keine einheitliche Wahrheit gibt? Und wird nicht
die Zeit ins Spiel gebracht — nicht im Sinne einer linearen Anordnung kom-
possibler sukzessiver Ereignisse, sondern im Sinne einer neuen Aleatorik der
empirischen Verkniipfungen und kontingenten Wahrheiten? Verindert Berg-
sons pyramidale durée, die eine reine Vergangenheit mit sich fiihrt, Leibniz’
pyramidalen Aufbau der moglichen Welten, die an der duflersten Spitze in die
Wirklichkeit iibergeht?%

Sextus, Adam, Fang — sie alle vagabundieren (virtuell) durch den Garten
der Pfade, die sich verzweigen, und sind mit moglichen Welten konfrontiert,
die sie nicht in ihre Welt integrieren kénnen. Sie konnen sich aber mit ihnen
assoziieren, zur Freude oder zum Verdruss der Beteiligten. Dabei ist jede Be-
gebenheit, jeder Vorfall und jedes Geschehnis einer Vielzahl von Perspektiven

92 | Deleuze und Guattari: Was ist Philosophie?, a.a.0., S. 23.
93 | Ebd., S. 25.

94 | Ebd.

95 | Leibniz: »Das neue System«, a.a.0., S. 197.

96 | Vgl. Leibniz: Theodizee, a.a.0., S. 265-267.

14.02.2026, 11:43:48.

393


https://doi.org/10.14361/9783839435755-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

394

Marc Rolli

unterworfen, die sich in der Zeit laufend verschieben, iiberkreuzen, verindern.
Nichts bleibt, was es war — alles wird in Wiederholungen laufend deformiert
oder gewinnt neue Gestalt, so dass ein Gegenstand maximal die Konnexion
seiner eigenen Metamorphosen ist.” In jedem Moment fallen die Wiirfel
neu — die Vergangenheit schichtet sich um; es entstehen neue Weisen, sie zu
erzdhlen — in Bezug auf eine Zukunft, die sich gleichzeitig verdndert. Das vir-
tuell Mogliche begleitet jede aktuelle Erfahrung, lisst sich aber nur in der Zeit
entfalten, so dass sich divergierende, inkompossible Moglichkeiten als mogli-
che Erzihlweisen eines Geschehens ergeben, die simultan in einem Augen-
blick enthalten sind. Erst im Verlauf der Zeit kénnen sie aktualisiert werden —
in einem Verlauf, der unaufhaltsam ist und stetig einen blinden Fleck in sich
trigt, ein Problem, das unlosbar zirkuliert, sofern es formal auf eine logische
Form der Zeit bezogen ist.

»Dies ist Borges’ Antwort auf Leibniz: die gerade Linie [...] als Labyrinth der Zeit, ist
zugleich die Linie, die sich verzweigt [oder im Zickzack verluft; Anm. d. Verf.] und nicht
aufhort, sich zu verzweigen, wenn sie die inkompossiblen Gegenwarten durchlduft und
auf die nicht notwendigerweise wahren Vergangenheiten zuriickkommt. Daraus entwi-
ckelt sich ein neuer Status der Erzdhlhandlung: sie hort auf, wahrhaftig zu sein, ndmlich
das Wahre anzustreben, und setzt sich im wesentlichen als falschend. Es geht dabei
nicht etwa um den Grundsatz »Jedem seine Wahrheit, um eine den Inhalt betreffende
Variabilitat. Eine Macht des Falschen substituiert und verdréngt die Form des Wahren,
weil sie die Gleichzeitigkeit der inkompossiblen Gegenwarten [...] setzt.«%8

97 | In Anlehnung an Serres beschreibt Deleuze den barocken Perspektivismus wie
folgt: »Dieser »Perspektivismus« war keinesfalls durch die Variation der dueren Ge-
sichtspunkte bedingt, unter denen ein als invariabel angenommener Gegenstand
betrachtet wurde [...]. Hier dagegen war der Gesichtspunkt konstant, aber er war den
verschiedenen Gegenstanden innerlich, die sich von nun an als Verwandlung ein und
derselben im Werden begriffenen Sache darstellten.« Deleuze: Das Zeit-Bild, a.a.0.,
S. 190.

98 | Ebd., S. 174. Nach Deleuze handelt es sich hier um die kristalline Erz&hlform des
neuen Films, der mit der Form des Wahren und der Identit4t des Ich bricht und statt-
dessen lediglich die Félscher zur Schau stellt, »ihr Gleiten vom einen zum anderen, die
Verwandlungen der einen in den anderen«. Ebd., S. 178. »Was bleibt? Es bleiben die
Korper, die Kréfte [...].« Ebd., S. 185.

14.02.2026, 11:43:48.


https://doi.org/10.14361/9783839435755-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

