
Im Labyrinth der Zeit 
Zum Konzept des Körpers nach Leibniz, Borges und Deleuze

Marc Rölli

Das Thema des Körpers verhandelt Deleuze ausführlich im Zuge seiner Ausei-
nandersetzung mit dem Philosophen Gottfried Wilhelm Leibniz.1 Dabei kann 
er auf die Leibniz-Rezeption des argentinischen Schriftstellers Jorge Luis Bor-
ges zurückgreifen. Zwischen beiden stellt er eine Verbindung her – im Sin-
ne einer phantastischen Metaphysik oder einer metaphysischen Phantastik,  
die fiktive und reale Momente als untrennbare herausstellt. Nicht allein ist 
Leibniz durch seine Tätigkeit im Schlossgarten von Herrenhausen, wo er die 
Kurfürstin Sophie bei der Gartenplanung unterstützt, mit dem Labyrinth des 
französischen Barockgartens vertraut.2 Zudem liegt das virtuelle Labyrinth der 
unendlichen Möglichkeiten im Innersten seiner Philosophie.

Ein kleines Textfragment aus der Kriminalgeschichte »Der Garten der Pfa-
de, die sich verzweigen« macht es anschaulich. Es ist von Borges verfasst – und 
wird von Deleuze mehrfach (in unterschiedlicher Länge) zitiert.3 In der längs-
ten Version lautet es: 

»In allen erdichteten Werken entscheidet sich ein Mensch angesichts verschiedener 

Möglichkeiten für eine und eliminier t die anderen; im Werk des schier unentwirrbaren 

Ts’ui Pên entscheidet er sich  – gleichzeitig  – für alle. Er erschafft so verschiedene Zu-

künfte, verschiedene Zeiten, die ebenfalls auswuchern und sich verzweigen. Daher die 

Widersprüche im Roman. Fang (sagen wir) hütet ein Geheimnis; ein Unbekannter klopft 

an seine Tür; Fang beschließt, ihn zu töten. Natürlich gibt es verschiedene mögliche 

1 | Vgl. Deleuze, Gilles: Die Falte. Leibniz und der Barock [Le pli. Leibniz et le baroque, 

1988], übers. von Ulrich J. Schneider, Frankfur t a.M. 1996, S. 137-226.

2 | Vgl. Bredekamp, Horst: Leibniz und die Revolution der Gartenkunst. Herrenhausen, 

Versailles und die Philosophie der Blätter, Berlin 2012.

3 | Vgl. Borges, Jorge Luis: »Der Garten der Pfade, die sich verzweigen« [»El jardín de 

senderos que se bifurcan«, 1941], in: ders.: Werke, Bd. 5: Fiktionen [Ficciones 1944], 

übers. von Karl A. Horst u.a., Frankfur t a.M. 1992, S. 77-89.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-020 - am 14.02.2026, 11:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


376 Marc Rölli

Lösungen. Fang kann den Eindringling töten, der Eindringling kann Fang töten; beide 

können davonkommen, beide können sterben und so weiter. Im Werk von Ts’ui Pên kom-

men sämtliche Lösungen vor; jede ist der Ausgangspunkt weiterer Verzweigungen.«4

Die verschiedenen Lösungen schließen sich gegenseitig aus, allerdings nur in 
der Realität (und in den meisten »erdichteten Werken«), nicht in einem sin-
gulären und originell-spekulativen Werk der phantastischen Literatur. (Auch 
nicht unbedingt in einem Film wie Tom Tykwers Lola rennt.) Mit dieser Aus-
kunft könnte man sich zufriedengeben, wenn es die Verbindung zur Meta-
physik nicht geben würde. Die gibt es allerdings – und sie geleitet in die Zeit 
des Barock und in die Metaphysik von Leibniz hinein. Kurz gesagt, wird im 
Begriff der Kompossibilität – präziser noch: im Schreckbild der Inkompossibi-
lität – eben die narratologische Identitätsfigur problematisiert, die in Borges’ 
Text so phantastisch zersplittert. Als ob es in der metaphysisch verstandenen 
Wirklichkeit der Dinge liegen würde, dass gleichzeitig ganz unterschiedliche 
Möglichkeiten der Auflösung einer Situation realisiert werden. 

Im Folgenden werde ich zunächst erläutern, wie die Problematik der Kom-
possibilität – und damit zugleich diejenige der prästabilierten Harmonie der 
besten aller möglichen Welten – mit derjenigen des Körpers zusammenhängt. 
In einem weiteren Schritt werden die Überlegungen zum Körper mit Hilfe 
des Begriffs der Perzeption konkretisiert. Auf dieser Grundlage wird Deleuzes 
Fokussierung auf das Problem des körperlichen Ausdrucks nachvollziehbar. 
Zuletzt komme ich auf einige Eigenarten der zeitphilosophisch inspirierten 
Wiederholung des leibnizschen Systems zu sprechen, die Deleuze entlang des 
Themas der Individuation vollzieht. 

I.

In dem berühmten Schlussteil der Théodicée begegnet Theodorus im Traum 
der Göttin Pallas Athene – in einem »Palast von unvorstellbarem Glanz und 
von ungeheurer Größe«.5 Es handelt sich um den »palais des destinées« oder 
den »Palast der Lose des Lebens« (nach Herrings Übersetzung). Er enthält 

4 | Borges: »Der Garten der Pfade, die sich verzweigen«, a.a.O., S.  86. Vgl. die Zitate 

in Deleuze, Gilles: Differenz und Wiederholung [Différence et répétition, 1968], übers. 

von Joseph Vogl, München 1992, S. 154; Deleuze, Gilles: Das Zeit-Bild. Kino 2 [Cinéma 

2. L’image temps, 1985], übers. von Klaus Engler t, Frankfur t a.M. 1997, S.  174; De

leuze, Gilles: Logik des Sinns [Logique du sens, 1969], übers. von Bernhard Dieckmann, 

Frankfur t a.M. 1993, S. 149; Deleuze: Die Falte, a.a.O., S. 103.

5 | Leibniz, Gottfried Wilhelm: Philosophische Schriften, Bd. 2.2.: Die Theodizee. Von 

der Güte Gottes, der Freiheit des Menschen und dem Ursprung des Übels [Essais de 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-020 - am 14.02.2026, 11:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


377Im Labyrinth der Zeit 

nicht nur Darstellungen dessen, was wirklich geschieht, »sondern auch alles 
dessen, was möglich ist«.6 Noch vor der Erschaffung der Welt hat Jupiter aus 
der Vielzahl möglicher Welten die beste von allen ausgesucht und zur Existenz 
bestimmt. Pallas erklärt:

»Ich brauche nur zu gebieten, und wir werden eine Welt sehen, die mein Vater erschaffen 

konnte, und darin wird alles enthalten sein, was man nur begehren kann; und auf diese 

Weise kann man auch er fahren, was eintreten würde, wenn diese oder jene Möglichkeit 

existieren sollte. Wenn die dabei gestellten Bedingungen nicht bestimmt genug sind, so 

werden sich so viele untereinander verschiedene Welten zeigen, wie man nur will, und 

die alle dieselbe Frage in verschiedener Weise und auf jede mögliche Ar t beantworten. 

[…] In gleicher Weise kannst du dir nun eine geregelte Folge von Welten vorstellen, die 

alle einzig den Fall enthalten, um den es sich handelt, und dessen Umstände und Folgen 

mannigfach verändern.«7

Wie in einer Theatervorstellung (oder einer filmischen Abfolge von Schnapp-
schüssen) wird Theodorus mit den möglichen Leben des Sextus Tarquinius 
konfrontiert: »Sextusse jeder Art und in unzähligen Gestalten.«8 Leibniz greift 
hier eine Fragestellung aus Lorenzo Vallas Dialog De libero arbitrio (1439) auf.9 
Valla machte (gegen Boëthius) deutlich, dass das göttliche (apollinische) Vor-
herwissen die menschliche Freiheit durchaus nicht beeinträchtigt. Er kommt 
lediglich dort nicht weiter, wo (Jupiters) Schöpfungsakte die Vorsehung be-
stimmen – und damit die Natur des Sextus festschreiben können.10 An diesem 
Punkt setzt Leibniz den Dialog (zwischen Antonius und Laurentius) fort, in-
dem er den Theodorus im Traum in den »Palast der Schicksale«, wie ich »pa-
lais des destinées« übersetzen würde, führt.11 Dort erkennt Theodorus, dass 
die vielen möglichen glücklichen Sextusse (im Unterschied zu dem wirklichen 
und frevlerischen) nicht mit der besten aller möglichen Welten kompossibel 

Théodicée sur la bonté de dieu, la liberté de l’homme et l’origine du mal, 1710], hg. u. 

übers. von Herbert Herring, Frankfur t a.M. 1996, S. 261.

6 | Leibniz: Theodizee, a.a.O., S. 261.

7 | Ebd., S. 261-263.

8 | Ebd., S. 263.

9 | Valla, Lorenzo: »De libero arbitrio«, in: Radetti, Giorgio (Hg.): Lorenzo Valla: Scritti 

filosofici e religiosi, Florenz 1953, S. 283-375.

10 | »[…] sondern man fragt, warum er [Gott] sie [die Dinge] so anordnet, warum er den 

einen verstockt macht und mit dem anderen Erbarmen hat.« Leibniz: Theodizee, a.a.O., 

S. 257.

11 | Gegen Valla führt Leibniz explizit an, »daß er den Knoten zerhaut und die Vorsehung 

unter dem Namen Jupiters, den er nahezu zum Urheber der Sünde macht, zu verdammen 

scheint«. Ebd., S. 259.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-020 - am 14.02.2026, 11:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


378 Marc Rölli

sind. Wenn Gott aber ein gerechter Gott sein soll, dann muss er die beste der 
möglichen Welten auswählen.12 Es ist also keineswegs gesichert, dass die bes-
te aller möglichen Welten besonders gut geraten ist. Sicher ist nur, dass die 
anderen möglichen Welten weniger gut geraten sind. Denn begrenzt wird das 
Wirkliche durch das, was möglich ist – und nicht alles ist möglich im Sinne 
der Kompossibilität.13 Außerdem hat nicht Gott den wirklichen Sextus böse 
gemacht. Er hat ihn nur »aus der Region der Möglichkeiten in die Region der 
wirklichen Wesen überführt«.14 Sextus steht es bis zu einem gewissen Grade 
frei, so oder anders zu handeln.15 Entscheidend ist daher die individuelle Sub-
stanz des wirklichen Sextus, die nicht mit den anderen der möglichen Sextus-
se identisch ist. Denn die ähnlichen Sextusse der nur möglichen, nicht aber 
realisierten Welten, haben nicht all das in sich, was der wirkliche Sextus »in 
sich trägt, ohne daß man es bemerkt, und folglich auch nicht alles das, was 
ihm noch widerfahren wird«.16 Verständlich wird dieser Aspekt der Geschich-
te, wenn man den Begriff der individuellen Substanz – und damit auch das 
Problem des Körpers – genauer fasst. 

Wie schon bei Spinoza liegt auch bei Leibniz in den Überlegungen zum 
Substanzbegriff ein quasi anticartesianischer Impuls, der im Begriff des »Aus-
drucks« – und damit am Körper – festgemacht werden kann.17 Zunächst lässt 
sich sagen, dass Leibniz der Reduktion des Körperlichen auf die Ausgedehntheit 

12 | »Hätte hier Jupiter einen Sextus, der in Korinth glücklich oder König von Thrakien 

wäre, an seine Stelle gesetzt, so würde es nicht mehr diese Welt sein. Und doch mußte 

er diese Welt wählen, die alle anderen an Vollkommenheit übertrif f t und die Spitze der 

Pyramide bildet.« Ebd., S. 267.

13 | »Non omne possibile ad existentiam pervenit.« – »Und wenn auch Gott […] mit Not-

wendigkeit das Beste wählt, so wird dennoch darum das Beste nicht notwendig sein.« 

Leibniz, Gottfried Wilhelm: »Zum Begrif f der Möglichkeit« [»De contingentia«, ca. 1686-

1689], in: ders.: Philosophische Schriften, Bd. 1: Kleine Schriften zur Metaphysik, hg. 

u. übers. v. Hans H. Holz, Frankfur t a.M. 2000, S. 185 und S. 187.

14 | Leibniz: Theodizee, a.a.O., S. 267.

15 | Jupiter kennt den Sextus besser als der sich selbst, weshalb er ihm raten kann, 

nicht nach Rom zu gehen. »Da nun Sextus sich nicht zu einem so großen Opfer entschlie-

ßen konnte, verließ er den Tempel und überließ sich seinem Schicksal.« Ebd., S. 259. 

16 | Ebd., S.  263. »Du wirst darauf bestehen: du wirst beklagen können, warum Gott 

dir nicht mehr Kräfte gegeben hat. Ich antworte: wenn er das getan hätte, so wärest du 

nicht du, denn dann hätte er nicht dich, sondern ein anderes Geschöpf hervorgebracht.« 

Leibniz: »Zum Begrif f der Möglichkeit«, a.a.O., S. 189.

17 | Vgl. Deleuze, Gilles: Spinoza und das Problem des Ausdrucks in der Philosophie 

[Spinoza et le problème de l’expression 1968], übers. von Ulrich J. Schneider, München 

1993, S. 20-21. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-020 - am 14.02.2026, 11:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


379Im Labyrinth der Zeit 

der Dinge widerspricht.18 Das ist das große Thema in der Unterhaltung zwi-
schen Philarete und Ariste.19 Im Neuen System (1695) wird gesagt, dass zur Klä-
rung des Begriffs der körperlichen Substanz »die Betrachtung der ausgedehn-
ten Masse [masse étendue] allein nicht ausreicht, und daß man noch den Begriff 
der Kraft [notion de la force] anwenden muß«.20 Damit eröffnet Leibniz einen 
großen Themenbereich: Zum einen nimmt er auf das Infinitesimalkalkül und 
auf die physikalische Dynamik Bezug, zum anderen kommt er auf den scho-
lastischen Begriff der substanziellen Form zurück. Kurz: »Man könnte sie [die 
individuellen Substanzen; Anm. d. Verf.] metaphysische Punkte nennen: sie 
haben etwas Lebendiges [quelque chose de vital], eine Art Perzeption, und die 
mathematischen Punkte sind ihre Gesichtspunkte, um das Universum auszu-
drücken.«21 Sie allein sind die wahren, d.h. unteilbaren ontologischen Einhei-
ten, »ohne sie gäbe es nichts Wirkliches, da es ohne [sie] keine Vielheit gäbe«.22 
Es handelt sich bei ihnen um (seelisch) organisierte Körper, die als Automaten 
oder göttliche Maschinen der Natur (im Unterschied zu den Produkten der 
menschlichen Kunstfertigkeit) »eine wahrhaft unendliche Zahl von Organen 
besitzen«.23 

Die mit diesen wenigen Sätzen angesprochene Kritik der cartesianischen 
Physiologie wird von Leibniz auf das Problem der Körper-Seele-Kausalrelati-
on ausgedehnt und mündet dann in sein Konzept der Monaden, sofern »jede 
Substanz […] das ganze All […] auf ihre Weise ausdrückt«.24 Denn es bleibt 
im Rahmen der cartesianischen Schule gänzlich unverständlich, wie es mög-
lich sein sollte, dass der Körper etwas in der Seele bewirkt und umgekehrt. 

18 | Vgl. Leibniz, Gottfried Wilhelm: »Metaphysische Abhandlung« [»Discours de méta-

physique«], in: ders.: Kleine Schriften zur Metaphysik, a.a.O., S. 49-172, hier S. 109ff.

19 | Leibniz, Gottfried Wilhelm: »Unterhaltung zwischen Philarete und Ariste« [»Entre-

tien de Philarete et d’Ariste«]«, in: ders.: Kleine Schriften zur Metaphysik, a.a.O., 

S. 324-363.

20 | Leibniz, Gottfried Wilhelm: »Das neue System«, in: ders.: Kleine Schriften zur Me-

taphysik, a.a.O., S. 191-320, hier S. 203. Vgl. ebd., S. 199. Vgl. auch Leibniz: »Metaphy-

sische Abhandlung«, a.a.O., S. 83ff., S. 111.

21 | Leibniz: »Das neue System«, a.a.O., S. 215.

22 | Ebd., S. 217.

23 | Ebd., S. 230. »Eine natürliche Maschine bleibt auch in ihren kleinsten Teilen Ma-

schine, und sie bleibt, was mehr ist, immer diese selbe Maschine«, weil sie sich nur 

umwandelt, aber nicht entsteht und vergeht. Ebd., S. 213-215. Tatsächlich sieht Leibniz 

in den Forschungen Swammerdams, Leeuwenhoeks oder Malpighis zur Präformations-

lehre einen Beweis für seine These, »daß die konstitutiven Formen der Substanzen mit 

der Welt geschaffen worden waren und daß sie immer bestehen«. Ebd., S. 207.

24 | Leibniz: »Metaphysische Abhandlung«, a.a.O., S. 77-79.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-020 - am 14.02.2026, 11:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


380 Marc Rölli

Die Anstrengungen Malebranches  – die Entwicklung des »Systems der 
Gelegenheitsursachen«  – machen das nur zu deutlich. Wenn nämlich gilt, 
dass es »keinen wirklichen Einfluß einer geschaffenen Substanz auf eine an-
dere geben kann« und alle »Wirklichkeiten durch Gottes Kraft ständig erzeugt 
werden«, so muss konsequenterweise gefolgert werden, »daß Gott die Seele 
oder jede wirkliche Einheit dieser Art von Anfang an so geschaffen hat, daß ihr 
durch eine vollkommene Spontaneität in Anbetracht ihrer selbst und doch in 
vollkommener Übereinstimmung mit den Dingen außer ihr alles aus ihrem ei-
genen Grunde entstehen muß«.25 Leibniz spricht von »inneren Perzeptionen«, 
die der Seele kraft ihres expressiven und individuellen Wesens zugehören, weil 
sie »das ganze Universum auf ihre Weise und gemäß einem bestimmten Ge-
sichtspunkt genau ausdrückt« – d.h. eine »Welt für sich«, die unabhängig ist 
von jedem Einfluss anderer Geschöpfe.26 Das allein bewirkt eine vollkommene 
Übereinstimmung der Substanzen und begründet ihre »geregelte gegenseitige 
Beziehung« und damit auch »die Verbindung von Seele und Körper«.27 Für 
Leibniz liegt darin ein neuer (und überraschend klarer) Gottesbeweis.

Im Discours de Métaphysique wird die Substanz des Körpers [la substance du 
corps] von Größe, Gestalt und Bewegung unterschieden, sofern diese Begriffe 
»etwas Imaginäres«, d.h. auf die Perzeptionen Relatives, enthalten.28 Damit ist 
gesagt, dass aufgrund der Vorstellung äußerlich vorhandener (und aufeinan-
der einwirkender) Dinge eine subjektive Relation gegeben ist, die verhindert, 
dass die genannten Eigenschaften der Ausdehnung eine Substanz bilden.29 
Körper benötigen daher ein anderes Prinzip der Identität, um zu bestehen. 
Weil Gott alle Aspekte der Welt auf jede mögliche Art und Weise betrachtet, ist 
das »Ergebnis jeder Ansicht des Weltalls, das von einem gewissen Standpunkt 
aus betrachtet wird«, eine Substanz, die das »Weltall in Übereinstimmung mit 
dieser Ansicht ausdrückt«.30 Es handelt sich jedenfalls dann um eine Substanz,  

25 | Leibniz: »Das neue System«, a.a.O., S. 219.

26 | Vgl. ebd. »Da jeder Geist, unabhängig von jedem anderen Geschöpf, wie eine sich 

selbst genügende Welt für sich ist, die das Unendliche einschließt und das Universum 

ausdrückt, ist er ebenso dauernd, ebenso existent und ebenso absolut wie das Univer-

sum der Geschöpfe selbst.« Ebd., S. 223.

27 | Ebd., S. 221.

28 | Leibniz: »Metaphysische Abhandlung«, a.a.O., S. 85.

29 | Ebenso lehnt es auch Spinoza ab, den Begrif f der Substanz von einer Relation des 

Vorstellens abhängig zu machen. Zwar akzeptier t er einen Dualismus von Ausdehnung 

und Denken, aber er verlagert ihn auf die Ebene der Attribute. Beide Attribute beziehen 

sich auf eine Substanz, die  – im Hinblick auf ein Denken des Körpers  – von zentraler 

Bedeutung ist. Vgl. dazu Rölli, Marc: »Spinoza gegen Descartes«, in: Böhler, Arno u.a. 

(Hg.): Wissen wir, was ein Körper vermag?, Bielefeld 2014, S. 95-115.

30 | Leibniz: »Metaphysische Abhandlung«, a.a.O., S. 93, S. 95.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-020 - am 14.02.2026, 11:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


381Im Labyrinth der Zeit 

wenn Gott beschließt, »seinen Gedanken zu verwirklichen«.31 In den Perzep-
tionen liegt also das Substanzielle des Körpers, d.h. in seinem perspektivisch 
bestimmten Ausdruck der ganzen Welt.32 Leibniz spricht an dieser Stelle von 
einer virtuellen (nicht bereits explizierten, sondern impliziten) Seinsweise 
[in-esse] der Prädikate in einem Subjekt, sofern in der Natur einer individuellen 
Substanz alles enthalten ist, was ihr rechtmäßig zugeschrieben werden kann. 
Wer daher in der Lage ist, die singuläre Diesheit oder »haecceitas Alexanders« 
des Großen zu erkennen, der erkennt zugleich den Seinsgrund aller Prädikate, 
die von ihm wahrhaft ausgesagt werden können. »Wenn man so die Verknüp-
fung der Dinge recht bedenkt, kann man sagen, daß es zu jeder Zeit in der 
Seele Alexanders Überreste dessen gab, was ihm zugestoßen ist und Zeichen 
dessen, was ihm noch zustoßen würde und sogar Spuren von allem, was sich 
im Weltall ereignet.«33

Im Begriff der »individuellen Substanz« sind also die kontingenten – im 
Unterschied zu den identischen – Wahrheiten inkludiert, sofern er alles ein-
schließt, was ihr zustoßen kann.34 Während diese dem Satz des Widerspruchs 
unterliegen und rein analytisch ableitbar sind – wie etwa die nominalen Er-
klärungen, die einzelne Prädikate einem Subjekt zuschreiben –, sind jene 
für uns lediglich a posteriori erkennbar und verstricken uns in eine endlose 

31 | Ebd., S. 95.

32 | Vgl. die Rekonstruktion der »zwei Etagen« in Deleuzes Leibniz-Buch, die zeigt, wie 

Körper und Seele durch eine Relation der Zugehörigkeit miteinander verbunden werden. 

Deleuze: Die Falte, a.a.O., S. 162ff. »Daß die Körper realisieren, heißt nicht, daß sie real 

sind: sie werden es, soweit das, was in der Seele aktual ist ([…] die Perzeption) etwas im 

Körper realisiert. Nicht der Körper wird realisier t, im Körper wird realisier t, was aktual in 

der Seele perzipier t ist.« Ebd., S. 196. Siehe zu dieser Thematik auch van Tuinen, Sjoerd: 

»Leibniz und die Psychophysik des Gehirns«, in: Balke, Friedrich und Rölli, Marc (Hg.): 

Philosophie und Nicht-Philosophie, Bielefeld 2011, S. 291-314.

33 | Leibniz: »Metaphysische Abhandlung«, a.a.O., S.  77. Das breite Themenfeld von 

Vorahnungen bis zu Intuitionen lässt sich hier metaphysisch veror ten – wenn z.B. Woy-

zeck von einer Tat ergrif fen ist, die ihm bevorsteht und die zu groß für ihn ist, oder wenn 

Ishmael in Moby Dick dem Quasi-Propheten Elia begegnet, bevor er an Bord der Pequod 

geht.

34 | »So sind alle unsere Erscheinungen, das heißt alles, was uns jemals zustoßen 

kann, nur die Folgen unseres Seins.« Ebd., S. 95. Parallel zur Unterscheidung der iden-

tischen und kontingenten Wahrheiten spricht Leibniz auch von der »Unterscheidung der 

(notwendigen und sicheren) Verknüpfungen« sowie von verités de raisonnement und 

von verités de fait (Vernunftwahrheiten und Tatsachenwahrheiten). Vgl. ebd., S.  89f. 

und Leibniz, Gottfried Wilhelm: »Die Prinzipien der Philosophie oder die Monadologie«, 

in: ders.: Kleine Schriften zur Metaphysik, a.a.O., S. 439-483, hier S. 453.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-020 - am 14.02.2026, 11:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


382 Marc Rölli

Aufeinanderfolge von Gründen.35 Denn nichts geschieht ohne Grund – oder 
vielmehr geschieht genau das, »dessen Seinsgrund der größere ist«.36 Es wer-
den also Dinge geschehen, die nicht notwendig sind, sofern »ihr Gegensatz 
möglich ist«, auch wenn sie keinesfalls grundlos geschehen.37 Zwar strebt alles 
Mögliche nach Existenz [omne possibile exigit existere], aber nicht alles Mögliche 
existiert: Das Prinzip des zureichenden Grundes macht es nachvollziehbar, 
dass nur die Dinge existieren, die auf die vollkommenste Weise existieren.38 
Für alle quasi zufälligen Begebenheiten lassen sich Gründe angeben, warum 
sie eher so als anders stattfinden. Ihre Notwendigkeit aber lässt sich nicht de-
monstrieren, da ihr Gegenteil nichts Unmögliches bedeutet. 

II.

Mit der Perzeption findet Leibniz ein »inneres Prinzip«, das die »Vielheit in 
der Einheit« [une multitude dans l’unité] – und damit die Kontinuität eines Ver-
änderungsprozesses, dem die geschaffenen Monaden unterworfen sind – er-
klärlich macht.39 Ihr Begriff macht es möglich, das Spontane und die Ordnung 
ebenso zu integrieren wie die Inklusion des Weltalls und die Auszeichnung 
einer situierten Existenz. Sie markiert einen roten Faden im Labyrinth der Mo-
nadologie, indem sie verdeutlicht, wie Monaden eine Welt in sich einschließen, 
die sie doch unter bestimmten Blickwinkeln zum Ausdruck bringen. Die Per-
zeption darf nicht mit der Wahrnehmung [apperception] verwechselt werden.40 

35 | Vgl. Leibniz: »Metaphysische Abhandlung«, a.a.O., S.  75 und Deleuze: Logik des 

Sinns, a.a.O., S. 145f. »Weil wir den wahren formalen Grund der Existenz nicht in jedem 

besonderen Falle erkennen können, da das einen Fortgang ins Unendliche einschließt, 

genügt es uns daher, daß wir die kontingente Wahrheit a posteriori, nämlich durch Er-

fahrungen erkennen.« Leibniz: »Zum Begrif f der Möglichkeit«, a.a.O., S. 183.

36 | Ebd., S. 185. »[…] jenes von Gott unserem Geist eingepflanzte Prinzip, daß nichts 

ohne Grund geschieht und unter entgegengesetzten Dingen immer das geschieht, was 

mehr Grund hat.« Ebd.

37 | Hieraus erklär t sich nach Leibniz der For tbestand der menschlichen Freiheit: vgl. 

Leibniz: »Metaphysische Abhandlung«, a.a.O., S. 85-93: Es ist zwar »gewiss«, dass Pe-

trus »den Herrn« verleugnen wird, aber es ist nicht notwendig: »und wenn er das Gegen-

teil getan hätte, so wäre es nicht unmöglich gewesen«. Ebd., S. 89.

38 | Vgl. Leibniz: »Zum Begrif f der Möglichkeit«, a.a.O., S.  185, S.  177f. »Es war den-

noch bisher den Menschen unbekannt, woraus die Unmöglichkeit des Zusammenbeste-

hens verschiedener Dinge entsteht […].« (Org.: »Illud tamen adhuc hominibus ignotum 

est, unde oriatur incompossibilitas diversorum […].«), ebd., S. 178f.

39 | Leibniz: Monadologie, a.a.O., S. 443, S. 445, §§ 10ff.

40 | Vgl. ebd., S. 445, § 14.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-020 - am 14.02.2026, 11:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


383Im Labyrinth der Zeit 

Sie bezieht sich nicht auf Gegenstände, die von außen auf sie einwirken – und 
sie spielt sich nicht allein im Bewusstsein [conscience] ab. Daher ist auch die 
cartesianische Regression auf das scholastische Vorurteil zu vermeiden, das 
meint, »es gäbe gänzlich vom Leibe getrennte Seelen« [le prejugé scholastique 
des Ames entierement separée].41

Deleuze formuliert diese Differenz wie folgt: »Das Dunkle in uns gibt es 
nicht deshalb, weil wir einen Körper haben, weil es in uns Dunkles gibt: die 
cartesianische physische Induktion ersetzt Leibniz durch eine moralische De-
duktion des Körpers.«42 Nicht der Körper erklärt die geistige Konfusion. Er ist 
vielmehr erforderlich oder notwendig, weil der Grund des Geistes an sich fins-
ter ist. In ihm spiegeln sich die Schatten der anderen Monaden, die zu der 
Welt gehören, die sich in ihm zum Ausdruck bringt. Dieser Sachverhalt kann 
auch psychologisch oder wahrnehmungstheoretisch erläutert werden: »Weil 
die Welt nicht außerhalb der Monaden existiert, die sie ausdrücken, ist sie in 
jeder von ihnen in Form von Perzeptionen […] eingeschlossen.«43 Jede Monade 
besitzt ein Gebiet klaren Ausdrucks, das sich von einer Menge kleiner, dunk-
ler und verworrener Perzeptionen unterscheidet. In den Briefen an Arnauld 
(April 1687) wird betont, dass das klar Ausgedrückte in einem »Verhältnis zu 
meinem Körper« steht, sofern nur die Dinge wahrnehmbar sind, die sich in 
meiner Nähe befinden.44 Und in der Metaphysischen Abhandlung steht zu lesen:

»Wir haben gesagt, daß alles, was der Seele und jeder Substanz zustößt, eine Folge 

ihres Begrif fes ist; so beinhaltet die Idee selbst oder das Wesen der Seele, daß alle ihre 

Erscheinungen oder Perzeptionen ihr spontan aus ihrer eigenen Natur erwachsen müs-

sen, und zwar gerade auf solche Weise, daß sie von sich aus dem entsprechen, was sich 

im ganzen Weltall, auf ganz besondere und vollkommene Weise aber das, was sich im 

Körper, mit dem sie behaftet ist, ereignet, weil die Seele auf bestimmte Art und für eine 

bestimmte Zeit den Zustand des Weltalls gemäß den Beziehungen der anderen Körper 

zu ihrem eigenen ausdrückt.«45

41 | Ebd.

42 | Deleuze: Die Falte, a.a.O., S. 139.

43 | Ebd., S. 140-141.

44 | Vgl. Goldenbaum, Ursula (Hg.): G.W. Leibniz. Philosophische Schriften und Briefe 

1683-1687, Berlin 1992, S.  313ff. »Die Theorie der kleinen Perzeptionen stützt sich 

somit auf zwei Gründe: einen metaphysischen Grund, nach dem jede perzipierende Mo-

nade eine unendliche Welt ausdrückt, die sie einschließt; einen psychologischen Grund, 

nach dem jede bewußte Perzeption unendlich viele kleine Perzeptionen implizier t, die 

sie vorbereiten, zusammensetzen oder ihr folgen.« Deleuze: Die Falte, a.a.O., S. 142.

45 | Leibniz: »Metaphysische Abhandlung«, a.a.O., S. 151, S. 153.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-020 - am 14.02.2026, 11:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


384 Marc Rölli

Damit ist für Leibniz erklärt, wie die Verbindung zwischen Körper und Seele 
beschaffen ist oder was es heißt, »einen Körper [zu] haben«.46 Sofern es un-
möglich ist, auf alles gleichzeitig zu achten, findet sich in jeder klaren Wahr-
nehmung eine verworrene Empfindung. Denn alle Körper stehen in Relatio-
nen zueinander und unsere Sinne beziehen sich auf alles. Auf diesen Aspekt 
der Sache verweist Borges in seiner bereits zitierten Erzählung gleich zweimal, 
wenn er Hsi P’êngs Empfindung eines »unsichtbaren, ungreifbaren Gewim-
mels« in dessen »dunklen Körper« beschreibt, eine »unzugängliche, tief sit-
zende Erregung«, die einmal einen »vorausdeutenden« und einmal einen alp-
traumartigen, die Zeitordnung durcheinander bringenden Charakter hat.47 Ein 
von Leibniz mehrfach verwendetes Beispiel für die kleinen Perzeptionen ist 
das Meeresrauschen: »Das verhält sich fast so, wie das verworrene Gemurmel, 
das diejenigen hören, die sich dem Meeresstrand nähern, [und das] von der 
Häufung der unzähligen Wellen [herstammt] die sich zurückstoßen.«48 Zwar 
wird jede einzelne Welle perzipiert, aber weil sie sich nicht zu einer bewussten 
Wahrnehmung zusammensetzen, bleibt eine unterschiedslose Vielzahl klei-
ner Perzeptionen erhalten, die uns gleichsam betäubt.49

In der Monadologie präsentiert Leibniz denselben Gedankengang noch ein-
mal, nachdem er zuvor das Prinzip der Perzeption eingeführt hat.50 Wiederum 
spielt der Körper eine zentrale Rolle. Gegen Pierre Bayle wird argumentiert, 
dass es nichts gibt, das die Monaden hinderte, die ganze Welt auszudrücken.51 
Zwar erstrecken sie sich auf das Ganze nur in verworrener Weise, aber sie 
unterscheiden sich doch »durch den Grad der deutlichen Perzeptionen«, der 
bestimmt ist durch die Dinge, »die entweder die nächstliegenden oder […] die 
größten sind«.52 Oder anders gewendet, »verspüren alle Körper alles, was sich 
im Universum ereignet«, denn alles hängt mit allem zusammen, weshalb 
»derjenige, der alles sieht, in jedem das lesen [kann], was überall geschieht und 
sogar das, was geschehen ist oder geschehen wird«.53 Die geschaffenen Seelen 
hingegen können in sich nur das lesen, was sich in ihnen deutlich darstellt; sie 

46 | Ebd., S. 153. Vgl. Deleuze: Die Falte, a.a.O., S. 137.

47 | Vgl. Borges: »Der Garten der Pfade, die sich verzweigen«, a.a.O., S. 87, S. 89.

48 | Leibniz: »Metaphysische Abhandlung«, a.a.O., S.  153. Vgl. dazu das Vorwort zu 

Leibniz, Gottfried Wilhelm: Philosophische Schriften, Bd. 3.1.: Neue Abhandlungen 

über den menschlichen Verstand, hg. u. übers. von Wolfgang v. Engelhardt u. Hans H. 

Holz, Frankfur t a.M. 2000, insbesondere S. XXIf f.

49 | Vgl. Leibniz: Monadologie, a.a.O., S. 449, § 21.

50 | Ebd., S. 443ff., §§ 10-23.

51 | Ebd., S. 465, § 60.

52 | Ebd., S. 467, § 60. Vgl. auch Deleuze: Die Falte, a.a.O., S. 146-147. 

53 | Leibniz: Monadologie, a.a.O., S.  467, §  61. Fichte hat diesen Gedanken im Sin-

ne einer (leibnizianisch anmutenden) Grundlegung der modernen Naturphilosophie 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-020 - am 14.02.2026, 11:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


385Im Labyrinth der Zeit 

können »nicht alle ihre Falten mit einem Schlage auseinanderwickeln, denn 
sie gehen bis ins Unendliche«.54 In einer spinozistisch anmutenden Wendung 
wird noch ergänzt, dass diese Monaden, auch wenn sie das ganze Universum 
ausdrücken, »auf deutlichste Weise den Körper dar[stellen], mit dem sie beson-
ders verbunden sind [est affecté]« – schließlich stellt die Seele das Ganze dar, so-
fern sie den Körper darstellt, den sie hat, der wiederum »auf Grund der Verbin-
dung der gesamten Materie im erfüllten Raum« das Universum ausdrückt.55

Halten wir fest: Die konsequente Linie, mit der Leibniz das Thema des Kör-
pers verfolgt, bricht mit den dominierenden Traditionen der neuzeitlich-mo-
dernen »Schulphilosophie«. Dabei handelt es sich nicht zuletzt um Fragen, die 
auch für Deleuze wichtig sind und seine intensive Leibniz-Rezeption erklären. 
An erster Stelle könnte man hier auf die Schwierigkeiten zu sprechen kom-
men, die mit der Tradition der Bewusstseinsphilosophie (von Descartes über 
Kant bis zu Husserl) und den korrelativen Dualismen von Geist und Körper 
verbunden werden. Mit dem Begriff der Perzeption entwickelt Leibniz eine 
Möglichkeit, die metaphysisch unerklärlichen Kausalverhältnisse zwischen 
den Substanzen zu unterlaufen, indem er ihren quasi intentionalen Gegen-
standsbezug ebenso problematisiert wie ihre Relativität auf ein ursprüngliches 
Bewusstsein. »Und darin haben sich die Cartesianer sehr geirrt, daß sie die 
Perzeptionen, die man nicht wahrnimmt, für nichts zählten.«56 Sonst hätten 
sie bemerken können, dass sich eine bewusste Wahrnehmung aus kleinen, 
weder objektiv bewirkten, noch subjektiv bereits angeeigneten Perzeptionen 
zusammensetzt.57 Für Deleuze verbindet sich mit dieser Sichtweise eine Um-
arbeitung der von Kant so genannten »transzendentalen Ästhetik«, sofern es 
keine »transzendenten« Entitäten gibt, die vor der Erfahrung gegeben sind und 
diese allererst möglich machen: Dinge, Daten, Bewusstsein, reine Formen der 
Anschauung. Im Gegenteil: Eine Erfahrung bildet sich heraus im Zuge der 

popularisier t. Vgl. Fichte, Johann Gottlieb: Die Bestimmung des Menschen [1800], 

Hamburg 2000, S. 5-35, hier v.a. S. 19.

54 | Leibniz: Monadologie, a.a.O., S. 467, § 61.

55 | Ebd., S.  467, S.  469, §  62. Vgl. Leibniz: »Metaphysische Abhandlung«, a.a.O., 

S. 97-99.

56 | Leibniz: Monadologie, a.a.O., S. 445, § 14.

57 | »Im strengen Sinne […] gibt es nun keinen äußeren Grund, der auf uns wirkt, ausge-

nommen Gott allein […]. Daraus folgt, daß es keinen anderen äußeren Gegenstand gibt, 

der unsere Seele berührt und der unmittelbar unsere Perzeption wachruft. So haben wir 

in unserer Seele die Ideen aller Dinge nur vermöge der dauernden Einwirkung Gottes 

auf uns, das heißt, weil jede Wirkung ihre Ursache ausdrückt.« Leibniz: »Metaphysische 

Abhandlung«, a.a.O., S. 135, S. 137.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-020 - am 14.02.2026, 11:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


386 Marc Rölli

Differenzialverhältnisse und reziproken Synthesen, welche die kleinen Perzep-
tionen miteinander eingehen.58

Damit verbindet sich zweitens eine Neudefinition der Wahrheitskriterien. 
Die Klarheit und Deutlichkeit, die für Monaden erreichbar ist, ist per se eine 
perspektivisch begrenzte, die notwendig auf verworrene Perzeptionen bezogen 
bleibt. Die Ausarbeitung dieser Zusammenhänge fällt in den Bereich einer 
Philosophie des Ausdrucks, welche neuartige Relationen zwischen dem Impli-
ziten und dem Expliziten, dem Intensiven und dem Extensiven, dem Virtuel-
len und dem Aktuellen oder auch zwischen Divergenzen und Konvergenzen 
etabliert. Bei Leibniz gibt es eine Welt, die als Ausdrucksinhalt aller Monaden 
dieselbe ist, auch wenn diese nur einen begrenzten Ausschnitt klar – und das 
meiste andere verworren – ausdrücken. Nimmt man die Überlegungen zum 
Automatismus der Perzeption hier auf, so könnte man sagen, dass die Welt 
in den Monaden als virtuelle Mannigfaltigkeit kleiner Perzeptionen insistiert, 
von denen sie einige aussondert und in ein Verhältnis setzt, aus welchem ex-
klusive, d.h. jeweils monadenspezifische, Perzeptionen hervorgehen. »Denn 
es gehört zum Klaren, aus dem Dunklen herauszutreten, wie durch einen Fil-
ter hindurch […].«59 Diese Filter entsprechen singulären Punkten differenziel-
ler Verhältnisse, die Zentren der Implikation oder Umhüllung anzeigen, die 
durch Individuen verwirklicht oder ausgedrückt werden.

58 | Vgl. Deleuze: Die Falte, a.a.O., S. 143-144. Immer wieder fällt der Name von Salo-

mon Maimon, wenn es bei Deleuze darum geht, einen von Leibniz inspirier ten Weg des 

Postkantianismus einzuschlagen. »Die Raum-Zeit hört auf, ein rein Gegebenes zu sein, 

um Gesamtheit oder Nexus der Dif ferentialverhältnisse im Subjekt zu werden, und der 

Gegenstand selbst hört auf, ein empirisch Gegebenes zu sein, um das Produkt jener Ver-

hältnisse in der bewußten Perzeption zu werden.« Ebd., S. 145 und Deleuze: Differenz 

und Wiederholung, a.a.O., S. 223-224.

59 | Deleuze: Die Falte, a.a.O., S.  147. Man könnte diese Filter durch Individuations-

faktoren bestimmen, die z.B. in der Tierpsychologie Singularitäten definieren, die das 

Bemerkenswerte vom Gewöhnlichen oder Unauffällig-Vagen der Immanenz-Welt unter-

scheidet. Die Zecke besitzt nach von Uexküll, den Deleuze hier zitier t, drei Singulari-

täten: »Perzeption des Lichts, Geruchs-Perzeption der Beute, taktile Perzeption des 

besten Orts. Der ganze Rest der ungeheuren Natur, die die Zecke gleichwohl ausdrückt, 

ist nur Benommenheit, Staubwolke dunkler und nicht integrier ter kleiner Perzeptionen.« 

Ebd., S. 150.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-020 - am 14.02.2026, 11:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


387Im Labyrinth der Zeit 

III.

In den Texten der späten 1960er Jahre verhandelt Deleuze diese Themen der 
Perzeption und des Ausdrucks bei Leibniz unter der Überschrift der »Indivi-
duation«. Einschlägig sind hier die 16. und 24. Serie der Paradoxa in der Logik 
des Sinns und der letzte Abschnitt im fünften Kapitel aus Differenz und Wieder-
holung.60 Hinzu kommt eine kritische Darstellung der sogenannten »unendli-
chen Repräsentation« der leibnizschen Metaphysik.61 An ihr lässt sich ablesen, 
in welcher Weise das begriffliche Gerüst dieser Philosophie verschoben oder 
umgebaut werden muss, um zu verhindern, dass es in sich zusammenfällt. 
Ebenso wie Hegel wird auch Leibniz vorgeworfen, das Unendliche vom Endli-
chen »unter den Bedingungen der Repräsentation« auszusagen.62 Damit ist ge-
sagt, dass Differenz und Wiederholung auf einen Grund (oder ein subjektives 
Wesen) zurückgeführt werden, der das Prinzip der Identität repräsentiert.63 Er 
selektiert die beste aller möglichen Welten, d.h. er schließt aus, dass inkom-
possible Welten existieren oder macht die Konvergenz zur Bedingung ihrer 
Existenz.

»Das bedeutet, daß sich für jede Welt eine Reihe, die in Umgebung eines ausgezeichne-

ten Punktes konvergier t, in alle Richtungen in anderen Reihen for tzusetzen vermag, die 

in der Umgebung anderer Punkte konvergieren, wobei sich im Gegenteil die Inkompossi-

bilität der Welten in der Nachbarschaft von Punkten definier t, die die erhaltenen Reihen 

voneinander divergieren lassen würden.«64

Die Konvergenz der Serien definiert die Kompossibilität als »Regel einer Welt-
synthese« – und es gibt nur die eine Welt, die von allen Monaden ausgedrückt 
wird.65 Divergieren die Serien, so beginnt eine andere Welt, die mit der ersten 
inkompossibel und damit unvereinbar ist. Ebenso gilt für Leibniz, dass ein 
Individuum in einer Welt einen »Konvergenzkreis« darstellt, sofern es diese 
eine Welt gemäß den vorausgesetzten seriellen Konvergenzregeln ausdrückt.66 
Anders gesagt, verschmilzt das Ausgedrückte (die Welt) nicht mit seinem 

60 | Vgl. Deleuze: Logik des Sinns, a.a.O., S. 143-152 und Deleuze: Differenz und Wie-

derholung, a.a.O., S. 308-328.

61 | Vgl. Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.O., S. 66-76.

62 | Ebd., S. 69.

63 | »Darum ist in der unendlichen Repräsentation das Delirium nichts als ein falsches 

vorgeformtes Delirium, das nirgends die Ruhe oder die Heiterkeit des Identischen 

stör t.« Ebd., S. 76.

64 | Ebd., S. 74.

65 | Vgl. Deleuze: Logik des Sinns, a.a.O., S. 145.

66 | Vgl. ebd., S. 143.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-020 - am 14.02.2026, 11:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


388 Marc Rölli

Ausdruck: Gott hat eben nicht den Sünder Adam geschaffen, sondern die Welt, 
in der Adam sündigt. Die Individuen unterscheiden sich vom Kontinuum der 
Singularitäten, das sie in wechselnden Abstufungen umhüllen. 

Diese Unterscheidung ermöglicht es Deleuze, ausgehend von Leibniz, zwi-
schen analytischen und synthetischen Prädikaten von Individuen zu differen-
zieren.67 Auf der einen Seite steht ein Adam, der immer schon gesündigt hat, 
dessen Sünder-Sein Teil der Bestimmung seiner Identität ist. Er hat zu jedem 
Zeitpunkt seines Lebens seine gesamte Lebensgeschichte inkorporiert – und 
ist deshalb dieser Adam und kein anderer. Auf der anderen Seite steht die 
unbestimmte Person Adam = X, die in einer problematischen Situation – die 
Schlange offeriert den Apfel, Sextus hört das Orakel, Fang hütet ein Geheim-
nis  – mit einer Vielzahl unterschiedlicher Welten konfrontiert wird, die ihr 
ebenso viele Möglichkeiten eröffnen. Adam sündigt hier aus freien Stücken, er 
hätte auch anders handeln können. Ein und dasselbe Problem kann danach auf 
unterschiedliche Weise, in unterschiedlichen Welten, gelöst werden.

»Anstatt daß jede Welt analytisches Prädikat von in Serien beschriebenen Individuen 

ist, sind es die inkompossiblen Welten, die die synthetischen Prädikate von Personen 

darstellen, die unter Bezug auf disjunktive Synthesen definier t werden.«68

Unschwer ist zu erkennen, dass Deleuze die Kompossibilitätsthese – und da-
mit das Konvergenzprinzip der Serien – fallen lässt.69 Und doch macht er im 
Hinblick auf die synthetischen Prädikate von einigen Voraussetzungen der 
leibnizschen Individualitätstheorie Gebrauch. Wie ist das möglich? Ich den-
ke, dass Leibniz den Begriff der Kompossibilität vor allem einführt, um das 
Theodizee-Problem zu bewältigen. Dieses Problem existiert für Deleuze nicht. 
Zudem verbindet sich mit dem Begriff die Absicherung einer kosmologischen 
Totalität, die die Vielzahl der Monaden und ihrer Körper miteinander auf al-
len Existenzebenen verbindet. Auch dieser Aspekt des Begriffs lässt sich his-
torisch situieren. Im Kern steht aber mehr auf dem Spiel: die Kohärenz eines 
Denkens, das sich modifiziert, wenn es mit dem Problem der Zeit konfrontiert 
wird. Deleuze unternimmt eine zeitphilosophisch motivierte Revision und Re-
konstruktion des leibnizschen Systems – das also trotz der damit verbundenen 
Zumutungen nicht vollends auseinanderbricht. Auch Borges kommt auf die-
sen Punkt in seiner Erzählung zu sprechen, wenn er den Sinologen erklären 
lässt, dass das eigentliche Thema Ts’ui Pêns »das abgründige Problem der  

67 | Vgl. ebd., S. 146, S. 150.

68 | Ebd., S. 150.

69 | »Nichts kann uns nämlich daran hindern, die Inkompossibilia als zu ein und der-

selben Welt, die inkompossiblen Welten als zu ein und demselben Universum gehörig zu 

betrachten.« Deleuze: Das Zeit-Bild, a.a.O., S. 174. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-020 - am 14.02.2026, 11:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


389Im Labyrinth der Zeit 

Zeit« gewesen sei.70 Die scheinbar getrennten Dinge – hier das Buch, dort das 
Labyrinth – verbinden sich in der Zeit, die sich unendlich verzweigt: »ein Laby-
rinth aus Zeit«.71 Sie ist ein virtuell Unbestimmtes, das sich niemals expliziert; 
ein permanentes Thema, das im Text niemals Erwähnung findet.72 Offen kon
statiert Deleuze, dass Leibniz »aus der Divergenz kein Objekt der Bejahung« 
zu machen wusste.73 Er hat der aleatorischen Verteilung der Singularitäten 
nicht genug Zufall eingeflößt. Auch darauf verweist Borges: 

»Wenn die Lotterie eine Verstärkung des Zufalls, eine periodische Ergießung des Cha-

os in den Kosmos ist, müßte dann nicht der Zufall gerechterweise in alle Etappen der 

Ziehung Einlaß finden, nicht nur in eine einzige? Ist es nicht lächerlich, daß der Zufall 

irgendwessen Tod ver fügt, daß aber die Umstände dieses Tods […] nicht dem Zufall un-

terworfen sind? […] In Wirklichkeit ist die Zahl der Ziehungen unendlich. Kein Entscheid 

ist endgültig, alle verzweigen sich in andere. Die Unwissenden sind der Meinung, daß 

unendliche Ziehungen eine unendliche Zeit er fordern; in Wahrheit braucht die Zeit nur 

unendlich teilbar zu sein.«74

Selbst wenn es daher Leibniz gelingt, mit dem Begriff der Kompossibilität »als 
erster großer Theoretiker« das Terrain der »alogischen Unvereinbarkeiten« 
(bzw. Vereinbarkeiten) und Ereignisse zu betreten – »denn was er kompossibel 
und inkompossibel nennt, läßt sich nicht auf das Identische und das Wider-
sprüchliche reduzieren, die ausschließlich das Mögliche und das Unmögliche 
beherrschen«  – so formuliert er doch mit ihm eine »Bedingung der Abge-
schlossenheit«.75 Für Leibniz begründen die Reihen der kontingenten (oder 
sicheren) Verknüpfungen die Prädikate einer individuellen substanziellen 
Form, während sie nach Deleuze nicht im Wesen einer Person konvergieren. 
Leibniz macht von der Divergenz nur einen exkludierenden Gebrauch. »Doch 
das ist nur insoweit zulässig, als die Ereignisse bereits unter der Hypothese 

70 | Borges: »Der Garten der Pfade, die sich verzweigen«, a.a.O., S. 87.

71 | Ebd., S. 84.

72 | »Ein Wort immer auszulassen, sich mit untauglichen Metaphern und offenkundi-

gen Umschreibungen zu helfen, ist vielleicht die betonteste Ar t, darauf hinzudeuten. 

[…] Im Unterschied zu Newton oder Schopenhauer hat Ihr Ahne nicht an eine gleichför-

mige, absolute Zeit geglaubt. Er glaubte an unendliche Zeitreihen, an ein wachsendes, 

schwindelerregendes Netz auseinander- und zueinanderstrebender und paralleler Zei-

ten. Dieses Webmuster aus Zeiten […] umfaßt alle Möglichkeiten. […] Die Zeit verzweigt 

sich beständig zahllosen Zukünften entgegen.« Ebd., S. 88. 

73 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.O., S. 148.

74 | Borges, Jorge Luis: »Die Lotterie in Babylon«, in: ders.: Fiktionen, a.a.O., S. 53-60, 

hier S. 57-58. Vgl. dazu Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.O., S. 154.

75 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.O., S. 213 und Deleuze: Die Falte, a.a.O., S. 134.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-020 - am 14.02.2026, 11:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


390 Marc Rölli

eines Gottes erfaßt werden.«76 Wird diese Hypothese aufgegeben, muss die Di-
vergenz der Serien nicht mehr als »negative Ausschlußregel« verstanden wer-
den, welche besagt, dass »die Ereignisse inkompossibel, unvereinbar sind«.77 
Stattdessen kann die Divergenz bejaht werden, die zwei Serien als unterschied-
liche und durch ihren Unterschied aufeinander bezieht. Es fällt dann nicht 
länger einem metaphysischen Postulat zu, die Dinge und Vorkommnisse in 
eine Beziehung zueinander zu setzen, weil sie alle zu einer Welt gehören. Viel-
mehr beziehen sie sich aufeinander in Prozessen wechselseitigen Affizierens, 
die sich im Prinzip auf alles Mögliche ausdehnen, auch wenn sie im Einzelnen 
weiterhin empirisch zu verfolgen sind.78 Das Inkompossible erscheint als ein 
Kommunikationsmedium der Ereignisse, die sich verzweigen, und die nicht 
länger die persönliche Identität zusammensetzen oder stabilisieren, sondern 
diese unentwegt dezentrieren und einer Welt aussetzen, die aus einer Man-
nigfaltigkeit unvereinbarer Perspektiven zusammengeflickt ist.79 »Die Diver-
genz der bejahten Serien bildet einen ›Chaosmos‹ und keine Welt mehr; der 
sie durchquerende Zufallspunkt bildet ein Gegen-Ich und kein Ich mehr; die 
als Synthese gesetzte Disjunktion tauscht ihr theologisches Prinzip gegen ein 
diabolisches Prinzip ein.«80 Nichts ist von ihm ausgenommen, das virtuelle 
Paradox zirkuliert zwischen sämtlichen Reihen auf einer »unerbittlichen, ge-
raden Linie« (Äon), ebenso gerade wie die einzige Linie des griechischen Laby-
rinths, von dem Borges erzählt. Bei ihm verspricht der Mörder seinem Opfer 
dieses Labyrinth: »für das nächste Mal, daß ich Sie töte«, in der Zukunft – und 
in allen weiteren möglichen Leben.81 Auf dieser Linie verschiebt sich stets der 

76 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.O., S. 214.

77 | Ebd.

78 | Vgl. damit die pragmatische Versöhnung, die Leibniz zwischen der praktischen und 

der metaphysischen Redeweise anvisier t und die es ermöglicht, davon zu sprechen, 

»daß die Substanzen sich gegenseitig behindern oder begrenzen«. Leibniz: »Metaphysi-

sche Abhandlung«, a.a.O., S. 95-101. 

79 | Leibniz erklär t den Perspektivismus der Monaden mit dem Beispiel einer Stadt, 

die von verschiedenen Seiten aus verschieden betrachtet wird und doch stets diesel-

be bleibt. Vgl. Leibniz: Monadologie, a.a.O., S. 465, §57. Dagegen macht Deleuze mit 

Nietzsche geltend, dass die Identität einer Stadt in der Vielzahl der möglichen Perspek-

tiven zer fällt. Ihre Identität ist lediglich vir tuell, indem die dif ferentiellen Perspektiven 

über ihre Dif ferenz kommunizieren. Vgl. Deleuze: Logik des Sinns, a.a.O., S. 216. 

80 | Ebd., S. 219.

81 | »›Für das nächste Mal, daß ich Sie töte‹, antwortete Scharlach, ›verspreche ich Ih-

nen dieses Labyrinth, das aus einer einzigen geraden Linie besteht, und das unsichtbar, 

unaufhörlich ist.‹« Borges, Jorge Luis: »Der Tod und der Kompaß«, in: ders.: Fiktionen, 

a.a.O., S. 117-130, hier S. 130. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-020 - am 14.02.2026, 11:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


391Im Labyrinth der Zeit 

Augenblick, der die Ereignisse »in noch bevorstehende und schon geschehene 
teilt«.82

Mit der Einführung der Zeit als irreduzibles Ereignis wird es möglich, 
disjunktive Serien als kompossible zu begreifen und das Verhältnis zwischen 
dem Wirklichen und dem Möglichen zu verändern. Für Leibniz sind die mög-
lichen Welten zunächst einmal keine wirklichen Welten. Es bleibt allein dem 
Schöpfergott überlassen, das Mögliche auszuwählen und zu realisieren. Und 
von der realen Welt unterscheidet sich alles, was nicht mit ihr kompossibel oder 
vereinbar ist. Die Relationen zwischen den Monaden sind bestimmt durch ih-
ren gemeinsamen Bezug auf die eine Welt, die sie je unterschiedlich, aus un-
terschiedlichen Blickwinkeln und mit unterschiedlichen Interessensgebieten 
und Tätigkeitsfeldern ausdrücken. Sofern das Ausgedrückte nicht außerhalb 
des Ausdrucks existiert, das kosmologische Identitätspostulat aber aufgegeben 
werden musste, verwandeln sich die individuellen Perspektiven in singuläre 
Weltperspektiven, die nicht von vornherein in ihrem Weltbezug zusammen-
fallen oder miteinander harmonieren. 

»Wir betrachten ein Er fahrungsfeld, das nicht mehr im Verhältnis zu einem Ich, sondern 

im Verhältnis zu einem bloßen ›es gibt …‹ als reale Welt angesehen wird. Es gibt, zu 

einem bestimmten Moment, eine stille und in sich ruhende Welt. Plötzlich taucht ein 

angster fülltes Gesicht auf, das nach etwas jenseits des Feldes blickt. Der Andere er-

scheint hier weder als Subjekt noch als Objekt, sondern – was etwas ganz anderes ist – 

als eine mögliche Welt, als die Möglichkeit einer grauenerregenden Welt.«83

Mit dieser Idee, den Anderen »als Ausdruck einer möglichen Welt« zu defi-
nieren, beendet Deleuze den Hauptteil von Differenz und Wiederholung und 
er beginnt damit die Erläuterung philosophischer Begriffe in Was ist Philo-
sophie?84 Die Idee stammt offensichtlich von Leibniz, verändert aber den be-
grifflichen Bezugsrahmen grundlegend. »Jener Begriff des Anderen verweist 
auf Leibniz zurück, auf die möglichen Welten bei Leibniz und auf die Mona-
de als Ausdruck von Welt; allerdings ist dies nicht dasselbe Problem, da das 
jeweils Mögliche bei Leibniz nicht in der realen Welt existiert.«85 Man ver-
steht, warum Deleuze großen Wert darauf legt, dass das Ausgedrückte »[für 
uns] noch keine Existenz außerhalb dessen besitzt, wodurch es ausgedrückt 
wird«, denn es handelt sich hier um eine mögliche, nicht explizierte Welt, die 
nicht dieselbe Welt ist, die wir kennen und in der wir uns schlafwandlerisch 

82 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.O., S. 220.

83 | Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Was ist Philosophie? [Qu’est-ce que la philoso-

phie?, 1991], übers. von Bernd Schwibs und Joseph Vogl, Frankfur t a.M. 1996, S. 22-23.

84 | Vgl. ebd., S. 21ff., Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.O., S. 327.

85 | Deleuze und Guattari: Was ist Philosophie?, a.a.O., S. 23.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-020 - am 14.02.2026, 11:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


392 Marc Rölli

bewegen.86 »Man betrachte ein entsetztes Gesicht (unter Erfahrungsbedin-
gungen, bei denen ich die Gründe dieses Entsetzens nicht sehe, nicht emp-
finde). Dieses Gesicht drückt eine mögliche Welt aus – die grauenerregende 
Welt.«87 Ebenso verhält es sich, wenn wir uns verlieben. »Es gibt keine Liebe, 
die nicht mit der Offenbarung einer möglichen Welt als solcher beginnt, ei-
ner Welt, die im Anderen, der sie ausdrückt, eingewickelt wird.«88 Die mög-
liche Welt ist nicht real – und doch existiert sie: wie ein Virtuelles, das nicht 
unabhängig sein kann von einem Aktuellen, in dem es sich ausdrückt. 

Die »Struktur des Anderen« oder der »Andere a priori« ist die Bedingung 
der Möglichkeit oder des Möglichen, der Existenz möglicher Welten, des Auf-
tauchens einer Welt im Status des nicht-realisierten Implizierten. Alles Wirk-
liche ist wie von einem Nebel des Möglichen umgeben – und unsere »Mög-
lichkeiten sind stets die Anderen«, die sich als körperlich expressive Wesen 
konstituieren und damit eine Welt zum Ausdruck bringen, die für uns zu-
nächst nur unklar und verworren wahrzunehmen ist.89 Nicht deshalb verwor-
ren, weil sie lediglich eine uns fremde Perspektive auf dieselbe Welt einnimmt, 
sondern weil sie uns in eine Welt hineinzieht, die sich von der unsrigen unter-
scheidet.90 

An diesem Punkt könnte man die klassische Logik der Steigerung (z.B. 
der Handlungsmacht und Affektfähigkeit nach Spinoza) – oder den Gedanken 
vom Prinzip des zureichenden Grundes, der in die Auswahl der besten der 
möglichen Welten eingeht (nach Leibniz) – in verwandelter Form aufgreifen. 
Indem die Möglichkeiten, die uns die Anderen bieten, in ihren impliziten Wer-
ten erhalten bleiben – sofern sie eben nicht expliziert werden in Übereinstim-
mung mit den Konvergenzregeln unserer beschränkten Lebenswelten – kann 
es gelingen, »unsere Welt zu vervielfachen, indem sie mit all dem Ausgedrück-
ten bevölkert wird, das nicht außerhalb seines jeweiligen Ausdrucks exis-
tiert«.91 Für Deleuze liegt in der Assoziation der Körper, die sich wechselsei-

86 | Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.O., S. 327.

87 | Ebd., S. 326.

88 | Ebd., S. 327.

89 | Vgl. ebd., S. 326.

90 | »Das Gesicht Albertines drückte das Amalgam aus Strand und Meereswogen aus: 

›Von welcher unbekannten Welt schied sie mich?‹ Die ganze Geschichte dieser exem-

plarischen Liebe ist die langwierige Explikation möglicher Welten, die durch Albertine 

ausgedrückt werden, eine Explikation, durch die sie sich bald in ein betörendes Subjekt, 

bald in ein enttäuschendes Objekt verwandelt.« Ebd., S. 327. 

91 | Ebd. »Aus dem Mund des Anderen verleihen die Wörter dem Möglichen als solchem 

die Stellung einer Realität. […] Es ist die Rolle der Sprache in Abhängigkeit von Impli-

kationswerten oder Umhüllungszentren, die ihr ihre Macht in den Systemen mit interner 

Resonanz verleiht.« Ebd., S. 327-328.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-020 - am 14.02.2026, 11:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


393Im Labyrinth der Zeit 

tig Freude verschaffen und damit das Vermögen zu affizieren und affiziert zu 
werden erweitern, eine Weise der Verknüpfung vor, die vor dem Hintergrund 
der erwähnten Struktur des Anderen (im Sinne der Ermöglichungsbedingung 
möglicher Welten) erfolgt, indem sie dem Prinzip der Divergenz der seriellen 
Verkettung den Primat vor dem der Konvergenz einräumt.

»Der Andere ist eine mögliche Welt, wie sie in einem Gesicht, das sie aus-
drückt, existiert und in einer Sprache wirksam wird, die ihr Realität verleiht.«92 
Damit ist gesagt, dass das Mögliche existiert oder mögliche Welten, weil es 
Körper gibt, die sie ausdrücken, und weil es Begriffe gibt, in denen sie gedacht 
werden können. Es spielt keine Rolle, ob man sagt, dass inkompossible Ereig-
nisse zu einer Welt gehören – oder aber divergente Serien (unterschiedlicher 
möglicher Welten) kompossibel, miteinander möglich sind. Im Denken wird – 
mit dem Begriff des Anderen – eine Struktur entworfen, die Sprach- und Zeit-
räume eröffnet und »den Übergang von einer Welt zur anderen garantiert«.93 
Ohne ein entsprechendes Denken würden »wir fortwährend gegen die Dinge 
[stoßen], da das Mögliche nun verschwunden ist«.94 Wie Leibniz sagt, fungiert 
die philosophische Methode als ein Faden im Labyrinth.95 Ohne ihn verirrt 
man sich, weil man sich nicht im Denken orientieren kann.

Ist Deleuze der Ansicht, dass der ein Geheimnis hütende Fang den Ein-
dringling sowohl niederstreckt als auch von ihm niedergestreckt wird? So 
wie die möglichen Welten des Sextus gleichzeitig nebeneinander bestehen, 
wenngleich sie nicht verwirklicht werden? Sind das nicht die inkompossiblen, 
sich gegenseitig ausschließenden Begebenheiten? Oder will Deleuze mit der 
Bejahung voneinander divergierender Serien nicht sagen, dass es keine ein-
heitliche Wirklichkeit und keine einheitliche Wahrheit gibt? Und wird nicht 
die Zeit ins Spiel gebracht – nicht im Sinne einer linearen Anordnung kom-
possibler sukzessiver Ereignisse, sondern im Sinne einer neuen Aleatorik der 
empirischen Verknüpfungen und kontingenten Wahrheiten? Verändert Berg-
sons pyramidale durée, die eine reine Vergangenheit mit sich führt, Leibniz’ 
pyramidalen Aufbau der möglichen Welten, die an der äußersten Spitze in die 
Wirklichkeit übergeht?96

Sextus, Adam, Fang – sie alle vagabundieren (virtuell) durch den Garten 
der Pfade, die sich verzweigen, und sind mit möglichen Welten konfrontiert, 
die sie nicht in ihre Welt integrieren können. Sie können sich aber mit ihnen 
assoziieren, zur Freude oder zum Verdruss der Beteiligten. Dabei ist jede Be-
gebenheit, jeder Vorfall und jedes Geschehnis einer Vielzahl von Perspektiven 

92 | Deleuze und Guattari: Was ist Philosophie?, a.a.O., S. 23.

93 | Ebd., S. 25.

94 | Ebd.

95 | Leibniz: »Das neue System«, a.a.O., S. 197.

96 | Vgl. Leibniz: Theodizee, a.a.O., S. 265-267.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-020 - am 14.02.2026, 11:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


394 Marc Rölli

unterworfen, die sich in der Zeit laufend verschieben, überkreuzen, verändern. 
Nichts bleibt, was es war – alles wird in Wiederholungen laufend deformiert 
oder gewinnt neue Gestalt, so dass ein Gegenstand maximal die Konnexion 
seiner eigenen Metamorphosen ist.97 In jedem Moment fallen die Würfel 
neu – die Vergangenheit schichtet sich um; es entstehen neue Weisen, sie zu 
erzählen – in Bezug auf eine Zukunft, die sich gleichzeitig verändert. Das vir-
tuell Mögliche begleitet jede aktuelle Erfahrung, lässt sich aber nur in der Zeit 
entfalten, so dass sich divergierende, inkompossible Möglichkeiten als mögli-
che Erzählweisen eines Geschehens ergeben, die simultan in einem Augen-
blick enthalten sind. Erst im Verlauf der Zeit können sie aktualisiert werden – 
in einem Verlauf, der unaufhaltsam ist und stetig einen blinden Fleck in sich 
trägt, ein Problem, das unlösbar zirkuliert, sofern es formal auf eine logische 
Form der Zeit bezogen ist.

»Dies ist Borges’ Antwort auf Leibniz: die gerade Linie […] als Labyrinth der Zeit, ist 

zugleich die Linie, die sich verzweigt [oder im Zickzack verläuft; Anm. d. Ver f.] und nicht 

aufhört, sich zu verzweigen, wenn sie die inkompossiblen Gegenwarten durchläuft und 

auf die nicht notwendigerweise wahren Vergangenheiten zurückkommt. Daraus entwi-

ckelt sich ein neuer Status der Erzählhandlung: sie hört auf, wahrhaftig zu sein, nämlich 

das Wahre anzustreben, und setzt sich im wesentlichen als fälschend. Es geht dabei 

nicht etwa um den Grundsatz ›Jedem seine Wahrheit‹, um eine den Inhalt betreffende 

Variabilität. Eine Macht des Falschen substituier t und verdrängt die Form des Wahren, 

weil sie die Gleichzeitigkeit der inkompossiblen Gegenwarten […] setzt.«98 

97 | In Anlehnung an Serres beschreibt Deleuze den barocken Perspektivismus wie 

folgt: »Dieser ›Perspektivismus‹ war keinesfalls durch die Variation der äußeren Ge-

sichtspunkte bedingt, unter denen ein als invariabel angenommener Gegenstand 

betrachtet wurde […]. Hier dagegen war der Gesichtspunkt konstant, aber er war den 

verschiedenen Gegenständen innerlich, die sich von nun an als Verwandlung ein und 

derselben im Werden begrif fenen Sache darstellten.« Deleuze: Das Zeit-Bild, a.a.O., 

S. 190. 

98 | Ebd., S. 174. Nach Deleuze handelt es sich hier um die kristalline Erzählform des 

neuen Films, der mit der Form des Wahren und der Identität des Ich bricht und statt-

dessen lediglich die Fälscher zur Schau stellt, »ihr Gleiten vom einen zum anderen, die 

Verwandlungen der einen in den anderen«. Ebd., S.  178. »Was bleibt? Es bleiben die 

Körper, die Kräfte […].« Ebd., S. 185.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-020 - am 14.02.2026, 11:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

