
Anthropos  106.2011

671Rezensionen

Gruber, Christiane, and Frederick Colby: The 
Prophet’s Ascension. Cross-Cultural Encounters with 
Islamic Miʿrāj Tales. Bloomington: Indiana University 
Press, 2010. 389 pp. ISBN 978-0-253-35361-0. Price: 
$ 59.95.

Bücher führen zu Büchern: Das vorliegende Buch ist 
von dem Sammelband “Le voyage initiatique en terre 
d’Islam. Ascensions célestes et itinéraires spirituels” in-
spiriert, der 1996 von Mohammad Ali Amir-Moezzi her-
ausgegeben wurde. Das hier zu rezensierende Buch geht 
auf Beiträge zurück, die anlässlich des zehnten Jahresta-
ges des französischen Inspirationsbuches auf den Jahres-
konferenzen der American Academy of Religion (AAR) 
und der Middle East Studies Association (MESA) im Jah-
re 2006 gehalten wurden. Nach einem kurzen Vorwort 
des Spiritus rector Mohammad Ali Amir-Moezzi (vii – ​ix) 
und einer allgemeinen Einführung der beiden Herausge-
ber (1 – ​7) gliedert sich der Band in drei Hauptabschnitte.

Der erste Abschnitt befasst sich mit Erzählungen über 
die Nachtreise (Isrāʾ) und die Himmelfahrt (Miʿrāğ) des 
Propheten Muhammad als missionarische Texte. Rober-
to Tottoli (11 – ​26) bietet eine diachronische Übersicht,  
wobei er zeigt, wie die allmähliche Fokussierung auf 
Beschreibungen der Hölle, die laut allgemeinen islami-
schen Vorstellungen vor allem von Frauen bevölkert wird,  
zur Gemeindebildung diente. Christiane Gruber (27 – ​49)  
analysiert eine illuminierte iranische Handschrift aus 
der Herrschaftszeit der Mongolen im Iran des 13. und 
14. Jahrhunderts und argumentiert, dass dieses Werk da-
mals zum Ziel hatte, im mittelalterlichen Persien eine sun-
nitische Weltanschauung zu propagieren. Bezüglich des 
berühmten Miʿrāğnāma, die eine Erzählung von Himmel- 
und Höllenfahrt des Propheten Muhammad in einer 1436 
datierten timuridischen Handschrift in uigurischer Schrift 
darstellt, stellt Maria E. Subtelny (50 – ​77) die Hypothese 
auf, dass diese Legende ursprünglich für Bekehrungszwe-
cke abgefasst wurde; sie gehe auf eine ältere persischspra-
chige Vorlage zurück, welche die Bekehrung der persisch-
sprachigen jüdischen Gemeinden in Iran und Zentralasien 
zum Islam bezwecke. Max Scherberger (78 – ​96), der vor 
einigen Jahren bereits eine Edition und deutsche Über-
setzung des soeben erwähnten Miʿrāğnāma vorgelegt hat, 
gibt in seinem Kapitel eine Edition einer vergleichbaren 
Überlieferung mit englischer Übersetzung und einem 
Kommentar, nämlich einer dem Sufi Hakim Ata (12. oder 
13. Jh.) zugeschriebenen Erzählung; sie spielte eine be-
deutende Rolle bei der Verbreitung des Islams in Zentral
asien. Heather M. Coffey (97 – ​137) bespricht anhand von 
illuminierten Handschriften des Apokalypsenkommentars 
des spanischen Mönches Beatus von Liebana aus dem 
8. Jahrhundert, wie christliche Autoren im mittelalterli-
chen Spanien sich polemisch mit Erzählungen über die 
Miʿrāğ auseinandersetzten; auch hier bilden Bekehrung 
und Indoktrination den Leitfaden, in diesem Beitrag aller
dings aus christlicher Perspektive. 

Im zweiten Abschnitt handelt es sich noch immer um 
Gruppenformierung und/oder Missionierung, der Schwer-
punkt liegt aber auf esoterischen und literarischen Dimen-
sionen der Texte. Mittels Konversationsanalyse weist 
Frederick Colby (141 – ​156) nach, wie in frühislamischen 

Himmelfahrtsbeschreibungen verschiedene theologische 
Ansichten der sunnitischen bzw. schiitischen Richtung 
verteidigt wurden. Elizabeth R. Alexandrin (157 – ​171) 
macht klar, dass die Himmelfahrt des Propheten ein eso-
terisches Paradigma für die missionarische Bewegung der 
Ismailis darstellte. Die Fallstudie von Aaron W. Hughes 
(172 – ​191) beschäftigt sich anhand von Avicenna und Ab-
raham ibn Ezra mit dem Thema der Himmelfahrt in der 
mittelalterlichen islamischen und jüdischen Philosophie. 
Selim S. Kuru (192 – ​205) skizziert eine Entwicklung von 
religiös-didaktischen zu lyrisch-romantischen Erzählun-
gen in der türkischen Literatur in Anatolien im 14. und 
15. Jahrhundert. Gottfried Hagen (206 – ​224) behandelt 
die Verarbeitung des Himmelfahrtsthemas im unvollen-
deten osmanischen Prosawerk “Dürretü t-tāc” des Schrift-
stellers Veysī (gest. 1628). Die literarische Lokalisierung 
des Himmelfahrtsthemas in der bengalischen Literatur 
wird anhand des Sufi-Autors Saiyad Sultan (um die Wen-
de zum 17. Jh.) von Ayesha Irani (225 – ​251) beschrieben. 
Ali Boozari (252 – ​268) vergleicht die illustrierten persi-
schen Lithographien über die Himmelfahrt aus der Peri-
ode der Kadscharen in Iran (1785 – ​1925) mit zeitgenös-
sischen Comics: Kinder bildeten die Zielgruppe dieser 
Publikationen und sie sollten mit schiitischen Glaubens-
vorstellungen besser bekannt gemacht werden.

Die dritte und letzte Gruppe der Beiträge bezieht 
sich auf “The Miʿrāj as Performance and Ritual”. Özgen 
Felek (271 – ​296) versucht anhand des persischen Textes 
Maʿārij al-nubuwwa des Gelehrten und Predigers Muʿīn 
al-Miskīn (gest. 1501/1502) eine Himmelfahrtsbeschrei-
bung als theatralische Aufführung zu lesen. Phokion P. 
Kotzageorgis (297 – ​312) deutet die Möglichkeit an, dass 
eine griechischsprachige Bearbeitung einer Himmel-
fahrtslegende des Propheten in der Region von Epirus im 
18. Jahrhundert vielleicht während der Rituale im Fasten-
monat rezitiert wurde. Amelia Gallagher (313 – ​329) un-
terstreicht die Bedeutung des Vermächtnisses des Mysti-
kers Shāh Ismāʿīl (gest. 1524) für die türkischen Aleviten: 
Seine glorifizierende Poesie über die Himmelfahrt ver-
körpert seit Jahrhunderten die alevitische Weltanschau-
ung und ist Bestandteil eines wichtigen Rituals mit dem 
Namen ayin-i cem, übersetzt als “ritual of assembly”. Im 
Schlusskapitel geht Vernon Schubel (330 – ​343) aufgrund 
von ethnologischen und religionswissenschaftlichen The-
orien genauer auf die Rolle des letzteren Rituals für die 
heutige alevitische Gemeinde in der Türkei ein. 

Als Zielgruppen des Buches nennen die Herausge-
ber “both specialists and the general public, from stu-
dents and scholars of Islamic history, religion, compara-
tive literature, and art, to a broader readership interested 
in tales of otherworldly journeys as transmitted and per-
formed in diverse cultural contexts” (7). Merkwürdiger-
weise werden Ethnologen hier nicht erwähnt, obwohl die 
Seelenreise oder Himmels- bzw. Jenseitsreise bekannt-
lich als grundlegendes Element des Schamanismus gilt. 
Nur Max Scherberger spricht sehr kurz über Schamanis-
mus, als er nebenbei bemerkt, dass es so scheint, als ob 
der Bearbeiter einer zentralasiatischen Legende vorhatte, 
“both a tribal Shamanist and sedentary Buddhist popu-
lace” zu konvertieren (92). Persönlich finde ich es schade, 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-671 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:39:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-671


672

Anthropos  106.2011

Rezensionen

dass keine Beiträge aus dem Bereich des insularen Süd-
ostasiens aufgenommen worden sind. Diese Auslassung 
ist umso bemerkenswerter, als immerhin in zwei Kapiteln 
auf Sekundärliteratur zu vormodernen indonesischen Bei-
spielen zurückgegriffen wird, um über mögliche soziale 
und religiöse Kontexte zu spekulieren: Im Iran des 13. 
und 14. Jahrhunderts (43 und 49, Anm. 77) und in Zent-
ralasien im 15. Jahrhundert (57 und 71, Anm. 45). 

Der Reichtum an Quellen zum Thema der Miʿrāğ ist 
längst noch nicht erschöpft und hoffentlich führt dieses 
Buch wiederum zu weiterführenden Büchern. Die Latte 
ist aber hoch gelegt, weil es den Herausgebern und Bei-
trägern dieses Buches gelungen ist, ein neues Standard-
werk mit philologischer Gründlichkeit zu schaffen. Reich 
bebildert, ist es überdies ein Augenschmaus. 

Edwin P. Wieringa

Gustafson, Bret: New Languages of the State. Indig-
enous Resurgence and the Politics of Knowledge in Boliv-
ia. Durham: Duke University Press, 2009. 331 pp. ISBN 
978-0-8223-4546-6. Price: £ 17.99

Anthropologists no longer grant much credibility to 
portrayals of indigenous people as bearers of “pure” tradi-
tional culture; global processes have made such romanti-
cized accounts anachronistic. In their place has emerged a 
more complex anthropology that addresses contemporary 
indigenous groups’ engagement with national and trans-
national politics. Bret Gustafson’s “New Languages of 
the State” offers a nuanced history of Guaraní organizing 
around bilingual education, and of the shifting stances and 
strategies that both Guaraní and karai (nonindigenous) 
activists have adopted in response to successive waves of 
educational reform by the Bolivian state.

Bolivia’s social upheavals have attracted considerable 
scholarly attention in recent decades, as neoliberal agen-
das collide with the demands of indigenous communities 
and organized labor; but this attention has focused mostly 
on highland indigenous groups (Aymara and Quechua). In 
contrast, Gustafson shifts our gaze eastward, to the sto-
ry unfolding in Bolivia’s lowlands. The Guaraní garner 
few international headlines; they are central neither to the 
coca/cocaine controversies that have made Bolivia’s rela-
tions with the U.S. so fraught, nor to the political turmoil 
that led to the 2005 election of Evo Morales, Bolivia’s 
purported “first indigenous president.” Numbering under 
100,000, they lack the demographic heft of the Quech-
ua or Aymara, who number in the millions. Despite the 
Guaraní’s relatively small numbers, their representative 
organization, the “Asambléa del Pueblo Guaraní,” is re-
nowned for its tenacity, efficacy, and independence. The 
APG’s grassroots efforts around bilingual-intercultural 
education span decades, predating any serious govern-
mental initiatives. More recently, as the Bolivian state be-
latedly moves to occupy and redefine the field of bilingual 
education, Guaraní engagement with state educational re-
forms has involved both collaboration and resistance, in 
a political balancing act that merits examination beyond 
the limited network of Andeanist scholars. The similari-
ties and contrasts between educational reform processes 

in Guaraní country and analogous developments in Ec-
uador, Peru, Guatemala, Nicaragua, Chiapas, and high-
land Bolivia itself hold rich potential for the comparative 
study of ethnic politics and educational reform through-
out the continent.

One strength of the book is Gustafson’s access to key 
individuals and sites at different levels of educational 
policy-making. The ethnography meanders from school-
rooms and hearths in small villages, to official meetings 
and chance encounters in the urban center of Camiri, to 
ministerial maneuvers in the capital city (La Paz), while 
also linking these local educational discourses to the 
evolving priorities of the World Bank and global policy 
guidelines produced by the 1990 World Conference on 
Education for All in Jomtien, Thailand. The narrative is 
roughly chronological, but is artfully interspersed with 
temporal and geographical shifts (“interludes”) that re-
flect Gustafson’s own multisited attachments. Vivid per-
sonal encounters enliven what might otherwise have been 
a rather dense and esoteric text. The effect is one of im-
mersion in the people and events of a particular place, ac-
companied by a nagging curiosity about goings-on back 
in Itavera or La Paz (soon relieved as Gustafson returns 
us there). Evocative descriptions of the Bolivian country-
side serve not only as local color but as a rich metaphor of 
the cultural complexity through which the author moves. 
In one vivid example, Gustafson ruminates on how “the 
rickety Cessnas … [that are] the preferred mode of travel 
for state functionaries, UNICEF officers, and aid consul-
tants” create a false sense of proximity between urban and 
rural realities, as top-down initiatives “dropped like para-
chutes … [into] entangled Guarani and karai spaces and 
histories.” In contrast: “The long, hot, dusty truck, train, 
or bus ride gave a better sense of distance and difference 
as one traveled from La Paz through Santa Cruz into Gua-
rani country. Though imagined like plane flights, state and 
development policies more closely resembled bus rides, 
fragmented by the topography, translated, broken down, 
reworked through local voices …” (64).

Part of what fascinates here is the wealth of inside in-
formation Gustafson provides, including detailed, some-
times verbatim accounts from the halls of power, as in-
ternational elites shape policies that will deeply impact 
rural villages they never see. Gustafson moves with ease 
in both realms, and this combination of ground-level and 
bird’s-eye views of reform may be his most valuable 
contribution. Such access to both rural smallholders and 
high-level bureaucrats is rare, and Gustafson is an able 
and insightful go-between, stitching the connections be-
tween the local and the global as only one with his ex-
tensive connections to the region could. His ambitious, 
multilayered analysis is undergirded by 14 years of field-
work, and many of his crucial insights arise only in hind-
sight, as he reinterprets this conversation or that meeting 
in light of a larger context that only became clear years 
later. This sort of reflective retrospective might be expect-
ed from a more senior scholar, but is surprising coming 
from one in his early 40s.

During his long engagement with Guaraní education, 
Gustafson has occupied a number of professional roles, 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-671 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:39:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-671

