
5 Sexualität und Geschlecht:

Angst, Trauma und Transgression

In der sozialen Bewegung des Feminismus der 1970er Jahre geriet Sexualität

in den Blick der Patriarchatskritik. Wortführerinnen des Feminismus wie das

Autorinnen-Kollektiv »Brot ♀ Rosen«, dem Verena Stefan angehörte, erklärten

damals den sexuellen Akt zum klassisch patriarchalen Ausbeutungsszenario (vgl.

Kapitel 4.2 und Binswanger 2013: 217). Guido Bachmanns Gilgamesch (1966) und El-

friede Jelineks Klavierspielerin (1985), die in diesem Kapitel einer palimpsestischen

Lektüre sexueller Scripts unterzogen werden, gehen über den geschlechterdicho-

tomen Rahmen einer Auseinandersetzung mit Angst, Verletzung und Trauma in

und durch Sexualität im Patriarchat hinaus.

Angstfreiheit ist in der Sexualität, wie bereits mit Simon angesprochen, in

mancherlei Hinsicht eine Herausforderung. Körper sind in der sexuellen Begeg-

nung physisch, psychisch und symbolisch verletzbar. Mit Shildrick lässt sich der

sexuelle Akt als besonders riskant für die daran beteiligten Körper verstehen.Durch

körperliche Grenzüberschreitungwird der sexuelle Akt zumparadigmatischenMo-

ment für Gefühle von Verletzbarkeit, seien sie positiv oder negativ. Der körperli-

che Austausch im sexuellen Akt bedeutet deshalb immer eine gleichzeitige Verstri-

ckung in Lust undGefahr.Umpotentielle Instabilitäten und Verletzbarkeiten in der

sexuellen Begegnung zu regulieren, ist diese sozialer Kontrolle besonders stark un-

terworfen (Shildrick 2005: 330). ImHinblick auf männliche sexuelle Scripts erweist

sich Homophobie als ein Mittel dieser Kontrolle, um die heteronormative Ordnung

der bürgerlichen (Spät-)Moderne aufrechtzuerhalten (vgl. Kapitel 2.4). Sedgwicks

Konzept eines homosozialen Begehrens (homoscial desire) benennt Homophobie als

Macht eines nicht anerkannten männlich gleichgeschlechtlichen Begehrens, das

moralisch von Heterosexualität ausgeschlossen wird: »›Homosocial‹ is […] a neolo-

gism, obviously meant to be distinguished from ›homosexual.‹ In fact, it is applied

to such activities as ›male bonding,‹ which may, as in our society, be characterized

by intense homophobia, fear and hatred to homosexuality. To draw the ›homoso-

cial‹ back into the orbit of ›desire,‹ of the potentially erotic, then, is to hypothesize

the potential unbrokenness of a continuum between homosocial and homosexual –

a continuumwhose visibility, for men, in our society, is radically disrupted« (Sedg-

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152 Sexualität – Geschlecht – Affekt

wick 1985: 1f.). Sedgwick verwendet hier den Neologismus homosocial desire, der ein

männlich-männliches Begehren als eine gegenseitige Anziehung bezeichnet, die

starke Affekte zum Ausdruck bringen kann. Diese Affekte können sich in einer be-

sonders intensiven Zurückweisung vonHomosexualität –wie in Homophobie oder

Hass auf Homosexuelle – zeigen, die in Sedgwicks Verständnis aber ein Kontinu-

um und nicht einen Bruch zu homosexuellem Begehren darstellen. Die Artikulati-

on eines radikalen Bruchs fusst in gesellschaftlicher Abwehr, die dieses Kontinuum

nicht anerkennen und zum Verschwinden bringen will.

Cvetkovich bringt Trauma mit Disziplinierungen queerer oder homosexueller

Formen von Sexualität in Zusammenhang. Sie geht über einen psychoanalytischen

Traumabegriff hinaus und plädiert für eine Anerkennung historischer Traumata im

Alltag (Cvetkovich 2003: 3). Da zwischen der Pathologisierung von Trauma und der

Pathologisierung von sexueller Perversion viele Ähnlichkeiten bestehen, verbindet

Cvetkovich in ihrer Analyse beide Felder (2003: 44). In beiden Fällen individualisiere

die medizinische Diagnose eine Normabweichung, die weitreichende soziale und

politische Ursachen und Konsequenzen habe. Die Geschichte der Homosexualität

weise auf die leidvollen Probleme hin, die durch die Medikalisierung queerer und

gleichgeschlechtlicher Sexualitäten hervorgebracht wurden (Cvetkovich 2003: 45).

Die Entpathologisierung von feeling bad ermögliche es Subjekten, ihre persönlichen

traumatischen Geschichten im Licht eines breiteren Kontexts zu sehen und Koali-

tionen mit andern einzugehen (vgl. auch Binswanger und Zimmermann 2018: 114).

Cvetkovich versteht Trauma als Element der Formation eines sexuellen Selbst, so

enthalte ein sexuelles Trauma eine Palette möglicher Affekte von Verlust und Trau-

er über Wut, Scham, Humor bis zu Sentimentalität: »I do not presume in advance

a particular affective experience associated with trauma« (Cvetkovich 2003: 48).

Cvetkovich zufolge lässt sich Trauma nicht von seinen historischen Ursachen tren-

nen, dennoch distanziert sie sich von psychoanalytischen Richtungen, welche die

Lebensumstände Einzelner stark individualisieren, pathologisieren und von poli-

tischen Rahmenbedingungen isolieren.

In der Verbindung von Trauma und Sexualität greift Cvetkovich auf Freud zu-

rück. Freud geht davon aus, dass der traumatische Schock in die Reizabwehr ein-

dringt und durch Verhärtung und Absterben ein Schutzschild entsteht, dass also

ein partielles Abtöten von Empfinden die Möglichkeit bietet, sich vor traumatisie-

render Einwirkung zu schützen (Freud 1940: 30f.). Cvetkovich liest dieses Eindrin-

gen als sexualisierte Penetration – eine Lesart, die auch bei Freud (Laplanche und

Pontalis 1973: 467)1 angelegt ist. »The violation of bodily boundaries need not be a lit-

eral moment of penetration, but it is experienced as equivalent to invasive physical

contact because it is so emphatically a visceral or sensational experience – in other

1 Vgl. auch Binswanger und Zimmermann (2018: 114).

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Sexualität und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression 153

words, an experience of being touched« (Cvetkovich 2003: 50).Die traumatische Pe-

netration bezieht sich also sowohl auf eine physische wie auch auf eine emotionale

Dimension und bedeutet erst einmal, tief berührt zu sein. So fasst Cvetkovich eine

traumatische Berührung als ein Kontinuum zwischen dem Physischen und dem

Psychischen auf, zwischen Begehren und Affekt (2003: 51). Cvetkovich aufgreifend

– und im Gegensatz zur Freudschen Annahme eines Schutzschildes emotionaler

Verhärtung –, gehe ich von einer Durchlässigkeit der schützenden Schichten im

Subjekt aus (vgl. auch Binswanger und Zimmermann 2018: 112). Das Subjekt ist

durch eine palimpsestische Verstrickung der verschiedenen sexuellen Scripts wie

auch deren emotionalen Besetzungen gekennzeichnet, die »durcheinander hin-

durch« wirken. Wie bereits angesprochen, sind die Affekte, die mit traumatischen

Erlebnissen verbunden werden, nicht vorauszusehen.

Cvetkovich diskutiert beispielsweise Butch-Femme-Sexualitäten und hält hin-

sichtlich affektiver Besetzung von Sexualität in Verbindung mit Trauma fest: »If

anything is traumatic, it is lack of sexual attention; getting fucked serves as an an-

tidote to fears that one’s sexuel desires are perverse or inappropriate« (Cvetkovich

2003: 59).Wird die interpersonelle sexuelle Begegnung alsmehrschichtiger Prozess

aufgefasst, bleibt die Schutzschicht gegenüber Trauma offen für Veränderung und

Re-Figurierung der involvierten Subjekte, einschliesslich ihrer traumatischen Er-

fahrungen. Durch traumatische Erfahrungen tief berührte sexuelle Scripts können

also sehr unterschiedlich affektiv aufgeladen sein.

Auch die Frage transgressiver Gewalt in einer sexuellen Begegnung gewinnt da-

bei an Komplexität. Mit Woltersdorff (2011: 174f.) zeichnen sich beispielsweise S/M

und BDSM2-Szenarien dadurch aus, dass die in der bürgerlichen Moderne vollzo-

gene Trennung von Lusterfüllung und Domestizierung spielerisch (re-)inszeniert

und umgeschrieben wird (Binswanger 2013: 225). Konsensuale BDSM-Praxen wei-

sen einen hoch reflexiven Umgang mit Sexualität und ihren Politiken der Affekte

auf. Indem Fesselung, Angst und Gewalt spielerisch in das interpersonelle Script

aufgenommenwerden und das Spiel jederzeit unterbrochenwerden kann,wird der

Konstruktcharakter von Scripts hervorgehoben und hegemoniale Geschlechterver-

hältnisse werden – zumindest potentiell – subvertiert (Woltersdorff 2011: 183). Für

das intrapsychische, angstbesetzte Script besteht so die Möglichkeit, die Angst be-

rechenbar und beherrschbar zu machen sowie libidinös aufzuladen. Das kulturelle

sexuelle Script männlicher Dominanz und Verletzungsmacht sowie weiblicher Un-

terwerfung und Verletzungsoffenheit wird subversiv umgeschrieben, indem Ge-

2 BDSM ist ein Akronym, das sowohl Bondage & Discipline, Dominance & Submission wie auch

Sado-Masochism umfasst. Es deckt eine breite Vielfalt sexueller Praxen ab, die in Kombination

oder voneinander unabhängig ausgeführt werden. Gleichzeitig ist auch S/M als übergeord-

netes Akronym gebräuchlich (vgl. Woltersdorff (2011: 169) und Binswanger (2013: 227)).

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154 Sexualität – Geschlecht – Affekt

schlechterrollen prinzipiell austauschbar werden und die Lusterfüllung beider Be-

teiligter angestrebt wird (Binswanger 2013: 225; Woltersdorff 2011: 183f.).

Dennoch: Auch Cvetkovich macht geltend, dass Verletzungsoffenheit und Pas-

sivität in der (spät-)bürgerlichenModerne weiblich und Verletzungsmacht und Ak-

tivität männlich besetzt sind. Da sie jedoch historische Dimensionen von Trauma

berücksichtigt, wird es sowohl im Alltag als auch überindividuell verortet. Bei-

spielsweise hatte in der US-amerikanischen Geschichte die Sklaverei eine trau-

matische Wirkung auf alle Geschlechter. Demensprechend werden die Geschlech-

terdimensionen von Trauma in einen politischen und gesellschaftlichen Kontext

eingeordnet. So versteht Cvetkovich Geschlecht nicht in einem essentialistischen

Sinn, auch wenn die historisch begründete Besetzung weiblicher Sexualität mit

Passivität und männlicher Sexualität mit Aktivität in die Gegenwart hinein wirkt.

Weil Homophobie und Sexismus tief in gesellschaftlichen Wertungen verankert

sind, die nicht negiert werden können, plädiert Cvetkovich für eine »sex positivity

which can embrace negativity, including trauma« (Cvetkovich 2003: 63). Sexualität

behält in dieser Lesart eine Kraft für Transformation, ohne traumatische Aspekte

aus dieser auszuschliessen. Dies ermöglicht ein palimpsestisches queer reading (vgl.

Kapitel 3.3), welches das Zusammenwirken von individuellen und kollektiven se-

xuellen Scripts als Prozess analysiert, der Geschlechterdichotomien in Bewegung

zu versetzen vermag. In Hinblick auf interpersonelle sexuelle Scripts bedeutet dies

beispielsweise, S/M-Praxen als eineMöglichkeit zu verstehen, einen lustvollen Um-

gang mit traumatisierenden Erlebnissen zu finden.

Die Verletzbarkeit in der Sexualität betrifft aber nicht nur das Subjekt selbst,

sondern auch sein begehrtes oder geliebtes Gegenüber. Wie in Kapitel 2.5 ange-

sprochen, kann der Verlust einer geliebten Person nach Butler zu einer Dekom-

position des Selbst führen: »Machen wir uns nichts vor. Wir werden vom Anderen

dekomponiert. Und wenn es nicht so ist, fehlt uns was. Bei der Trauer scheint das

eindeutig so zu sein, allerdings nur deshalb, weil es schon beim Begehren so war.

Man bleibt nicht immer intakt« (Butler 2009: 38). Das trauernde Subjekt tritt als

solches in Erscheinung, weil es davor ein begehrendes Subjekt war. Den Zustand

der Auflösung durch das Berührtsein durch eine_n geliebte_n Andere_n verbindet

Butler mit der Vorstellung der Ekstase. »Ek-statisch sein bedeutet wörtlich, aus

sich herausgetreten zu sein« (Butler 2009: 38). So versteht Butler Sexualität wie

auch Geschlechtsidentität als »Formen des Daseins für einen Anderen oder sogar

kraft eines Anderen« (Butler 2009: 38). In Momenten des Verlusts kann sich die

Ekstase in einem Selbstverlust manifestieren, der das ekstatische Subjekt als ge-

fährdetes zeigt, da die Kraft dieses Anderen das Selbst nicht mehr mitträgt.

Die geschlechterspezifische Kodierung von Angst und Trauma im Sinne einer

positiv gerahmten Sexualität, die auch negative Aspekte wie Trauma einschliesst

(vgl. Cvetkovich 2003), die homosoziales Begehren (vgl. Sedgwick 1985) und einen

potentiellen ekstatischen Selbstverlust (vgl. Butler 2009) umfasst, untersuche ich

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Sexualität und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression 155

im Folgenden anhand von zwei literarischen Texten. Transgressive sexuelle Scripts

werden dabei in ihrer dialogischen wie auchmonologisch autoritärenWirkung auf

die Geschlechterverhältnisse in den Lektüren angesprochen.

Männliche Sexualität, Angst und Trauma werden exemplarisch am Beispiel von

Guido Bachmanns Roman Gilgamesch aus dem Jahr 1966 erörtert. Gilgamesch ist

historisch (wie Stiller) in der heteronormativen Ordnung der Schweiz der 1950er

Jahre verortet. Die männliche, adoleszente, homosexuelle Hauptfigur erlebt ver-

schiedenste Formen traumatisierender Gewalt: als institutionellen Zugriff einer

Zwangsinternierung, als Gewalt durch einen Sexualpartner oder als kollektive Ver-

prügelung. Auch erleidet die Hauptfigur durch den frühen Tod des Geliebten einen

ekstatischen Selbstverlust (im Sinne Butlers), der die Transformation des (sexuel-

len) Selbst wesentlich vorantreibt. Nach einer Einführung zu Guido Bachmann als

Verfasser des Romans und zum Literaturskandal, den die Veröffentlichung ausge-

löst hat (5.1.1), wird ein Überblick über Inhalt und Erzählanlage (5.1.2) gegeben.

Dann folgt die Lektüre sexueller Scripts mit einem Fokus auf Angst und Trauma in

Gilgamesch (5.1.3 – 5.1.6). Die palimpsestische Lektüre zum Schluss führt die drei

Ebenen sexueller Scripts zusammen (5.1.7).Weiblicher Sexualität, Angst und Trau-

ma gilt der Fokus am Beispiel von Elfriede Jelineks Die Klavierspielerin aus dem Jahr

1983. Jelineks Text nimmt sowohl die feministische Kritik an weiblicher Sexualität

in der Psychoanalyse als auch die feministische Forderung, häusliche Gewalt auf

die politische Agenda zu setzen, auf. Gleichzeitig üben im Text auch Frauen sexu-

elle Gewalt aus: so die weibliche Hauptfigur, deren Mutter und Grossmutter. Die

Protagonistin des Textes ist zwar zu Transgression in der Sexualität bereit und for-

dert ihr Gegenüber zu S/M-Praxen auf, doch dies führt nicht zu sexueller Erfüllung,

sondern zu einem interpersonellen Gewaltexzess und einer weiblichen Selbstver-

letzung, welche die erfahrenen Traumata am eigenen Körper re-inszeniert. Nach

einer Einführung zu Elfriede Jelinek als Verfasserin des Romans (5.2.1) wird ein

Überblick über Inhalt und Erzählanlage (5.2.2) gegeben. Dann folgt die Lektüre se-

xueller Scripts mit einem Fokus auf Angst und Trauma in Die Klavierspielerin (5.2.3

– 5.2.5). Die palimpsestische Lektüre zum Schluss führt die drei Ebenen sexueller

Scripts zusammen (5.2.6). In der Synopse (5.3) werden die palimpsestischen Lektü-

ren zu Angst, Trauma und Transgression beider Werke im Hinblick auf Geschlecht

und Sexualität im Vergleich diskutiert.

 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156 Sexualität – Geschlecht – Affekt

5.1 Guido Bachmann Gilgamesch (1966)

Und dann träumte ich im Spital den Traum vom kleinen grauen Mann. Dieser Traum hat

mich in Angst und Schrecken versetzt. Angst und Schrecken gruben sich ein, und ich habe

diese Angst und diesen Schrecken niemehr überwunden […]: kleiner grauerMann in Pele-

rine und Kapuze, der sich gnomengleich auf mich gesetzt undmir eine Sicherheitsnadel in

die Brust gedrückt hat. […] Ich kann nicht sagen, dass ich ohne diesen Traum nie zu schrei-

ben begonnen hätte; aber andererseits bin ich mir sicher, dass ich genau dieses Traumes

wegen meinen ersten Roman […] begonnen habe…

Guido Bachmann (2000: 21f.)

5.1.1 Einführung

Der kleine graue Mann ist ein Motiv, das Bachmanns Werk durchzieht und in sei-

nem ersten Roman Gilgamesch nicht nur wiederholt vorkommt, sondern auch den

Text eröffnet. Der kleine graue Mann geht auf ein traumatisches Kindheitserlebnis

des Autors zurück. Bachmann wurde als Fünfjähriger aufgrund eines falschen Ver-

dachts auf Diphterie für neun Wochen isoliert und durfte nicht einmal zu seiner

Mutter Kontakt haben. Seither, so hält er in seinen autobiographischen Aufzeich-

nungen lebenslänglich fest, verfolgte ihn dieser Traum: »Aus diesem Satz schwingt

alles. Der Satz kam aus dem Traum und war Initialzündung. Ich habe diesen Satz

36 Jahre lang literarisch ausgeweidet« (Bachmann 2000: 22).

Am Beginn der Schweizer Rezeptionsgeschichte des Romans Gilgamesch, der

1966 erschien, steht ein Skandal. Im Januar 1967 organisierte ein sechzehnjähriger

Gymnasiast eine Bachmann-Lesung in seinem Wohnort Burgdorf. Wenige Tage

nach der Lesung wurde dieser Sechzehnjährige vom Gymnasium suspendiert und

in der Folge wegen »Verbreitung einer unzüchtigen Schrift« (Gisi 2012: 42), we-

gen der Weitergabe des »pornographischen […] Buch[s] von Guido Bachmann zum

Lesen« (Lerch 2001: 462) angeklagt: Der Burgdorfer Literaturskandal nahm seinen

Anfang. Die Schweizer Presse berichtete breit; so nahm etwa die Boulevardzeitung

Blick Partei für den Schüler und empörte sich über den »Meinungsterror in Burg-

dorf« (Lerch 2010: 464). Einerseits wurde die Kriminalisierung des lesebegeisterten

Schülers kritisiert; andererseits – erneut – eine Diskussion über die Freiheit von

Kunst ausgelöst. Den Hintergrund hierfür bildete der sogenannte Zürcher Litera-

turstreit vom Dezember 1966. Der Germanist Emil Staiger hatte in einer Festrede

moniert, die Moderne wie auch die zeitgenössische engagierte Literatur sympa-

thisiere mit dem »Verbrecherischen, Gemeinen«. Sie vernachlässige »eine sittliche

Gesinnung« (Staiger nach Lerch 2001: 453) und bemühe sich nicht mehr um das

»Erfinden vorbildlicher Gestalten« (Staiger nach Egyptien 1981: 365). Staiger stell-

te »eine Entartung jenes Willens zur Gemeinschaft, der Dichter vergangener Tage

beseelte« fest (Staiger nach Lerch 2001: 453). Bachmanns Gilgamesch steht für ein

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Sexualität und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression 157

Werk, das »in die Welt der ›Zuhälter, Dirnen und Säufer‹« (Egyptien 1981: 366) ein-

taucht. Es ist somit in einer Lebenswelt situiert, wie sie Staiger als typisch für

»Kloakenliteratur« (Staiger nach Egyptien 1981: 365) brandmarkte und auf seiner

Suche nach sittlichen Helden vom Literaturbegriff auszuschliessen trachtete. Max

Frisch reagierte umgehend auf Staigers pauschale Verurteilung zeitgenössischer,

engagierter Literatur und veröffentlichte in derWeltwoche vom 24. Dezember 1966

eine Replik. Darin kritisierte er dessen Begriff der »entarteten Literatur« scharf,

da dieser auf nationalsozialistische Terminologie rekurriere (Frisch nach Egyptien

1981: 365; Lerch 2001: 455).

Der Burgdorfer Literaturskandal hatte gegenüber dem Zürcher Literaturstreit

eine zusätzliche Dimension: Die Anklage des adoleszenten Gymnasiasten, der die

Lesung initiiert hatte, und sein mehrwöchiger Ausschluss vom Unterricht bedeu-

teten für diesen eine Kriminalisierung und gesellschaftliche Marginalisierung. Die

Sanktionen wiederholten gleichsam in der Realität die im Roman geschilderte fik-

tionale, leidvolle Kriminalisierung der Hauptfigur. Glücklicherweise führte der öf-

fentliche Druck dazu, dass der Schüler nicht verurteilt wurde und das Gymnasi-

um noch beenden konnte. Der Zündstoff des Textes lag damals in der Beschrei-

bung explizit homoerotischer Szenen mit Adoleszenten, wodurch sich die Hüter

der Ordnung alarmiert sahen: Im Regierungsrat wurde argumentiert, der Text dis-

kutiere »sexuelle Aberrationen« (Lerch 2001: 486), die Mittelschulkommission von

Burgdorf wollte sich ihrer »erzieherische[n] Verantwortung angesichts zersetzen-

der und pathologischer Tendenzen innerhalb eines Teils der heutigen Literatur«

(Lerch 2001: 487) annehmen, und in der hitzigen Debatte des Berner Grossen Rats

im Mai 1967 wurde Gilgamesch als »Schmutz unter dem Deckmantel der Dicht-

kunst« (Lerch 2001: 488) angeprangert.3

Ein Blick auf die rechtlichen Rahmenbedingungen Ende der 1950er und Anfang

der 1960er Jahre in der Schweiz ergibt: Homosexuelle Handlungen zwischen Män-

nern wurden zwar 1942 im zivilen Strafrecht der Schweiz legalisiert; nach Militär-

gesetz blieb Homosexualität während des 2. Weltkriegs jedoch strafbar (Delessert

2012: 133f.). Homosexuelle Handlungen zwischen noch nicht volljährigen Adoles-

zenten blieben bis 1992 kriminell, Volljährigkeit wurde damals im Alter von zwan-

zig Jahren erreicht. Erst zum Ende des 20. Jahrhunderts wurden die Rechte ho-

mosexueller Jugendlicher den Rechten heterosexueller Jugendlicher in der Schweiz

angeglichen.4 Die Herausgeber von Gilgamesch hatten deshalb 1966 auf der ersten

3 Lerch gibt eine detaillierte Übersicht sowohl über den Zürcher Literaturstreit wie auch über

dessen Auswirkungen auf den Burgdorfer Literaturskandal und sein politisches Nachspiel im

Grossen Rat (Lerch 2010: 453ff.; 460ff.; 487ff.).

4 Das Schutzalter für sexuelle Handlungen liegt in der Schweiz heute generell bei sechzehn

Jahren. Nicht strafbar sind sexuelle Handlungen jüngerer Adoleszenter, wenn der Altersun-

terschied der Sexualpartner weniger als drei Jahre beträgt, vgl. StGB Art. 187.

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158 Sexualität – Geschlecht – Affekt

Seite anzukündigen: »Wir müssen jedoch darauf hinweisen, dass das Buch keines-

falls an Jugendliche verkauft werden darf« (Gisi 2012: 42). So war der Burgdorfer

Gymnasiast vor allem durch die Verbreitung sogenannt pornographischer Aberra-

tionen an seine Altersgenossen potentiell strafbar geworden.Homosexualität unter

Jugendlichen stand nicht nur rechtlich unter Strafe. Auch andere Diskurse waren

von einer Ablehnung der Homosexualität geprägt: Besonders wirkmächtig waren

die psychiatrische Pathologisierung sowie die katholisch klerikale Verurteilung5.

Beide spielen in Gilgamesch eine entscheidende Rolle.

Für den Autor Bachmann ergaben sich vor allem zwei Konsequenzen aus dem

Skandal um seinen Text: Gilgamesch war sofort ausverkauft und machte ihn im Al-

ter von sechsundzwanzig Jahren auf einen Schlag als Autor berühmt (Gisi 2012: 42).

Bachmann hatte bis zu diesem Zeitpunkt neben seiner Tätigkeit als Schriftsteller

Klavier und Musiktheorie am Konservatorium sowie Musikgeschichte und Thea-

terwissenschaften an der Universität studiert. Auch war er als Musiklehrer und

Schauspieler tätig. Eine zweite Folge des Skandals um dieses Buch war, dass Bach-

mann fortan als ein Repräsentant von »Schwulenliteratur« figurierte – ein Etikett,

das für sein Schreiben nur bedingt zutreffend ist, wie Puff zu Recht moniert, denn

Bachmanns Gilgamesch bietet kein programmatisches Coming-out-Narrativ (Puff

1997: 35).6 In der Rezeption der sogenannten literarischen Schwulenszene melde-

ten sich auch irritierte Stimmen zu Worte (z.B. Molitor 1986: 82f.). Gleichwohl ist

der Text für homosexuelle Schweizer Literatur heute kanonisch.7 Der Text thema-

tisiert unterschiedliche Formen adoleszenter sowie intergenerationeller gleichge-

schlechtlicher männlicher sexueller Scripts, die in einem Spannungsfeld von my-

thisiertem, reinem Eros, Transgression und rauschhafter Unterwerfung, Trauma

5 Allerdings gab es bereits in den 1960er Jahren auch Ausnahmen von der klerikalen Verurtei-

lung der Homosexualität. So bezog sich »Der Kreis« 1960 auf den evangelisch reformierten

Eheberater Bovet, der sich für eine Integration homosexuellerMenschen in die Kirchgemein-

den und für ein Ende der moralischen Verurteilung einsetzte (Gammerl 2016: 230).

6 Woltersdorff definiert Coming out am Übergang des 20. zum 21. Jahrhundert als eine Selbst-

wie auch Kulturtechnik der Konstruktion einer schwulen Identität, als eine Gegenstrategie zu

Diskriminierungserfahrungen und als Befreiungsnarrativ, das ab den 1970er Jahren an Ter-

rain gewinnt (Woltersdorff 2004). Das Wort »schwul« kommt in Gilgamesch nicht vor, so hält

Puff fest: »Coming-out als Struktur des homosexuellen Entwicklungsromans, der ja immer

auch eine sprachliche Selbstfindung beschreibt, findet in Bachmanns Erzählen nicht statt«

(1995: 186).

7 Der Bekanntheitsgrad von Guido Bachmanns Texten ist bedauerlich gering. Ich pflichte hier

Puff bei, dass dies seinem literarischen und ästhetischen Beitrag zur deutschsprachigen Li-

teratur nicht gerecht wird (Puff 1995: 178f.). Auch wenn sich Gilgamesch einer klassischen

Schwulenliteratur nicht zuordnen lässt, wird der Roman gerade in Anthologien, Nachschla-

gewerken und Studien zu homosexueller Literatur erwähnt, so z.B. in Busch und Linck (1997:

34ff.) oder Molitor (1986). Es gibt einige wenige positive Ausnahmen davon, so Puff (1995),

Egyptien (1997), Lerch (2001).

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Sexualität und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression 159

und Zerstörung angesiedelt sind. In meinem close reading von Gilgamesch verbin-

de ich die Sexual Script Theory mit Cvetkovichs (2003) theoretischer Verknüpfung

von Sexualität und Trauma und mit Butlers (2009) Begriff des ekstatischen Sub-

jekts, um mich diesem Spannungsverhältnis anzunähern (vgl. hierzu Kapitel 2.5).

Die sehr unterschiedlich motivierten Irritationen in der Gilgamesch-Rezeption las-

sen sichmit Bachmanns eigensinniger wie auchmultiperspektivischer Darstellung

homoerotischer sexueller Scripts erklären, wie im Folgenden diskutiert wird.

5.1.2 Gilgamesch: Plot und Erzählanlage8

Guido Bachmann rekurriert mit seinem ersten Roman auf den altbabylonischen

Gilgamesch-Mythos.9 In seiner Autobiographie lebenslänglich (2000) legt er dar,

dass er mit diesem Stoff durch seine Begegnung mit dem einundvierzig Jahre äl-

teren Geliebten und Förderer Alfred Arm bekannt wurde: »Das Buch entstand im

Gespräch. Er hatte mich auf das Epos aufmerksam gemacht. […] Viereinhalbtau-

send Jahre, da liegt eine Sintflut darüber. Gilgamesch, Erbauer der grossen Mau-

er […]. Engidu10, der Freund, ist ihm gestorben, und er berichtet Gilgamesch von

der Unterwelt. […] Ich zeichnete nach, und ich zeichnete eigentlich die Geschichte

F.A.s auf;11 denn als neunzehnjähriger Student […] verlor er seinen Freund Roland

Kissling, der während der Grippeepidemie von 1918 starb. Seine Trauer war gross

8 Meine Gilgamesch-Lektüre basiert auf der Taschenbuchausgabe von 1998, die wiederum auf

die Ausgabe von 1977 zurückgeht. Die erste Ausgabe von Bachmanns Gilgamesch erschien

1966. Der Autor hat sie 1977 überarbeitet und als Band 1 seiner Trilogie »Zeit und Ewigkeit«

veröffentlicht. Der zweite Band, Die Parabel, erschien 1978, der dritte Band, Echnaton, 1982.

In Die Parabel wie auch in Echnaton werden Erzählstränge und Figurenkonstellationen aus

Gilgamesch in grosser epischer Breite weiterentwickelt (Puff 1997: 175). Gilgamesch ist als ei-

genständiger Text les- und deutbar. Der Roman bleibt aber, wie es der Autor 1977 angelegt

hat, gleichzeitig in seiner Bedeutung für die knapp tausendsechshundertseitige Trilogie we-

sentlich. Meine Analyse beschränkt sich auf den ersten Band der Trilogie.

9 Die Überlieferungsgeschichte des Epos begann mit der Entzifferung erster Fragmente im

Jahr 1872 durch den britischen Assyriologen Smith und dauert bis heute an (Zocco 2010: 15).

Die Breite der literarischen Rezeptionsgeschichte zeigt Zocco detailliert auf (2010: 33ff.).

10 Neben Engidu findet sich häufig die Schreibweise Enkidu, so beispielsweise bei Zocco (2010);

Bachmann wählt aber den weicheren Klang von Engidu.

11 In der Autobiographie wird Alfred Arm als F.A. adressiert, die Abkürzung des Vornamens

bezieht sich auf die Kurzform Fred für Alfred. Im zweiten Band der Trilogie Zeit und Ewigkeit

(Gilgamesch ist der erste Band) nennt Bachmann eine der Hauptfiguren Fred Anders. Fred An-

ders ist dort der eine Partner einer intergenerationellen homoerotischen Beziehung. Diese

literarische Figur klingt hier ebenfalls an. Darüber hinaus weist lebenslänglich (2000) insge-

samt eine hoch ästhetisierte Form autobiographischen Erzählens auf und wird hier nicht als

authentischeQuelle über eineWahrheit des Romans verstanden, sondern alsMetatext Bach-

manns über sich und sein Schreiben, geprägt von künstlerischer Gestaltung (vgl. Valiukonytė

2003).

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


160 Sexualität – Geschlecht – Affekt

gewesen […] So nannte ich denn meinen Protagonisten Roland und dessen Kla-

vierlehrer Kissling. Das war mehr als eine Äusserlichkeit. Es war eine Reverenz

im besten Sinne. Er, mein Freund, er war ja Gilgamesch. Sein Engidu war gestor-

ben« (Bachmann 2000: 175f.). Guido Bachmann situiert diesen Text retrospektiv im

Überschneidungsbereich persönlicher, intergenerationeller Liebeserfahrung, eines

intensiven dialogischen Austauschs über das mesopotamische Epos mit seinem

Freund, der Funktion des Erzählens als einerMöglichkeit der (gemeinsamen) Iden-

titätsfindung (vgl. Kapitel 2.6) und derMöglichkeit, die Geschichte seines Freundes

im Gewand des Epos zu erzählen und mit der eigenen Geschichte zu verknüpfen.

In der Übertragung in die Gegenwart bringt der Stoff eine über viertausendjährige

Ursprungsgeschichte homoerotischer Männerbeziehungen zur Geltung.12

Gilgamesch spielt in einer Schweizer Stadt13 in den späten 1950er Jahren.Haupt-

figur ist der adoleszente, sechzehnjährige Roland Steinmann. Roland hat sich in

seinen gleichaltrigen Klassenkameraden Christian verliebt. Die eigentliche Hand-

lung beginnt mit der Entscheidung der beiden, gemeinsam zu fliehen. Die Trans-

gression zum Textbeginn besteht nicht nur in der Flucht aus Schule und Eltern-

haus, sondern auch im Diebstahl von 300 Franken aus der Klassenkasse, um die-

se Flucht antreten zu können. Die beiden jungen Männer reisen in eine andere

Stadt und nehmen unter falschem Namen ein Hotelzimmer. Der Ausbruchsver-

such scheitert, Roland wird vom Gymnasium ausgeschlossen und in eine Beobach-

tungsstation, ein Knabenerziehungsheim, eingewiesen, Christian bleibt als »Ver-

führter« unbehelligt. Tagsübermuss Roland bis zur Erschöpfung Kartoffeln ernten;

nachts muss er sich gegenüber der meist sexualisierten Gewalt der andern ado-

leszenten Knaben behaupten. In der Beobachtungsstation lernt er Ruben kennen.

In der nun folgenden Romanhandlung erlebt Roland eine schmerzhafte Initiation

ins Erwachsenenleben zwischen verschiedenen Akteuren und Institutionen und

damit verbundenen Affekten und homoerotischen Scripts. Mit grösstem Schmerz

verbunden ist Christians Tod kurz nach Rolands Entlassung aus der Knabenerzie-

hungsanstalt.

Zu einem mächtigen Gegenspieler wie auch erotischen Anziehungspunkt für

Roland wird Ruben. Ruben repräsentiert, in den Worten des Autors, »das Prinzip

des Bösen« (Bachmann nach Lerch 2001: 236). Er hält sich in der Beobachtungs-

station auf, um für den reichen Greis Stockermann marginalisierte Knaben aus-

12 Zocco (2010) und Leick (1994) diskutieren die Frage, ob die Freundschaft von Gilgamesch zu

Engidu in den überlieferten Textfragmenten des altbabylonischen Epos homoerotisch zu in-

terpretieren ist (Zocco 2010: 26f.; Leick 1994: 267ff.). Zocco ist der Ansicht, dass die Frage

nicht eindeutig zu entscheiden ist, Leick plädiert, bei aller Ambivalenz und Offenheit, für ei-

ne homoerotische Lesart dieser Freundschaft. Diese Lesart liegt auch dem Bachmannschen

Verständnis der Beziehung von Gilgamesch zu Engidu zugrunde.

13 Der Name der Stadt wird im Text nicht genannt, der »grüne Fluss« verweist aber auf die Stadt

Bern, in der Bachmann aufgewachsen ist (Puff 1995: 176).

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Sexualität und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression 161

zuwählen, die ihm auf seinem Schloss sexuell zur Verfügung stehen sollen. Bald

beschliesst er, Roland in seine Gewalt zu bringen. Am anderen Ende der Skala von

Akteuren steht der Klavierlehrer Kissling. Er nimmt sich Rolands an und fördert

dessen Begabung zum Klavierspiel. Auch seine Mutter ist ihm wohlgesinnt, kann

ihn aber vor den Ausbrüchen des Vaters nicht schützen. Dieser wirft Roland bald

nach der Rückkehr aus der Besserungsanstalt aus der Wohnung. Eine weitere Ro-

land wohlwollende Figur ist die Prostituierte Maria, die ihn vorübergehend bei sich

aufnimmt. Doch sie verfällt im Lauf der Ereignisse ebenfalls dem zerstörerischen

Eros von Ruben. Eine Zwischenposition zwischen Gut und Böse nimmt der Vikar

Benoit ein. Er ist Roland zutiefst zugetan, da er in ihm eine Reinkarnation eines

geliebten Jünglings sieht, der ihm als junger Arzt unter den Händen weggestorben

ist. Benoit fühlte sich am Tod jenes Knaben schuldig und beschloss, Geistlicher zu

werden. Auch Benoit ist also ein Wiedergänger von Gilgamesch, der seinen Ge-

liebten durch Tod verloren hat. Benoit versucht, Rubens Einfluss auf Roland ent-

gegenzuwirken. Er rettet Roland im Lauf der Handlung zwei Mal das Leben. Am

Ende verfällt jedoch auch er RubensMacht, was sich als eine Selbstaufopferung des

Geistlichen für Roland lesen lässt.

Ein Höhepunkt in Rolands jungem Leben ist die Uraufführung einer Komposi-

tion vonKissling, die er bravourös spielt. Gleichwohl zieht ihn Ruben immerwieder

in seinen Bann. Rolands Fluchtversuche vor Ruben scheitern, er muss bei Stocker-

mann einziehen. Es gelingt ihm aber, Stockermann die Erlaubnis für eine grosse

Reise abzuringen. Er folgt einer Route, wie sie Gilgamesch auf der Suche nach sei-

nem verstorbenen Freund Engidu zurückgelegt hat. Analog zu Gilgameschs Reise

in den Orkus geht Roland zuerst in die Berge – wo er den Hirtenjungen Eustache

trifft. Diese Begegnung verläuft ähnlich wie die Begegnung von Gilgamesch und

Engidu: Roland verkörpert den Kulturmenschen Gilgamesch, Eustache den Natur-

knaben Engidu. Anschliessend geht Roland ans Meer und heuert auf einem Hoch-

seeschiff an. Im ZielhafenHamburg angekommen, transformiert Roland seine Lie-

be zu Christian und seine Trauer in künstlerischen Eros in Form einer Totenklage.

Er kehrt nach Abschluss der Komposition und nach einem weiteren missglück-

ten Selbstmordversuch in die Schweiz zurück. Stockermann hat unterdessen einen

Schlaganfall erlitten. ZumSchluss der Geschichte ist Roland schwer erkrankt.Nach

dem Tod seiner Mutter bricht er zusammen und wird in eine psychiatrische Klinik

eingewiesen. Seine Syphilis, verschuldet durch den Vater und auf Roland über-

tragen durch die Mutter, bricht aus. Erneut tritt Benoit als Retter auf den Plan.

Er schlägt vor, dass Roland mit Kissling Blut tauscht. Kissling ist an Malaria er-

krankt.14 Rolands Rettung und Genesung gelingt durch Kisslings Blut, und er kann

14 Tatsächlich wurde Syphilis vor der Erfindung von Penicillin mit Malariaerregern bekämpft,

da die Syphiliserreger bei hohem Fieber zerstört werden. In Bachmanns Gilgameschwird der

Erfinder dieses Verfahrens erwähnt: Wagner-Jauregg (Karamanou, Liappas, Antoniou, An-

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162 Sexualität – Geschlecht – Affekt

die psychiatrische Klinik verlassen. Mit der Unterstützung von Kissling tritt er ins

Konservatorium ein.

Die Verwendung des babylonischen Epos als palimpsestische Rekurrenz lässt

sich mit dem Begriff der queer temporality von Dinshaw et al. (2007) verbinden. In

queer temporality ist die Zeit der Linearität der Chronologie enthoben und wird mit

affektiver Intensität verbunden, ummultiple Temporalitäten in der Gegenwart gel-

tend zu machen.15 Über die Modifizierung des Zeitbegriffs in Gilgamesch schreibt

der Autor in lebenslänglich: »Auch ich wende mich gegen den nur physikalischen

Begriff der Zeit […] Ich betonte die subjektiv erfahrene Zeit in meiner Trilogie ›Zeit

und Ewigkeit‹ – ein Strom im fliessenden Wechsel der Phänomene; [… ich] entwi-

ckelte […] in meinem Werk durch Techniken des inneren Monologs und der asso-

ziativen Verschnürung von aktuellenmit längst vergangenen Bewusstseinsinhalten

meine Psychologie des Romans« (2000: 183f.). Die Rekurrenz auf das mesopotami-

sche Epos eröffnet narrativ eine reparative Ebene,16 gerade auch in der mythisie-

renden Überhöhung der Homoerotik zwischen den beiden Adoleszenten Roland

und Christian. Das Ursprungsepos dient als eine Vor-Schrift, welche die drasti-

sche, zeitgenössisch wirksame Verurteilung, Kriminalisierung und Pathologisie-

rung adoleszenter Homosexualität ausser Kraft setzt und deren Überzeitlichkeit

zur Geltung bringt.17

Ein weiteres palimpsestisches Element ist Bachmanns Rekurrenz auf musika-

lische Vorlagen. Das Klavierspiel, das Komponieren und das Spiel der Hirtenflöte

nehmen imText einewichtige Rolle ein, auch die sprachliche Gestalt vonGilgamesch

ist stark durchMusik beeinflusst. Das Kapitel in der Beobachtungsstation transpo-

niert eine musikalische Form, die Passacaglia, ins Literarische, wie Puff aufgezeigt

hat: Das Kapitel wird durch das Leitmotiv »nächste Furche« inhaltlich, rhythmisch

und musikalisch strukturiert. Roland erinnert sich, während er den Boden nach

Kartoffeln durchsucht, bisheriger Ereignisse. Seine Erinnerungen und Vorausdeu-

tungen werden »zu einer dichten poetischen Textur« verknüpft. »Anstelle der chro-

nologischen Anordnung tritt eine weitreichende Simultaneität ineinander verwo-

bener Zeit- und Erinnerungsschichten. Die Literatur gebiert hier ihre eigene Zeit

droutsos und Lykouras 2013: 208ff.). Der Name fällt, als Benoit den Klinikdirektor von der

Notwendigkeit dieses Blutstransfers überzeugen will (Bachmann 1998: 220).

15 Im literaturwissenschaftlichen Sinne wird von einem intertextuellen Bezug zum altbabylo-

nischen Epos gesprochen, z.B. von Puff (1997: 35). In Verbindungmit queer temporality ermög-

licht die Metapher des Palimpsests hier, die Verschmelzung und Ununterscheidbarkeit der

unterschiedlichen affektiven und temporalen Schichten deutlicher zu berücksichtigen.

16 Zum Begriff reparative reading nach Sedgwick (2003a) vgl. Kapitel 3.3.

17 Bachmann selber verwendet weder den Begriff homosexuell/Homosexualität noch schwul

imgesamten Text. Puffweist darauf hin: »Die Schwulen –das sind in BachmannsWerk immer

die anderen« (1997: 35). In der Beschreibung des medizinischen oder gesellschaftlichen Dis-

kurses verwende ich den Begriff der Homosexualität zur Bezeichnung von gleichgeschlecht-

lichem Begehren. Er stammt dann jedoch nicht aus Bachmanns Text selbst.

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Sexualität und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression 163

und musikalische Vorbilder leisten dafür Geburtshilfe« (Puff 1995: 180). Die Musik

in Verbindung mit adoleszentem Knabeneros begründet die kreative Vitalität, die

den Text vorantreibt.

5.1.3 Sexuelle Scripts in Gilgamesch

Wie bereits dargelegt, sind sexuelle Scripts in diesem Werk einerseits in einen

erhabenen und mythisierenden Eros eingebettet, den Roland mit Christian und

Eustache, dem Hirtenjungen, verbindet. Und andererseits sind sie mit Ruben, in

der Beobachtungsstation und bei Stockermann von Unterdrückung, Gewalt und

Trauma gerahmt, woran der Protagonist mehrmals beinahe zugrunde geht. Auch

die Vertreter der Ordnung – Lehrer, Schulleiter, Jugendanwalt und Psychiater –

sind in sexuelle Scripts verstrickt, die oft in grossem Widerspruch zu moralischen

Massstäben stehen, die sie gegenüber Roland einfordern. »Die Repräsentanten der

bourgeoisen Ordnung sind […] selbst libidinös mit den Transgressoren derselben

Ordnung verbunden« (Puff 1995: 183). Für Roland ist der adoleszente Regelbruch,

die Transgression, konstitutives Moment aller sexueller Scripts – auch dies ein

Element, das bereits die Beziehung von Gilgamesch zu Engidu im mesopotami-

schen Epos prägt.18 Wie in Kapitel 2.1 dargelegt, ist der Ausbruch aus vorgegebe-

nen Scripts ein Moment für das Transformationspotential von Sexualität, worauf

Scripttheoretiker_innen schon früh hingewiesen haben. In Gilgamesch bewirkt der

Regelbruch eine institutionelle und interpersonelle Gewalt, die für den Protago-

nisten traumatische Folgen hat. Hintergrund hierfür bildet die zeitgeschichtliche

Verurteilung von Homosexualität in den 1950er Jahren in der Schweiz. Der Text

verbindet in der Kriminalisierung gleichgeschlechtlicher Handlungen Diebstahl,

Gewalt und Verbrechenmit »demEros als aggressiver, Ordnung zerstörender, neue

Ordnungen schaffender Energie« (Puff 1995: 183). Die Stigmatisierung und Züch-

tigung gleichgeschlechtlicher männlicher Scripts, die daraus folgt, wird zunächst

anhand der Dimension interpersoneller sexueller Scripts diskutiert.

 

 

 

18 Im Gilgamesch-Epos verliert Gilgamesch seinen Freund, weil die beiden die Götter in Zorn

versetzt haben – sie haben gemeinsam den Himmelsstier erlegt. Engidu stirbt zur Strafe ih-

res Sakrilegs. Gilgamesch ist untröstlich und beschliesst, seinen verlorenen Freund im Orkus

aufzusuchen (Zocco 2010: 19f.).

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164 Sexualität – Geschlecht – Affekt

5.1.4 Interpersonelle sexuelle Scripts

5.1.4.1 Transgressiver Knaben-Eros im Zeichen des Stigmas

und des Unausweichlichen

Scripts als Teil ihrer tiefen Freundschaft beginnen zwischen Christian und Roland

mit dem buchstäblichen Einschreiben ihrer Bindung in ihre Körper. Damit greifen

sie das Motiv des Stigmas auf. Mit Goffman lässt sich das Stigma symbolisch be-

greifen, wenn er bei seiner Definition auch zunächst auf die körperliche Einschrei-

bung bei den Griechen rekurriert: »Die Griechen […] schufen den Begriff Stigma als

Verweis auf körperliche Zeichen, die dazu bestimmt waren, etwas Ungewöhnliches

oder Schlechtes über den moralischen Zustand des Zeichenträgers zu offenbaren.

Die Zeichen wurden in den Körper geschnitten oder gebrannt und taten öffent-

lich kund, daβ der Träger ein Sklave, Verbrecher oder ein Verräter war« (Goffman

1975: 9). Später, in christlichen Zeiten, wurde seine Zeichenhaftigkeit der Unehre

in eine konträre, positive Bedeutung gewendet: Es galt als »körperliche[s] Zeichen

göttlicher Gnade, die in der Form von Blumen auf der Haut aufbrachen« (Goffman

1975: 9). Im 20. Jahrhundert nun wird das Stigma zur symbolischen Perspektive

auf Menschen, die aus den normativen Parametern der Gesellschaft fallen – Goff-

man wählt dafür den Ausdruck der beschädigten Identität und betont, dass das

Stigma Ergebnis von sozialem Ausschluss und keinem Körper als solchem inhä-

rent ist (1975: 176). Gleichwohl besteht die christliche Lesart des Stigmas im Sinne

göttlicher Auserwählung bis heute fort.

Bachmann macht in Gilgamesch von der Mehrdeutigkeit des Stigmas als Ini-

tiationsmerkmal der ersten sexuellen Begegnung zwischen Roland und Christian

Gebrauch. Der Ort des Stigmas ist die Brust: »Wir gingen in den Estrich19 […] Dort

entblössten wir unsere Oberkörper, schnitten unsmit einem scharfenMesser unter

die linke Brustwarze und pressten die Körper aneinander. Es war ein angenehmer

Schmerz. Aber wir erbleichten, und wir atmeten schwer. ›Das ist noch gar nichts‹,

flüsterte Christian. […] Die Oberkörper waren blutverschmiert. Wir hielten beide

den Atem an, und vor Aufregung und Erhitzung röteten sich unsere Gesichter. […]

Wir standen nahe voreinander. Schwer hingen unsere Hände an den Armen. ›Wol-

len wir?‹ flüsterte ich und schluckte leer. Die Wunde unter der Brustwarze juckte.

Stumm berührten wir uns« (Bachmann 1998: 46). Das in den Körper geschnittene

Zeichen gegenseitiger Liebe hat mehrere Funktionen im Roman: Erstens erleben

die beiden Adoleszenten die Gleichzeitigkeit von erregender Berührung, schmerz-

und schuldverstrickter Transgression. Sie schreiben die doppelte Natur von Lust

und Leid buchstäblich in ihre Körper ein. Mit Cvetkovich lässt sich dieses Stigma

als die Materialisierung des Traumas der Sexualität lesen, das auf der Körperober-

fläche sichtbar gemacht wird. Zweitens transzendieren der Austausch von Blut und

19 »Estrich« ist in der Schweiz gebräuchlich für »Dachboden«.

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Sexualität und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression 165

die Unmöglichkeit, diesen Akt rückgängig zu machen, ihre leidenschaftliche Lie-

be. Der Blutstausch und die dadurch entstehende Narbe werden zum Zeichen ei-

nes Auserwähltseins ihres Bundes – hier die christliche Bedeutung des Stigmas

aufnehmend. Und drittens fungiert das Zeichen auch als visuelles Stigma für al-

le ausserhalb ihres Bundes. Ganz im ursprünglichen Sinn, wie mit Goffman be-

reits ausgeführt, kann es als ein körperlich eingeschriebenes Zeichen von Unmo-

ral und Verstoss gegen herrschende Normen gelesen werden. In dieser Bedeutung

nimmt es den Alptraum vom zustechenden Kapuzenmann auf, der den Normver-

stoss in Form von intrapsychisch im Traum evozierter Angst und Lustempfinden

versinnbildlicht. In Goffmans Liste von Personen, die stigmatisiert, das heisst als

sozial Abweichende wahrgenommen werden, figurieren neben anderen Prostitu-

ierte, Homosexuelle und Delinquenten. Er merkt an: »Es sind dies die Leute, von

denenman annimmt, daβ sie an irgendeiner Art kollektiver Ablehnung der sozialen

Ordnung beteiligt sind. […] bei ihnen versagen die Motivationsschemata der Ge-

sellschaft« (Goffman 1975: 176). Vor allem diese Bedeutung des Stigmas – und nicht

die christliche Lesart göttlicher Auserwählung – bestimmt den weiteren Gang der

Ereignisse für Roland. Gleichwohl prägt auf individueller Ebene die Bedeutung des

gegenseitigen Auserwähltseins und der Einmaligkeit ihrer Liebe auch jene sexuel-

len Scripts der beiden, deren sozialer Sinn in einer überhöhten, nicht in Worte

fassbaren Leidenschaft füreinander besteht.

Eine weitere Szene, die eine sexuelle Begegnung zwischen Roland und Christi-

an beschreibt, spielt sich nach der gemeinsamen Flucht in einem Hotelzimmer ab.

»Die Nacht war mondhell. […] Es wurde Roland elend vor Lust und Grauen; und er

sagte deutlich: ›Christian! Wir wollen es oft tun. Alles ist erlaubt, wenn man sich

liebt, alles.‹ Roland drehte sich langsam um. Christian stand nackt auf dem Bett,

andächtig, eine schlanke, weisse Gestalt. Roland sog den Anblick mit zitterndem

Atem ein. Er gab sich dem Unausweichlichen preis« (Bachmann 1998: 16). Bemer-

kenswert ist an dieser Szene, dass die körperliche Vereinigung in der sexuellen

Begegnung der beiden Adoleszenten als »das Unausweichliche« unaussprechlich

bleibt. Gleichwohl ist, wie bereits in der Szene auf demDachboden, die Atmosphä-

re in diesem Raum erotisch aufgeladen. Die Erregung Rolandsmanifestiert sich im

zitternden Atem und der Übelkeit, die durch die Mischung von Lust und Grauen

hervorgebracht wird. »Das Unausweichliche« ist ein Begriff, mit dem sich Bach-

mann auf den Schriftsteller Hans Henny Jahnn bezieht. Bei Jahnn kreuzen sich im

Unausweichlichen die Bedeutungsschichten von Sexualität undmusikalisch künst-

lerischer Schöpfung (Puff 1995: 189). Christians schlanke, weisse Gestalt gemahnt

denn an eine Jünglingsstatue der griechischen Antike, so verschmelzen in Rolands

Wahrnehmung künstlerischer und wirklichkeitsbezogener Eros. Puff kommentiert

Bachmanns Verweis auf das Unausweichliche wie folgt: »Die Gratwanderung zwi-

schen Benennen und Verschweigen schafft dabei einen erotischen Raum, der sich

der modernen Konstruktion der Homosexualität entzieht und entziehen will. […]

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166 Sexualität – Geschlecht – Affekt

Ihren intertextlichen Spiegel finden erotische Männerfreundschaften daher auch

nicht in der Moderne, sondern in der fernen Vergangenheit und insbesondere […]

in Gilgamesch und Engidu […]. Dabei geht es keineswegs um Camouflage des Se-

xuellen unter dem Ideal der Freundschaft, sondern um die poetische Imagination

eines Erlebnisraums jenseits gesellschaftlicher Moralsysteme« (Puff 1995: 186f.).

Bevor Roland aufbricht, um seinen bereits toten Freund auf einer Reise durch

Berge und Meere zu suchen, verbringt er noch einmal eine Nacht in dem Hotel, in

das er mit Christian geflohen war. Er hat dort eine Vision der damaligen Begeg-

nung mit Christian – auch hier findet das Unausweichliche statt (Bachmann 1998:

163). Intrapsychisches und interpersonelles sexuelles Script überlagern sich palim-

psestisch am Ort der einst stattgefundenen Begegnung in der Ununterscheidbar-

keit von Traum und Wirklichkeit, in einer queer temporality. Allerdings träumt Ro-

land unmittelbar darauf, vom kleinen grauen Mann grausam in seine Körperteile

zerlegt, verschlungen undwiedergeboren zuwerden.Dieser Alptraum,der zu einer

Selbstspaltungsvision führt, lässt ihn fluchtartig das Hotelzimmer verlassen. Die

Brutalität der Vision verweist auf Rolands verzweifelte Situation: Auf der Flucht

vor Stockermann und Ruben, verstossen von seinem Vater und permanent davon

bedroht, wieder in die Beobachtungsstation eingewiesen zu werden, nimmt die

Angstfigur des grauen Mannes intrapsychisch verheerende Dimensionen an. Als

einziger Ausweg erscheint Roland, Gilgameschs Route zu folgen, um dabei der er-

drückenden Trauer um den Freund Herr zu werden.

Eustache, auf den er im Gebirge trifft, kann als eine Reinkarnationsfigur von

Christian gedeutet werden, da er als von der Zivilisation unberührtes Kind der Na-

tur, das mit den Tieren lebt, deutliche Züge von Engidu20 trägt. Die beiden Adoles-

zenten freunden sich an. Eustache lädt Roland ein, mit seiner Herde mitzuziehen.

Er spielt auf seiner Flöte eine Melodie, die Roland aus der grossen Komposition

Kisslings wiedererkennt. Er bittet ihn, das Lied nackt auf einem Stein für ihn zu

spielen, und Roland saugt dieses Bild von Eustache ein – eine Szene, die an die

Mondnacht im Hotelzimmer mit Christian erinnert. Eustache bläst »wie ein Faun«

(Bachmann 1998: 180), worin sich eine naturwüchsige Musikalität manifestiert. In

der Engführung vonMusik und Eros – hier in der naturnahen, archaischen Version

des Hirtenjungen – wird Rolands Begehren genährt. Als die beiden nackt im Bach

baden, beginnen sie zu ringen – wie Gilgamesch und Engidu bei ihrer ersten Be-

gegnung.21 Als Roland auf Eustache trifft, verkörpert der Hirtenjunge Reinheit und

20 Enkidu wird von den Göttern als gleichstarker Gegenspieler zu Gilgamesch erschaffen: »En-

kiduwächst in der Steppe fern von aller Zivilisation gemeinsammitwildenTieren auf« (Zocco

2010: 19).

21 »Auf der zweiten Tontafel erfährt man von Enkidus erster Begegnung mit Gilgamesch: Nach

einem Ringkampf gegeneinander werden sie Freunde« (Zocco 2010: 19).

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Sexualität und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression 167

Natürlichkeit: »Eustache kannte die Lüge nicht. Seine Liebe war ohne Umschwei-

fe, klar und rein wie die Luft hier oben« (Bachmann 1998: 182). Doch dann nähert

sich der Tag, an dem Roland auf Geheiss von Eustaches misstrauischem Vater wei-

terziehen soll. Die beiden schlachten am Vorabend unerlaubterweise ein Lamm22

und haben daraufhin Sex – auch dieses sexuelle Script steht also im Zeichen der

Transgression, diesmal als Verstoss gegen das Gesetz des Vaters. Nach dem lust-

vollen Verzehr des unschuldigen Opferlammes verhalten sich die beiden, wie sie es

vorher bei den Widdern und Schafen beobachtet haben: »So stiegen sie aufeinan-

der, Reiter und Pferd. Rolands Schenkel pressten den Leib Eustaches. Er stöhnte

unter ihm. Sie vertauschten die Rollen« (Bachmann 1998: 182f.). Die sexuelle Begeg-

nung steht hier also in erster Linie im Zeichen von Natur und Tierreich: »Roland

keuchte unter der Last. Auf allen vieren kroch er und trug denWilden« (Bachmann

1998: 183). Dieses sexuelle Script bringt einen archaischen, wilden, adoleszenten

Eros und dessen Transgressionswillen zum Ausdruck, der über die Reminiszenz

an Engidu, das Flötenspiel und Eustaches reines Wesen als Spielart des Unaus-

weichlichen inszeniert wird. Am nächsten Tag jagt Eustaches Vater Roland erzürnt

davon. Auch im jenseits von Kultur angesiedelten, archaischen Naturraum speist

sich der adoleszente Eros aus einer Mischung von Musik, Transgression und Vita-

lität, die ihre Eigengesetzlichkeit aufweist und gegen die Gesetze der Erwachsenen

verstösst.

5.1.4.2 Transgressiver Knaben-Eros im Zeichen von Gewalt

Im Kapitel, das von Rolands Einweisung in die Knabenerziehungsanstalt handelt,

wird er mit unterschiedlichsten Formen adoleszenter Gewaltförmigkeit konfron-

tiert. Tagsüber muss er Furche um Furche Kartoffeln ernten. Nachts muss er sich

gegenüber der meist sexualisierten Gewalt und Transgression der andern adoles-

zenten Knaben behaupten: »In der Nacht gurgelt die Sittlichkeit in der Jauche-

grube« (Bachmann 1998: 25).23 Den grössten Einfluss auf Roland in der Beobach-

tungsanstalt hat seine Begegnung mit Ruben – mit dem »vom Wahn der Mutter

heraufbeschwörten Widersacher Christians« (Bachmann 1998: 29). Ruben, so wird

sich im Verlauf des Textes immer deutlicher zeigen, ist ein »Sittenmonster« par

excellence. Mit Foucault zeichnet sich die Figur des Sittenmonsters, die sich seit

Ende des 18. Jahrhunderts entwickelt hat und bis ins 20. Jahrhundert eine bedeu-

tende Rolle spielt, durch die folgenden Merkmale aus: Es ist eine Figur des Ge-

22 Auch dies eine Analogie zum Epos: Dort töten Gilgamesch und Enkidu den Himmelsstier

(Zocco 2010: 19).

23 Staigers Diktum der »Kloakenliteratur« (Staiger nach Egyptien 1981: 365) lässt sich als Remi-

niszenz auf diese Textstelle der »Sittlichkeit in der Jauchegrube« (Bachmann 1998: 25) deu-

ten.

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168 Sexualität – Geschlecht – Affekt

setzesbruchs, es bricht den Pakt mit der Gesellschaft und stellt sein persönliches

Interesse über alles, wenn es Bedarf oder Lust dazu hat (Foucault 2003: 124ff.).

Foucault situiert das Sittenmonster imNachgang zumGesellschaftsvertrag der

Französischen Revolution an zwei Enden der gesellschaftlichen Skala: als despoti-

scher Mächtiger oder als zeitweiliger Despot »von unten« (Foucault 2003: 135ff.).

Ruben trägt die Züge des revolutionären Despoten »von unten«: Er ist eine Fi-

gur der sexuellen und anthropophagen Monstrosität, eine Doppelfigur des Sexu-

alverbrechers und Menschenfressers (Foucault 2003: 139), wie sich im Verlauf der

Geschichte zeigen wird. Ruben hat einen Selbstmordversuch fingiert, um in die

Beobachtungsstation eingewiesen zu werden und die dortigen Knaben einer per-

sönlichen Selektion zu unterziehen. Wie bereits erwähnt, agiert er im Auftrag des

reichen Greisen Stockermann, der auf seinem Schloss marginalisierte Knaben se-

xuell ausbeutet. Doch er verfolgt Roland auch aus eigenen Motiven: Er will ihn ge-

mäss seiner monströsen Zerstörungslust und der dieser inhärenten Leidenschaft

einer totalen Grenzüberschreitung ganz beherrschen und vernichten. Rolands Be-

gegnung mit Ruben ist von Anbeginn an von Gewalt gezeichnet: »Roland war Ru-

ben im schmutzigen Korridor begegnet […] Mit nackten Oberkörpern standen sie

sich gegenüber. Rubens Haare wuchsen dicht und vollkommen schwarz. Die an-

thrazitglänzenden Augen starrten. Rubens Haut war zwiebelfarben. Mit nacktem

Oberkörper lauerte er. […] Barfüssig schlich Ruben näher. Die schwarzen Augen

glitzerten. Er entblösste seine weissen, spitzen Zähne. Ohne die Zahnbürste fallen

zu lassen, schlug Ruben seine Faust gegen Rolands Magengrube. Roland stöhnte

leise. […] Der kleine graue Mann drückte ihm eine Sicherheitsnadel auf die Brust«

(Bachmann 1998: 31). Bereits die erste Konfrontation mit Ruben ist schmerzvoll,

der Schlag trifft Roland völlig unvermittelt und die Begegnung ist von höchster

Spannung gekennzeichnet. Im Text werden immer wieder Rubens vollkommen

schwarzes und dichtes Haar und seine zwiebelfarbene Haut beschrieben, an ei-

ner Stelle bezeichnet sich Ruben als Bastard (Bachmann 1998: 86). Seine weissen,

spitzen Zähne, das dichte Haar und die schwarzen Augen lassen sich als Merkmale

des Teufels interpretieren, wie im Folgenden noch ausgeführt wird. Im Gegensatz

zu Christian, dessen Haut als weiss geschildert wird (Bachmann 1998: 16), trägt

Ruben Zeichen einer Fremdheit, die sich als Bedrohung und Anziehung zugleich

entpuppt. Diese »verandernden« Züge situieren Ruben auch visuell exotisierend

als Figur ausserhalb der westlichen bürgerlichen Gesellschafts- und Geschlechter-

ordnung (vgl. Maihofer 2014b: 305): Die grösste – und lustvollste – Gefahr kommt

von ausserhalb dieser Ordnung. Ruben erhält im Text auch weder eine eigene Ge-

schichte noch Herkunft – er entspringt, so der Text, demWahn und dem Hass von

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Sexualität und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression 169

Christians Mutter auf Roland.24 Rolands Angstvision des kleinen grauen Manns

nach der ersten Begegnung mit Ruben weist auf viele weitere angst- wie auch lust-

volle Begegnungen voraus. Ihre sexuellen Begegnungen sind nicht von der Natur

oder reiner Liebe geprägt, sondern von Beginn an durch destruktive Gewalt und

Begehren. »Er hasste Ruben: hasste den vollkommenen Körper, das Gesicht, hart

und steinern wie eine Statue […] Aber zugleich fühlte er den Wunsch, sich nackt

auszuziehen, vor Ruben niederzuknien, um ihm die Füsse zu lecken« (Bachmann

1998: 50).

Nachdem Roland aus der Beobachtungsstation entlassen worden ist, spürt ihn

Ruben an Weihnachten auf. Er nimmt ihn mit hartem Griff in Stockermanns Villa

mit, die beiden betrinken sich und Roland unterzeichnet einen Pakt mit seinem

Blut. Nun folgt die Szene, die in der zeitgenössischen Rezeption am meisten Auf-

sehen erregt hat: Am Morgen nach dem Pakt, als Roland noch ganz benommen

seine geschwollenen Lippen befühlt und sich an den Vorabend zu erinnern ver-

sucht, erscheint Ruben in einem hautengen grünen Trikot und führt einen atem-

beraubenden Tanz vor ihm auf. »Heiser befahl er: ›Knie nieder!‹ Roland sank in die

Knie, und Ruben trat näher, so nahe, dass sein Glied vor Rolands Mund drohte.

Ruben senkte das Tamburin und reichte es Roland, welcher es hielt wie das Keine-

lion25 während der Mitternachtsmesse. ›Öffne den Mund. Empfange mein Fleisch

und mein Blut!‹ Roland öffnete den Mund und schloss die Augen. Heiss und bit-

ter spritzte Rubens Samen gegen Gaumen und Halszäpfchen. Roland schluckte.

Ruben spreizte die Beine, hüpfte über Roland weg und verliess das Zimmer. [… Ro-

land] nahm die Kognakflasche zur Hand, riss den Korken aus der Halsöffnung und

trank mit hastigen Schlucken. Aber der bittere Geschmack liess sich nicht vertil-

gen. Brechreiz quälte Roland« (Bachmann 1998: 56). Hier wird, ganz im Gegensatz

zu den Begegnungen mit Christian, kein Raum erotischer Spannung geschaffen,

der den Akt selbst unbenannt belässt. Die Ejakulation Rubens wird als physiologi-

sches Ereignis geschildert wie auch Rolands Ekel in Form von Brechreiz. Ruben, als

Verkörperung des Bösen, erscheint in dieser Szene genau so, wie Eustache später

den Teufel beschreibt: »Der Teufel ist schwarz. Schwarz seine Augen wie Kohlen

und schwarz wie die Nacht seine Haare. Er liebt grüne Anzüge. Die Zähne sind

weiss und spitzig. Seine Stimme ist hart und seine Kraft ist gewaltig« (Bachmann

1998: 178). Bachmann legt also eine Lektüre von Ruben als Teufel nahe; an dieser

Stelle bedeutet dies, dass er auf die Schwarze Messe als Vereinigung mit dem Teu-

24 Im Lauf der Trilogie Bachmanns erhält Ruben eine eigene Geschichte – er erweist sich später

als der fiktive Autor der Geschichte von Gilgamesch (vgl. Puff 1995: 179). Im ersten Band der

Trilogie wird er vor allem durch Transgression, Hass, Gewalt und »das Böse« charakterisiert.

25 Mit Keinelion bezeichnet Bachmann in Gilgamesch den Kelch, aus dem der Vikar Benoit die

Hostie in der Weihnachtsmesse verteilt (Bachmann 1998: 48).

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170 Sexualität – Geschlecht – Affekt

fel rekurriert.26 Die Nennung des Tamburins als Keinelion situiert Rubens Tanz,

seine sexuelle Handlung und seine Ansage, Roland habe sein Fleisch und Blut zu

empfangen, als Messe. In dieser Szene treten erneut die für Bachmann typischen

Elemente des adoleszenten Eros in Erscheinung – Musik, Vitalität und Transgres-

sion. Gleichzeitig ergeht es Roland hier elend.

Wie in Kapitel 4.1.4 bereits angesprochen, ist der Affekt des Ekels – ähnlich

wie der Affekt der Scham – von einer doppelten Bewegung gekennzeichnet: von

Zurückweisung und Anziehung zugleich. Trotz des Ekels zieht Ruben Roland in

seinen Bann, wie er dem Vikar Benoit später in einer Beichte berichtet: »Dreiund-

dreissig Tage des stählernen Hasses und der Ausschweifung. Er vermochte alles.

Er führte mich durch die Duftgärten. Er lud Halbwüchsige ein, die ihmwillig dien-

ten. Die jungen Körper boten sich feil. […] Auf fünffach geschichteten Teppichen,

unter der Spiegeldecke, feierten wir Messen in allen Farben: Rosa Messen, Grüne

Messen, Schwarze Messen. […] – und das Opium: Bukett des Tschandus, schnee-

weisser Garten der Lust, des Rausches, glitzernde Trugfarben […] Ruben sagte: ›Du

bist ein Dieb, und ich bin ein Bastard: uns gehört die Zukunft!‹ Und ich zappelte im

Wollustnetz« (Bachmann 1998: 85f.). Sinnbild für die so lustvolle wie zerstörerische

Verstrickung, der Roland umso mehr ausgesetzt ist, als er gesellschaftlich stigma-

tisiert ist, ist jene zweite Narbe, die durch den Blutstausch mit Ruben entstanden

ist: Ruben hat ihn gezwungen, sich unterhalb der Narbe von Christian einen wei-

teren Schnitt zuzufügen undmit ihm Blut zu tauschen. Aber dieses zweite Stigma,

Sinnbild seiner Hass-Liebe zu Ruben, hört nicht auf zu eitern (Bachmann 1998: 80).

5.1.4.3 Intergenerationaler Eros

Die sexuelle Begegnung zwischen Roland und demVikar Benoit bringt eine weitere

Spielart in den Text ein. Sie greift die Intergenerationalität sexueller Scripts eines

älteren Mannes mit einem Jüngling auf und verbindet diese auch mit Gilgameschs

Geschichte, da Benoit noch immer um den in seiner Jugend verlorenen Geliebten

trauert und diesen in Roland wiedererkennt. Dadurch reiht sich sein Eros ein in

das Unausweichliche. Der erste sexuelle Kontakt mit Roland ist von diesem un-

gewollt, er findet nach einer Beichtsituation statt. Roland ist in diesem Moment

auf der Flucht vor Ruben, also äusserst verletzlich und auf Hilfe angewiesen. So

steht am Anfang ein sexueller Übergriff, gegen den sich Roland erfolglos zu weh-

ren versucht (Bachmann 1998: 97). Im Laufe des Textes gewinnt Benoits Zuneigung

zu Roland aber immer mehr an Bedeutung, zumal er ihn mehrmals vor dem Tod

26 Lerch zitiert einen Tagblatt-Artikel vom Januar 1967, der die Lesung in Burgdorf beschreibt:

Der Autor sei »›gedrängt‹ worden, einen ›visionären, homoerotischen Exzess‹ vorzulesen, ›ei-

ne sogenannte SchwarzeMesse‹ […] (es handelt sich dabei um eine seit Thomas von Aquin in

der Literatur immer wieder auftauchende ›Vereinigung mit dem Teufel‹)« (Lerch 2001: 461).

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Sexualität und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression 171

rettet. Da Benoit Roland als Reinkarnation des in seiner Jugend verlorenen Gelieb-

ten wahrnimmt, sieht er es als seine Berufung an, ihn zu retten. Er bekennt sich

vor Roland zu dieser Mission. Sie seien »Ausgespiene vom kranken Ethos Europas«

(Bachmann 1998: 117), hätten beide viele Regeln überschritten, dennoch könne Ro-

land einen Weg zur Läuterung und Rettung finden: »Aber es gibt einen Weg nach

oben, den wahren Weg. Er ist jenseits von Gut und Böse. Er führt hinauf, und er

führt weg von der Verbotsethik« (Bachmann 1998: 117). Nach diesem Gespräch wil-

ligt Roland ein, eine Nacht mit ihm zu verbringen. Die sexuelle Begegnung selbst

bleibt erneut in der Schwebe von Benennen und Verschweigen. In einem verzwei-

felten Selbstgespräch erinnert sich Roland am nächsten Morgen, wie Benoit das

Kruzifix mit seinen eigenen Händen zerbrochen und das Bildnis des Jünglings,

den er einst geliebt hat, zur Wand gedreht hat. Die Augen des Jünglings »haben

nicht gesehen, wie du dich dem Priester hingegeben hast« (Bachmann 1998: 119).

Atmosphärisch besteht die Spannung in dieser Szene vor allem darin, dass sich

Benoit seiner Transgression bewusst ist und sich, indem er sein christliches Glau-

benssymbol zerbricht, auch von seinem Glauben abwendet. Und Roland wiederum

ist sich darüber im Klaren, dass er die Stelle des einstigen Geliebten einnimmt und

die sexuelle Handlung im kirchlichen Kontext Benoits in keiner Weise akzeptiert

wird. Kurz darauf versucht er sich umzubringen, wird aber von Benoit und sei-

ner Mutter gerettet. Ganz zum Schluss der Geschichte, als Benoit bereits Ruben

verfallen ist, versucht er nochmals, Roland zu verführen. Roland kann sich dies-

mal erfolgreich physisch zur Wehr setzen und entkommt ihm. Die Figur Benoits

zeigt also eine grosse Ambivalenz: Er erweist sich als Lebensretter, lässt sich aber

von einem aggressiven und transgressiven Eros leiten. Wie bereits erwähnt, liegt

für Puff die Bedeutung des Sexuellen in Gilgamesch in der »poetischen Imaginati-

on eines Erlebnisraums jenseits gesellschaftlicher Moralsysteme« (Puff 1995: 187).

Benoits Streben nach einem Weg jenseits von Gut und Böse sowie jenseits einer

Verbotsethik sucht das Moralsystem in diesem Sinn zu überwinden und nimmt

dabei in Kauf, gegenüber Roland Gewalt anzuwenden.

Die Rekurrenz auf intergenerationale Homoerotik wird in Gilgamesch nicht

nur anhand der Figur Benoits deutlich, sondern auch an der Figur Stockermanns,

dessen sexuelle Handlungen im Text jedoch nie beschrieben werden. Ausserdem

kommt sie am Beispiel des Psychiaters Servais ins Spiel als institutionell aner-

kannte Form des Voyeurismus und in Form sexueller Übergriffe auf die Knaben

– Übergriffe, die von den Repräsentanten der Macht jedoch nicht als solche

angesehen werden. Dies lässt sich als eine Reminiszenz Bachmanns auf das Mo-

dell der antiken Knabenliebe deuten, demzufolge intime Beziehungen zwischen

erfahrenen, älteren Männern und adoleszenten Knaben deren Erziehung dienten.

Der Jüngling sollte durch Liebe und Freundschaft des Älteren zum tugendhaften

Bürger heranreifen (Gorgerat 2013: 33ff.). Dieses pädagogische Modell interge-

nerationaler Homoerotik wird jedoch bei Bachmann kritisch beleuchtet, indem

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172 Sexualität – Geschlecht – Affekt

er die Machtposition und Dominanz des Älteren anhand verschiedener Figuren

problematisiert. Am stärksten gilt dies für Stockermann, der seinen Reichtum

dafür einsetzt, marginalisierte Knaben auszunutzen. Am ambivalentesten wird

Benoit dargestellt, der in Roland seinen einstigen Geliebten wiedererkennt, um

den er mit gleicher Intensität getrauert hat wie Roland um Christian. Im Lauf

des Textes wird er immer mehr zu Rolands Beschützer. Durch die handgreifliche

Auseinandersetzung zwischen ihm und Roland bei ihrer letzten Begegnung bleibt

er in seiner Bedeutung für Roland jedoch ambivalent, eine Figur jenseits von Gut

und Böse.

5.1.4.4 Heterosexuelle interpersonelle Scripts: Prostitution, Voyeurismus

und Vergewaltigung

Obwohl homoerotisches Begehren Rolands Erzählhandlungen vorantreibt und se-

xuelle Begegnungen vorwiegend unter Männern stattfinden, können auch weibli-

che Figuren sein Begehren entfachen. So die Prostituierte Maria, die ihn am Abend

seines Rauswurfs aus dem elterlichen Haus von der Gasse in ihre Mansarde auf-

nimmt. Während sie Besuch von Freiern erhält, muss sich Roland verbergen: »Ich

wohne im Kämmerchen nebenan. Niemand würde dort das Kämmerchen vermu-

ten. […] Ich schaue durchs Schlüsselloch, und ich schaue zu, wie es die Männer

treibenmitMaria. Roland Steinmann, stud.hur.« (Bachmann 1998: 43). Roland sitzt

hier buchstäblich im closet und beobachtet von dort aus das Geschehen mit den

Freiern. In einem betrunken wütenden Gespräch mit der Wirtin, die ihm keinen

Schnapsmehr einschenkenwill, wird deutlich,was er bei seinem sogenannten Stu-

dium der Prostitution gelernt hat: Die Freier treiben es mit Maria, sie sind in der

aktiven, Maria in der passiven Position.

In einer späteren Szene, als er schon längst ausgezogen ist, kehrt er einmal zu-

rück, um sich bei Maria zu bedanken. Plötzlich ängstigt ihn ihre dunkle Schönheit

und er verlässt dieWohnung so schnell wie möglich wieder. »Es war ruhig im Trep-

penhaus. Seine Finger zitterten. Ihm wurde schwindlig. Hier oben war er allein.

Er hielt inne und horchte. Aus Marias Mansarde drang kein Laut. Er fuhr fort und

kämpfte gegen das Keuchen. In den Adern des Halses klopfte das Blut. Er atmete

heftig und starrte einige Sekunden erlöst und benommen auf die Schwelle« (Bach-

mann 1998: 81). Es kommt zu keinem direkten sexuellen Kontakt zwischen Roland

undMaria, aber diese Passage verdeutlicht, dass Roland von ihr sexuell erregt wird.

Ähnlich wie in der Szene mit Ruben werden hier vor allem physiologische Prozes-

se beschrieben – wenn auch die Ejakulation selbst diesmal eine Leerstelle im Text

bleibt. Bezüglich Rolands sexueller Identität wird die Grenzziehung von Homose-

xualität und Heterosexualität in dieser Szene auf physiologischer Ebene durchläs-

sig (vgl. auch Puff 1995: 188). Dennoch ist dieser Eros im Vergleich zum reinen und

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Sexualität und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression 173

überhöhten Knaben-Eros des Unausweichlichen »profan« an ein physiologisches

Bedürfnis geknüpft, dessen Spuren als Fleck auf Marias Schwelle zurückbleiben.

Im Gegensatz zu Roland, der sich von Maria imMoment seiner sexuellen Erre-

gung distanziert, macht Ruben sie zum Opfer monströser sexueller Handlungen.

Er versteckt sich bei ihr im Kleiderschrank, vergewaltigt sie und schwängert sie

– entsprechend seinem Plan. Ruben entwickelt sich im Verlauf des Textes immer

mehr zum Inbegriff des zerstörerischen Sittenmonsters. Er nimmt später bei ihr

eigenhändig eine Abtreibung vor, dann verspeist er sein eigen Fleisch und Blut –

eine kultische Handlung, die Benoit entdeckt und die alle in Angst und Schrecken

versetzt. Bereits in den interpersonellen sexuellen Scripts mit Roland erweist sich

Ruben als brutal – doch gegenüber Maria, als er ihre »Leibesfrucht« nicht nur zer-

stört, sondern sich auch einverleibt, zeigt er sich exzessiv gewalttätig. Nach diesem

Akt verschwindet Maria als Person und als Stimme aus dem Text. Puff merkt zu

den Frauenfiguren in Bachmanns Trilogie Zeit und Ewigkeit an: »Frauen […] nehmen

in dieser Abfolge von Männergenerationen eine kümmerliche Position ein. Frauen

werden überlistet, nicht selten vergewaltigt« (Puff 1997: 37). Tatsächlich tritt im Text

keine Frauenfigur auf, die mit agency ausgestattet wäre. Maria als einer der beiden

bedeutsamen Frauenfiguren inGilgamesch gelingt es zwar, sich aus der Prostitution

zu befreien und mit ihrem ersparten Geld einen Gemüseladen zu eröffnen. Doch

wird sie durch Rubens Brutalität stark beschädigt und ihr weiteres Schicksal bleibt

offen. Die zweite wichtige Frauenfigur im Text, Rolands Mutter, stirbt an Syphilis,

mit der sie sich durch ihren Ehemann angesteckt hatte. So ist Puff beizupflichten,

dass die Frauenfiguren in diesem Text kümmerliche Positionen einnehmen.

5.1.5 Kulturelle sexuelle Scripts

5.1.5.1 Disziplinierung homosozialen Begehrens und Doppelmoral

bei den Vertretern der Ordnung

Wie in Kapitel 2.4 bereits erwähnt, hat Sedgwick den Begriff eines homosozia-

len Begehrens (homosocial desire) geprägt. Es benennt ein nicht anerkanntes gleich-

geschlechtliches männliches Begehren, das auf einem Kontinuum zwischen Män-

nerfreundschaften und homosexuellem Begehren basiert. Da ein homosexuelles

Begehren aus der Männlichkeit der bürgerlichen Ordnung rigoros ausgeschlossen

wird, kann die Vehemenz von Homophobie als Ausdruck eines Bruchs mit diesem

Begehren, das nicht anerkannt werden will, interpretiert werden.

So beispielsweise in der Wirtshausszene: In dieser Szene, die in der Chronolo-

gie der Erzählung zumZeitpunkt von Rolands Einweisung in die Besserungsanstalt

stattfindet, lässt Bachmann den Jugendanwalt, den Rektor des Gymnasiums, den

Psychiater der Beobachtungsklinik Servais und den Klassenlehrer Rolands aufein-

andertreffen. Während diese Herren essen, trinken, verdauen, sich über körperli-

che Gebrechen austauschen und Karten spielen, verurteilen sie Rolands Unmoral.

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


174 Sexualität – Geschlecht – Affekt

Ihre Eifrigkeit, Gründe zu benennen, die es unabdingbar machen, Roland von je-

der weiterführenden Ausbildung auszuschliessen und wegzusperren, lässt sichmit

Sedgwicks Begriff des homosozialen Begehrens fassen, das sich hier als Homopho-

bie zeigt. Die Amtspersonen werden keineswegs als besonders mannhaft geschil-

dert: Sie sind meist übergewichtig, trinken gehörig, haben Verdauungsprobleme

oder sind hoch asthmatisch. Sie pochen auf die Notwendigkeit einer moralisch

züchtigen Jugend und ergehen sich gleichzeitig in Erinnerungen an ihren Besuch

bei der ProstituiertenMaria – so beispielsweise der Jugendanwalt (Bachmann 1998:

18). Roland sei »unilateral pueril«, »labil«, ein »Fremdkörper«, ein »Defraudant«

und ein »Verbrecher« (Bachmann 1998: 20f.), erklären die Ordnungshüter. Dabei

vermischen sie juristische und psychiatrische Stigmatisierungen ohne Unterschei-

dung. Der Jugendanwalt, der Roland kurz darauf verurteilt, und der Psychiater

der Beobachtungsstation sind männliche Prototypen, deren homosoziales Begeh-

ren sich einerseits als dezidierte Homophobie artikuliert, sich andererseits jedoch

auch Nischen schafft, um dieses Begehren auszuleben. Die Handlungen des Psy-

chiaters Servais sind besonders bezeichnend, da er den sogenannten Knaben gerne

beim Duschen zuschaut oder sich ihre Träume erzählen lässt. Roland schildert die

Begegnungen mit dem Psychiater in der Beobachtungsstation wie folgt: »Es wird

einem heiss während der Konsultationen beim Psychiater, und Gänsehaut kriecht

über den Rücken, wenn man vor dem Schielenden liegt, der immer unanständi-

ge Fragen stellt und dabei schrecklich mit den Zähnen knirscht« (Bachmann 1998:

24). Durch die Stigmatisierung der Knaben wird der Psychiater in eine machtvolle

Position versetzt. Die Gänsehaut ist die emotional körperliche Manifestation der

latenten Bedrohung bei Roland.Der Psychiater reagiert auf ihnmit Disziplinierung

und Verachtung. So sagt er zu ihm im Austrittsgespräch: »Dieser Aufenthalt hat dir

gut getan. Du willst jetzt ordentlich arbeiten, […] mit Klavierspielen kannman sein

täglich Brot nicht verdienen. […] Ganz abgesehen davon, dass du nicht aus jenem

Milieu stammst, das einer derartigen Neigung entspräche« (Bachmann 1998: 23).

Nicht nur seine Devianz, auch sein Milieu setzen nach Meinung des Psychiaters

Rolands künftigemWeg Grenzen. Da er Rolands gesamte Person abwertet, braucht

Servais sein Begehren für ihn nicht anzuerkennen. An solchen Textstellen entlarvt

Bachmann die Repräsentanten der Macht in ihrer Doppelmoral und ihrem von Ge-

walt gezeichneten Verhalten gegenüber Roland und den übrigen Knaben sowie in

ihrem nicht anerkannten homosozialen Begehren.

Die Verurteilung von Homosexualität durch den Klerus wird in Gilgamesch von

Beginn an ambivalent dargestellt, da der geistliche Würdenträger Benoit als zu-

tiefst in homoerotisches Begehren verstrickt eingeführt wird.Die Doppelmoral der

Kirche kommt darin zum Ausdruck, dass Benoit im Laufe der Geschehnisse vom

kirchlichen Dienst ausgeschlossen wird, der sexuelle Übergriff auf den Adoleszen-

ten jedoch geheim bleibt und Roland nie nach seinem Erleben des Vorfalls befragt

wird.

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Sexualität und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression 175

5.1.5.2 Männliche gleichgeschlechtliche Sexualität im Zeichen von Stigma

und Gewalt in der Knabenerziehungsanstalt

Die Züchtigung Rolands in der Beobachtungsstation wird dadurch gesteigert, dass

der Umgang der Adoleszenten untereinander ebenfalls von Gewalt geprägt ist:

»Das Schicksal teilt man sich mit, ohne viel Worte: Zwei Sätze und ein Kuss. Man

lehrt einander Vorteile: wie man es anstellt, Schlösser zu öffnen; zu erpressen;

zu vergewaltigen; aus den Taschen zu stehlen; zu erwürgen; […] Zigaretten zu

drehen; andere Sachen zu drehen; auf den Strich zu gehen; […] man lernt alles

hier oben« (Bachmann 1998: 32f.). Die – durchaus auch mit Ironie lesbare – An-

einanderreihung und damit Gleichsetzung davon, eine Zigarette zu drehen oder

jemanden zu vergewaltigen oder zu erwürgen, zeigt, dass wer einmal stigmatisiert

und ausgegrenzt ist, nicht mehr zu unterscheiden braucht. Die Kriminalisierung

macht die Knaben allesamt zu Sittenmonstern (vgl. Foucault 2003: 108f.). Im Licht

von Marginalisierung und Stigmatisierung erscheint homoerotisches Begehren

keiner Erklärung zu bedürfen, es ist selbstverständlicher Bestandteil des Alltags

– »zwei Sätze und ein Kuss«. Die gesellschaftliche Ausgrenzung führt jedoch zu

einer Gewaltspirale, aus der es kaum mehr ein Entkommen gibt. In der Beobach-

tungsstation teilt Roland das Zimmer mit dem gewalttätigen Perduzzi, der sich

bei Auspeitschritualen sexuell befriedigt und sich im Kuhstall »den Harnstrahl

pissender Kühe in den Mund spritzen« (Bachmann 1998: 26) lässt, wobei ihm die

Knaben gegen Entgelt zuschauen dürfen. Auch wird er entdeckt, als er es »wie

der Zuchtstier« mit den Kühen »treibt« (Bachmann 1998: 25; 30). Eines Morgens

findet Roland Perduzzi erhängt mit erigiertem Penis im gemeinsamen Schlafraum

(Bachmann 1998: 31). Die Beobachtungsstation für männliche Adoleszente erweist

sich in Bachmanns Text als ein Ort, der drastische Formen der Transgression her-

vorbringt und sämtliche dort Eingewiesene in sie hinein sozialisiert. Roland wird

Zeuge dieser Praxen, die ihn in höchstem Mass verängstigen. Da es ihm gelingt,

den kräftigen, gehörlosen Mitinsassen Fritz durch das Erzählen der Odyssee zu

seinem Beschützer zu machen, behauptet sich Roland in der Beobachtungssta-

tion relativ unbeschädigt. Denn Fritz versteht nur Roland, er liest ihm alles von

den Lippen ab (Bachmann 1998: 30). Dafür beschützt er ihn weitgehend vor den

anderen Knaben.

5.1.6 Intrapsychische sexuelle Scripts

5.1.6.1 Alpträume und Penetrationsmetaphern

Wie bereits erwähnt, lässt Bachmann seinen Roman mit Rolands Alptraum vom

kleinen grauen Mann beginnen, mit einer Szene der schmerzhaften Versehrung

des männlichen jugendlichen Körpers: »Der kleine graue Mann stach den Kna-

ben mit einer Sicherheitsnadel in die Brust. Roland stöhnte leise. Erwachend setz-

te er sich auf und betastete mit schweissnassen Fingern die schmerzende Stelle«

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


176 Sexualität – Geschlecht – Affekt

(Bachmann 1998: 7).In Gilgamesch löst die Traumimagination beim aufschrecken-

den Sechzehnjährigen körperliche Symptome von Schmerz und Schweiss aus. Sie

ist eine Angstvision als Ausdruck inkorporierten Leidens. Wie Puff festhält: »Nicht

zufällig umschreibt dieser Traum symbolisch eine Penetration« (1995: 184). Als wie-

derkehrendes Motiv sticht der kleine graue Kapuzenmann im Traum zu, das kör-

perliche Einschreiben der Erfahrung des Stigmas sexueller Devianz wie auch die

Penetration symbolisch immer wieder aufgreifend. Die Brust wird zum Ort dieses

Stigmas. Auf intrapsychischer Ebene, wie im eben zitierten Alptraum, ist es Zei-

chen von Bedrohung, erzeugt von Devianz und moralischem Scheitern gegenüber

den herrschenden Normen der Heterosexualität. Als solches entfaltet das Stigma

seine furchteinflössende und leidvolle Qualität im Traum wie im Leben und prägt

Rolands intrapsychisches sexuelles Script. Wie bereits erwähnt, symbolisiert das

geträumte Eindringen eines scharfen Gegenstands in die Brust des Adoleszenten

die Versehrung der Psyche, im Sinne Cvetkovichs sind Penetration und Trauma

immer miteinander verstrickt. Schmerz und Angstschweiss sind die körperlichen

Symptome, die aus dieser Versehrung resultieren. Indem Bachmann das Trauma,

das in seiner psychischen Dimension meist von aussen nicht wahrnehmbar ist,

durch die Einschreibung in die Materialität des Körpers – in diesem Traum in

Form der Sicherheitsnadel – spür- und sichtbar macht, visualisiert er das psychi-

sche Leiden durch die Figur des Kapuzenmanns.

Generell nehmen Träume und Visionen viel Raum ein in Gilgamesch. Das Motiv

von Penetration und Bedrohung tritt darin immer wieder auf. So etwa in der Be-

obachtungsstation, als Roland »während heisser Nächte« einen Dialog mit Chris-

tian imaginiert: »Ich träumte von dir, bevor du durch die rote Tür tratest […] Ich

träumte von der grossen Axt, die an meiner Seite lag; die manchmal über mir

drohte; die auf mich niedersank; die mit kalter Scheide zwischen meine Schen-

kel drang; die mich bedrohte und liebte. Unsere Mütter wissen alles, Christian.

Deine Mutter will dich nehmen – sie will mich vernichten« (Bachmann 1998: 28f.).

Die Metapher der Sicherheitsnadel wird in diesem Traum durch die martialische

Axt abgelöst. Die Axt kann in mehrfacher Hinsicht metaphorisch gedeutet wer-

den: Einerseits werden mittelalterliche Epen aufgerufen, in denen die an der Seite

liegende Axt einen Keuschheitsgarant darstellt. Das Motiv der Axt im Traum tritt

aber auch im mesopotamischen Epos auf: Gilgamesch träumt von einer Axt, die

er nicht zu bewegen vermag – einer Axt, die Engidu symbolisiert. Engidu wird

als Gilgamesch an Kräften gleich eingeführt – er ist, von den Göttern geschaf-

fen, das einzige männliche Gegenüber, das Gilgamesch gewachsen ist (Leick 194:

267). In Bachmanns Text dringt die Axt dem Protagonisten imaginativ zwischen

die Schenkel, das Thema der Verstrickung von lustvoller Penetration, Versehrung

und moralischem Verstoss drastisch aufgreifend. Dabei symbolisiert die Axt auch

eine Kastration und greift auf intrapsychischer – oder auch psychoanalytischer –

Ebene den Kastrationswunsch von Christians Mutter auf. Sie tritt in der Erzäh-

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Sexualität und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression 177

lung in direkte Konkurrenz zu Roland, erscheint einmal nachts nackt im Zimmer

ihres Sohnes und setzt alles daran, dass Roland in der Beobachtungsstation ver-

wahrt bleibt. Wie im Traum vom Kapuzenmann wohnt der Penetrationsmetapher

im Traum mit der Axt eine angsteinflössende Bedrohung inne. Hier wird die Be-

drohung direkt auf den Vernichtungswunsch – also den Hass – der Mutter auf den

»Verführer« Roland bezogen (Bachmann 1998: 35). Gleichzeitig tritt das Motiv ei-

nes lustvollen Begehrens für diese Axt – oder das Symbol des Geliebten auf. Die

sexuellen Fantasien des Protagonisten sind meist von Mehrdeutigkeiten begleitet,

in denen die Angst vor und die Lust in der Transgression thematisiert werden. Sie

greifen Ängste auf, die durch die prinzipielle Verletzbarkeit von Körpern in der

sexuellen Begegnung von vornherein gegeben sind. Sie werden aber auch durch

Personen und Instanzen geschürt, die diesem Begehren jegliche Legitimität ab-

sprechen und so die adoleszente homosexuelle Körperlichkeit als in hohem Masse

bedrohte kennzeichnen.

5.1.6.2 Rolands Tagtraum in der psychiatrischen Klinik: Sexuelle Scripts

als Trauma

Fulminant ist der zum Schluss des Textes beim psychischen Zusammenbruch ge-

schilderte kafkaeske Tagtraum Rolands, in dem Bachmann den Psychiater Grün als

Grossinquisitor sowie den Klinikleiter Abendrot als Direktor auftreten lässt (Bach-

mann 1998: 201ff.). Dieser angsteinflössende Tagtraum vermischt Momente der

Einweisung Rolands in eine psychiatrische Klinik mit Alptraum-Elementen. Im-

mer wieder wird Rolands Körper in diesem Traum versehrt und werdenMetaphern

für Penetration in Verbindung mit Trauma als blutrote Höllenfahrt inszeniert.

In der Erzählhandlung tritt der Tagtraum ein, als Roland nach dem Tod sei-

ner Mutter zusammengebrochen ist und in seiner Verzweiflung versucht, Christi-

ans Leiche auf dem Friedhof zu exhumieren und in Stockermanns Gruft zu brin-

gen. Zwei Männer der psychiatrischen Klinik holen ihn ab und weisen ihn in einer

Zwangsjacke in die Klinik ein. Dieser Tag- oder Alptraum ist im Übergangsbereich

von Realität und Traum angesiedelt. Er lässt sich als ein Palimpsest des gesamten

Romans lesen, alle von Roland durchlaufenen Stationen werden darin aufgerufen,

wobei Bachmann die Metapher des »schneeschmutzigen« Pergaments (1998: 211)

explizit in den Text einbringt. In diesem Klinik-Alptraum muss Roland als Erstes

mit einem Lineal selber in sich eindringen und vor den Augen des Grossinquisitors

in eine Schale ejakulieren. »Zur Auswertung Abteilung Jünglinge. Hier wird kon-

serviert, eugenisiert, genetisiert, spezialisiert« (Bachmann 1998: 202) –die Auswer-

tung seines Samens und dessen Verwahrung dienen also der eugenischen und ge-

netischen Abklärung.Mit dem Begriff der Eugenik verweist der Text auf die Gefahr

einer Auslöschung, sollte sich das Erbgut nicht als wertvoll erweisen. Der Begriff

der Genetisierung wiederum greift den medizinischen Diskurs auf, Homosexua-

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178 Sexualität – Geschlecht – Affekt

lität sei möglicherweise im Erbgut aufzufinden. Der Grossinquisitor beobachtet

Roland beim Ejakulieren, so wird die traumatische Verletzung von Rolands Intim-

sphäre und körperlicher Integrität erst einmal auf Ebene der Schaulust inszeniert.

Denn dem Grossinquisitor kommt die Macht zu, seinen Voyeurismus ungehemmt

auszuleben. Im Traum wie in der Wirklichkeit befindet er sich gegenüber Roland

in einer unanfechtbarenMachtposition in der totalen Institution der Klinik.27 Kurz

darauf wird Roland vomGrossinquisitor zu seiner Zeit in der Beobachtungsstation

befragt. Als er sich darüber beklagt, dass ihm der dortige Psychiater Servais ge-

meine Fragen stellend an die Genitalien griff (Bachmann 1998: 204), antwortet der

Grossinquisitor, falls er dies getan habe, sei dies zu Therapiezwecken geschehen.

An solchen Textstellen vermag Bachmann den Zynismus der Macht sehr deutlich

zu exponieren.

Der Alptraum nimmt seinen Gang: Da Roland bekennt, auf der Suche nach

seinem Freund zu sein, wird er vom Grossinquisitor in die Welt entlassen. Dann

wird er durch einen Roboter von Station zu Station seines Lebens getrieben. Dabei

schlägt ihm dieser Roboter immer wieder auf den Rücken: »Hunderttausend Fa-

cetten des Lebens. Ein blutroter Name auf schneeschmutzigem Grunde des Perga-

ments. […] Der Beichtstuhl. […] Und der Priester liebkoste einen nackten Knaben-

leib. Im gläsernen Bach lag Eustache. Roland wollte ihn berühren. Aber der Roboter

stiess ihn weiter in die Sekunden des Lebens hinein […] Lügen, Grimassen, Speku-

lationen, Möglichkeiten waren wirr aufgereiht an der Lebensschnur« (Bachmann

1998: 211f.). Das blutrote Traumszenario führt gegen Ende dazu, dass Roland sein

eigenes Leben und das Leben aller daran beteiligten Personen in Brand setzt. Er

wird ausgepeitscht und geköpft – sein Kopf aber wieder angeschraubt; er wird ge-

kreuzigt, das Kreuz zerbricht jedoch. Der versehrte und verstümmelte Körper wird

immer wieder ins Leben zurückgestossen. Er wird vom Grossinquisitor angeklagt:

»›Sie sind schuldig, ein Mensch zu sein!‹« (Bachmann 1998: 215).

Das mit dem eigenen Blut beschriebene, schneeschmutzige Palimpsest des Le-

bens besteht also aus unentwirrbaren, rotglühend brennenden Schichten schuld-

voller wie auch lustvoller Verstrickungen, aus einer ununterscheidbaren Gleich-

zeitigkeit von Lügen, Möglichkeiten, Träumen und Traumata, die immer mit der

Schuld des Menschseins beladen sind. Mit dieser Wende zur Schuldhaftigkeit des

Menschseins per se wird der gleichgeschlechtliche adoleszente Eros in eine con-

ditio humana eingereiht. Diesem Eros wird, wie in Cvetkovichs Engführung von

Sexualität und Trauma, eine Brüchigkeit und Verletzlichkeit der darin verstrickten

Menschen zugeschrieben, welche die Durchlässigkeit und Ko-Konstitution der in-

trapsychischen, interpersonellen und kulturellen Scripts in der Transgression von

Normen schmerzhaft exponieren. Bei aller brutalen Expressivität, die in diesem

Tagtraum zum Ausdruck kommt, kann mit Cvetkovich von einer »sex positivity

27 Zum Begriff der »totalen Institution« siehe Goffman (1973).

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Sexualität und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression 179

which can embrace negativity, including trauma« (Cvetkovich 2003: 63) gespro-

chen werden: Sexualität schliesst hier sowohl tiefes Leid als auch lustvolle Ver-

strickung mit ein. Sexualität und Trauma werden durch mächtige Institutionen

wie die Psychiatrie in Bahnen gelenkt, aus denen sich der Protagonist jedoch zum

Schluss wieder befreien kann.

Dass Roland dem »Grossinquisitor« wieder entkommt, verdankt er vor allem

zwei Figuren: Benoit und Kissling. Benoit, als ehemaliger Arzt, leitet das Verfahren

des Blutstauschs mit Kissling ein, das tatsächlich zu Rolands physischer und damit

verbunden auch psychischer Genesung führt. Der Blutstausch vereint hier medizi-

nisches undmetaphysisch-transzendierendesWissen.Werden die drei Szenen von

Blutstausch dialektisch gelesen, so repräsentiert der Blutstausch mit Christian die

These, der Blutstausch mit Ruben die Antithese und dieser dritte Blutstausch als

Synthese gleichsam die Aufhebung des Gegensatzes zwischen Geist und Körper,

die zu Rolands Rettung führt.

5.1.6.3 Kunst als transformativer Eros der De- und Rekomposition

von Trauer

Mehrmals wird im Roman sehr deutlich, dass der Verlust von Christian eine Trauer

in Roland auslöst, die ihn zu abgrundtiefer Verzweiflung und zu Selbstmordver-

suchen treibt. Wie bereits erwähnt, lässt sich mit Butler (2009) das menschliche

Leben von Beginn an als mit dem Leben anderer zutiefst verbunden verstehen, da

sie von einer grundlegenden Sozialität ausgeht, die für das Selbst konstitutiv ist

(Butler 2009: 36).28 Diese grundlegende Sozialität ist in ein Spannungsverhältnis

eingebettet: Einerseits treten sich Menschen als voneinander abgetrennte Subjek-

te gegenüber und andererseits sind sie als diese voneinander getrennten Subjekte

immer auch mit den anderen verbunden. Der Verlust von Christian führt in Gil-

gamesch weitgehend zu einer Dekomposition von Roland, er bleibt nicht intakt, er

tritt ekstatisch aus sich heraus (vgl. Butler 2009: 38). In solchen Momenten zeigt

sich die Ekstase in einem Selbstverlust, einem Zustand des »Ausser-sich-Seins«,

und Roland selbst als gefährdet und haltlos. Im Klinik-Alptraum kommt diese De-

komposition, wie erwähnt, in Metaphern der Zerteilung und Kreuzigung des ei-

genen Körpers zum Ausdruck. Zum Schluss des Romans Gilgamesch findet Roland

zurück ins Leben, indem, in Analogie zur mesopotamischen Vorlage, ein Dialog

mit Christian möglich wird. In der Gruft von Stockermann trägt er am Sarg des

toten Freundes seine Komposition der Totenklage aus demmesopotamischen Epos

vor:

»Engidus Totengeist entfuhr der Erde

Und gesellte sich zu Gilgamesch.

28 Vgl. auch Kapitel 2.5 sowie Binswanger und Zimmermann (2018).

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180 Sexualität – Geschlecht – Affekt

Da umarmten sich die Freunde und setzten sich zusammen.

Zu ratschlagen hatten sie und liebten sich dabei«

(Bachmann 1998: 235).

WährendRoland diese Totenklage in der Gruft erklingen lässt, erscheint ihmChris-

tian: »Er schloss die Augen und sah Christian:Wie er auf demBett stand, eine nack-

te Gestalt. Roland gab sich dem Unausweichlichen preis« (Bachmann 1998: 235f.).

Nach dieser Wiederbegegnung und Wiedervereinigung gelingt Rolands endgülti-

ger Ausbruch aus Rubens Welt. Das Unausweichliche als Inbegriff von Eros, Vitali-

tät, Transgression und Kunst entfaltet nun seine reparative Wirkung und setzt das

ekstatische Subjekt, das zu sehr ausser sich geraten war, wieder zusammen. Dies

geschieht nicht in der Abgrenzung vom Geliebten, sondern in der Transformation

des Begehrens für ihn in ein musikalisches Werk. Roland wird so, unterstützt von

Kissling, wieder Teil der Gesellschaft. Die Trauer um Christian – in der Form von

Gilgameschs Totenklage – wird zu Kunst als einer gesteigerten Form derWirklich-

keitserfahrung, die das Begehren zu sublimieren vermag. Kissling sagt zu Roland

zum Schluss: »›Gestaltend wird man seiner selbst gewahr, der Fülle, die nicht Ich,

sondern Welt ist. Komm!‹« (Bachmann 1998: 236). Und Roland folgt ihm.

5.1.7 Palimpsestische Lektüre: Trauma und Transgression als konstitutiv

für den gleichgeschlechtlich männlichen Eros in Gilgamesch

Auf interpersoneller Ebene kommen zwei Typen von transgressiven homoeroti-

schen Scripts im Text zum Ausdruck: auf der einen Seite die »wahre« Liebe zwi-

schen Christian und Roland, deren Eros mit dem Begriff des Unausweichlichen

seine mythisierende Kraft aus dem babylonischen Epos bezieht. Auch Rolands Be-

gegnungmit Eustache ist eine Spielart des Unausweichlichen, die in die Sphäre der

Natur und der Wildnis verschoben ist. Eustache tritt als ein Wiedergänger sowohl

von Christian wie auch von Engidu in Bachmanns Text auf. Auf der anderen Seite

lebt der Text vom satanischen, destruktiven, vonQual gezeichneten und gleichwohl

lustvollen sexuellen Script mit Ruben.

Zwischen diesen beiden Typen ist der Geistliche Benoit angesiedelt, der eine

Position zwischen Gut und Böse einnimmt. Er wird Rolands Retter, auch wenn

er ihn mehrmals sexuell bedrängt. Benoit bringt in seiner Zerrissenheit zum Aus-

druck, dass moralische Grenzen keine Orientierungshilfe bieten und der Eros sich,

gerade auch in seiner reparativen Kraft, »jenseits von Verbotsethik« (Bachmann

1998: 117) vitalisiert, in einem Erlebnisraum jenseits gesellschaftlicher Moral. Die-

se Kraft entfaltet gerade in der Adoleszenz ihre Vitalität. Mit Puff: »Die Pubertät,

welche im Gilgamesch als ganz eigenständige Lebensphase des Menschen (genauer:

des Mannes) literarisch re-konstruiert und in ihr Recht gesetzt wird, gewinnt ih-

re Bedeutung aus der Sprengkraft, die in ihr ontogenetisch gewahrt ist […]« (1995:

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Sexualität und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression 181

187f.). Puff betont in seiner Analyse, dass sich bei Bachmann »Gewalt und Verbre-

chen mit dem Eros als aggressiver, Ordnung zerstörender, neue Ordnungen schaf-

fender Energie« (1995: 183) verbinden.

Obwohl ich dieser Charakterisierung des Bachmannschen Eros beipflichte,

nehme ich hinsichtlich der archaisch-pubertären Sprengkraft in Gilgamesch eine

etwas andere Gewichtung als Puff vor: Diese Sprengkraft kennzeichnet den Text

in seiner Vitalität, doch dominiert auf metaphorischer wie auch buchstäblicher

Ebene meines Erachtens die Leidensdimension der Hauptfigur. Die adoleszente

Eigengesetzlichkeit zerbricht um ein Haar an den gesellschaftlichen Stigmatisie-

rungen und Disziplinierungen sowie am Vorwurf der Schuld. Die Figuren Rubens

und Perduzzis sind in ihrer vermeintlich unerschütterlichen aggressiven Energie

hierfür zwar Gegenbeispiele: Je gewaltsamer die Transgression, umsomehr blühen

sie auf. Doch bleibt der Blick in ihr Inneres im Roman verwehrt. Perduzzi bezahlt

denn auch mit seinem Leben für eine sexuelle Grenzerfahrung. Und Ruben,

der den Embryo, den er durch die Vergewaltigung Marias selbst gezeugt hat,

eigenhändig abtreibt und verspeist, erscheint als prototypisches Sittenmonster

im Foucaultschen Sinne (vgl. Foucault 2003: 139): als ein zerstörerischer Despot

»von unten«, eine Doppelfigur des Vergewaltigers und Menschenfressers, der in

Gilgamesch auch vor seiner eigenen Zeugung nicht haltmacht. Rubens affektive

Verbindung mit anderen besteht allein in seinem minutiösen Plan für deren Aus-

löschung und Einverleibung. So repräsentiert er das Diabolische, das ihn jenseits

von positiven affektiven Bindungen an andere situiert. Bezüglich seiner sexuellen

Scripts kann deshalb nicht von einer doppelten Bewegung von Negation und Affir-

mation die Rede sein: Er repräsentiert das Zerstörerische schlechthin, darin liegt

im sexuellen Akt seine Verführungskraft. Interpersonelle sexuelle Scripts werden

monologisch autoritär als ein Herrschaftsverhältnis von Ruben diktiert, seien sie

homo- oder heterosexuell. Roland unterschreibt mit seinem eigenen Blut zwar

einen Pakt mit Ruben. Dieser Pakt beruht aber keinesfalls auf einem Konsens,

wenn er auch stark libidinös aufgeladen ist. Er zielt auf Rolands Auslöschung und

Einverleibung durch Ruben und intendiert keine Form von dialogischer Verstän-

digung. Ruben und auch Perduzzi, der sich versehentlich bei einem sexuellen Akt

selbst stranguliert, tragen zwar zur transgressiven Vitalität des Textes bei, sind

aber auf affektiver und sozialer Ebene mit weniger Tiefe als Roland, Christian,

Kissling oder Benoit gezeichnet, da sie sich als marginalisierte Sittenmonster vor

allem durch schockierenden Normverstoss, durch den transgressiven Bruch mit

jeglichem Gesellschaftsvertrag auszeichnen.

Die Stigmatisierung undMarginalisierung Rolands wird affektiv besonders be-

drohlich, als sein geliebter Freund stirbt: Die Dekomposition (Butler 2009: 38f.),

die ihm in seiner ekstatischen Trauer widerfährt, kann erst nach mehreren Selbst-

mordversuchen und einem psychischen Zusammenbruch durch die Transformati-

on der Trauer in Kunst überwundenwerden.Der Klavierlehrer Kissling fungiert im

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


182 Sexualität – Geschlecht – Affekt

Text als Gegenfigur zu leidvollen Dynamiken. In dieser intergenerationalen Bezie-

hung zwischen Schüler und Lehrer findet keine sexuelle Interaktion statt. Kisslings

Beziehung zu Roland ist von Musik bestimmt. Roland als begabter Klavierschüler

und Kissling als Musiker, der seinerseits komponiert, begegnen sich auf dem Ter-

rain von Schöpfertum, ihre Verbindung gründet in künstlerischem Eros.

Die Bandbreite möglicher Lesarten und die Vielfalt von männlich-männlichen

Begehrenskonstellationen, einschliesslich sexualisierter Gewaltszenarien, wie

auch Rolands einmal aufflammendes Begehren für das weibliche Geschlecht situ-

ieren Gilgamesch, wie bereits erwähnt, jenseits von »typischer Schwulenliteratur«

(Puff 1997: 35). Indemder Text aufzeigt,wie verstrickt Grenzziehungen vonDevianz

und Normalität mit ausbeuterischen männlich-homosozialen Machtdynamiken

und Begehrensstrukturen sind, stellt er gesellschaftliche Dichotomisierungen

und Praxen von Ein- und Ausschluss radikal in Frage. Auf Ebene der Figuren

und Figurationen ist die von Bachmann beschriebene Welt jedoch eine Welt der

Männer, in der Frauen über sehr wenig agency verfügen. Rubens Vergewaltigung

von Maria sowie Töten und Verspeisen des Embryos lassen sich als ein Gewalt-

gebaren lesen, in dem zum Ausdruck kommt, dass Frauen für die Reproduktion

zwar noch notwendig sind (oder sein können), sich der aggressive und zerstöreri-

sche Eros ansonsten aber in einem männlich-homosozialen Raum entfaltet (vgl.

hierzu auch Puff 1997). Leicks (1994: 267ff.) Interpretation des altbabylonischen

Gilgamesch-Epos bietet für die Interpretation der Geschlechterverhältnisse in

Bachmanns Gilgamesch Parallelen an, obschon dort sehr starke Frauenfiguren

auftreten. Mit Leick ist die Beziehung von Gilgamesch zu Enkidu29 das erste

literarische Zeugnis einer Männerfreundschaft, die in der absoluten gegenseitigen

Identifikation der beiden Auserwählten und gemeinsam bestandenen Abenteuern

der Erziehung zum »wahren Mann« dient. Bislang, so Leick, zeigte sich wahre

Mannhaftigkeit in erster Linie in der Sicherstellung der Genealogie, also in der

Verbindung mit einer geeigneten weiblichen Person. Im Epos ist Gilgamesch vor

seiner Begegnung mit Enkidu ein feminisierter Mann, was sich vor allem in seiner

sexuellen Unersättlichkeit manifestiert.30 Enkidu repräsentiert als Wilder den

wahren, phallischen und beherrschten Mann, dessen Männlichkeit nicht durch

Befriedigung im heterosexuellen Akt, sondern durch das Bestehen gefährlicher

Abenteuer hervorgebracht wird. Erst nachdem sich Gilgamesch ganz mit ihm als

seinem Alter Ego identifiziert und mit ihm gegen die Götter antritt, wird auch er

zum wahren Mann und überwindet seine Effeminierung. Folgerichtig muss En-

kidu imMythos nun sterben. In Bachmanns Gilgamesch kann die Aufhebung klarer

29 Die Schreibweise Enkidu ist häufiger als die Schreibweise Engidu. Vgl. hierzu Fussnote 10 in

Kapitel 5 dieser Arbeit.

30 Sexuelle Unerstättlichkeit gilt im altbabylonischenMythos als typischweibliche Eigenschaft,

personifiziert durch die Göttin Ishtar (Leick 1994: 268).

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Sexualität und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression 183

Geschlechterdichotomien in einem homosozialen Raum angesiedelt werden, in

dem Männlichkeit und männlicher Eros in einer Vielfalt repräsentiert werden. Im

Gegensatz zum altbabylonischen Mythos lenkt Bachmann das Augenmerk jedoch

auf den männlichen Eros, weibliche sexuelle Scripts spielen nur eine sehr mar-

ginale Rolle. In den Fokus geraten somit männliche und weibliche Eigenschaften

innerhalb des homosozialen Raums, an dem weibliche Figuren wenig partizipie-

ren. Mit Puff ist der Übergang vom mannmännlichen Eros zum Eros zwischen

Mann und Frau bei einzelnen Figuren denn auch nicht als Bruch aufzufassen: »Die

starre Zweiheit von moralisch Gutem und Bösem […] ist in dieser Gemeinschaft

der Gleichen […] ebenso aufgehoben wie die binäre Einteilung in Hetero- und

Homosexuelle« (Puff 1995: 188).

Gilgamesch ist fraglos ein wichtiger Bestandteil von deutschsprachiger Litera-

tur, die gleichgeschlechtliches männliches Begehren und somit Männlichkeit in

der Nachkriegs-Schweiz thematisiert. Stigmatisierungsprozesse prägen die in den

1950er und 1960er Jahren devianten sexuellen Scripts von Homosexualität und Pro-

stitution, im Text sind sie zentrale handlungsgenerierende Momente. Die Dichte

des Textes wie auch die unterschiedlichen eingenommenen Perspektiven und Ton-

arten eröffnen eine Vielzahl von Lesarten, die es erschweren, Gilgamesch im Sinne

einer eindeutigen Aussage zu lesen. Meines Erachtens setzt sich Bachmann in Gil-

gamesch intensiv mit psychischer Stigmatisierung und Trauma auseinander, die

im Text mit der leidvollen Disziplinierung adoleszenter Homosexualität einherge-

hen. Das in mehreren Selbstmordversuchen, in den Alpträumen und in Rolands

Irrwegen so sprachgewaltig inszenierte Leiden, welches das intrapsychische sexu-

elle Script prägt, wie auch die Reinheitsdarstellungen des Knabeneros entlarven

die gesellschaftlichen Disziplinierungen als zerstörerische Handlungen gegenüber

adoleszenter Homosexualität als Teil eines nicht anerkannten homosozialen Be-

gehrens. So pflichte ich Valiukonytė bei, die den Text als »heftige […] Religions- so-

wie Gesellschaftskritik« (2003: 14) auffasst. Die Identitätskonstruktion der Haupt-

figur in Gilgamesch ist äusserst brüchig, gesellschaftlich besteht im beschriebe-

nen Handlungszeitraum, wie erwähnt, wenig Akzeptanz für die Homosexualität

der Hauptfigur und somit bleibt auch das Befreiungsnarrativ ambivalent und von

Transgression bestimmt. Gleichzeitig weist der Text Merkmale von Coming out-

Narrativen auf: »Coming out-Erzählungen dienen der Durchsetzung und Vergewis-

serung der neu gefundenen Identität und außerdem der Aufarbeitung und Bewäl-

tigung traumatischer Erfahrungen, z.B. während der Kindheit und Jugend« (Wol-

tersdorff 2004: 140).

Wie zu Kapitelbeginn erwähnt, verbindet Bachmann sein eigenes Schreiben ex-

plizit mit der Aufarbeitung eines Kindheitstraumas. Die Traumfigur des Kapuzen-

manns, der für dieses Trauma steht, tritt in Gilgameschmehrmals in Erscheinung.

Der Skandal um den Text zeigt, dass er von vielen zeitgenössischen Leser_innen als

eine Kritik an der Schweizer Nachkriegsordnung wahrgenommen wurde, die Wel-

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184 Sexualität – Geschlecht – Affekt

len schlug. Unter anderem wurde die Forderung laut, Literatur als einen Artikula-

tionsraum für adoleszente homosexuelle Scripts anzuerkennen und als eine Inter-

vention in gesellschaftliche Disziplinierungsmechanismen zu respektieren und zu

reflektieren (Lerch 2010: 464ff.). Bachmann formuliert sprachgewaltig adoleszente

homosexuelle Scripts, die vor transgressiver, sexualisierter Gewalt innerhalb der

Gruppe stigmatisierter Jugendlicher nicht haltmacht. Bei aller brutalen Expressi-

vität, die im Text immer wieder formuliert wird, kann mit Cvetkovich von einer

»sex positivity which can embrace negativity, including trauma« (Cvetkovich 2003:

63) gesprochen werden. Diese Sprachfindung und Benennung können als narrative

Form der Identitätsfindung einen subversiven Ort besetzen, ähnlich wie Wolters-

dorff die Subversion von BDSM-Praxen beschreibt: Indem die Angst vor Gewalt

und Trauma in Sprache gefasst wird, wird sie berechenbar und beherrschbar und

kann gleichzeitig libidinös aufgeladen werden. Das Transformationspotential von

Sexualität und Geschlecht in Gilgamesch liegt nicht zuletzt im Akt der Sprachfin-

dung für verschiedenste Facetten homoerotischer Scripts. Dabei zeigen sich die

Grenzen von Homo- und Heterosexualität als durchlässig. Bachmanns Text spielt

sich zwar vorwiegend in einem homosozial männlichen Raum ab, innerhalb die-

ses Raumes verlieren die Grenzen vonMännlichkeit undWeiblichkeit allerdings an

Konturen.

5.2 Elfriede Jelinek Die Klavierspielerin (1983)31

5.2.1 Einführung

Unsere weibliche Problematik besteht ja darin, einerseits eine weibliche Identität ausbil-

den zumüssenundandererseits zu realisieren,daßdas Sprechen einer FraualsAnmaßung

gesehen wird. Das Patriarchat spricht der Frau jegliche Kulturleistung ab.

Elfriede Jelinek (1995: 9)

Seit der Nobelpreisverleihung im Jahr 2004 zählt Elfriede Jelinek zu den bekann-

testen Schriftstellerinnen des deutschsprachigen Raumes. In dieser kurzen Ein-

führung hebe ich zweiThemenbereiche hervor: ihr Engagement als Feministin und

Kritikerin des Patriarchats sowie die damit einhergehende permanente Suche nach

einer Sprache, die diesem Engagement in der künstlerischen Umsetzung Ausdruck

zu verleihen vermag. Patriarchatskritik ist bei Jelinek eng mit Sprachskepsis ver-

bunden, da Frauen das Sprechen als Kulturleistung, wie eingangs zitiert, nicht zu-

gestanden wird. Diese Kritik ist Ausgangspunkt der ästhetischen Gestaltung ihrer

31 Ich zitiere im Folgenden die Rowohlt Taschenbuchausgabe von 1991, die auf der Erstausgabe

von 1983 beruht.

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Sexualität und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression 185

literarischen Figuren. Jelineks Schreibstil sperrt sich sowohl gegen identifizierende

wie auch psychologisierende Lesarten: Parodie, (Selbst-)Ironie, Sprachspiele, Gro-

teske und Übertreibung sind viel diskutierte Merkmale ihres Schreibens (Janz 1995;

Heselhaus 1998; Löffler 2007; Scheurer 2007). Fischer fasst Jelineks Sprache als ein

satirisches, anti-utopisches Schreiben in Trivialmythen, die sowohl auf Roland Bar-

thes Mythen des Alltags wie auch auf Adorno/Horkheimers Dialektik der Aufklärung

zu beziehen sind (Fischer 1991: 19f.). Jelineks Auseinandersetzung mit Mythen des

Alltags führt zu einer Ästhetik der Übersteigerung oder Hyperrealität, welche die-

se Mythen ironisiert und deren Trivialität entlarvt (Chamayou-Kuhn 2012: 29).32

Der reflexive Zwischenraum, der durch die distanzierende Übertreibung in der

Jelinekschen Hyperrealität entsteht, dient also keinesfalls der Trennung von Reali-

tät und Fiktion, sondern zielt auf das Exponieren gewaltsamer Machtverhältnisse.

Und diese Machtverhältnisse sind von patriarchalen Strukturen geprägt. Bei der

Analyse dieser Hyperrealität ist Sprachskepsis auf Seiten der Lektüre gefordert,

und zwar sowohl gegenüber Jelineks literarischen Texten wie auch gegenüber In-

terviews und autobiographischen Selbstaussagen und Genres. Dies lässt sich bei-

spielsweise anhand einer kurzen Selbstaussage zeigen, die sich auf der Website

der Autorin findet. In Kurze biographische Anmerkung schreibt sie einleitend: »eine

kurze Notiz in eigener Sache, die leider nie wirklich meine gewesen ist (so wie

Ich leider ja auch nie ich geworden ist)« (Jelinek 2007b).Die Autorin spricht hier

die Unmöglichkeit an, in einem autobiographischen Sinne »ich« – oder »Ich« –

zu sagen. Einerseits meint sie damit die prinzipielle Unmöglichkeit, als Verwalte-

rin der eigenen Geschichte und als Subjekt anerkannt zu sein. Andererseits spielt

sie mit der Gross- respektive Kleinschreibung von »ich« auf die spezifisch in der

Psychoanalyse angenommene Spaltung von Ich und Über-Ich an. So artikuliert sie

hier ihre ambivalenten Erfahrungen mit Psychoanalyse und ihre Kenntnisse dar-

über, die auch in der Klavierspielerin sehr präsent sind. Eine interpretative Lektüre

muss Jelineks grundlegende Sprachskepsis also immer bedenken, auch bezüglich

autobiographischer Aussagen.

Anja Meyer untersucht in Elfriede Jelinek in der Geschlechterpresse (1994) printme-

diale Diskurse zu Die Klavierspielerin. Meyer arbeitet heraus, dass sich die publizis-

tischen Reaktionen zum Roman auf die Formel Jelineks als »weibliches Mediensu-

jet« (1994: 144) bringen lassen. In einer Vielzahl von Pressetexten manifestiere sich

eine Überblendung von Biographie und Geschlecht als eine Kritik an der Person

32 Chamayou-Kuhn greift bei ihrer Analyse von Jelineks »facettenreichem Feminismus« auf

Baudrillards Begriff der »Hyperrealität des Körpers« zurück. Das Hyperreale verweise auf ei-

ne zweite, durch verschiedene Diskurse bzw. Medien kreierte Realität, die an die Stelle des

Realen trete, wobei die Grenzen zwischen wahr und falsch, Realität und Fiktion verschwin-

den. Realität wird so als Simulierung resp. Simulacrum etabliert. Dabei exponiere die »Gro-

teskierung« in vielen Jelinekschen Wortfiguren und Sinnübertragungen den Konstruktions-

charakter jeglicher (Hyper-)Realität (Chamayou-Kuhn 2012: 29).

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


186 Sexualität – Geschlecht – Affekt

der Autorin, da die journalistischen Beiträge »gegen den Text als Beispiel ›fehl-

geleiteter Fraulichkeit‹ polemisieren« (Meyer 1994: 144). Folge davon ist, so Meyer,

ein deutliches Defizit in Bezug auf die Analyse der Literarizität der Klavierspielerin.

Jelineks Texte in einer identifikatorisch biographisierenden Lektüre zu analysie-

ren, verfehlt sowohl die ästhetische Gestaltung der literarischen Texte wie auch

Jelineks feministisches Engagement überhaupt, das in der expliziten Thematisie-

rung der eigenen Biographie als Projektionsfläche besteht, wie eben anhand eines

Beispiels von ihrer Website dargelegt. Und es verstellt den Blick für ihre entlarven-

de, enttarnende Darstellung der Verstrickung von Geschlecht, Unterdrückung und

Sexualität.

Schon Texte der 1970er Jahre wie wir sind lockvögel baby! (1970), Michael. Ein Ju-

gendbuch für die Infantilgesellschaft (1972) oder Aufforderung zur Unfreundlichkeit (1975)

zeugen vom sprachgewaltigen Einarbeiten populärer Alltagsmythen in ihre Texte,

gerade wenn es um das Geschlechterverhältnis geht. Doch auch später verfasste

Texte verlangen nach der Entmythologisierung trivialer oder populärer Diskurse

und Mythen. So bricht Jelinek beispielsweise in einem kurzen Text auf ihrer Web-

site radikal mit dem Muttermythos (Jelinek 2007a). Anruf zu Hause. Hallo, Mama?

schildert die Mutterbeziehung in der Ich-Form, was einen autobiographischen Be-

zug evoziert. Doch setzt Jelinek ästhetische Mittel ein, die keine Innigkeit auf-

kommen lassen. Der Textbeginn macht deutlich, dass die Mutter bereits gestorben

ist. Und dass die Trauer um die Mutter von grosser Ambivalenz geprägt ist: »Kein

Plaudern, kein vor dem Fernseher Gesellschaft Leisten, aber, was noch besser ist:

überhaupt kein Leisten mehr, ich tauche meinen Fuß in deine Ewigkeit und ziehe

ihn gleich wieder zurück, weil ich ihn mir in deiner Nähe, wie üblich, verbrannt

habe, von demwirdmir keinermehr den Leisten abnehmen.Und duwirst das auch

nie mehr tun. Mein Leisten gehört jetzt mir allein. Mama. Du sollst doch nicht um

deine Tochter weinen, die Tochter soll selber weinen, hat sie ja auch […]« (Jelinek

2007a). Ambivalenz prägt nicht nur die Bewegungen auf die Mutter zu und von ihr

weg, Ambivalenz prägt auch die Trauer über den Tod der Mutter. Die Verdrehung

der Situation – die Mutter soll nicht um die Tochter weinen – lässt sich als eine Zu-

rückweisung einer Machtposition, die im Überleben selbst liegt, wie auch als eine

Verneinung eines ekstatischen Selbstverlusts (im Sinne Butlers) lesen. Die Mutter

wird als eine Instanz der Kontrolle und des Verfügungsanspruchs über die Tochter

gezeichnet, wo Nähe und Leistungsanspruch nahtlos ineinander übergehen. Der

Machtanspruch über die Leistungen der Tochter leitet sich über die Gebärfunktion

der Mutter ab: »denn hier gilt nur der Körper etwas, den sie gemacht hat, die Mut-

ter, den du gemacht hast, Mama, und zwar, indem du ihm, kaum daβ er da war,

mit deinem blöden Leisten eins übergezogen hast« (Jelinek 2007a). Strukturell fin-

det sich diese Konfiguration von einer dominierenden und kontrollierenden Mut-

ter und einer von den Leistungsanforderungen disziplinierten Tochter auch in Die

Klavierspielerin. Die Mutter fungiert in diesem Roman nicht nur als Hauptinstanz

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Sexualität und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression 187

zur Einforderung töchterlicher Leistung, sondern auch als Barriere zur Herausbil-

dung einer eigenen sexuellen Identität. Die Tochter soll keinesfalls Subjekt eines

eigenen Begehrens werden; insofern verhindert sie bei der Tochter jeden Versuch

der Ausbildung einer eigenen Subjektivität, um die Mutter-Tochter-Dyade intakt

zu halten.

Als Die Klavierspielerin erscheint, ist die Autorin siebenunddreißig Jahre alt. Ge-

boren ist Elfriede Jelinek 1946 in der Steiermark, aufgewachsen ist sie inWien. Par-

allel zumGymnasium besucht sie Ballettunterricht sowie Unterricht in Klavier, Or-

gel und Blockflöte am Wiener Konservatorium. Von 1964 bis 1967 absolviert sie ein

sechssemestriges Studium der Theaterwissenschaft und Kunstgeschichte an der

Universität Wien; 1969 stirbt ihr Vater, psychisch erkrankt in einem Sanatorium.

1971 schliesst Jelinek das Konservatorium als geprüfte Organistin ab. Zu diesem

Zeitpunkt sind bereits mehrere Texte von ihr erschienen, darunter wir sind lockvögel

baby! (1970) und Die endlose Unschuldigkeit (1980). In den folgenden Jahren publiziert

Jelinek regelmässig und wird durch mehrere Stipendien und verschiedene Preise

gefördert, so z.B. durch das österreichische Staatsstipendium für Literatur 1972.

Von 1974 bis 1991 ist sie Mitglied der KPÖ. Für Die Klavierspielerin erhält sie 1983 den

Würdigungspreis für Unterricht und Kunst (Janz 1995: 148f.). Der Text gilt als ihr

autobiographischstes Buch, wenn sich der Bezug zu ihrem Leben auch auf »au-

tobiographische Momente« beschränkt (Janz 1995: 71). Parallelen der literarischen

Hauptfigur Erika Kohut zur Autorin Elfriede Jelinek bestehen in der Ausbildung

zur Berufsmusikerin, der psychischen Erkrankung des Vaters und seinem frühen

Tod in einer Klinik sowie in der Mutter-Tochter-Konstellation: Die Mutter zieht die

Tochter allein auf und lebt, nachdem diese erwachsen geworden ist, noch mit ihr

zusammen. Gleichwohl sollte die Lektüre keinesfalls auf die autobiographische Di-

mension reduziert werden. Es bleibt zu beachten, dass die Sprache eine deutliche

Verfremdung der Wirklichkeit in der Fiktion signalisiert.

Jelineks feministisches Engagement ist zentral für ihr Schreiben. In der Klavier-

spielerin kommt zum Geschlechterverhältnis als Kriegszustand der intergeneratio-

nale Mutter-Tochter-Konflikt als weitere Dimension eines Faschismus in mensch-

lichen Beziehungen (Jelinek 1983: 49ff.)33 hinzu. Weil Jelinek vor der Schilderung

weiblicher Partizipation an Gewalt nicht haltmacht und sich Opfer-Täter_innen-

Dichotomien, bei aller Kritik an patriarchalen Verhältnissen, immer wieder ver-

schieben, ist ihr Schreiben in einigen feministischen Rezeptionen auf Irritation

gestossen. Jelinek selber kommentiert: »[I]ch [habe] die Frau nie als das bessere

und höhere Wesen, als das sie die Frauenbewegung gerne sehen würde, geschil-

dert […], sondern eben als das Zerrbild einer patriarchalischen Gesellschaft, die

33 Vgl. Jelineks Ingeborg Bachmann gewidmeten EssayDer Kriegmit anderenMitteln, den sie wie

Die Klavierspielerin ebenfalls 1983 verfasst hat.

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


188 Sexualität – Geschlecht – Affekt

sich ihre Sklaven letztlich anpaßt. Patriarchat heißt nicht, daß immer die Män-

ner kommandieren, es kommandieren auch die Frauen, nur kommt das letztlich

immer den Männern zugute. Ich habe die Frauen sehr kritisch als die Opfer die-

ser Gesellschaft gezeigt, die sich aber nicht als Opfer sehen, sondern glauben, sie

könnten Komplizinnen sein. […] sobald die Frauen sich zu Komplizinnen der Män-

ner machen, um sich dadurch einen besseren sozialen Status zu verschaffen, muß

das schiefgehen« (Jelinek nach Winter 1991: 12f.). Meines Erachtens liegt gerade

im Verzicht auf vereinfachende Dichotomien Jelineks Stärke. Dieser Verzicht steht

jedoch nicht im Gegensatz zu einem feministischen Engagement, sondern lässt

sich vielmehr als reflektierender und (selbst-)kritischer Bestandteil dieses Enga-

gements verstehen. Eine Position positiv besetzter weiblicher Authentizität kann

aufgrund ihrer sehr grundlegenden Sprachskepsis, die in ihren Texten Weiblich-

keit wie auch Männlichkeit betrifft, nicht Bestand haben. Die damit einhergehen-

de distanzierende Ästhetik ihrer Texte ist deshalb für eine Analyse mit der Sexual

Script Theory geeignet. Indem Jelinek die Prozesshaftigkeit, Beeinflussbarkeit und

gleichzeitige Kontingenz identitär geprägter Geschlechterpositionen betont, ver-

weist sie auf deren Formbarkeit durch gesellschaftliche Machtmechanismen. Eine

Formbarkeit, die sich in ihrem kritischen Blick auf die Welt als – zumindest er-

hoffte – Komplizenschaft mit der Position der Macht erweist. Die Skepsis in ihrer

Sicht auf die Welt ist von Burger als der »böse Blick« Jelineks bezeichnet worden,

der eine »Logik des Zerfalls« beinhaltet (Burger 1990: 19). Und diese Logik macht

auch vor Sexualität nicht Halt. Mit Pontzen fungiert weibliches Begehren bei Jeli-

nek lediglich in seiner Kaschierung und sublimierenden Verkitschung zu roman-

tischer Liebe und Mutterschaft. Diese sublimierende Verkitschung führt zu einer

Zurichtung von Begehren und Sexualität, in der weibliche Authentizität ihre Un-

schuld verliert und sich in erster Linie als Maskierung vonMachtstreben entpuppt:

»Jelinek klagt nicht nur die Unterdrückungsmaschinerien von Kapitalismus, Kir-

che und Kulturindustrie an, sondern auch – nicht ohne Misogynie – die Frauen.

[…] Ob Frauen den Wunsch nach Sexualität – ohne Hinter- oder Folgegedanken –

überhaupt hegen oder ihn gar körperlich empfinden, das lassen Jelineks Erzähltex-

te mehr als fraglich erscheinen« (Pontzen 2005: 30). Begehren wird bei Jelinek, sei

es gelebt oder imaginiert, nie per se positiv konnotiert, es ist unerbittlicher Motor

und Austragungsort des Geschlechterkampfes – was ich im Folgenden anhand der

Klavierspielerin vertieft diskutiere.

5.2.2 Die Klavierspielerin: Plot und Erzählanlage

»Die Klavierlehrerin Erika Kohut stürzt wie ein Wirbelsturm in die Wohnung, die

sie mit ihrer Mutter teilt. Die Mutter nennt Erika gern ihren kleinen Wirbelsturm,

denn das Kind bewegt sich manchmal extrem geschwind. Es trachtet danach, der

Mutter zu entkommen. Erika geht auf das Ende der Dreiβig zu« (Jelinek 1991: 5). In

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Sexualität und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression 189

den ersten vier Sätzen von Jelineks Klavierspielerin wird bereits ein ganzes Bündel

von Angaben exponiert, die den Gang der Ereignisse bestimmen. Sie geben Aus-

kunft über die gemeinsame, von Erika Kohut und deren Mutter geteilte Wohnung,

das Alter der Klavierlehrerin, die Infantilisierung der längst erwachsenen Tochter

als »das Kind« und als »Wirbelsturm«, die Versuche der Tochter, der Mutter zu

entkommen. Wenig später wird angeführt, dass die Tochter in ihrer Adoleszenz

als »Pubertärin in dem Reservat der Dauerschonzeit« (Jelinek 1991: 35) durch die

Mutter, auch unter Anwendung von Gewalt, festgehalten wurde. Und dieses Re-

servat erscheint zu Beginn des Textes immer noch intakt, obschon Erika Kohut

auf das Ende der Dreissig zugeht. Die erste detaillierte Szene nach der Heimkehr

der Tochter schildert einen Konflikt: Die Mutter zürnt über den Kauf neuer Klei-

der durch die Tochter, woraufhin es zu Handgreiflichkeiten zwischen den beiden

Frauen kommt.

Mutter und Tochter wohnen allein zusammen.Der abwesende, zuerst im Irren-

haus untergebrachte, bei Beginn der Erzählhandlung bereits tote Vater ist nur noch

in Gegenständen präsent. Diese dienen Erika allesamt dazu, sexualisierte Hand-

lungen auszuführen. So nutzt sie das ehemals väterliche Fernglas, um im Prater

auf die Pirsch nach menschlichen Paaren in sexueller Interaktion zu gehen und

sich als Voyeurin zu betätigen. Oder sie verwendet Vaters Rasierklinge – »die vä-

terliche Allzweck-Klinge, ihr kleiner Talisman« (Jelinek 1991: 88) –, um sich selbst an

Händen, Armen, Beinen oder an der Vagina zu verletzen, erhascht sie einmal einen

von derMutter unbeobachtetenMoment zuHause. Erika Kohut wird in grosser Ab-

hängigkeit von der Mutter und deren Überwachungsregime gezeichnet, das sehr

klar das Begehren der Tochter besetzt und diszipliniert: »Sie bedroht das Kind mit

Erschlagen, sobald es mit einem Mann gesichtet werden sollte. Am Ausguck sitzt

die Mutter, kontrolliert, sucht, rechnet nach, zieht Konsequenzen, straft« (Jelinek

1991: 83). Gleichzeitig lebt Erika Kohut als Klavierlehrerin aber eine institutionell

machtvolle Position gegenüber ihren Schülerinnen und Schülern aus. Musik ist ihr

Instrument derMacht,mit dem sie die ihr Überantworteten schonungslos diszipli-

niert. Sie selbst hat als Jugendliche einmal in einemKlaviervortrag kläglich versagt,

der für den Aufstieg zur Solistin hätte gelingenmüssen. Seither bleibt ihr nur noch

die Ausübung der Lehrtätigkeit. Die Figur dieser ambitionierten, aber an einer So-

lokarriere gescheiterten Musikerin ist von einem Hass gegenüber den sie umge-

benden Schülerinnen und Schülern bei gleichzeitiger Selbstüberhöhung geprägt:

»Miese Menschenmengen umdrängen SIE ununterbrochen. Ständig zwängt sich

jemand in IHRE Wahrnehmung. Der Pöbel bemächtigt sich nicht nur der Kunst

ohne die leiseste Bezugsberechtigung, nein, er zieht auch noch in den Künstler

ein. […] Für die meisten besteht der Hauptreiz der Kunst im Wiedererkennen von

etwas, das sie zu erkennen glauben. […] Einer drängt sich sogar noch in die Ge-

danken des anderen hinein, in seine innerste Aufmerksamkeit. Dafür werden sie

bestraft. Von IHR« (Jelinek 1991: 22f.). Die Grossschreibung von SIE und IHR drückt

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


190 Sexualität – Geschlecht – Affekt

die absolute Züge annehmende Selbstüberhöhung Erika Kohuts aus, die von ihrer

Mutter ständig geschürt wird. Meist setzt die Klavierlehrerin zur Bestrafung ihrer

Schülerinnen und Schüler beissende Abwertung und Verhöhnung ein. Im Lauf des

Textes fühlt sie sich zunehmend von ihrem Schüler Walter Klemmer angezogen.

Als sie eine Schülerin als potentielle Konkurrentin identifiziert, wird diese gewalt-

sam ausser Gefecht gesetzt: In einer Pause legt ihr Kohut heimtückisch Glasscher-

ben in die Manteltasche, woran sich die Schülerin wenig später stark verletzt. In

ihrem Hass auf die Trivialität des sie umgebenden miesen Pöbels, der sich beson-

ders stark zeigt, wenn Schülerinnen sich im Minirock präsentieren und gepflegtes

blondes Haar tragen, schreckt sie auch vor physischer Verletzung der potentiellen

Konkurrentin nicht zurück.

Eine weitere Dimension, die im Text viel Raum einnimmt, sind Reflexionen zu

Kunst und Musik. Obschon die Musik ein Mittel zur Machtausübung gegenüber

Schülerinnen und Schülern ist, unter dem Erika Kohut selber in ihrer Kindheit und

Jugend durch die Mutter zu leiden hatte, fühlt sie sich einzig in der Kunst aufgeho-

ben. Klemmer entdeckt sein Begehren für sie nicht zufällig an einem Kammermu-

sikabend: »Er bewundert uneigennützig die Technik Erikas undwie sich ihr Rücken

rhythmischmitbewegt. […] Das Fleisch gehorcht der inneren Bewegung durchMu-

sik, und Klemmer fleht, daβ seine Lehrerin dereinst ihm gehorchen möge« (Jelinek

1991: 65). Doch ihr Aufgehen in Musik schliesst zu Beginn der Erzählhandlung die

gesamte sie umgebendeWelt wie auch die Empfindung eigener Körperlichkeit aus:

»Das Kreatürlich-Körperliche ist Erika ein Abscheu und eine ständige Behinderung

auf ihrem gerade vorgezeichnetenWeg. Sie ist vielleicht nicht so behindert wie ein

Krüppel, aber eingeschränkt in ihrer Bewegungsfreiheit ist sie schon. Die meisten

bewegen sich nämlich liebevoll auf dasDu, den Partner zu.Das ist alles,was sie sich

je ersehnen. […] Es soll sich keiner an Erika anlehnen, nur das Flaumgewicht der

Kunst darf sich auf Erika niederlassen« (Jelinek 1991: 92). Eine Orientierung auf ein

Gegenüber hin ist für Erika Kohut, mit Ausnahme der Mutter, nicht denkbar. Die

Autorin inszeniert hier ein satirisches Sprachspiel, das die Protagonistin als seeli-

schen »Krüppel« und gleichzeitig als schöngeistigesWesen in Szene setzt. Abscheu

erzeugende Leiblichkeit wird der Ausübung entkörperlichter Kunst als unverein-

bar gegenübergestellt. Kunst ist Erikas Leben, so die Setzung, die von der Mutter

tatkräftig unterstützt wird. Denn solange die Tochter von Kunst besetzt ist, bleibt

das Mutter-Tochter-Reservat unbedroht.

Ein kurzer Blick auf Heinz Kohut, Namensspender für die Protagonistin, er-

gibt in Bezug auf das Thema Musik weitere Deutungsangebote. Wie Heselhaus

(1998: 93) ausführt, war Heinz Kohut einerseits berühmter Psychoanalytiker mit

Schwerpunkt Narzissmus-Forschung, andererseits hat er sich intensiv mit Musik

auseinandergesetzt. Das narzisstische Bedürfnis nach festen Sinnstiftungen mit

demWiedererkennen undWiederholen beimHören vonMusik hat er als vermeint-

liche Herrschaft über die Zeichen interpretiert (Heselhaus 1998: 94). »Was Heinz

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Sexualität und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression 191

Kohut aus der Sicht des Psychoanalytikers beschrieben hat, entlarvt Die Klavierspie-

lerin sarkastisch als den Hauptreiz der Musikkunst […]: das Wiedererkennen wird

in den Augen des bewundernden Hörers zur eigenen Erkenntnisleistung hochsti-

lisiert. Das musikalische Thema der Klavierspielerin stellt immer wieder die Bedeu-

tung der Zeichen in den Vordergrund, verweist auf die textuellen Vorgaben, die

im Spiel auch der Sexualität den Ton angeben: immer wieder sind es Bruchstücke

von Liebesliedern, z.B. aus Schuberts ›Winterreise‹, Kompositionen von Beetho-

ven, Brahms oder Bach, die Melodien Chopins, die im Buch, durch Sprache wie-

dergegeben, den fiktiven sexualisierten Körper in Gang setzen sollen« (Heselhaus

1998: 95). Erika Kohut wird gerade durch Musik immer wieder aus rein vergeis-

tigten Sphären heraus auf die Materialität ihres Körpers und dessen Begehren

verwiesen. Zu Beginn des Textes bestehen sexualisierte Szenarien, in welche die

Protagonistin involviert ist, ausser in der Musik vor allem in selbstverletzendem

Verhalten und Voyeurismus. Im Laufe der Ereignisse verlagert sich ihr Begehren

mehr und mehr auf ihren Schüler Walter Klemmer – ein Begehren, das sie im

Rahmen eines sadomasochistischen Pakts mit ihm in die Tat umsetzen möchte,

zu dem sie ihn schriftlich auffordert. Die Versuche sexueller Interaktionen zwi-

schen Kohut und Klemmer münden in einen Gewaltexzess Klemmers gegenüber

Erika, in dem er sie vergewaltigt, schlägt und ihr Knochenbrüche zufügt. Wie in

der Klavierspielerin sexualisierte Körper in Gang gesetzt werden und welche Rolle

hier traumatische Erfahrungen und Gewalt gegenüber dem eigenen wie auch ge-

genüber anderen Körpern spielen, analysiere ich nun in den folgenden Kapiteln zu

sexuellen Scripts im Detail.

5.2.3 Sexuelle Scripts in Die Klavierspielerin

Wie bereits erwähnt, hat Jelineks Verfahren der Erschaffung einer »Wirklichkeit

zweiter Ordnung« oder »Hyperrealität« (Chamayou-Kuhn 2012) zur Folge, dass in-

trapsychische und kulturelle Scripts in den Texten nahtlos ineinander übergehen,

ja meist nicht unterschieden werden können. Janz hat in ihrer Textinterpretation

beispielsweise aufgezeigt, dass im ersten Teil des Textes die klassischen Freud-

schen psychoanalytischen Stereotype der Weiblichkeit ironisch aufgegriffen und

parodiert werden (Janz 1995: 71). Die Wirkmächtigkeit psychoanalytischer Verste-

hensweisen von Sexualität wird auch im Mutter-Vater-Tochter-Verhältnis mobi-

lisiert, dabei erweist sich die Familienaufstellung der Kohuts als problematisch.

Aus dieser Sicht ist Erika Kohut eine gesunde sexuelle Entwicklung versagt, da sie

gleich nach der Geburt an die Stelle des Vaters tritt: »Nach vielen harten Ehejahren

erst kam Erika auf die Welt. Sofort gab der Vater den Stab an seine Tochter weiter

und trat ab. Erika trat auf, der Vater ab« (Jelinek 1991: 5). Mit Janz wird die Tochter

somit phallisch von der Mutter besetzt und zum Ersatz für ihren Mann, während

der Vater – wie Ödipus – blindwerdenden Auges symbolisch kastriert wird (Janz

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


192 Sexualität – Geschlecht – Affekt

1995: 71). Der Vater hat von vornherein jeglichen Subjektstatus eingebüsst, er ist

ein Schatten seiner Selbst, der bald stirbt. Die psychoanalytische Lesart der Fa-

milienkonstellation geht nahtlos in die Selbstwahrnehmung der Figuren über und

erweist sich so als machtvoller Diskurs – nicht zuletzt in der Abwertung der weib-

lichen und Aufwertung der phallischen Position. Auch Frauen können, wie bereits

erwähnt, an der phallischen Macht als Komplizinnen partizipieren. Diese Parti-

zipation verlangt jedoch ihren Preis. Die Wirkmacht der Psychoanalyse wird aber

auch in der Figur Klemmers aufgezeigt. Wird etwa Erika im Blick ihres Schülers

als »Rätsel Frau« (Jelinek 1991: 67) beschrieben, geht der Freudsche psychoanalyti-

sche Diskurs, der die Frau auf Ebene kultureller sexueller Scripts als letztlich nicht

verstehbar eingestuft hat, nahtlos in das intrapsychische Script Klemmers über,

wobei die Taxierung des Lehrerinnenkörpers durch den Schüler als Rätsel, das es

zu enträtseln gilt (es folgt eine sehr abschätzige Beurteilung der Lehrerin), und

die Ironisierung der Freudschen Aussage durch Jelinek untrennbar verschmelzen.

Diese gegenseitige Durchdringung, diese Mehrstimmigkeit oder auch Kakophonie

unvermittelt ineinander übergehender intrapsychischer und kultureller Scripts er-

schwert die Orientierung im Text und macht dadurch als ästhetisches Verfahren

sichtbar, dass die Grenze im Roman fliessend ist. Die Gewaltförmigkeit von Exis-

tenzweisen geht somit vom »Kulturbrei, der nie fertig gekocht ist« (Jelinek 1991:

190), aus, da sich Alltagsdiskurse und deren oft verächtliche und negative Sicht auf

die Welt in den literarischen Figuren ausbreiten, ohne dass diese sich ihnen ent-

ziehen könnten. Das egoistisch handelnde Subjekt Jelineks wird jedoch nicht allein

als Opfer, sondern immer auch als Täter_in gezeichnet. Da sich die Grenzziehung

zwischen kulturellen und intrapsychischen Scripts in Jelineks Klavierspielerin aus

Gründen der Textästhetik nicht umsetzen lässt, behandle ich im Folgenden kultu-

relle und intrapsychische Scripts gemeinsam.

5.2.4 Kulturelle und intrapsychische sexuelle Scripts

5.2.4.1 Mutterbeziehung, Trauma und weibliches Begehren

In der Klavierspielerinwerden intrapsychische sexuelle Scripts Erikas mit einem nie

abbrechenden, mütterlich kontrollierenden Redefluss auf der einen Seite und mit

wirkmächtigen Trivialmythen von Liebe und Lust auf der anderen Seite vermischt.

Als Klemmer sie zum ersten Stelldichein einlädt, geht ihr als erstes durch den Kopf,

dass dies ein ungünstiger Abend für ein Treffen ist, weil sie dann den Lubitsch-Film

verpassen wird, auf den sie sich schon so lange gefreut hat und den sie gemein-

sammit der Mutter schauen will (Jelinek 1991: 198). Lubitschs Hollywoodromanzen

sind der ideale mediale Konsum für Mutter und Tochter am Feierabend. Obwohl

die Tochter längst erwachsen ist, wird die Mutter-Kind-Dyade dabei Tag für Tag

machtvoll re-inszeniert: »Das Hauptproblem der Mama besteht darin, ihr Besitz-

tum möglichst unbeweglich an einem Ort zu fixieren, damit es nicht davonläuft.

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Sexualität und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression 193

Diesem Zweck dient der Fernsehapparat, der schöne Bilder, schöne Weisen, vor-

fabriziert und verpackt, ins Haus liefert« (Jelinek 1991: 7). Damit einher geht die

tägliche Beteuerung der Einzigartigkeit der Tochter durch die Mutter. Zu Hause

lässt die monologische, von der Mutter diktierte Weltdeutung keinen wie auch im-

mer gearteten Dialog zu. Widerspricht die Tochter oder handelt sie gar gegen den

Willen der Mutter – wie in der Eingangsszene, in der die Mutter entdeckt, dass sie

selbstbestimmt ein Kleid gekauft hat –, so kommt es leicht zu kleinen Gewaltaus-

brüchen. Gehorcht sie, so werden in der behaglichen Wärme und Gemütlichkeit

des Wohnzimmers, unter Ausschluss der sie umgebenden Welt, gemeinsam Seri-

en, Dokumentar- und Nachtfilme konsumiert. Kehrseite der von derMutter herge-

stellten Behaglichkeit in der gemeinsamen Wohnung ist also der absolute Macht-

und Besitzanspruch über die Tochter und deren Körper.

In einer Rückblende in die Pubertät werden die Mutter wie auch die Gross-

mutter als bewaffnete Frauenbrigade und Fleischverzehrerinnen der Tochter dar-

gestellt: »Die Pubertärin lebt in dem Reservat der Dauerschonzeit. Sie wird vor

Einflüssen bewahrt und Versuchungen nicht ausgesetzt. Die Schonzeit gilt nicht

für die Arbeit, nur für das Vergnügen. Mutter und Oma, die Frauenbrigade, steht

Gewehr bei Fuβ, um sie vor dem männlichen Jäger […] notfalls handgreiflich zu

verwarnen. Die beiden älteren Frauen mit ihren zugewachsenen verdorrten Ge-

schlechtsteilen werfen sich vor jeden Mann, damit er zu ihrem Kitz nicht eindrin-

gen kann. Dem Jungtier sollen nicht Liebe, nicht Lust etwas anhaben können. Die

kieselsäurig erstarrten Schamlippen der beiden Altfrauen schnappen unter trocke-

nem Rasseln wie die Zangen eines sterbenden Hirschkäfers, doch nichts gerät in

ihre Fänge. So halten sie sich an das junge Fleisch ihrer Tochter und Enkelin und

reiβen es langsam in Stücke, während ihre Panzer vor dem jungen Blut wachen,

damit kein anderer kommt und es vergiftet« (Jelinek 1991: 35). Hier wird also die

Mutter – und als Verstärkung dieser auch die Grossmutter – als Kannibalin am

Fleisch der Tochter dargestellt. Zugleich werden die Genitalien der Mutter (und

Grossmutter) in den Metaphern des sterbenden Hirschkäfers, der zugewachsenen

verdorrten Geschlechtsteile und der kieselsäurig erstarrten Schamlippen zur sar-

kastisch morbiden Schreckensvision. In hyperrealistischer Überzeichnung macht

der Text klar, dass die Bewachung des Tochterkörpers wie auch das metaphorisch

beschriebene Reissen des junges Fleisches die vollkommene Auszehrung der Toch-

ter durch die Mutter (und Grossmutter) bewirkt, die ihrerseits sexuell vertrocknet

sind. Erikas Körper wird dabei mit Kunst kolonisiert und körperlich empfundenes

Begehren ausgelöscht: »Hauptsache ist, […] daβ das Kind über die Tonleiter in hö-

here Sphären aufgestiegen und der Körper als tote Hülle untengeblieben ist« (Jeli-

nek 1991: 36). So wird dieser Körper »fühllos und keinem zum Fühlen preisgegeben«

(Jelinek 1991: 37). Der mütterliche Verfügungs- und Besitzanspruch auf die Tochter

bewirkt noch in der Jetztzeit der Erzählung bei dieser die Fantasie einer Rückkehr

in den Mutterleib: »Erika will in ihre Mutter am liebsten wieder hineinkriechen,

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


194 Sexualität – Geschlecht – Affekt

sanft in warmem Leibwasser schaukeln« (Jelinek 1991: 76). Diese Regressionsfanta-

sie entsteht jeweils in Situationen, in denen Klemmer seiner Klavierlehrerin Avan-

cen macht. Je stärker die Wirkung Klemmers auf Erika Kohut, desto stärker auch

ihr Wunsch, in den Mutterleib zurückzukehren. Gleichzeitig bleibt ihr Körper da-

bei fühllos, keiner sexuellen Erregung fähig. Jelinek macht überdeutlich, dass die

Kolonisierung des Tochterkörpers durch die Mutter einer ähnlichen Verzehrungs-

logik folgt wie explizit sexuelles Handeln. Mehrmals im Text wird die Fühllosigkeit

von Erika Kohuts Körper direkt mit dem Bewachungsregime der Mutter in Ver-

bindung gebracht. Die Mutter wacht auch nachts über Erikas Hände, die keines-

falls zur Selbstbefriedigung eingesetzt werden dürfen (Jelinek 1991: 89). Bei solchen

Versuchen hält die Mutter Erikas Hände fest, um sie amMasturbieren zu hindern.

Erikas Sehnsucht nach der Mutter ist, wie bereits angesprochen, von Ambivalenz

geprägt: »Die häusliche Abendessenfreude […] ist das schwarze Loch für den Stern

Erika. Sie weiβ, diese mütterliche Umschlingung wird sie restlos auffressen und

verdauen, und doch wird sie von ihr magisch angezogen« (Jelinek 1991: 118).

Der Psychoanalytiker Hannes Fricke (2000) hat sich mit der Klavierspielerin

im Hinblick auf Trauma und selbstverletzendes Verhalten auseinandergesetzt:

»Ein traumatisches Ereignis definiert die ICD 1034 […] als ›ein belastendes Er-

eignis oder eine Situation auβergewöhnlicher Bedrohung oder katastrophalen

Ausmaβes (kurz- oder langanhaltend), die bei fast jedem eine tiefe Verstörung

hervorrufen würde‹ […] Dazu gehört u.a. ›erhebliche emotionale und/oder soma-

tische Deprivation‹« (Fricke 2000: 59). Die Deprivation des Tochterkörpers Erikas

von der Entwicklung eines eigenen sexuellen Begehrens durch die Mutter (und

Grossmutter) ist zweifelsohne ein Merkmal des Romans. Der Tochterkörper kann

als traumatisierter Körper gelesen werden, da jede sexuelle Regung psychisch

wie auch physisch diszipliniert, verurteilt und verhindert wird. Eingedenk der

Hyperrealität dieses literarischen Textes sind direkte Übertragungen aus psychia-

trischen oder psychoanalytischen Diskursen auf den Text jedoch mit Vorsicht zu

vollziehen. Wenn auch das Mutter-Tochter-Verhältnis, was Sexualität betrifft, von

einer höchst verstörenden Deprivation geprägt ist – sowohl psychisch, indem die

Sexualität der Tochter negiert wird, als auch physisch, indem der Körper zu einer

Fühllosigkeit hin diszipliniert wird –, wird Erika gleichzeitig von einem Zuviel an

Mutterzuwendung gezeichnet. Und so ist es immer wieder die Ambivalenz eines

Zuviel an Zuwendung, in Form einer Verzehrungslogik, und eines Zuwenig, in

Form einer Abtrennung der Tochter von eigenen Wünschen, eigenem Begehren

und eigenem Körper, das die Spezifik des Verhältnisses ausmacht. Wie bereits

erwähnt, soll mit aller Kraft verhindert werden, dass Erika als von der Mutter

abgetrenntes sexuelles Subjekt eine eigene sexuelle Identität ausbildet. Auch mit

Cvetkovich lässt sich die traumatische Kolonisierung des Tochterkörpers als eine

34 ICD, so heisst die internationale Klassifikation psychischer Störungen.

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Sexualität und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression 195

mütterliche Dominanz lesen, die männlich geprägt ist. Diese Kolonisierung geht

so weit, dass dem Tochterkörper durch die Deprivation eines positiven affektiven

Bezugs zu seiner Umwelt – Erika empfindet in erster Linie Hass für die sie

umgebende Welt – ein Begehren oder eine positive Bezogenheit auf andere ver-

unmöglicht wird. Denn so bleibt die Mutter-Tochter-Dyade intakt. Im folgenden

Unterkapitel zu ihrem selbstverletzenden Verhalten werde ich darauf nochmals

eingehen. Jelinek hat in einem Gespräch mit dem Psychoanalytiker Adolf-Ernst

Meyer folgende Lesart dieses Verhältnisses angeboten: »Die Tochter, die nie ge-

boren wurde und immer ein Teil vom Körper der Mutter geblieben ist. Das steckt

psychoanalytisch wahrscheinlich hinter dem Doppelgeschöpf. […] eine weibliche

Instanz, die unglaublich beherrschend ist, auch wenn sie sich in dieser Kultur

nicht so einschreibt wie das Männliche« (Jelinek und Meyer 1995: 37). Das Trauma

Erika Kohuts besteht nach dieser Lesart darin, dass sie den Mutterkörper nie hat

verlassen dürfen – ein Trauma, dass durch die Mutter verursacht ist, das aber, wie

weiter unten diskutiert, auch mit dem Trauma des Vaterverlusts zusammenhängt.

Dieses durch die Mutter verursachte Trauma führt zu einer völligen Entfremdung

Erikas gegenüber ihrem eigenen Körper, gegenüber ihrem eigenen sexuellen

Begehren und gegenüber ihrer Umwelt, da soziale Verbindungen ausserhalb der

Mutter-Tochter-Dyade untersagt sind. So bleibt die mütterliche Umschlingung

einziges magisches Ziel ihres Begehrens und einziger Hort von Geborgenheit.

5.2.4.2 Selbstverletzendes Verhalten, Trauma und Angst

Eine besonders drastische Stelle über die unlösbare Verstrickung von Erikas sexu-

ellem Begehren mit ihrer Mutter und mit ihrem Vater schildert, wie sich Erika mit

der väterlichen Rasierklinge in die Vagina schneidet, sobald die Mutter einmal die

Wohnung verlassen hat: »Wenn kein Mensch zu Hause ist, schneidet sie sich ab-

sichtlich in ihr eigenes Fleisch. […] Im Umgang mit Klingen ist sie geschickt, muß

sie doch den Vater rasieren, diese weiche Vaterwange unter der vollkommen lee-

ren Stirn des Vaters, die kein Gedanke mehr trübt und kein Wille mehr kräuselt.

[…] SIE setzt sich mit gespreizten Beinen vor die Vergrößerungsseite des Rasier-

spiegels und vollzieht einen Schnitt, der die Öffnung vergrößern soll, die als Tür

in ihren Leib hineinführt. Erfahrung hat sie mittlerweile darin, daß so ein Schnitt

mittels Klinge nicht schmerzt […] Sie ist sich selbst ganz ausgesetzt, was immer

noch besser ist, als anderen ausgesetzt zu sein. […] Sie fühlt nichts. Einen Au-

genblick lang starren die beiden zerschnittenen Fleischhälften einander betroffen

an, weil plötzlich dieser Abstand entstanden ist […] Dann kommt entschlossen das

Blut hervorgeschossen. […] Sie sieht ja nicht vor lauter Blut, was sie da eigentlich

aufgeschnitten hat. Es war ihr eigener Körper, doch er ist ihr fürchterlich fremd.

[…] SIE muß erst einmal die Blutung zum Stillstand bringen und bekommt da-

bei Angst. Der Unterleib und die Angst sind ihr zwei befreundete Verbündete, sie

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196 Sexualität – Geschlecht – Affekt

treten fast immer gemeinsam auf. Betritt einer dieser beiden Freunde ohne an-

zuklopfen ihren Kopf, kann sie sicher sein: der andere ist nicht weit. Die Mutter

kann kontrollieren, ob SIE ihre Hände des Nachts auf der Bettdecke behält oder

nicht, doch um die Angst unter Kontrolle zu bekommen, müßte sie ihrem Kind

erst die Schädelkapsel aufstemmen und die Angst persönlich ausschaben« (Jelinek

1991: 88f.). Kaum hat die Mutter die Wohnung verlassen, greift die Tochter also zur

väterlichen Rasierklinge. Das selbstverletzende Verhalten ist deutlich von beiden

Elternteilen gerahmt: auf der einen Seite das Verbot der Mutter, an den eigenen

Körper Hand anzulegen, das in einem unbeobachteten Moment umgangen wer-

den kann, auf der anderen Seite das weiche, ausdrucksleere Gesicht des Vaters, der

»blindwerdenden Auges« (Jelinek 1991: 95) an Ödipus erinnert und von der Tochter

ödipal besetzt wird, jedoch real kaum eine Rolle in ihrem Leben spielte (vgl. Janz

1995: 71). Jelinek überblendet die Tatsache, dass der Vater schon tot ist, mit dem

Rasieren seiner Wange durch die Tochter, das diese beim Herausholen der Klinge

erinnert. Hier, wie an anderen Textstellen, verfügt dieser Vater über keine Stimme

und auch nur über eine leere Stirn – er ist einzig gelegentlich als Objekt der Pfle-

ge für die Tochter vorhanden gewesen, ansonsten abwesend. Wenn es überhaupt

gelebt wird, dann ist das Vater-Kind-Verhältnis für Erika umgedreht: Die Tochter

hat für den Vater zu sorgen. Da er selber zu keiner emotionalen Regung mehr fä-

hig und kein Blickkontakt mehr möglich ist, kann Erika affektiv nicht mit ihm in

Beziehung treten, ihre Gefühle für ihn finden keinerlei Echo. Der endgültige Va-

terverlust tritt ein, als Mutter und Tochter ihn in die psychiatrische Klinik bringen:

»Der Vater begreift nicht, weswegen er hier ist […] Was er tut ist falsch, daran ist

er freilich gewöhnt, von seiner Gattin her. […] Die einen leben davon, daß er zu

ihnen kommt, die anderen davon, daß er gegangen ist und ihnen nicht mehr vor

Augen kommt. Aufwiedersehn, es war so schön« (Jelinek 1991: 96f.). Der Vater will

nicht in der Klinik bleiben, wird aber nicht nach dem eigenenWillen gefragt. Diese

Schilderung lässt weder Innigkeit noch Mitgefühl aufkommen. Insgesamt sind die

Vaterpassagen in Die Klavierspielerin sehr knapp gehalten. Die Ironie zum Schluss

der Passage, wo ein Volksliedduktus des Abschieds und eines geplanten Wieder-

sehens verfremdend eingesetzt wird, betont nochmals den vollkommenen Mangel

an Sentimentalität von Mutter und Tochter in dieser Szene. Nichtsdestotrotz kann

der Mangel und Verlust des Vaters als traumatischer Anteil im Selbstverhältnis der

Protagonistin ausgemacht werden, der beispielsweise in der kurzen Erinnerung an

die Rasur der weichen Vater-Wangen durchscheint. In der Szene der Selbstverlet-

zung geht es, im Gegensatz zum schonenden Rasieren des Vaters, beim Einführen

der Klinge ins Fleisch des eigenen Genitals für Erika darum, ihrem Körper eine

Verletzung zuzufügen. Diese Selbstdefloration ist symbolisch durch das Werkzeug

der väterlichen Rasierklinge inzestuös konnotiert. Auf Ebene der Schaulust kann

die Szene als beissende Ironisierung des Lacanschen Spiegelstadiums interpretiert

werden: Gilt bei Lacan die Selbstwahrnehmung des Körpers im Spiegel gleichsam

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Sexualität und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression 197

als Initiation in eine falsche Selbstwahrnehmung eines idealen Ichs (Mulvey 2012:

299), so dient die Spiegelszene in Die Klavierspielerin dazu, die Vagina als weibliche

Körperöffnung zu verdoppeln oder zu ersetzen, da diese als Zugang zu körper-

lichem Begehren den Dienst versagt. Weil der eigene Körper Erika vollkommen

fremd ist, kann er nicht als idealer Körper introjiziert werden – auch dann nicht,

wenn das Blut aus ihm hervorschiesst. Dieses Hervorschiessen von Körperflüs-

sigkeit lässt sich mit einem Samenerguss vergleichen, denn das selbstverletzende

Verhalten führt zur erhofften Entladung von Spannung. Insofern kann diese Hand-

lung als phallische Handlung gedeutet werden.

Wie Fricke ausführt, wird selbstverletzendes Verhalten (SVV) im psychologi-

schen und psychoanalytischen Diskurs durch folgende Merkmale gekennzeichnet:

Es handelt sich »›um eine geplante, zugelassene Berührung‹, […] ›die selbst be-

stimmt werden kann‹, die Frauen entscheiden, ›wann und wie stark ihr Körper

bluten soll‹ […] ›15 bis 30 Sekunden nach einem Hautschnitt ist der Kopf wieder

klar, der Körper ist lebendig, die Körpergrenzen sind spürbar, die Gefühle sind

konturiert, […] ›der Druck ist raus‹« (Reddemann, Sachsse und Teuber nach Fricke

2000: 62). So ist Fricke beizupflichten, dass man mit Erika Kohut in Jelineks Kla-

vierspielerin »geradezu einen paradigmatischen Fall von SVV vor sich [hat]« (Fricke

2000: 63).

Mit dem Hervorschiessen des Bluts bricht bei ihr aber auch ein Angstgefühl

um den eigenen Körper aus, obschon das Schmerzempfinden ausbleibt. Angst ist

bei der Protagonistin mit jeder sexuellen Regung des Unterleibs verbunden, sie

geht hier jedoch mit der Schutzbedürftigkeit des eigenen Körpers einher. Wie be-

reits erwähnt, ist Angst von intrapsychischen sexuellen Scripts in der bürgerlichen

(Spät-)Moderne nicht zu trennen. Zumindest bewirkt die Selbstverletzung, dass

Erika diese Emotion empfindet. Die Selbstkontrolle, die dem Akt zu Beginn noch

anhaftet – besser sich selber als anderen ausgesetzt zu sein –, geht in demMoment

verloren, als sie die Versehrung des eigenen Körpers sieht: Das Blut ergiesst sich

aus ihrem Körper und macht dessen Grenzen wieder wahrnehmbar. Erst da emp-

findet sie auch Angst um den eigenen Körper, für den eine Verletzung eine exis-

tentielle Gefahr darstellt. Die Gewaltfantasie, welche die Szene abschliesst, in der

ihr die Mutter den Schädel aufsägt, um die Angst daraus zu entfernen, macht er-

neut die Gewaltförmigkeit des Mutter-Tochter-Verhältnisses deutlich. Gleichzeitig

exponiert sie, dass sogar die Mutter dieser Angst nicht beikommen kann, dass sich

diese Emotion ihrer Kontrolle entzieht, ja dass sie ursächlich mit der mütterlichen

Allmachtsfantasie der Kontrolle über den Körper der Tochter zusammenhängt.

Ähnlich wie in der eben diskutierten Szene gestaltet sich schon das erste im

Roman geschilderte selbstverletzende Verhalten der Protagonistin in der Adoles-

zenz während eines Sommerurlaubs bei der Grossmutter. Durch den Anblick und

eine kurze Berührung der Hoden ihres Cousins, des »rote[n] Päckchen[s] voll Ge-

schlecht« (Jelinek 1991: 44), empfindet sie dort erstmals ein starkes sexuelles Begeh-

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


198 Sexualität – Geschlecht – Affekt

ren und verletzt sich anschliessend mit dem väterlichen Rasiermesser am Hand-

rücken. Auf den bereits in dieser Szene voyeuristisch gerahmten Ausbruch der

»Steinlawine« (Jelinek 1991: 44) von Erikas Begehren wird weiter unten noch ein-

gegangen. An der Szene mit dem Cousin erscheint relevant, dass sich Erika die an

die Erregung anschliessende Verletzung schon beim ersten Mal mit dem väterli-

chen Rasiermesser zufügt und sie mit inzestuösem, sexuellem Begehren gerahmt

ist: »Die Klinge lacht wie der Bräutigam der Braut entgegen« (Jelinek 1991: 45). Der

aus ihrem Körper hervorbrechende Blutstrom ist eine der Techniken Erikas, ih-

rem Begehren Ablass zu verschaffen – um den Preis, dann von Angst überwältigt

zu werden. Angst und Lust sind also bereits bei Erikas erstmalig empfundenem

sexuellen Begehren untrennbar miteinander verstrickt.

5.2.4.3 Weibliche Sexualität als Mangel und Verwesungsfantasie

Mit Fokus auf Erika Kohuts intrapsychische sexuelle Scripts und deren Verwo-

benheit mit kulturellen Scripts lassen sich in einigen Szenen verschiedene Be-

deutungsebenen weiblicher Sexualität als Mangel ausmachen.35 So etwa in einer

Szene in der Peepshow, in der Erika Kohut in einer Schar männlicher, meist tür-

kischer Gastarbeiter eine Kabine besetzt und gemeinsam mit den Männern durch

ein Guckloch auf die Vagina einer Darstellerin schaut: »Der Mann schaut auf das

Nichts, er schaut auf den reinen Mangel. Zuerst schaut er auf dieses Nichts, dann

kommt die restliche Mutti auch noch dran« (Jelinek 1991: 54). Mit Sprachwitz und

beissender Ironie rekurriert der Text hier auf Freuds Beschreibung der weiblichen

Genitalien als Mangel, als Defekt, als fehlender Penis, als »Tatsache der Kastrati-

on« (Freud 1955: 522). Freuds Argumentation zufolge würde dieser »Mangel«, dieses

»Nichts« die Männer – und Erika – zum Zahlen bewegen. Denn die Zeit läuft und

immer wieder muss eine Münze in den Schlitz gesteckt werden, damit sich das

Guckloch nicht schliesst. Die sexualisierte Handlung des Zahlens wird im Text sehr

direkt in eine Marktlogik eingebunden. Jelinek führt hier vor, dass auch die Psy-

choanalyse, ähnlich wie die pornographische Vermarktungslogik des weiblichen

Körpers, über eine Abwertung des Weiblichen funktioniert und sich dadurch mit

der kommerziellen Vermarktung des weiblichen Körpers verbinden lässt. In die-

ser Szene setzt die Autorin für Erikas Körper die Metapher eines hölzernen Geräts

ein: »Hier, in dieser Kabine, wird sie zu garnichts. Nichts paβt in Erika hinein,

aber sie, sie paβt genau hinein in diese Kartause. Erika ist ein kompaktes Gerät in

Menschenform. Die Natur scheint keine Öffnungen in ihr gelassen zu haben. Erika

hat ein Gefühl von massivem Holz dort, wo der Zimmermann bei der echten Frau

35 DerÜbergang zwischen intrapsychischen und interpersonellen sexuellen Scripts ist in voyeu-

ristischen oder Peepshow-Szenarien fliessend. Die hier beschriebene Szene fokussiert dar-

auf, wie sich Erika Kohut in der Kabine in der Peepshow selber wahrnimmt, deshalb wird sie

in diesem Unterkapitel besprochen.

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Sexualität und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression 199

das Loch gelassen hat. Es ist schwammiges, morsches, einsames Holz im Hoch-

wald, und die Fäulnis schreitet voran« (Jelinek 1991: 53). Jelinek spielt hier mit dem

kulturellen Script Lacanscher geschlechterkodierter Unterscheidung, einen Phal-

lus zu haben oder ein Phallus zu sein – Erika avanciert einerseits dazu, der Phallus

zu sein, indem sie genau in die Kartause passt, so wie das männliche Genital ins

weibliche. Phallisch gerahmt ist in dieser Szene auch ihre voyeuristische Schaulust,

auf ein weibliches Genital zu blicken. Andererseits wird sie mittels ihres biologi-

schen Geschlechts darauf verwiesen, »garnichts« zu sein, sondern der reine Man-

gel,wie die Vagina im FreudschenDiskursÜberweibliche Sexualität gefasst ist.36Wie

am Beispiel dieser Szene dargelegt, ist die Freudsche Psychoanalyse ein wichtiger

Bezugspunkt für den Roman. Janz benennt diese Referenz wie folgt: »Die Poin-

te des erzählerischen Verfahrens von Die Klavierspielerin ist es geradezu, daβ der

Text gleichsam nichts mehr zu deuten übrig läβt, sondern selber die Psychoanalyse

der Figuren ausspricht und sie zu deren Figurationen werden läβt« (Janz 1995: 72).

Zwar pflichte ich Janz bei, dass Jelinek beispielsweise das Freudsche Verständnis

weiblicher Genitalen als Mangel hier artikuliert und zur Figuration werden lässt,

doch mir scheint die gleichzeitige Ironisierung von Freuds Lesart ebenfalls rele-

vant: Denn in der Peepshow-Szene bewegt dieser Mangel die Männer und Erika

dazu, immer weitere Münzen einzuwerfen, um auf dieses Nichts zu schauen. So

fliesst durch die Ironisierung der psychoanalytischen Lesart des weiblichen Geni-

tals als Mangel eine Kritik an dieser Diskurskonstellation in den Text ein, die für

Leser_innen durchaus etwas zu deuten übriglässt.

Erikas Vagina selbst wird in dieser Szene als Fühllosigkeit von Holz metapho-

risiert und auf »das Loch« reduziert, was allerdings bei Erika zu fehlen scheint.

Auch ist das Holz bereits von Fäulnis erfasst; intrapsychisch empfindet sie also

eine morbide Körperlichkeit der Genitalien – wie bereits erwähnt, sind die Ge-

schlechtsorgane von Mutter und Grossmutter ebenfalls von Morbidität gekenn-

zeichnet. Die Erzählperspektive ist hier, wie so oft, uneindeutig: Ob wir es »nur«

mit Kohuts Selbstwahrnehmung oder einer auktorialen Aussenperspektive zu tun

haben, bleibt offen. Immer wieder wird im Text ihr Geschlecht als absterbende,

verfaulende Materialität geschildert. So auch nach einem Gespräch mit Klemmer,

in dem er versucht, ihr näher zu kommen, doch mit einem Brief weggeschickt

wird: »Zwischen ihren Beinen Fäulnis, gefühllose weiche Masse. Moder, verwesen-

de Klumpen organischenMaterials. Keine Frühlingslüfte erwecken etwas. Es ist ein

stumpfer Haufen kleinlicher Wünsche und mittelmäβiger Sehnsüchte, die sich vor

Erfüllung scheuen. Einer Beiβzange gleich, werden ihre beiden auserwählten Le-

benspartner sie umschlieβen, diese Krebsscheren: Mutter und Schüler Klemmer«

36 Ich gehe hier nicht im Detail auf die Rezeptionsgeschichte von Freuds Beschreibung weibli-

cher Sexualität als Mangel ein. Ein differenziertes Bild hierzu gibt beispielsweise Quindeau

(2005).

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


200 Sexualität – Geschlecht – Affekt

(Jelinek 1991: 198). Die Ambivalenz der Begehrensstrukturen zwischen Mutter und

Schüler, die Erika Kohut in dieser Figuration umgeben, wird als hochgradig be-

engend dargestellt und mit der Materialität des Körpers in einem Zustand von

Vermodern und Verwesung verbunden. Potentielle sexuelle Erregung verweist im

Roman somit immer direkt auf die Vergänglichkeit von Körperlichkeit, mit Burger

(1990: 19) unterliegt sie einer Logik des Zerfalls. In der Zurückweisung der Mög-

lichkeit einer »Erweckung« im Sinne einer positiven Erregung wird deutlich, dass

sexuelle Interaktion in Jelineks Klavierspielerin keine positive Transformation be-

inhalten kann.

5.2.4.4 Penetration als Instrumentalisierung, Schmerz und Auslöschung

des Selbst

Inweiteren Scriptsmanifestiert sich bei Erika Kohut eine Logik des Zerfalls, die von

Selbstauflösungsfantasien begleitet ist.Während eines Annäherungsversuches von

Klemmer in einer Klavierstunde, als sie seinen Blick spürt, entwickelt sie folgende

sexuelle Fantasie: »Ihr Körper hört auf, Fleisch zu sein, und etwas dringt auf sie

ein, das sich gleichfalls verdinglicht. Eine zylindrische Metallröhre. Ein sehr ein-

fach gebauter Apparat, der angesetzt wird, um hineinzustoβen. Und das Bild des

Gegenstands Klemmer wird in Erikas Leibeshöhlung glühend projiziert, […] und in

diesem Augenblick, in dem er für sie zu einem Körper geworden ist, den man mit

Händen greifen kann, ist er auch gleichzeitig vollkommen abstrakt, hat sein Fleisch

eingebüβt. Schon im Augenblick, da die beiden für einander körperlich geworden

sind, haben sie gegenseitig alle menschlichen Beziehungen abgebrochen. […] Nicht

mehr der eine Körper erfaβt den anderen, sondern das eine wird für das andere zu

einem Mittel, zu der Eigenschaft des Andersseins, in das man schmerzhaft einzu-

dringen wünscht, und je tiefer man vordringt, desto heftiger fault das Gewebe des

Fleisches, wird federleicht, fliegt weg von diesen beiden feindlichen Kontinenten,

die krachend gegeneinander und dann gemeinsam zusammenstürzen, nur mehr

klapperndes Gestell mit ein paar Leinwandfetzen daran, die sich bei der geringsten

Berührung lösen und zu Staub zerfallen« (Jelinek 1991: 115f.). Diese Textstelle ist ei-

ne Schlüsselstelle für das Sexualitätsverständnis der Figur Erika Kohuts. Hier wird

Sexualität zwar eine transformative Kraft zugeschrieben, denn die gegenseitige

Wahrnehmung von Lehrerin und Schüler verändert sich radikal in dem »Augen-

blick, in dem er für sie zu einem Körper geworden ist« (ibd.). Der Wandel bleibt

auf die intrapsychische Dimension beschränkt, auf verbaler oder interaktiver Ebe-

ne kommt es zu keinem Austausch darüber zwischen den beiden. Die Transforma-

tion trägt weder ein positiv besetztes, intensives Körpergefühl noch eine Utopie

von Dialog, Annäherung oder Verschmelzung von Selbst und Gegenüber in sich.

Bricht das Begehren zwischen zwei Menschen auf, bedeutet dies für Erika Kohut,

dass »das eine […] für das andere zu einem Mittel, zu der Eigenschaft des Anders-

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Sexualität und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression 201

seins, in dasman schmerzhaft einzudringen wünscht« (ibd.) wird. DiesesMittel zu

werden bedeutet also einerseits unversöhnliche Differenz, die das Gegenüber auf

seine instrumentelle Verwendungsmöglichkeit reduziert, andererseits das Begeh-

ren, diesem Anderen Schmerz beizufügen. Penetration ist immer nur als für das

Gegenüber traumatische Grenzverletzung denkbar. Nicht im Sinne Cvetkovichs,

welche die Intensität sexueller Berührung als potentiell traumatisch fasst und da-

bei den Traumabegriff affektiv erweitert, sondern im Sinne einer schmerzhaften

Versehrung, die den Beginn der Aufhebung materieller Körperlichkeit darstellt.

Wieder greift Jelinek zur Metapher der Auflösung des Fleisches. Einem Alltags-

verständnis romantischer sexueller Begegnung radikal entgegengesetzt, bedeutet

die imaginierte Penetration für Erika Kohut, dass der Körper aufhört, materiell

zu sein. Doch nicht nur ihr eigener Körper büsst in ihrem intrapsychischen sexu-

ellen Script seine Materialität ein, sondern auch der begehrte Körper Klemmers

wird zur Abstraktion. Ausserdem bedeutet dieser Moment, dass sie von nun an

»alle menschlichen Beziehungen abgebrochen« haben. Affektiv impliziert die ima-

ginierte Penetration also einen Abbruch, ein »Off« (vgl. Kapitel 2.5 zu Sedgwick und

Frank). Dialogische sexuelle Scripts, welche die Dimensionen von Affekt und Be-

gehren positiv verbinden, sind unmöglich.Das sexuelle körperliche Verlangen nach

dem oder der Anderen bedeutet keine positive Form vonMenschwerdung, sondern

ist dieser genau entgegengesetzt, es bedeutet Entmenschlichung. Und diese lässt

den Kriegszustand des Geschlechterkampfs ausbrechen. Die imaginierte sexuelle

Begegnung – oder besser das sexuelle Aufeinanderstürzen – ist dabei von Morbi-

dität gerahmt: Beim Eindringen in den Anderen beginnt das Gewebe des Fleisches

zu faulen, die beiden feindlichen Körper stürzen krachend zusammen – in der Me-

tapher zweier feindlicher Kontinente den Kriegszustand evozierend –, lösen sich

auf und zerfallen zu Staub. Die Bildersprache ist in ihrer Drastik intensiv, auf die-

ser Ebene bildet sie dieWirkmächtigkeit von Begehren ab. Gleichzeitig betreibt die

Autorin in dieser Szene mit aller Deutlichkeit die Entmystifizierung von sexueller

Begegnung zwischen Mann und Frau als positiver Annäherung zwischen den Ge-

schlechtern, die über eine psychoanalytische Analyse hinausweist. Nicht etwa die

Intensität einer Amour fou führt zur Todesfantasie eines Aufgehens im Anderen,

sondern das Verfaulen des Gewebes auf beiden Seiten.Das intrapsychische sexuelle

Script der Figur Erika Kohuts kulminiert hier in morbiden Auslöschungsfantasien

für das Selbst wie auch für den Anderen – also gleichsam im Geschlechtergrenzen

überschreitendenMangel, welcher der Sexualität prinzipiell für beide Geschlechter

anhaftet. Diese Fantasie ist eines der Scripts, auf deren Grundlage sich das inter-

personelle sexuelle Script von Lehrerin und Schüler, respektive das gewaltsame und

traumatische Scheitern daran, imText entwickelt. Jelinek verschliesst das Transfor-

mationspotential von Sexualität so für jegliche positive Entwicklung. Das sexuelle

Subjekt und sein Gegenüber können keine dialogischen Scripts finden, es ist keine

gemeinsame, neue Sinngebung möglich, sondern die gegenseitige Durchdringung

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


202 Sexualität – Geschlecht – Affekt

symbolisiert den Zerfall der Körper. Begehren und Affekt sind von Negativität und

Trauma gerahmt, sex positivity tritt im Text nicht auf und Faschismus in den Be-

ziehungen wird so zum konstitutiven Teil menschlicher Beziehungen überhaupt

(Jelinek 1983: 149ff.).

5.2.4.5 Markt- und Konsumlogik der Fleischeslust

Kulturelle sexuelle Scripts werden bei Jelinek sehr oft in Jagdmetaphorik gefasst.

Auch Klemmers Haltung gegenüber Erika ist vom Jagdtrieb bestimmt: »Die Jagd

ist für den Mann das gröβere Vergnügen als die unausweichliche Vereinigung« (Je-

linek 1991: 168). Wie bereits aufgezeigt, wird die Jagdmetaphorik in Schilderungen

von sexuellen Beziehungen zwischen den Geschlechtern – oder auch der Besitzan-

spruch der Mutter über ihre Tochter –mit dem Reissen des Fleisches oder der Ein-

verleibung des Gegenübers verbunden. Im gegengeschlechtlichen Script bedeutet

die Metapher der Einverleibung immer die Ablehnung der Frau als denkendes Sub-

jekt, denn es »nimmt weiblicher Wert mit […] zunehmender Intelligenz stark ab«

(Jelinek 1991: 169). Doch das Klemmer-Kohut-Verhältnis lässt sich nicht mit einer

einfachen Opfer-Täter-Dichotomie fassen. Was Erika und Klemmer einander ähn-

lich – und wohl auch deshalb unvereinbar – macht, ist ihr Ehrgeiz: »Zusammen

sind sie verpuppt wie Zwillingsinsekten im Kokon. Ihre spinnwebzarten Hüllen

aus Ehrgeiz, Ehrgeiz, Ehrgeiz und Ehrgeiz ruhen schwerelos, mürb auf den bei-

den Skeletten ihrer körperlichen Wünsche und Träume. Erst diese Wünsche ma-

chen sie schlieβlich einer dem anderen real. Erst durch diesen Wunsch, ganz zu

durchdringen und durchdrungen zu werden, sind sie die Person Klemmer und die

Person Kohut« (Jelinek 1991: 169f.). Die oft gewaltsamen, Verletzungen enthalten-

den Metaphern, die ich als intrapsychische Scripts lese, rücken sexuelle Gefühls-

ökonomien der beiden – meist als Lust oder Gier gefasst – in ein Kampffeld des

Fleisches. Dieses Kampffeld des Fleisches lässt die Beteiligten erst zu eigentlichen

Personen werden. Der Begriff der Person lässt sich als eine weitere Bezugnahme

auf die Freudsche Psychoanalyse lesen, die postuliert, dass erst durch sexuelle In-

teraktion mit einem gegengeschlechtlichen Partner das Erwachsenenalter und so-

mit der Status einer Person erreicht werde. Diese Annahme fasst Jelinek als den

gewaltsamen Wunsch nach Durchdringung im Sinne einer Verletzung. Erneut er-

weist sich sex positivity im Rahmen zwischenmenschlicher Beziehungen als reine

Verletzungsfantasie, die es zu entlarven gilt. Positive sexuelle Gefühle werden in

Die Klavierspielerin ironisiert, da die Lust immer egoistisch von Ehrgeiz gerahmt

wird. Fleischeslust wiederum wird mehrmals direkt mit dem Fleischer respektive

einer Fleischerei assoziiert. In der sich anbahnenden sexuellen Vereinigung wer-

den Klemmer und Kohut beschrieben als »Zwei Stück Fleisch in der gut gekühlten

Vitrine eines Vorstadtfleischers,mit der rosigen Schnittfläche demPublikum zuge-

wandt […] Verpackt werden sie beide in fettundurchlässiges Pergamentpapier. […]

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Sexualität und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression 203

Und die beiden Klumpen, das Filet und das Schweineschnitzel, schmiegen sich,

dunkelrot das eine, hellrosa das andere, innig aneinander« (Jelinek 1991: 170). Die

Materialität des Körpers wird, ist er von sexuellem Begehren erfasst, auf Fleisch

reduziert. Erneut wird Sexualität dabei äusserst morbide gerahmt, da das Fleisch,

das im Schaufenster eines Schlachters liegt, ja bereits tote Materie ist. Nichtsdes-

totrotz lässt die Autorin diese Fleischklumpen sich innig aneinander schmiegen.

An anderer Stelle schafft sie eine Analogie zwischen den Schaufenstern des Flei-

schers und des Softpornokinos: »In den Schaufenstern des Metro-Kinos hockt der-

weil ungehindert das rosa Fleisch in verschiedenen Formen, Ausführungen und

Preiskategorien« (Jelinek 1991: 107). Der begehrende Mensch selbst wird so un-

weigerlich zur reinen Marktware, die sich, in Schaufenstern ausgestellt, auf die

Frage der Preiskategorie reduzieren lässt. Emotionen werden hier vom Begehren

komplett abgespalten, das begehrende Subjekt verfügt über keine erwähnenswerte

psychische Dimension. Die sich daraus ergebende »on/off«-Logik nach Sedgwick

und Frank (vgl. Kapitel 2.5) entwickelt vor allem für den weiblichen Part von Eri-

ka zerstörerische Konsequenzen. Erneut bricht Jelinek hierbei radikal mit jeglicher

Romantisierung von Begehren.

5.2.4.6 Weibliche Unterwerfung im männlichen Script

Die Konsumlogik eines Machtstrebens über das Gegenüber wird auch deutlich

in Klemmers Blick auf seine Klavierlehrerin. Klemmers intrapsychisches sexuel-

les Script, als er sein Begehren für die Klavierlehrerin entdeckt, situiert die ältere

und deshalb erfahrene Lehrerin als Übungsobjekt für spätere sexuelle Begegnun-

genmit jüngeren Frauen: »Er ist der ganz persönlichen Ansicht, daβ Fräulein Kohut

genau jene Frau ist, die ein junger Mann sich zum Einspielen ins Leben wünscht.

[…] Er wird bald die Anfängerstufe verlassen können, genau wie der Anfänger beim

Autofahren sich zuerst ein gebrauchtes Kleinauto kauft und dann, beherrscht er es

einmal, auf ein gröβeres und neues Modell umsteigt. […] Lernenmöchte er im Um-

gang mit einer um vieles älteren Frau – mit der sorgsam umzugehen nicht mehr

nötig ist –, wie manmit jungenMädchen umspringt, die sich weniger gefallen las-

sen« (Jelinek 1991: 65f.). DieWahl Erika Kohuts als geeignetes Objekt des Begehrens

fürWalter Klemmer wird also überdeutlich in einerMarktlogik angesiedelt, welche

die Klavierlehrerin, da sie älter ist als er, sogleich abwertet. Sie ist ein bereits ge-

oder verbrauchtes Modell, das sich Klemmer zum Übungsobjekt erwählt, um sich

später ein attraktiveres Modell zu suchen. Doch nicht nur ihr Alter und ihre Erfah-

rungen werden ins Feld geführt. Mit sehr deutlicher Ambivalenz, die zwischen An-

erkennung und beissender Abwertung und Aggression hin und her schwankt, wird

KlemmersMachtanspruch über ihren Körper zumAusdruck gebracht: »Herr Klem-

mer will so gern Erikas Freund werden. Dieser formlose Kadaver, diese Klavierleh-

rerin, der man den Beruf ansieht, kann sich schlieβlich noch entwickeln, denn zu

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


204 Sexualität – Geschlecht – Affekt

alt ist er gar nicht, dieser schlaffe Gewebesack. […] Dieses krankhaft verkrümmte,

am Idealen hängende Witzwesen, veridiotet und verschwärmt, nur geistig lebend,

wird von diesem jungen Mann auf das Diesseits umgepolt werden. Die Freuden

der Liebe wird sie genieβen, warte nur! […] Erika Kohut, seine Lehrerin, wird er

auch noch unterwerfen« (Jelinek 1991: 67). Diese innere Rede exponiert Klemmer als

typischen Vertreter einer patriarchalen Männlichkeit im Werk Jelineks: Unterwer-

fungsfantasien und Verachtung des weiblichen Körpers begründen das Recht auf

die Definitionsmacht über diesen und rahmen die »Freuden der Liebe«mit Gewalt.

Die Textstellemacht deutlich, dass Klemmers Gewaltgelüste nicht erst durch Erikas

Aufforderung entstehen, ihr sexuelles Verhältnis mit einem sadomasochistischen

Pakt zu rahmen, sondern dass sie von Beginn an in seinen intrapsychischenmänn-

lichen Scripts verankert sind, die ihrerseits wirkmächtig mit kulturellen Scripts

verstrickt sind. Klemmers männliches sexuelles Script als Unterwerfungsfantasie

mündet gegen Ende des Romans in die brutale Vergewaltigung und Verprügelung

seiner Lehrerin, dies ist eine der zentralen kritischen Botschaften dieses Textes.

5.2.5 Interpersonelle sexuelle Scripts

5.2.5.1 Weibliches Script zwischen erregender Schaulust und Fühllosigkeit

Eingeführt in sexuelles Begehren für das andere Geschlecht wird die adoleszente

Erika Kohut durch ihren Cousin bei einem der Sommeraufenthalte mit der Mut-

ter bei der Grossmutter. Von der Autorin mit dem sprechenden Namen Burschi

versehen und meist mit knapper Badehose bekleidet, vermag dieser junge Mann

Grossmutter, Tante wie auch die weibliche Dorfbevölkerung insgesamt für sich

einzunehmen. Unter dem Blick von Mutter und Grossmutter, die Erika sonst von

jeglichem männlichen Wesen fernhalten, führt der Cousin einmal einen viel er-

probten Ringergriff an der Cousine aus, wobei er sie schmerzvoll auf den Rücken

wirft und dann auf die Knie zwingt. So werden schon in dieser Initiation Begeh-

ren und Unterwerfung direkt aneinander gekoppelt. Die Pose will es, dass dabei

Hoden und Penis von Burschi in Erikas Blickfeld gelangten: »Das rote Päckchen

voll Geschlecht gerät ins Schlingern, es kreiselt verführerisch vor IHREN Augen.

[…] Einen Augenblick ist SIE die Empfängerin dieses Pakets. SIE streift mit den

Lippen darüber hin oder war es mit dem Kinn? Es war wider die eigene freie Ab-

sicht. Der Burschi weiβ nicht, daβ er eine Steinlawine losgetreten hat bei seiner

Cousine« (Jelinek 1991: 44). Kurz darauf gibt er sie wieder frei und eilt zu seinen

Freunden.Wie bereits dargestellt, greift die zurückgelassene Erika, kaum kann sie

sich in ihr Zimmer zurückziehen, zur väterlichen Rasierklinge und schneidet sich

mehrmals in den Handrücken. In dieser Initiationsszene wird Erikas Körper zwar

von sexueller Erregung erfasst, ein Ventil für ihre Erregung kann sie jedoch einzig

in einem selbstverletzenden Verhalten finden. Die Selbstverletzung baut ihre Er-

regung zwar ab und macht für sie die Grenzen ihres Körpers wieder spürbar, die

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Sexualität und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression 205

Durchlässigkeit wird konturiert und holt sie also gleichsam in den Körper zurück.

Doch eine sexuelle Befriedigung bleibt dabei weder denk- noch erlebbar.

Die wenigen folgenden, vor der Mutter verheimlichten sexuellen Begegnun-

gen mit Männern im Erwachsenenalter sind unerfreulich für Erika Kohut: »Sie hat

nichts verspürt. Sie hat überwältigende Lust angedeutet, damit der Mann endlich

wieder aufhört. Der Herr hört zwar auf, doch ein anderes Mal kommt er wieder.

Erika spürt nichts und hat nie etwas gespürt. Sie ist empfindungslos wie ein Stück

Dachpappe im Regen« (Jelinek 1991: 77). In den Begegnungen, die sie vor Klem-

mer erlebt hat, hat sich ihr Körper nie geregt, sie ist völlig gefühllos geblieben.

Das interpersonelle Script war für sie bislang enttäuschend, die jeweiligen Män-

ner – eine »kümmerliche Ansammlung weiβhäutiger Stubenhocker« – erzeugten

bei Erika jeweils lediglich den Wunsch, »so rasch wie möglich zu ihrer Mutter zu-

rückzugelangen« (Jelinek 1991: 76). Die Fühllosigkeit ihres Körpers wird auch hier

durch die Besetzung durch und das Begehren nach der Mutter gerahmt. Folge der

sexuellen Interaktionen ist männlicher Spott über ihre Ungeschicklichkeiten. Die

Beziehungen haben immer nur kurz gedauert (Jelinek 1991: 77). Mit Sedgwick und

Frank (2003) liegt die sexuelle Impotenz Erikas in der heterosexuellen Begegnung

also sowohl auf affektiver wie auch auf physischer Ebene. Bahnt sich eine sexuel-

le Interaktion in der Realität an, welche die sexuelle Fantasie in die Realität ver-

schiebt, so ereignet sich bei der Protagonistin gar nichts mehr. Physisch wie auch

affektiv breitet sich eine unüberwindbare Fühllosigkeit aus. Der Körper ist so sehr

vom Mutterkörper besetzt, dass keine andere Person zu ihr durchdringen kann.

Ganz anderes geschieht Erika und ihrem Körper, wenn sie ihre Schaulust be-

friedigt. So streift sie beispielsweise durch den Prater. Jelinek greift an dieser Stelle

erneut zur Jagdmetaphorik. »Jagdlich webt sich das Schiffchen Erika locker durchs

Revier, das sich über den ganzen grünen Teil des Praters erstreckt« (Jelinek 1991:

135). Zum Einsatz kommt hier der väterliche Feldstecher, Erika Kohuts Voyeuris-

mus ist also väterlich instrumentell situiert. Als Erika in der Szene im Prater zwei

Beobachtungsobjekte in heterosexueller Interaktion entdeckt, rekurriert die Au-

torin auf die erste Strophe des Volkslieds Im schönstenWiesengrunde: »Im schönsten

Wiesengrunde ist meiner Heimat Haus. Da zog ich manche Stunde ins Tal hinaus

…« (Ganzhorn 1853). Diese Strophe wird in der voyeuristischen Szene in Die Kla-

vierspielerin sarkastisch intertextuell umgeschrieben zu: »Endlich Heimat für die

Schauende. […] Wie der Heimat Haus fickt sich das Paar aus dem schönsten Wie-

sengrunde heraus und in Erikas Augäpfel hinein. Ausländisch jauchzend schraubt

sich einMann in eine Frau« (Jelinek 1991: 141). Das imVolkslied artikulierte Naturer-

lebnis undHeimatgefühl werden auf der Praterwiese durch die voyeuristische Teil-

nahme von Kohut am sexuellen Akt zweier ihr fremder Personen ironisiert. So wird

das ausländische Jauchzen einem heimatlich patriotisch gerahmten, romantischen

Liebesverständnis entgegengesetzt. Und durch die Verwendung explizit sexueller

Sprache wird ein Bruch mit einem in der Natur begründeten idyllischen (Heimat-)

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


206 Sexualität – Geschlecht – Affekt

Gefühl inszeniert. Die männliche Penetration, die die Protagonistin beobachtet,

wird zur Penetration ihres Augapfels, ihr Schauobjekt »fickt sich« metaphorisch

in ihren Visus hinein. Die rein visuelle Teilhabe am sexuellen Akt der anderen ist

höchst erregend für sie. »Diese Augen wittern, wie das Wild mit der Nase wit-

tert, es sind hochempfindliche Organe, sie drehn sich wendig wie Wetterfahnen.

Das tut Erika, damit sie nicht ausgeschlossen ist […] In der Zuschauerin arbeitet

es zerstörerisch. Es zuckt ihr in den Pfoten, sich in den aktiven Dienst stellen zu

lassen […] Sie macht, ohne daβ die beiden es ahnen, aus deren Zweiergruppe ei-

ne Dreiergruppe. Irgendwelche Organe in ihr arbeiten plötzlich, ohne daβ sie es

kontrollieren kann, in doppeltem Tempo oder noch rascher. Ein starker Druck auf

der Blase, ein lästiges Leiden, das sie immer überkommt, wenn sie sich aufregt«

(Jelinek 1991: 143f.). Erika Kohuts Augen vermögen also zu wittern und ihren Körper

sexuell zu erregen. Durch die Augen wird sie zur Teilnehmerin an einer sexuellen

Interaktion, ohne ihren Körper einer haptischen Begegnung mit anderen Körpern

auszusetzen.Das Eindringen sexueller Bilder vermag ihren Körper zu erregen – im

Gegensatz zu jeder bislang erlebten körperlichen Penetration durch einen Mann.

Wenn ihre Erregung auch hier als zerstörerisch und lästig taxiert wird, worin sich

wohl nicht zuletzt das mütterliche Verbot spiegelt, so bringt sie diese doch immer

wieder dazu, sich in denWiener Parks auf die Pirsch zu begeben. Dabei werden die

Augen zumGeschlechtsorgan per se, die Erika durch die Penetration der Bilder, die

in sie eindringen, in sexuelle Erregung zu versetzen vermögen – eine Erregung, die

in der genitalen, interpersonellen Begegnung nicht entsteht. Ausser auf der Pirsch

im Prater oder in der Peepshow befriedigt sie ihre Schaulust im Pornokino. Be-

sonders erregend empfindet sie harte Pornos: »sie bevorzugt kräftigere Kost, was

Pornos betrifft. […] Der Schmerz ist selbst nur die Folge des Willens zur Lust, zum

Zerstören, zum Zugrunderichten, und, in seiner höchsten Form, eine Art von Lust.

Erika würde die Grenze zu ihrer eigenen Ermordung gerne überschreiten« (Jelinek

1991: 108). Je härter und extremer die beobachtete Szene im Pornokino, desto er-

regender ist sie für Erika, wobei Schmerz und Lust konstitutiv miteinander ver-

bunden werden – bis hin zur Fantasie der eigenen Ermordung. Wieder tritt die

Figuration von Begehren und Schmerz als Auslöschungsfantasie in Erscheinung.

Das mütterliche Verbot gegenüber Erika, als sexuelles Subjekt zu fühlen und zu

handeln, ist so machtvoll, dass ein gelingendes palimpsestisches Script, dass die

verschiedenen Ebenen affektiv und körperlich positiv verbinden könnte, nur als

Selbstauslöschung figurieren kann. Als autonomes sexuelles Subjekt hat Erika kei-

nen Bestand neben ihrer Mutter. Erregung und Angst ums eigene Leben werden

enggeführt – einMechanismus, der auch die Schaulust imHorrorfilm antreibt (vgl.

Dietze 2005). In Die Klavierspielerin ist sexuelle Lust damit immer mit der Angst vor

einer Selbstauslöschung verstrickt.

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Sexualität und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression 207

5.2.5.2 Inzestuöse Tochter-Mutter-Transgression

Es gibt eine Schlüsselszene im Roman, in der Erika Kohut aus dem Dominanzver-

hältnis zur Mutter ausbricht. Die regressive Fantasie einer Rückkehr in den Mut-

terleib führt eines Nachts nach einer gescheiterten sexuellen Interaktionmit Klem-

mer zu einem sexuellen Übergriff Erikas auf die Mutter. Als Erika ins gemeinsame,

vom Vater verlassene Ehebett steigt, wirft sie sich über die Mutter »und deckt diese

mit Küssen vollauf ein. […] Die Mutter wirft ihren Kopf wild herum, um den Küs-

sen entkommen zu können, es ist wie bei einem Liebeskampf, und nicht Orgasmus

ist das Ziel, sondern die Mutter an sich, die Person Mutter. […] Erika gesteht der

Mutter ihre Liebe, und die Mutter keucht das Gegenteil, nämlich, daβ sie ihr Kind

ebenfalls liebe, doch solle dies Kind sofort aufhören! Wirds bald! Die Mutter kann

sich gegen diesen Gefühlssturm nicht wehren, der von Erika zu ihr herüberweht,

doch sie ist geschmeichelt. Sie fühlt sich mit einemmal umworben« (Jelinek 1991:

234f.). Die Eroberung der Person Mutter wird Erika zwar nicht vollends gelingen;

die zeitweilige Beherrschung des Mutterkörpers, der sonst immer sie beherrscht,

jedoch schon. Denn sie küsst diesen Körper nicht nur leidenschaftlich, wo immer

sie will, bis sie halb erschöpft darauf liegenbleibt. Es gelingt ihr auch, »das bereits

schütter gewordene dünne Schamhaar derMutter betrachten [zu] können« (Jelinek

1991: 236). Ein Anblick, den ihr dieMutter stets verwehrt hat. »Erika hat ihreMutter

sinnvoll aufgedeckt, damit sie alles, aber auch alles betrachten kann. […] DieMutter

schweigt, um es ungeschehen zu machen« (Jelinek 1991: 237). Mit der Aufdeckung

des Schamhaars, als Beweis für die Existenz einer mütterlichen Vagina, hat die

Tochter an das grosse Tabu zwischen den beiden Frauen gerührt. Da es der Toch-

ter vollkommen versagt ist, sich als Wesen mit möglichen sexuellen Bedürfnissen

wahrzunehmen, ist diese Aufdeckung notwendig, um auch die mütterliche Sexua-

lität aufzuzeigen. Dieser Anblick entlarvt die Mutter, weil sichtbar wird, dass sie

keinen Phallus besitzt, obschon sie symbolisch diese Position zu besetzen einfor-

dert. So könnte die materielle Existenz dieses sexualisierten Körperteils als Legiti-

mierung dafür dienen, dass auch die Tochter ein Recht auf Sexualität hat. Ein Um-

stand der – für die Mutter vollkommen ungewohnt – in Schweigen gehüllt wird,

weil er nicht denkbar sein soll. Dieses Schweigen soll die bisherigen Machtverhält-

nisse wiederherstellen, innerhalb welcher die töchterliche Sexualität vollkommen

von der Mutter besetzt, diszipliniert und kontrolliert wird; es bedeutet aber gleich-

zeitig, dass die Mutter auch über den sexuellen Übergriff der Tochter hinweggeht.

Für einMal schweigt dieMutter; für einMal eröffnet dieses Schweigen einen Raum

für andere Deutungshorizonte von Sexualität. Die subversive, übergriffige und in-

zestuöse sexualisierte Handlung der Tochter lässt sich als das grosse Ausbruchs-

moment aus der mütterlichen Disziplinierung deuten. Doch schon bald lässt das

Schweigen über das Geschehene dieses wieder in den Hintergrund treten.

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


208 Sexualität – Geschlecht – Affekt

5.2.5.3 Unterwerfung, S/M und die Re-Inszenierung von Trauma

im heterosexuellen Script

Wie werden aber nun interpersonelle sexuelle Scripts zwischen der Klavierlehrerin

Erika Kohut und dem Schüler Walter Klemmer geschildert? Klemmer wagt vorerst

im institutionellen Rahmen des Konservatoriums, in dem die Mutter nicht gegen-

wärtig ist, mehrere Annäherungsversuche an Kohut. Zu Beginn stösst er erst ein-

mal auf vehemente Ablehnung bei seiner Lehrerin, nimmt aber gleichzeitig wahr,

dass sie sich für ihn zu interessieren beginnt. Sein Wille, ihren Willen zu bezwin-

gen, wird, wie bereits erwähnt, deutlich ökonomisch gerahmt, denn es geht ihm

um Profit. Die Überzeugung von seiner Überlegenheit durch Jugendlichkeit und

Draufgängertum erlaubt ihm eine gleichzeitige Abwertung seiner Lehrerin. Aus

der vermeintlichen Überlegenheit seines jungen Körpers und der Abwertung ih-

res alternden weiblichen Körpers, der als weiterer Nachteil auch mit weiblicher

Intelligenz gekoppelt ist, werden seine Unterwerfungsfantasien entwickelt. Kom-

pliziert wird die Konstellation Klemmer/Kohut durch die institutionelle Einbin-

dung ihres Verhältnisses: Im institutionellen Rahmen ist die Lehrerin diejenige,

die Klemmer taxiert, bewertet und Macht über ihn ausüben kann. Da der Schü-

ler Klemmer bereits ein volljähriger junger Mann ist, erlaubt sein Alter zwar, eine

sexuelle Beziehung zu seiner Lehrerin aufzunehmen. Dennoch ist die Umkehrung

des Machtverhältnisses gewagt und für ihn besonders reizvoll: »Erika ist Lehrerin

und gleichzeitig noch ein Kind. Klemmer ist zwar Schüler, aber gleichzeitig der

Erwachsene von beiden. Er hat erfaβt, daβ er in dieser Situation der bestimmende

Teil ist, nicht seine Lehrerin« (Jelinek 1991: 176).

Die Szene auf der Toilette, in der es zur ersten sexuellen Interaktion zwischen

Klemmer und Kohut kommt, ereignet sich innerhalb der Institution des Kon-

servatoriums, ist also räumlich vom Spannungsverhältnis der Lehrerin-Schüler-

Konstellation geprägt und ausserhalb der Reichweite der Mutter angesiedelt.

Vorerst dominiert Klemmer die Situation, als er in die Kabine, in der Erika uri-

niert, eindringt und sie sich greift. Auch diese Szene macht von Anfang an klar,

dass die Eroberung des Lehrerinnenkörpers bei Klemmer keinerlei Zärtlichkeit

oder dialogische Kontaktaufnahme zum Ziel hat: »Sie soll ihre Persönlichkeit

als Lehrerin ablegen und einen Gegenstand aus sich machen, den sie ihm dann

anbietet. Er wird für alles Sorge tragen. Klemmer ist jetzt ein Konkordat aus

Bürokratie und Gier. Einer Gier, die keine Grenze kennt und, erkennt sie sie doch,

nicht respektiert« (Jelinek 1991: 175). Die Lehrerin lässt sich vorerst aus der Latrine

ziehen, küssen und zwischen die Beine fassen, doch dann dreht sie das Blatt. »Sie

holt seinen Schwanz heraus« (Jelinek 1991: 179) und gebietet ihm, sie nicht mehr

anzufassen. Er begreift nicht sofort, doch da sie droht, die Szenerie zu verlassen,

wenn er nicht gehorcht, willigt er schliesslich ein und lässt von ihr ab. Erst bringt

sie seinen Penis zum Schwellen, Klemmers Körper immer auf Armeslänge von

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Sexualität und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression 209

sich fern haltend und den Vorgang genau beobachtend, bis er eine Ejakulation

ankündigt; doch in diesem Moment fügt sie ihm Schmerzen zu – »[s]ie tut ihm

mit Absicht weh« (Jelinek 1991: 181) – und verbietet Klemmer zu ejakulieren. Darauf

hält sie das Objekt ihrer Beobachtung weiterhin auf Armeslänge von sich entfernt,

bis der Penis unter Jammern Klemmers zu schrumpfen beginnt. »Schmerzhaft

verkleinert er sich« (Jelinek 1991: 183), bis er wieder »lächerlich klein« (Jelinek 1991:

183) wird. Dann erlaubt sie ihm, seinen Penis wegzupacken – immer unter ihrem

kontrollierenden Blick. So geschieht in dieser ersten sexuellen Begegnung genau

die Umkehr davon, was Klemmer imaginiert hat: Nicht er als Mann dominiert

die Szene, nicht er unterwirft sie und macht die Frau zum Gegenstand seiner

Lusterfüllung, sondern sie macht ihn zum Gegenstand ihrer dominierenden und

sadistischen Schaulust, die ihre Lust nicht zuletzt aus seinem Schmerz gewinnt.

Wird die Szene sadomasochistisch gelesen, so wählt Erika Kohut hier den sadisti-

schen Part für sich aus und setzt sich in dieser Rolle durch, wobei sie die Kontrolle

behält, Distanz wahrt und Klemmer als erregtes Gegenüber ihr ausgeliefert ist.

Klemmer, der weder in ein solches Script eingewilligt hat noch sich dessen be-

wusst ist, zieht keine Lustbefriedigung aus dieser Szene. Er wird nicht befriedigt,

sondern schmerzhaft diszipliniert und gedemütigt.

Sein Verlangen, diese Lust zu befriedigen, ist nun angestachelt. Kurz darauf

folgt er ihr nach dem Unterricht nach Hause. Er verbarrikadiert sich mit Erika

in ihrem Zimmer, damit die Mutter nicht ungebetenerweise eintreten kann. »Eri-

ka und Klemmer sind damit okkupiert auszuloten, wer wen mehr liebt und da-

durch der Schwächere in diesem Paar ist« (Jelinek 1991: 207). Klemmer sucht sich

seiner Lehrerin dadurch zu nähern, dass er »eine utopische Partnerschaftlichkeit,

durch liebende Gefühle gut gewürzt« (Jelinek 1991: 213), schildert – in der Über-

blendung von Begehren, Partnerschaft und Utopie zitiert er hier romantische kul-

turelle Scripts von dialogischer Sexualität auf der Basis einer Verhandlungsmoral

(vgl. Schmidt 2004: 10f.). Erika Kohut aber übergibt ihrem Schüler einen Brief mit

der Aufforderung, in einen sadomasochistischen Pakt einzuwilligen. Sie zwingt

ihn, ihre schriftlich fixierten Fantasien von sadomasochistischen Gewaltexzessen

zu lesen, bevor er sich ihr nähert. Dies löst bei ihm vorerst grosses Unverständnis

aus: »Klemmer ist die Norm« (Jelinek 1991: 216) – gegen die Erika Kohuts Aufforde-

rung zu Gewalt verstösst. Zumindest zu Beginn der Szene situiert sich Klemmer

noch innerhalb des Paradigmas konsensualer sexueller Begegnungen: »die Gren-

ze beginnt dort, wo Schmerz empfunden würde« (Jelinek 1991: 218). Gleichzeitig

begreift er ihr Schreiben sofort als Machtanspruch: »Hat er recht verstanden, daβ

er dadurch, daβ er ihr Herr wird, ihrer niemals Herr werden kann?« (Jelinek 1991:

217). Der von Erika Kohut skizzierte sadomasochistische Pakt ist ganz von der Fan-

tasie einer Gewaltorgie angetrieben: von der Bitte, sie zu fesseln, ihren Mund mit

einem Gummischlauch zu knebeln, ihr die Knie in den Leib zu bohren und sie

dann stundenlang liegen zu lassen, über das Verlangen nach einer Vergewaltigung

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


210 Sexualität – Geschlecht – Affekt

oder die Aufforderung, »sie oft und ausgiebig« anzupissen, bis hin zum Wunsch,

»an Klemmers steinhartem Schwanz zu ersticken« (Jelinek 1991: 228), rahmt Erika

Kohut ihr Begehren mit exzessiver Gewalt, die ein Angstgefühl nährt, das mit der

Intensität des Begehrens korrespondiert. Wie bereits erwähnt, schaut sie auch be-

sonders gern harte Pornos (Jelinek 1991: 108). Immer wieder kann die konstitutive

Verbindung von Angst und exzessiver Gewalt ihr Begehren anstacheln – sei es als

Schaulust oder als Fantasie einer sadomasochistischen Szene. Sigusch hält fest,

dass die durch die sadomasochistische Szene freigesetzte Erregung und Lust nicht

mit sexueller Erregung und Lust gleichzusetzen ist: »Wenn sexualisiert wird, dann

Macht undOhnmacht,Hierarchie und Gewalt […] Bemerkenswert ist, dass die Fan-

tasien (verachten oder verachtet werden, überwältigen oder überwältigt werden,

bestrafen oder bestraft werden usw.) wichtiger sind als die körperlich sexuelle Re-

aktion oder bestimmte Techniken. Sie produzieren im erfolgreichsten Fall gewis-

sermaβen metasexuelle rausch- oder trancehafte Zustände (die Szene spricht auch

von ›Kopforgasmus‹)« (Sigusch 2013: 368). Sigusch geht als Sexualwissenschaftler

und Sexualtherapeut davon aus, dass die seelisch soziale Genese von Sadomaso-

chismus in die Kindheit zurückreicht und der Bewältigung eines Traumas dient

(ibd.). Wobei er gleichzeitig betont, dass »sadistische und masochistische Empfin-

dungen und Verhaltensweisen als solche keine Krankheit« (Sigusch 2013: 367) und

in der Fantasie hetero- wie homosexueller Männer und Frauen, auch in drastischer

Form, gang und gäbe seien. Problematisch und behandlungsbedürftig seien Per-

sonen, die sich oder andere gefährlich verletzen oder gar töten oder bei welchen

das Verhalten einen zwanghaften Verlauf nehme (ibd.). Wie bereits erwähnt, cha-

rakterisiert Woltersdorff S/M-Settings in einer kulturwissenschaftlichen Sicht da-

durch, dass Rollen getauscht werden und letztendlich die Lusterfüllung und nicht

deren Domestizierung auf die Agenda gesetzt wird (2011: 174f.). Die Trennung von

Trieben und Gefühlen kann dabei spielerisch (re-)inszeniert und umgeschrieben

werden (vgl. auch Binswanger 2013: 225). Eine sehr zentrale Rolle nimmt hier al-

lerdings das safeword37 als Möglichkeit ein, das Spiel jederzeit zu unterbrechen.

Es macht die Angst beherrschbar, und sie wird gerade dadurch libidinös aufge-

laden, dass diese sexuellen Scripts sowohl Angst wie auch Wunde und Schmerz

als Luststeigerung miteinschliessen. So lassen sie sich als eine subversive Spiel-

art der Überschreitung des modernen Identitätsprojekts des Sexuellen und seiner

Prägung durch geschlechtercodierte Angst und durch Politiken von Dominanz und

Unterwerfung interpretieren – sei dies mit Sigusch als metasexueller Kopforgas-

mus oder als die Geschlechterordnung subversiv unterlaufende Form der Luststei-

gerung, wie sie Woltersdorff beschreibt. Erika Kohuts Gewaltfantasien in ihrem

37 Ein safeword ist ein »ausgemachtes Wort, das eine SM-Aktion beendet, auch Code-Wort ge-

nannt« (Sigusch 2013: 370).

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Sexualität und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression 211

intrapsychischen sexuellen Script mögen diese Aspekte beinhalten. Doch die Dras-

tik der Fantasie Erikas trifft auf einen ambitionierten Schüler, den sie selbst schon

unterdrückt hat. Dieser Umstand entwickelt im weiteren Textverlauf eine zerstö-

rerische und gewaltvolle Dynamik. Der Protagonistin selbst ist die Ambivalenz be-

wusst, dass sie einerseits diese Gewalt herbeisehnt und sich gleichzeitig der Gewalt

in der Realität entziehen will: »Erika wird sich Klemmer vollkommen entziehen,

falls er sich weigern sollte, ihr Gewalt zuzumuten. Doch sie wird jederzeit glück-

lich über seine Zuneigung sein, die Gewalt ausschlieβt gegen das Geschöpf seiner

Wahl. […] wobei sie innbrünstig hofft, daβ ihr erspart bleibe, was sie in dem Brief

verlangt« (Jelinek 1991: 214). Diese Hoffnung formuliert sie jedoch nicht explizit.

Als Klemmer befremdet durch das Gelesene den zaghaften Versuch unternimmt,

sich an sie zu schmiegen, regt sie sich nicht: »Erika Kohut umhüllt sich nur selbst,

keinen anderen« (Jelinek 1991: 226). Da Erika und Klemmer keinerlei gegenseiti-

ge Resonanz finden, kein safeword genannt wird und der sadomasochistische Pakt

nicht zustande kommt, tritt seine Reaktion nur als libidinös besetzte Gewalt in Er-

scheinung. Im weiteren Verlauf der Szene lässt Jelinek die Aggression in Klemmer

zusehends ansteigen. Obschon er zu Beginn beteuert, eine ganz andere, friedvolle

Vision einer Umarmung zu hegen, münzt er sein Begehren und seine Lust zuse-

hends in Gewaltfantasien um – gerade so, wie es der Brief entwirft. »Es zuckt in

Klemmer nach einem Tritt, dessen Ziel Erika wird« (Jelinek 1991: 220). Wie bereits

erwähnt, ist die sexuelle Eroberung seiner Lehrerin bei ihm zwar von Anfang an

durch eine Unterwerfungsfantasie gerahmt, doch die Drastik der Gewalt im Brief

löst eine immer grösser werdende Gewaltbereitschaft aus: »Klemmer hält sich für

auβerhalb der Begierde stehend und objektiv den Aussichtspunkt dieses weibli-

chen Körpers betrachtend. Doch unmerklich wird er schon ergriffen. Der Leim

der Gier verklebt seine diversen Denkarten, und die bürokratischen Lösungen, die

Erika ihm vorschreibt, geben ihm die Richtlinien für ein Handeln im Sinne sei-

ner Lust« (Jelinek 1991: 227). Die bald darauf erfolgende Vergewaltigung, die sich

erneut in der Wohnung der Kohuts abspielt, leitet er mit dem Satz ein: »Nichts

Schlimmeres als eine Frau, welche die Schöpfung neu schreiben will« (Jelinek 1991:

265). Der Satz ist insofern ironisch, als er ihr das Schreiben des Briefes als Wil-

len einer Neuschöpfung zwar erst vorwirft, dann aber genauso gewalttätig wird,

wie sie es in eben diesem Schreiben entworfen hat. Die gewaltsame Unterwer-

fung gehorcht hier jedoch keinem Script, das einen spielerischen Charakter oder

ein safeword enthielte. Klemmer steigert sich in das Recht hinein, sie wie im Brief

eingefordert zu prügeln und zu quälen: »Klemmer schlägt ohne zu zielen auf die

Frau ein. Diese Wut hat nicht die Gelegenheit eines zugefügten Übels oder Un-

rechts gesucht, im Gegenteil. Die Wut wurde aus Anlaβ von Verliebtheit langsam

wenn auch gründlich ausgebildet. […] Zwecks Weiterkommen in Leben und Ge-

fühlen muβ die Frau nun vernichtet werden, die über ihn sogar gelacht hat, zu

Zeiten, da sie noch leicht triumphierte! Sie hat ihm Fesselung, Knebelung, Ver-

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


212 Sexualität – Geschlecht – Affekt

gewaltigung zugetraut und zugemutet, jetzt erhält sie, was sie verdient« (Jelinek

1991: 271). Zum Schluss wird Erika, bereits mit gebrochener Nase und Rippe, von

ihm vergewaltigt: »Erika wünscht sich Begierde, doch sie begehrt nichts und emp-

findet nichts. Sie bittet deshalb den Mann, rasch aufzuhören! Dadurch, daβ er sie

jetzt wieder heftiger schlägt, mit der flachen Hand, unter ermüdenden Liebes-

bitten, wird es zu einer einzigen Gewalttour« (Jelinek 1991: 275). Erikas Begehren

nach dem Begehren, das so oft in der virtuellen Welt durch ihr Beobachten von

Gewaltanwendung und Schmerz in der Sexualität erzeugt wurde, bleibt in diesem

Gewaltexzess aus, in dem ihr von gebrochener Nase und Rippen bis zu Vergewal-

tigung nichts erspart bleibt. Als Klemmer seine angestauten Aggressionen endlich

ausgelebt hat und von ihr ablässt, verlässt er die Wohnung ungehindert. Trotz Ver-

sehrtheit und schmerzendem, von der Mutter eingepflastertem Körper macht sich

Erika Kohut am nächsten Tag in zu engemKleid ihrer Jugendzeit auf,Walter Klem-

mer aufzusuchen. »In der Küche steckt die Tochter ungesehen ein scharfes Messer

in die Handtasche. […] Die Tochter weiβ noch nicht, ob sie einen Mord begehen

wird oder sich dem Mann lieber küssend zu Füβen werfen« (Jelinek 1991: 279). Sie

schreitet durch die Stadt zur Hochschule Klemmers und sieht ihn dort in einer

Gruppe stehen und lachen. Als die Gruppe im Innern der Hochschule verschwin-

det, sticht sich Erika Kohut das Messer in die Schulter. Auch diese Selbstverlet-

zung ruft keinen Schmerz hervor, mit der Hand an der blutenden Schulter geht

sie nach Hause zurück, so das Romanende. Der Gewaltexzess Klemmers führt al-

so nicht zu Gegengewalt, sondern – erneut – zu selbstverletzendem Verhalten der

Protagonistin. Somit schreibt sie sich die traumatisierende Erfahrung – erneut –

in den eigenen weiblichen Körper ein. Der männliche Täter bleibt dabei unbehel-

ligt. Ignoranz und Desinteresse Klemmers zeigen die vollkommene Unterwerfung

Erikas in diesem Verhältnis an. Indem Erika die psychische und physische Trau-

matisierung in Selbstverletzung ummünzt, unterwirft sie sich seiner männlichen

Dominanz vollkommen. Dies kommt einer tatsächlichen Selbstauslöschung in ih-

rem Verhältnis zu ihm sehr nahe. Der zum Schluss des Textes vollzogene sexuelle

Akt der Vergewaltigung der Protagonistin durch ihren Schüler schreibt sich in die

Opfer-Täter-Logik patriarchaler Unterdrückung ein. Danach ist sie »verbraucht«,

nicht einmal als Objekt von Klemmers sexuellen Fantasien existiert sie nun mehr,

sie nimmt ganz den Ort der weiblichen Wunde ein – eine andere Form der Patri-

archatskritik ist für Erika Kohut zum Ende der Geschichte nicht mehr zugänglich.

In der Rezeption der Kohut-Klemmer-Konstellation lässt sich in einigen psy-

choanalytischen Lesarten eine erschreckende Identifizierung mit der männlichen

Position Klemmers ausmachen, die dessenGewaltaffinität vergessen lässt.Die ego-

istische, aggressive und verächtliche Motivation von Klemmers Werben bleibt bei-

spielsweise in der psychoanalytischen Konzentration Adolf-Ernst Meyers (Jelinek

und Meyer 1995) auf die Figur Erika Kohuts unbenannt. So ist in Meyers Zusam-

menfassung von Die Klavierspielerin zu lesen: »Das Fräulein Professor Erika Kohut

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Sexualität und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression 213

ist Klavierlehrerin am Konservatorium der Stadt Wien und Kreatur ihrer Mutter

[…] Als ihr halb so alter, ebenso talentierter wie gutaussehender, und nicht wenig

eingebildeter Schüler, Walter Klemmer, sich in Erika verliebt und sie intensiv um-

wirbt, entsteht der Geschlechterkampf als Miβverständnis. In der ersten sexuellen

Begegnung setzt Erika ihren Willen durch, dann aber schreibt sie Walter einen

Brief, in welchem sie Fesselung, Schläge, Tritte und Peitschenhiebe erbittet und

daβ er sie anpiβt. Das Motiv ist scheinbar klassisch masochistisch: ›Erika möchte

Schwäche zeigen, doch die Form ihrer Unterlegenheit selbst bestimmen … Je mehr

Gewalt er über sie erhalten wird, um so mehr wird er aber zu ihrem, Erikas, willi-

gem Geschöpf‹. Insgeheim, und deswegen unerfahrbar für Walter Klemmer (und

leicht überlesbar für den Leser), erhofft sich Erika das Gegenteil: daβ Klemmer aus

echter Liebe auf Knechten und Strafen verzichtet. Folgerichtig wendet Erika ihr

Messer dann doch nicht gegen Klemmer, sondern gegen sich selbst – allerdings

ohne tödliche Folgen« (Jelinek und Meyer 1995: 36). Unbestritten benennt Meyer

hier zentrale Momente des Textes in Bezug auf die gescheiterte sexuelle Bezie-

hung zwischen der Klavierlehrerin Erika Kohut und ihrem Schüler Walter Klem-

mer. Die Problematik seiner Lesart, die hier exemplarisch genannt wird für eine

Reihe psychoanalytisch motivierter Lektüren, liegt in der identifikatorischen Geste

gegenüber dem männlichen Schüler. Der Abschnitt über die Beziehung von Leh-

rerin und Schüler bleibt vollkommen einseitig – obschon sich an mehreren Stellen

im Roman auch ganz andere Deutungsangebote zu Klemmer finden, die jedoch

übergangen werden. Die im Plot eskalierende Gewalt – die brutale Vergewaltigung

von Erika durch Klemmer, bevor sie sich dann mit einem Messer selbst verletzt –

bleibt unbenannt.38 Ausserdem wird Klemmers Werben um seine Klavierlehrerin

im Text von Jelinek explizit als einer egoistischen Marktlogik folgend benannt –

was bei Meyer in der Formel von »verliebt«, »eingebildet« und »intensivem Um-

werben« verschwindet. Heselhaus moniert zu Recht, dass Meyers Darstellung »zu

glatt« ist (Heselhaus 1998: 93). Die Glätte einer psychoanalytischen Interpretation,

wie sie Meyer vorlegt, wird in der Erzählung selbst an mehreren Stellen ad absur-

dum geführt, da die Psychoanalyse im Text in ihrer Wirkung auf das Geschlechter-

verhältnis ironischer Kritik unterzogen wird. Denn gerade im expliziten Exponie-

ren innerer Scripts Klemmers, die von abwertenden Alltagsdiskursen zu alternder

Weiblichkeit durchzogen sind, artikuliert sich Jelineks feministisches, kritisches

Engagement.

38 Anja Meyer zeigt in ihrer Printmedien-Analyse zur Rezeption der Klavierspielerin auf, wie oft

sich Journalistinnen und Journalisten mit Klemmer identifizieren und dessen negative Cha-

rakterzüge, die Jelinek anführt, unterschlagen. Diesen Befund deutet Meyer dahingehend,

dass die Interpretationen oft in einer patriarchalen Logik verhaftet bleiben (vgl. Meyer 1994:

81ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


214 Sexualität – Geschlecht – Affekt

5.2.6 Palimpsestische Lektüre sexueller Scripts: Trauma und

Kriegszustand im heterosexuellen Geschlechterverhältnis

Angst, Trauma und sich daraus ergebende Transgressionen der Geschlechterver-

hältnisse treten in der palimpsestischen Lektüre von Die Klavierspielerin in vielfälti-

ger Weise in Erscheinung. Wie aufgezeigt, sind die Weiterentwicklung des Freud-

schen Traumabegriffs durch Cvetkovich (2003), Siguschs (2013) sexualtherapeuti-

sche Lesart von Trauma, Mulveys (2012) Überlegungen zu visueller Lust und Wol-

tersdorffs (2011) Anmerkungen zu Sadomasochismus für diese Lektüre aufschluss-

reich. Mulveys Konzept des male gaze unterlegt männliche visuelle Lust im Kino

mit einer kulturwissenschaftlichen Rezeption von Psychoanalyse. »Das Paradox

des Phallozentrismus in all seinen Manifestationen ist, daβ er auf das Bild der

kastrierten Frau angewiesen ist, um seiner Welt Ordnung und Sinn zu verleihen«

(Mulvey 2012: 295). Mit dem Begriff des Phallozentrismus verweist Mulvey auf das

psychoanalytische Verständnis, dass das Männliche als Repräsentant des Phallus

die herrschende Ordnung vorgibt: »Die Sehnsucht der Frau ist ihrem Bild als Trä-

gerin der blutendenWunde unterworfen, sie existiert nur imVerhältnis zur Kastra-

tion, die sie nicht transzendieren kann. […] Die Frau steht in der patriarchalischen

Kultur als Signifikant für das männliche Andere, gefesselt von einer symbolischen

Ordnung, in der Männer ihre Phantasien und Obsessionen durch die Herrschaft

der Sprache ausleben können« (Mulvey 2012: 296).Wie anhand verschiedener sexu-

eller Scripts aufgezeigt, sind psychoanalytische Annahmen einewirkmächtige Folie

für die Geschlechterverhältnisse in der Sexualität in Jelineks Text (Janz 1995: 71). Die

Psychoanalyse wird –mit Chamayou-Kuhn (2012) – hyperrealistisch inszeniert, um

dadurch die ihr innewohnendeMisogynie lesbar zumachen. Die Protagonistin von

Die Klavierspielerin bricht an manchen Stellen aus der geschlechterkodierten sym-

bolischen Ordnung der Psychoanalyse Freudscher Prägung aus. Wenn sie sich der

Skopophilie in der Peepshow, als Voyeurin im Park oder im harten Porno hingibt,

so identifiziert sie sich mit der phallischen Position, ohne aber physisch über ei-

nen Phallus zu verfügen. In einer psychoanalytischen Lesart der phallozentrischen

Ordnung kann die Frau weder je ihre Kastration überwinden noch die männliche

Kastrationsangst, die sie dadurch verkörpert, jemals zum Verschwinden bringen.

Mit Lacan ist zwar die phallische Position nicht mehr an den physischen Penis ge-

bunden, doch ist auch diese Position von Kastrationsangst besetzt. Immer wieder

wird das weibliche Genital der Protagonistin inDie KlavierspielerinmitModer, Fäul-

nis und Verwesung assoziiert. Diese Metaphorik kann als der Jelineksche Ausdruck

der Kastrationsangst verstanden werden, die das Genital intrapsychisch jenseits

von Verletzungsoffenheit situiert, da es sich imaginativ bereits im Zustand von

Zerfall und Selbstauflösung befindet. Somit weitet Jelinek die bei Freud männlich

kodierte Kastrationsangst auf den weiblichen traumatisierten Körper aus, greift

die Lacansche symbolische Besetzung der phallischen Position auf und stellt die

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Sexualität und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression 215

Angst gleichzeitig hyperrealistisch aus.39 Das sexuelle Trauma ist in Die Klavierspie-

lerin äusserst vielschichtig und facettenreich. Vom abwesenden, psychisch kran-

ken Vater ebenso wie von mütterlicher Deprivation und Besitzanspruch geprägt,

schreibt es sich in die von Freud bis Cvetkovich konstatierte konstitutive Verbin-

dung mit Sexualität ein. Cvetkovich betont in ihrer Definition von Trauma, wie

bereits erwähnt: »The violation of bodily boundaries need not be a literal moment

of penetration, but it is experienced as equivalent to invasive physical contact […] in

other words, an experience of being touched« (Cvetkovich 2003: 50). Dabei ist ein

traumatisches »being touched« im Sinne einer invasiven Berührung oder Verlet-

zung von Körpergrenzen in eine Geschlechterdynamik eingebunden. Penetration

ist bei Cvetkovich nach wie vor mit männlicher Dominanz verknüpft, mit einer

männlichen Verletzungsmacht gegenüber einer weiblichen Verletzungsoffenheit,

ohne diese essentialistisch zu verstehen (Cvetkovich 2003: 51f.). Diese Verhältnisse

können in sexuellen Begegnungen unabhängig vom biologischen Geschlecht aus-

gelebt werden, auch wenn sie kulturell männlichen oder weiblichen Scripts folgen,

sie können also in der sexuellen Interaktion queer gelebt und es können Geschlech-

terpositionen ausser Kraft gesetzt werden. In Die Klavierspielerin ist penetrierende

Verletzungsmacht auch weiblich besetzt, so ist die Mutterfigur eine Repräsentan-

tin einer traumatisch wirkenden Verletzungsmacht über die Tochter. Erika selbst

wirkt psychisch oder auch physisch verletzend gegenüber ihren Klavierschüler_in-

nen, und in der ersten sexuellen Interaktion mit ihrem Schüler Klemmer folgt sie

einem sadistischen Script, in dem sie ihm absichtlich Schmerzen zufügt. Sexuelle

Erregung ist für sie selbst jedoch nur in Form von Skopophilie möglich. Diese ist

deutlich queer gerahmt, sie nimmt dabei die phallische Position ein. So etwa, wenn

sie in einer Gruppe von Männern die Peepshow besucht, um ihre Lust beim Blick

auf ein weibliches Genital zu stillen. Eine körperliche Berührung Erikas in einem

interpersonellen heterosexuellen Script ist affektiv und physiologisch von vornher-

ein zum Scheitern verurteilt – die Metaphorik von Verwesung undModer zeigt an,

dass der Körper der Protagonistin nicht (mehr) erregbar ist. In Bezug auf männli-

che Skopophilie macht Mulvey die folgenden, mit Geschlecht verbundenen Macht-

dynamiken geltend: »In Kategorien der Psychoanalyse stellt die weibliche Figur […]

ein […] Problem dar. Sie konnotiert […] die Abwesenheit eines Penis, die die Kas-

trationsdrohung und, folglich, Unbehagen einschließt. […] So droht die Frau als

Abbild, zur Schau gestellt für den Blick und die Lust von Männern, immer wieder

die Angst zu wecken, die sie ursprünglich bezeichnete. Das männliche Unbewußte

[…] kann […] das Trauma erneut durchleben (die Frau untersuchen, ihr Geheim-

nis entmystifizieren), wobei ein Gegengewicht durch Abwertung, Bestrafung oder

Rettung des schuldigen Objekts geschaffen wird […]« (Mulvey 2012: 303). Das se-

xuelle Trauma ist in Mulveys Lesart der Lust des männlichen Blicks auf den weib-

39 Zum Hyperrealismus bei Jelinek vgl. Chamayou-Kuhn (2012: 29).

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


216 Sexualität – Geschlecht – Affekt

lichen Körper diesem konstitutiv eingeschrieben, was zu einer Palette möglicher

affektiver Strategien führt, von Abwertung, Bestrafung bis hin zu Rettung. Diese

Strategien stellen allesamt die männliche Dominanz über den weiblichen Körper

wieder her. Mulvey arbeitet eine Dialektik des erotischen Vergnügens im Film her-

aus, die den männlichen Blick in der Ambivalenz gegenüber demWeiblichen fasst,

das als bedrohlich und zugleich als begehrenswert wahrgenommen wird. Sie ver-

ortet männliche Subjektwerdung in ebendieser Ambivalenz. Auch in Mulveys Ana-

lyse wird männliche Sexualität also aktiv und weibliche Sexualität passiv gerahmt.

»Entsprechend den Prinzipien der herrschenden Ideologie und den sie fundieren-

den psychischen Strukturen kann der Mann nicht zum Sexualobjekt gemacht wer-

den« (Mulvey 2012: 301).40Wie bereits in Kapitel 4.1.4.4 diskutiert,muss die Frau in

der vonMulvey herausgearbeiteten Skopophilie des Hollywoodkinos passiv bleiben

– eine Sicht, die auch Jelineks Text zum Schluss bestätigt. Der sadomasochistische

Pakt, den die Klavierlehrerin ihrem Schüler anbietet, kann als Versuch interpretiert

werden, das mit Freud, Mulvey und Cvetkovich für Sexualität konstitutive verge-

schlechtlichte Trauma zu bannen, indem die Fesselung durch die symbolische Ord-

nung buchstäblich re-inszeniert und das weibliche Genital als Mangel und Wunde

exponiert wird. So könnte die Protagonistin in die symbolische Ordnung zurück-

kehren, aus der sie durch ihre männlich kodierte Schaulust ausgebrochen ist (vgl.

auch Woltersdorff 2011). Dass Klemmer nicht in den Pakt einwilligt, aber dennoch

zu sexueller Gewalt nach eigenen Regeln greift, schliesst die Lust am Schmerz für

das weibliche Gegenüber aus und fügt es als Opfer sexualisierter Gewalt wieder

in die patriarchale Ordnung ein. Was in den sex wars die innerfeministischen De-

batten zu Sadomasochismus bestimmte – die Frage, ob konsensuale sadomaso-

chistische Scripts als legitime Form gelebter Sexualität akzeptiert werden sollten

oder nicht41 –, zeigt sich in Jelineks Die Klavierspielerin nicht auf die Wirklichkeit

übertragbar, da diese Wirklichkeit von geschlechterkodierten Gewaltverhältnissen

gezeichnet ist. Das queering von Erika als Figur stösst dort an seine Grenzen, wo

männliches Begehren befriedigt werden will. Ganz anders in der Szene, in der es

zum gleichgeschlechtlich inzestuösen Übergriff der Tochter auf dieMutter kommt:

Erika kann sowohl ihre Schaulust auf das mütterliche Genital befriedigen als auch

ihre Spannung durch das Küssen desMutterkörpers entladen. In dieser Szene wird

die Regressionsfantasie, in den Mutterleib zurückkehren zu wollen, in eine aktive

Entladung ihres sexuellen Begehrens für diesen Mutterkörper gewandelt. Hier ge-

lingt es ihr, das väterlich phallische Begehren in eine Handlung zu übersetzen, die

sie befriedigt und die Mutter zum Schweigen bringt. Doch dieser Moment ist eine

40 Unterdessen hat sich die Diskussion ummännliche und weibliche Skopophilie weiterentwi-

ckelt und die dieser Annahme unterstellte Geschlechterdichotomie ist in Frage gestellt wor-

den. Für die Interpretation von Die Klavierspielerin scheint sie mir aber zutreffend.

41 Vgl. hierzu McKinnon (1994), Vance (2010), Schmitter (2010), Rubin (2010).

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Sexualität und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression 217

Ausnahme im Roman. Es ist der Moment grösster sexueller Handlungsfähigkeit

der Hauptfigur, der aber in der Mutter-Tochter-Dyade gefangen bleibt. Durch das

Schweigen der sonst so eloquentenMutter wird er von Seiten der Mutter ignoriert.

Auch ist die Szene nicht von Konsens, sondern von einemÜbergriff der Tochter auf

die Mutter geprägt, insofern re-inszeniert sie die phallische Dominanz über den

weiblichen Körper der Mutter.

Bei Jelinek werden Frauen also nicht von der Partizipation an der Unterdrü-

ckungsmaschinerie in zwischenmenschlichen Beziehungen ausgenommen (vgl. Je-

linek und Meyer 1995: 9). Die Geschlechterrollen sind dennoch nicht austauschbar,

wie es beispielsweise sadomasochistische Scripts vorsehenwürden, die an Konsens

orientiert sind (vgl. Woltersdorff 2011). Jelineks literarische Held_innen sind auch

»keine psychologischen Figuren. Ihr illusionäres Selbstverständnis wird durch ein

in sich hochmusikalisches Textgefüge kunstvoll demaskiert […] Es sind ebendie-

se Stilmittel, die auf einer anderen Ebene als der einfachen Identifikation mit der

Perspektive der handelnden Charaktere beim Leser Involviertheit erzeugen und

die oft beschriebenen ›Qualen‹ bei der Rezeption jelinekscher Prosa sogar lust-

voll erscheinen lassen« (Scheurer 2007: 88f.). Die »lustvolle Qual« bei der Lektü-

re von Die Klavierspielerin entsteht nicht zuletzt, weil Jelinek vor der Schilderung

weiblicher Partizipation an Gewalt nicht haltmacht und sich Opfer-Täter_innen-

Dichotomien, bei aller Kritik an patriarchalen Verhältnissen, immer wieder ver-

schieben. Eine positiv besetzte weibliche Authentizität kann dabei aufgrund ihrer

Sprachskepsis nicht entstehen. Letztere mündet aber nicht – wie bei Stefan – in

einer Suche nach einer besseren Sprache, sondern in einer Exponierung von Tri-

vialmythen, welche die Sprache und die ihr inhärenten Gewaltförmigkeiten in se-

xuellen Scripts in ihrer palimpsestischen Verstrickung entlarvend ironisieren. So

kann die Klavierspielerin »keineswegs einer weiblichen Bekenntnis- und Geständ-

nisliteratur« (Janz 1995: 71) zugerechnet werden. Jelinek unterscheidet sich darin

grundlegend von Autorinnen wie Stefan (vgl. Kapitel 4.2). Auch die Annahme einer

prinzipiell besseren weiblichen Sexualität ist nicht denkbar. Der Text stellt mit aller

Schärfe und Kompromisslosigkeit dar, dass der weibliche Körper einer Subjektwer-

dung im Wege steht, weil er dem männlichen Körper als Angriffsfläche dient und

sich der Objektivierung immännlichen Blick unterwirft. Dies zeigt sich besonders

deutlich in der Vergewaltigung der Protagonistin zum Schluss. In Die Klavierspie-

lerin ironisiert die Autorin romantische Liebesdiskurse der bürgerlichen Spätmo-

derne als einer Markt- und Konsumlogik folgend, die den weiblichen Part instru-

mentalisieren und von intellektueller Tätigkeit ausschliessen – weibliches Wissen

tritt im Text als »permanent absterbende[r] Geschlechtsreiz für denMann« (Jelinek

1991: 215) auf. Begriffe wie Liebe und Sehnsucht werden als Bestandteil einer Kultur

entlarvt, in der diese Liebe zu einer gewaltsamen Einverleibung und einem egois-

tischen Bedienen eines Konsumbedürfnisses reduziert wird. Die weibliche Haupt-

figur ist zutiefst in diese Logik verstrickt und folgt im ersten Teil des Textes selbst

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


218 Sexualität – Geschlecht – Affekt

einem phallischen Täterinnen-Script in der Sexualität. Die schmerzhafte Qual und

Demütigung, die sie ihrem Schüler in der sexuellen Begegnung bereitet, nimmt

sie von einer weiblichen Opferlogik aus. Cvetkovichs Theoretisierung einer positiv

gerahmten Sexualität, die auch Traumata einschliesst (Cvetkovich 2003: 63), kippt

in Jelineks feministischer Gesellschaftskritik gänzlich ins Negative. Die Zurück-

weisung einer positiv verstandenen sexuellen Erweckung verneint die Möglichkeit

einer positiven Transformation in einer (hetero-)sexuellen Begegnung und wird zu

einer prinzipiellen sex negativity. Die transformative Kraft der Sexualität liegt bei

Jelinek einzig in der Instrumentalisierung des Gegenübers, in der unauflöslichen

Verbindung von Schmerz, Lust und Gier. Somit sind Trauma und Gewalterfah-

rung weiblicher wie männlicher Sexualität konstitutiv eingeschrieben, wobei das

Gewaltmonopol auf männlicher Seite liegt. In der Sexualität bricht der Kriegszu-

stand zwischen den Geschlechtern aus, es kommt zu einer Entmenschlichung bei-

der Geschlechter, die das der Sexualität innewohnende Trauma immer und immer

wieder gewaltsam lebendig werden lässt. In dieser Hinsicht ist Jelineks kritisches

Sexualitätsverständnis radikal antiutopisch und monologisch. Ihre feministische

Radikalität mag nicht zuletzt der Wirkmächtigkeit des romantischen Liebeside-

als in der bürgerlichen (Spät-)Moderne geschuldet sein, gegen das sie unerbitt-

lich anschreibt. Dabei stösst sie einerseits den Topos weiblicher Sanftmütigkeit in

der Sexualität um, andererseits beleuchtet sie die Verachtung und Abwertung von

weiblicher Körperlichkeit kritisch, sobald die romantische Eroberung durch den

männlichen Part einmal geglückt ist. Weist die Protagonistin in Die Klavierspie-

lerin auch durch ihre aktive und väterlich-phallisch gezeichnete Schaulust queere

Züge auf, so wird sie zum Schluss, im Moment der Vergewaltigung, brutal in die

heterosexuelle bürgerliche Geschlechterordnung zurückverwiesen. In der Selbst-

verletzung ganz am Ende des Textes macht sie sich selber gewaltsam zur Wunde

und unterwirft sich so gleichsam hyperreal (vgl. Chamayou-Kuhn 2012: 29) die-

ser Geschlechterordnung, die ihr als verbrauchtes und versehrtes Objekt jeglichen

Subjektstatus versagt. Die Rückkehr zur Mutter und zur Ent-Subjektivierung im

mütterlichen Besitzanspruch ist die einzige Möglichkeit, die ihr nun, als bluten-

de weibliche Wunde, noch bleibt. So lässt sich der Text zwar in die Fokussierung

feministischer Debatten auf sexualisierte Gewalt in den 1980er Jahren einordnen,

doch besteht ein grundlegender Unterschied zur allgemeinen Stossrichtung dieser

Debatten: Die Autorin lenkt immer wieder den Blick auf die weibliche Verstrickung

mit der Unterdrückung in Geschlechter- und Familienbeziehungen undwird somit

zu einer dezidierten Kritikerin eines generalisierenden weiblichen Opferdiskurses

in der Sexualität.

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Sexualität und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression 219

5.3 Synopse: Angst, Trauma und Transgression in Gilgamesch und
Die Klavierspielerin

In der Synopse der beiden Texte werden nun die unterschiedlichen Auseinander-

setzungen bei Bachmann und Jelinek mit Angst, Trauma und Geschlechterverhält-

nissen in der Sexualität in Dialog gebracht. Beide Texte können als Kritik an einer

patriarchalen Ordnung in sexuellen Scripts gelesen werden, wenn auch mit ver-

schiedener Perspektivierung: Bei Bachmann liegt der Fokus auf traumatisierenden

Auswirkungen von Homophobie und Verlust der ersten Liebe auf die adoleszen-

te männliche Hauptfigur. Bei Jelinek liegt er auf traumatisierenden Auswirkun-

gen von gewalttätiger Misogynie und Sexualitätsfeindlichkeit in einer dyadischen

Mutter-Tochter-Beziehung auf die weibliche Hauptfigur. In beiden Texten sind die

Hauptfiguren Opfer von traumatisierender sexualisierter Gewalt, aber gleichzei-

tig auch selber in Gewalthandlungen oder Transgressionen involviert und nehmen

somit in einer Opfer-Täter_innen-Dichotomie keine klare Position ein. In beiden

Texten wird der Geschlechterdualismus von weiblicher Verletzungsoffenheit und

Wunde gegenüber einer männlichen Verletzungsmacht und Beherrschung durch-

lässig. Und in beiden Texten sind die Hauptfiguren Teil eines Klavierlehrer_in-

Schüler_in-Verhältnisses, in beiden Texten wird der Eros von Kunst, Musik und

Schöpfertum diskutiert. Bei Bachmann zeigt er sich in seiner reparativen Kraft;

bei Jelinek wird der Kunst des Klavierspiels diese Kraft zwar nicht grundsätzlich

abgesprochen, doch in der Figur der Klavierlehrerin Erika Kohut wird auch das Kla-

vierspiel in erster Linie zum Austragungsort von Disziplinierung und Herrschaft.

Wie bereits erwähnt, kann mit Cvetkovich von einer ganzen Palette affektiver

Reaktionen auf Trauma ausgegangen werden. Die Emotion der Angst ist in beiden

Texten sehr präsent. In Bachmanns Text nimmt sie bedrohliche Dimensionen an,

welche die Hauptfigur an die Grenzen des psychisch Ertragbaren bringen, nach-

dem sein FreundChristian gestorben ist und er als trauerndes, ekstatisches Subjekt

allein in einer homophoben und disziplinierendenUmgebung zurückbleibt. Die Fi-

gur des Kapuzenmanns, der ihm in nächtlichen Alpträumen die Sicherheitsnadel

in die Brust sticht, ist die Metapher für diese Angst, die den Text durchzieht. Als

Penetrationsmetapher verbindet sie Angst, Verletzung, Trauma und Erregung und

zeigt das adoleszente, homosexuelle Begehren als von Angst und zugleich von Lust

besetzt. Nur die reparative Kraft der Transformation der Trauer in Kunst kann Ro-

land nach einem langen und abenteuerlichen Leidensweg und dem Scheiternmeh-

rerer Selbstmordversuche vor dem Selbstverlust retten. Unterstützung bekommt

er von seinem Klavierlehrer, der mit ihm als positive, väterliche Figur durch den

Eros der Kunst verbunden ist. Die Homophobie der Erwachsenenwelt, die von den

Vertretern der Ordnung in erster Linie durch eine gewaltförmige Ablehnung der

Hauptfigur, durch einen Bruch mit ihrem eigenen homosozialen Begehren und

durchmoralische Verurteilung und institutionelle Disziplinierung geprägt ist,wird

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


220 Sexualität – Geschlecht – Affekt

in der homosozialen Beziehung von Klavierlehrer und Schüler überwunden. Die

weiteren intergenerationellen Beziehungen zu älteren Männern sind hingegen oft

– »jenseits einer Verbotsethik« – von sexuellen Übergriffen bestimmt. Am Gegen-

pol zum Klavierlehrer Kissling steht Ruben, der aggressive Verführer, das Sitten-

monster, der Vergewaltiger. Roland ist auch in seiner Beziehung zu Ruben, in der

er physische Gewalt und sexuelle Nötigung erlebt, in sexuelles Begehren verstrickt.

Die Grenzen von Leid und Lust werden in dieser angstbesetzten und traumati-

schen Beziehung durchlässig, sie intensivieren sich gegenseitig. So wird in der Fi-

gur Rubens das zerstörerische Potential von adoleszenter sexueller Transgression

hervorgehoben und dabei lustvoll im Text inszeniert. Künstlerischer Eros wird so-

mit nicht ausserhalb von Gewaltverhältnissen situiert, sondern partizipiert lustvoll

daran. Intrapsychisch angstbesetzte Scripts, interpersonell gewaltförmige Scripts

und kulturell deviante Scripts entfalten ihre palimpsestische Wirkung in der Se-

xualität gerade auch in der Intensität der Transgression. Insofern ist künstlerischer

Eros inGilgamesch von einer »sex positivity which can embrace negativity, including

trauma« (Cvetkovich 2003: 63) geprägt. Ins Positive überhöht sind die sexuellen Be-

gegnungenmit Christian und Eustache (demWiedergänger von Christian und von

Engidu), auch wenn sie gegenüber der heteronormativen Ordnung als Transgres-

sion gelten. Durch den Begriff des »Unausweichlichen« gekennzeichnet, bezieht

dieser Eros seine mythisierende Kraft aus dem babylonischen Gilgamesch-Epos

und ist interpersonell von Dialog und Gegenseitigkeit geprägt. Nach dem Verlust

von Christian gelingt es Roland am Ende seines Leidenswegs, diese mythisierende

Kraft in Musik zu übersetzen.

Sowohl bei Bachmann wie auch bei Jelinek werden sadomasochistische Sze-

narien geschildert. Doch das subversive Potential, das Woltersdorff (2011) solchen

Szenarien attestiert, kommt in beiden Texten nicht zur Geltung, da die Gewalt we-

der konsensual inszeniert noch durch ein safeword gestoppt werden kann. So wird

die hegemoniale Geschlechterordnung, in der männliche (Selbst-)Beherrschung

und Verletzungsmacht und weibliche Verletzungsoffenheit und Unterwerfung fi-

guriert sind, reinszeniert. Rolands homosexuelles Begehren wird stigmatisiert, er

wird aus der heteronormativen Geschlechterordnung ausgeschlossen und auf ei-

ne Position innerhalb dieses Herrschaftsverhältnisses verwiesen, die ihn schutz-

los und verletzungsoffen macht. So entsteht eine Analogie zwischen Weiblichkeit

und männlicher Homosexualität, auch wenn Rolands Männlichkeit in Gilgamesch

nie in Frage gestellt wird. Seine soziale Herkunft aus ärmlichen Verhältnissen ver-

stärkt die Stigmatisierung durch Homosexualität. Mit Sedgwick sind Misogynie

und Homophobie mögliche Pole der Unterwerfung im erotischen Dreieck der He-

teronormativität (1985: 21f.). Das typische erotische Dreieck zeichnet sich durch

zweimännliche Rivalen aus, die um die Eroberung einer Frau rivalisieren (vgl. auch

Bourdieu 2005). Wie genau sich Unterordnung dabei in die Geschlechterasymme-

trie übersetzt, ob Homosexualität feminisiert wird oder beispielsweise in der grie-

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Sexualität und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression 221

chischen Antike als Ausdruck von Männlichkeit figuriert, ist historisch und kul-

turell variabel und von Klassendifferenzen geprägt (Sedgwick 1985: 27). In der Re-

kurrenz auf das babylonische Epos wird Rolands gleichgeschlechtliches Begehren

jenseits von Feminisierung mythisiert. In der bürgerlichen (Spät-)Moderne hin-

gegen wird Homosexualität verweiblicht, als Spielart von Sexualität stigmatisiert

und so vom erotischen Dreieck ausgeschlossen.Mit Cvetkovich (2003) überkreuzen

sich in dieser Geschlechterordnung Sexismus und queeres Trauma. Die Geschlech-

terdichotomie heterosexueller Scripts wird in Gilgamesch also durchlässig, ohne die

Männlichkeit der Hauptfigur in Frage zu stellen. Ruben agiert sowohl gegenüber

Roland als auch gegenüber der ehemaligen Prostituierten Maria sexuell gewalttä-

tig, sein destruktives Begehren kann sich also auch auf das weibliche Geschlecht

richten. Roland wird ebenfalls einmal von Maria sexuell erregt – auch wenn es zu

keiner sexuellen Interaktion zwischen den beiden kommt. Solche Szenarien zei-

gen, dass die Grenzen von Homo- und Heterosexualität in diesem Text verfliessen.

Die heteronormative Geschlechterkodierung in der Sexualität ist in Die Klavier-

spielerin in ganz anderer Weise aufgebrochen als in Gilgamesch. Erika Kohut ist als

Klavierlehrerin eine Generation älter als Roland in Gilgamesch. Ganz im Gegensatz

zu der positiven Figur des Klavierlehrers Kissling bei Bachmann grenzt sich die

Hauptfigur inDie Klavierspielerin in ihremMusikverständnis vollkommen von ihren

Schüler_innen ab. Sie verachtet derenDilettantismus, sie quält und diszipliniert sie

mit Musik. Und obschon sie in und durch Musik lebt, verhindert der hyperrealisti-

sche Schreibstil Jelineks jegliche Überhöhung eines musikalischen Eros. Denn die

Musik steht für Körperfeindlichkeit, sie ist ganz geistige Tätigkeit, und sie spielt

eine zutiefst disziplinierende Rolle im Leben Erika Kohuts. Die phallisch besetzte

Mutterfigur hat den Tochterkörper seit der Kindheit mit Klavierspiel diszipliniert

und ihr ab der Adoleszenz jegliche sexuelle Aktivität untersagt. Sie kontrolliert auch

in der Jetztzeit des Textes den Körper der Tochter – die ihrerseits ihre Schüler_in-

nen diszipliniert.Wie bereits erwähnt, wird in der hyperrealistischen Schreibweise

Jelineks die Psychoanalyse Freudscher Prägung kritisch exponiert. Die Wirkmacht

der Misogynie eines Freudschen Verständnisses weiblicher Sexualität wird in den

Familienverhältnissen der Hauptfigur gleichsam ausgestellt. Die weiblichen Geni-

talien, die bei Freud zum »Mangel« erklärt worden sind, werden bei Mutter und

Tochter als metaphorisch verdorrt und verfault geschildert. Die Schamlippen der

Mutter schnappen als »Zangen eines sterbenden Hirschkäfers« (Jelinek 1991: 35)

nach der Tochter, um sie vormännlichemEinfluss zu bewahren.Die sexuelle Beset-

zung der Tochter durch die Mutter versetzt diese im ödipalen Dreieck in die phalli-

sche Position, die Position des Vaters ist leer, er ist verstorben. Diese Selbstpositio-

nierung zeigt sich als Strategie der Mutter, als Komplizin an patriarchaler Macht

zu partizipieren – und eine solche Komplizenschaft muss, wie in Kapitel 5.2.1 dar-

gelegt, schiefgehen. Indem Erika als Tochter zum Vaterersatz wird, verhindert die

Mutter ihre sexuelle Subjektwerdung. Bei Freud ist die ödipale Phase und die Um-

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


222 Sexualität – Geschlecht – Affekt

lenkung des Begehrens von der Mutter auf den Vater wie auch in der Folge vom

Vater auf den (Ehe-)Mann eine Bedingung für die weibliche sexuelle Subjektwer-

dung (vgl. auch Quindeau 2008). Erika bleibt jedoch in der Mutter-Tochter-Dyade

gefangen. Die Beziehung der Hauptfigur zur Mutter wird im Text sehr ambivalent

dargestellt: Einerseits ist die Beziehung angstbesetzt, da das mütterlich diszipli-

nierende Auge immer auf ihr ruht und es zu Tätlichkeiten kommt, wenn sie als

Tochter nicht gehorcht. Andererseits ist die Mutter der einzige Ort der Geborgen-

heit, was sich bei Erika beispielsweise als Fantasie der Rückkehr in den Mutterleib

äussert. Ihre selbstverletzenden Handlungen spiegeln die Ambivalenz von (sexu-

eller) Erregung und der Emotion der Angst. Denn gerade in solch angstbesetzten

Momenten der Selbstverletzung wird sie zum Subjekt. Lustbesetzte Angst ist in ih-

ren grausamen sadomasochistischen sexuellen Fantasien ebenfalls präsent. Erika

ist nicht nur als Vaterersatz phallisch gerahmt, sondern auch durch ihre »männ-

liche« Schaulust und ihren Voyeurismus. Wenn sie ihr eigenes weibliches Genital

in der Peepshow als »schwammiges, moderndes, einsames Holz« (Jelinek 1991: 53)

wahrnimmt, kann dieseMetaphorik als eineMaterialisierung vonKastrationsangst

gelesen werden, die Erika in der Einnahme einer phallischen Position und desmale

gaze (Mulvey 2012) empfindet.Die Drastik dieser Verwesungsmetaphorikmacht für

die Figur Erikas deutlich, dass eine Komplizenschaft mit patriarchaler Herrschaft

schiefgehen muss. Die grösste transgressive, phallisch gerahmte Handlungsmacht

entwickelt sie in der Szene, wo sie im elterlichen Ehebett den Mutterkörper ent-

blösst, das Genital derMutter anschaut und denMutterkörpermit Küssen bedeckt.

Als sie das mütterliche Genital sieht, dessen Anblick ihr bislang immer verwehrt

blieb, kann sie deren phallische Position als Camouflage entlarven. Es ist eine der

wenigen Szenen, in denen sie auch eine affektive Befriedigung findet.

Für die Umlenkung ihres Begehrens in sadomasochistische Fantasien zahlt Eri-

ka in ihrer Annäherung an einen Schüler einen hohen Preis. Obschon sie in ihrer

ersten sexuellen Begegnung mit ihm die Oberhand behält und ihn – sadistisch –

nicht zum Orgasmus kommen lässt, führt die darauf folgende Aufforderung an

den Schüler, interpersonelle sexuelle Handlungen innerhalb eines sadomasochis-

tischen Pakts auszuführen, zu einemGewaltexzess.Die vermeintlich phallische Po-

sition, sexuelle Scripts vorzugeben und dadurch an der patriarchalen Ordnung zu

partizipieren, erweist sich für Erika als Frau unmöglich. Ihre Komplizenschaft mit

der Macht wird hart bestraft, der psychoanalytische Diskurs des weiblichen Man-

gels in der Sexualität setzt seine Wirkmacht letztlich durch. Indem der Roman die

Psychoanalyse als gesellschaftlich wirkmächtiges, patriarchales Instrument aus-

stellt, wird ihre Misogynie auf überindividueller Ebene durch Jelinek kritisiert, oh-

ne Frauen davon auszunehmen, diese Macht als Komplizinnen zu stützen.

Misogyner Sexismus und queeres Trauma sind die beiden Pole der Patriarchats-

kritik inDieKlavierspielerin undGilgamesch, die dabei Geschlechtergrenzenwie auch

Opfer-Täter_innen-Dichotomien als durchlässig zeigen. So ist die Grenze zwischen

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Sexualität und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression 223

Homo- und Heterosexualität bei Bachmann oder die Grenze zwischen männlichen

und weiblichen sexuellen Scripts bei Jelinek fliessend.

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

