5 Sexualitat und Geschlecht:
Angst, Trauma und Transgression

In der sozialen Bewegung des Feminismus der 1970er Jahre geriet Sexualitit
in den Blick der Patriarchatskritik. Wortfithrerinnen des Feminismus wie das
Autorinnen-Kollektiv »Brot ¢ Rosen«, dem Verena Stefan angehorte, erklirten
damals den sexuellen Akt zum klassisch patriarchalen Ausbeutungsszenario (vgl.
Kapitel 4.2 und Binswanger 2013: 217). Guido Bachmanns Gilgamesch (1966) und El-
friede Jelineks Klavierspielerin (1985), die in diesem Kapitel einer palimpsestischen
Lektiire sexueller Scripts unterzogen werden, gehen iiber den geschlechterdicho-
tomen Rahmen einer Auseinandersetzung mit Angst, Verletzung und Trauma in
und durch Sexualitit im Patriarchat hinaus.

Angstfreiheit ist in der Sexualitit, wie bereits mit Simon angesprochen, in
mancherlei Hinsicht eine Herausforderung. Kérper sind in der sexuellen Begeg-
nung physisch, psychisch und symbolisch verletzbar. Mit Shildrick lasst sich der
sexuelle Akt als besonders riskant fiir die daran beteiligten Korper verstehen. Durch
korperliche Grenziiberschreitung wird der sexuelle Akt zum paradigmatischen Mo-
ment fir Gefithle von Verletzbarkeit, seien sie positiv oder negativ. Der korperli-
che Austausch im sexuellen Akt bedeutet deshalb immer eine gleichzeitige Verstri-
ckung in Lust und Gefahr. Um potentielle Instabilititen und Verletzbarkeiten in der
sexuellen Begegnung zu regulieren, ist diese sozialer Kontrolle besonders stark un-
terworfen (Shildrick 2005: 330). Im Hinblick auf minnliche sexuelle Scripts erweist
sich Homophobie als ein Mittel dieser Kontrolle, um die heteronormative Ordnung
der biirgerlichen (Spit-)Moderne aufrechtzuerhalten (vgl. Kapitel 2.4). Sedgwicks
Konzept eines homosozialen Begehrens (homoscial desire) benennt Homophobie als
Macht eines nicht anerkannten mannlich gleichgeschlechtlichen Begehrens, das
moralisch von Heterosexualitit ausgeschlossen wird: »Homosocial is [...] a neolo-
gism, obviously meant to be distinguished from shomosexual.< In fact, it is applied
to such activities as >male bonding,« which may, as in our society, be characterized
by intense homophobia, fear and hatred to homosexuality. To draw the shomoso-
cial« back into the orbit of >desire,« of the potentially erotic, then, is to hypothesize
the potential unbrokenness of a continuum between homosocial and homosexual -
a continuum whose visibility, for men, in our society, is radically disrupted« (Sedg-

07:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152

Sexualitat - Geschlecht - Affekt

wick 1985: 1f.). Sedgwick verwendet hier den Neologismus homosocial desire, der ein
minnlich-minnliches Begehren als eine gegenseitige Anziehung bezeichnet, die
starke Affekte zum Ausdruck bringen kann. Diese Affekte konnen sich in einer be-
sonders intensiven Zuriickweisung von Homosexualitit — wie in Homophobie oder
Hass auf Homosexuelle — zeigen, die in Sedgwicks Verstindnis aber ein Kontinu-
um und nicht einen Bruch zu homosexuellem Begehren darstellen. Die Artikulati-
on eines radikalen Bruchs fusst in gesellschaftlicher Abwehr, die dieses Kontinuum
nicht anerkennen und zum Verschwinden bringen will.

Cvetkovich bringt Trauma mit Disziplinierungen queerer oder homosexueller
Formen von Sexualitit in Zusammenhang. Sie geht iitber einen psychoanalytischen
Traumabegriff hinaus und pladiert fiir eine Anerkennung historischer Traumata im
Alltag (Cvetkovich 2003: 3). Da zwischen der Pathologisierung von Trauma und der
Pathologisierung von sexueller Perversion viele Ahnlichkeiten bestehen, verbindet
Cvetkovich in ihrer Analyse beide Felder (2003: 44). In beiden Fillen individualisiere
die medizinische Diagnose eine Normabweichung, die weitreichende soziale und
politische Ursachen und Konsequenzen habe. Die Geschichte der Homosexualitit
weise auf die leidvollen Probleme hin, die durch die Medikalisierung queerer und
gleichgeschlechtlicher Sexualititen hervorgebracht wurden (Cvetkovich 2003: 45).
Die Entpathologisierung von feeling bad ermogliche es Subjekten, ihre persénlichen
traumatischen Geschichten im Licht eines breiteren Kontexts zu sehen und Koali-
tionen mit andern einzugehen (vgl. auch Binswanger und Zimmermann 2018: 114).
Cvetkovich versteht Trauma als Element der Formation eines sexuellen Selbst, so
enthalte ein sexuelles Trauma eine Palette moglicher Affekte von Verlust und Trau-
er iiber Wut, Scham, Humor bis zu Sentimentalitit: »I do not presume in advance
a particular affective experience associated with trauma« (Cvetkovich 2003: 48).
Cvetkovich zufolge lisst sich Trauma nicht von seinen historischen Ursachen tren-
nen, dennoch distanziert sie sich von psychoanalytischen Richtungen, welche die
Lebensumstinde Einzelner stark individualisieren, pathologisieren und von poli-
tischen Rahmenbedingungen isolieren.

In der Verbindung von Trauma und Sexualitit greift Cvetkovich auf Freud zu-
riick. Freud geht davon aus, dass der traumatische Schock in die Reizabwehr ein-
dringt und durch Verhirtung und Absterben ein Schutzschild entsteht, dass also
ein partielles Abtdten von Empfinden die Moglichkeit bietet, sich vor traumatisie-
render Einwirkung zu schiitzen (Freud 1940: 30f.). Cvetkovich liest dieses Eindrin-
gen als sexualisierte Penetration — eine Lesart, die auch bei Freud (Laplanche und
Pontalis 1973: 467)" angelegt ist. »The violation of bodily boundaries need not be a lit-
eral moment of penetration, but it is experienced as equivalent to invasive physical
contact because it is so emphatically a visceral or sensational experience - in other

1 Vgl. auch Binswanger und Zimmermann (2018: 114).

07:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Sexualitat und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression

words, an experience of being touched« (Cvetkovich 2003: 50). Die traumatische Pe-
netration bezieht sich also sowohl auf eine physische wie auch auf eine emotionale
Dimension und bedeutet erst einmal, tief beriihrt zu sein. So fasst Cvetkovich eine
traumatische Berithrung als ein Kontinuum zwischen dem Physischen und dem
Psychischen auf, zwischen Begehren und Affekt (2003: 51). Cvetkovich aufgreifend
— und im Gegensatz zur Freudschen Annahme eines Schutzschildes emotionaler
Verhirtung —, gehe ich von einer Durchlissigkeit der schiitzenden Schichten im
Subjekt aus (vgl. auch Binswanger und Zimmermann 2018: 112). Das Subjekt ist
durch eine palimpsestische Verstrickung der verschiedenen sexuellen Scripts wie
auch deren emotionalen Besetzungen gekennzeichnet, die »durcheinander hin-
durch« wirken. Wie bereits angesprochen, sind die Affekte, die mit traumatischen
Erlebnissen verbunden werden, nicht vorauszusehen.

Cvetkovich diskutiert beispielsweise Butch-Femme-Sexualititen und hilt hin-
sichtlich affektiver Besetzung von Sexualitit in Verbindung mit Trauma fest: »If
anything is traumatic, it is lack of sexual attention; getting fucked serves as an an-
tidote to fears that one’s sexuel desires are perverse or inappropriate« (Cvetkovich
2003:59). Wird die interpersonelle sexuelle Begegnung als mehrschichtiger Prozess
aufgefasst, bleibt die Schutzschicht gegeniiber Trauma offen fir Verinderung und
Re-Figurierung der involvierten Subjekte, einschliesslich ihrer traumatischen Er-
fahrungen. Durch traumatische Erfahrungen tief beriithrte sexuelle Scripts konnen
also sehr unterschiedlich affektiv aufgeladen sein.

Auch die Frage transgressiver Gewalt in einer sexuellen Begegnung gewinnt da-
bei an Komplexitit. Mit Woltersdorff (2011: 174f.) zeichnen sich beispielsweise S/M
und BDSM?*-Szenarien dadurch aus, dass die in der biirgerlichen Moderne vollzo-
gene Trennung von Lusterfiillung und Domestizierung spielerisch (re-)inszeniert
und umgeschrieben wird (Binswanger 2013: 225). Konsensuale BDSM-Praxen wei-
sen einen hoch reflexiven Umgang mit Sexualitit und ihren Politiken der Affekte
auf. Indem Fesselung, Angst und Gewalt spielerisch in das interpersonelle Script
aufgenommen werden und das Spiel jederzeit unterbrochen werden kann, wird der
Konstruktcharakter von Scripts hervorgehoben und hegemoniale Geschlechterver-
hiltnisse werden — zumindest potentiell — subvertiert (Woltersdorff 2011: 183). Fiir
das intrapsychische, angstbesetzte Script besteht so die Moglichkeit, die Angst be-
rechenbar und beherrschbar zu machen sowie libidinés aufzuladen. Das kulturelle
sexuelle Script minnlicher Dominanz und Verletzungsmacht sowie weiblicher Un-
terwerfung und Verletzungsoffenheit wird subversiv umgeschrieben, indem Ge-

2 BDSM ist ein Akronym, das sowohl Bondage & Discipline, Dominance & Submission wie auch
Sado-Masochism umfasst. Es deckt eine breite Vielfalt sexueller Praxen ab, die in Kombination
oder voneinander unabhingig ausgefiihrt werden. Gleichzeitig ist auch S/M als iibergeord-
netes Akronym gebrauchlich (vgl. Woltersdorff (2011: 169) und Binswanger (2013: 227)).

07:39:08.

153


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154

Sexualitat - Geschlecht - Affekt

schlechterrollen prinzipiell austauschbar werden und die Lusterfilllung beider Be-
teiligter angestrebt wird (Binswanger 2013: 225; Woltersdorff 2011: 183f.).

Dennoch: Auch Cvetkovich macht geltend, dass Verletzungsoffenheit und Pas-
sivitit in der (spit-)biirgerlichen Moderne weiblich und Verletzungsmacht und Ak-
tivitit minnlich besetzt sind. Da sie jedoch historische Dimensionen von Trauma
beriicksichtigt, wird es sowohl im Alltag als auch iberindividuell verortet. Bei-
spielsweise hatte in der US-amerikanischen Geschichte die Sklaverei eine trau-
matische Wirkung auf alle Geschlechter. Demensprechend werden die Geschlech-
terdimensionen von Trauma in einen politischen und gesellschaftlichen Kontext
eingeordnet. So versteht Cvetkovich Geschlecht nicht in einem essentialistischen
Sinn, auch wenn die historisch begriindete Besetzung weiblicher Sexualitit mit
Passivitit und mannlicher Sexualitit mit Aktivitit in die Gegenwart hinein wirkt.
Weil Homophobie und Sexismus tief in gesellschaftlichen Wertungen verankert
sind, die nicht negiert werden kénnen, plidiert Cvetkovich fiir eine »sex positivity
which can embrace negativity, including trauma« (Cvetkovich 2003: 63). Sexualitit
behilt in dieser Lesart eine Kraft fir Transformation, ohne traumatische Aspekte
aus dieser auszuschliessen. Dies ermdglicht ein palimpsestisches queer reading (vgl.
Kapitel 3.3), welches das Zusammenwirken von individuellen und kollektiven se-
xuellen Scripts als Prozess analysiert, der Geschlechterdichotomien in Bewegung
zu versetzen vermag. In Hinblick auf interpersonelle sexuelle Scripts bedeutet dies
beispielsweise, S/M-Praxen als eine Moglichkeit zu verstehen, einen lustvollen Um-
gang mit traumatisierenden Erlebnissen zu finden.

Die Verletzbarkeit in der Sexualitit betrifft aber nicht nur das Subjekt selbst,
sondern auch sein begehrtes oder geliebtes Gegeniiber. Wie in Kapitel 2.5 ange-
sprochen, kann der Verlust einer geliebten Person nach Butler zu einer Dekom-
position des Selbst fithren: »Machen wir uns nichts vor. Wir werden vom Anderen
dekomponiert. Und wenn es nicht so ist, fehlt uns was. Bei der Trauer scheint das
eindeutig so zu sein, allerdings nur deshalb, weil es schon beim Begehren so war.
Man bleibt nicht immer intakt« (Butler 2009: 38). Das trauernde Subjekt tritt als
solches in Erscheinung, weil es davor ein begehrendes Subjekt war. Den Zustand
der Auflésung durch das Berithrtsein durch eine_n geliebte_n Andere_n verbindet
Butler mit der Vorstellung der Ekstase. »Ek-statisch sein bedeutet wortlich, aus
sich herausgetreten zu sein« (Butler 2009: 38). So versteht Butler Sexualitit wie
auch Geschlechtsidentitit als »Formen des Daseins fiir einen Anderen oder sogar
kraft eines Anderen« (Butler 2009: 38). In Momenten des Verlusts kann sich die
Ekstase in einem Selbstverlust manifestieren, der das ekstatische Subjekt als ge-
fahrdetes zeigt, da die Kraft dieses Anderen das Selbst nicht mehr mittrigt.

Die geschlechterspezifische Kodierung von Angst und Trauma im Sinne einer
positiv gerahmten Sexualitit, die auch negative Aspekte wie Trauma einschliesst
(vgl. Cvetkovich 2003), die homosoziales Begehren (vgl. Sedgwick 1985) und einen
potentiellen ekstatischen Selbstverlust (vgl. Butler 2009) umfasst, untersuche ich

07:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Sexualitat und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression

im Folgenden anhand von zwei literarischen Texten. Transgressive sexuelle Scripts
werden dabei in ihrer dialogischen wie auch monologisch autoritiren Wirkung auf
die Geschlechterverhiltnisse in den Lektitren angesprochen.

Minnliche Sexualitit, Angst und Trauma werden exemplarisch am Beispiel von
Guido Bachmanns Roman Gilgamesch aus dem Jahr 1966 erortert. Gilgamesch ist
historisch (wie Stiller) in der heteronormativen Ordnung der Schweiz der 1950er
Jahre verortet. Die minnliche, adoleszente, homosexuelle Hauptfigur erlebt ver-
schiedenste Formen traumatisierender Gewalt: als institutionellen Zugriff einer
Zwangsinternierung, als Gewalt durch einen Sexualpartner oder als kollektive Ver-
priigelung. Auch erleidet die Hauptfigur durch den frithen Tod des Geliebten einen
ekstatischen Selbstverlust (im Sinne Butlers), der die Transformation des (sexuel-
len) Selbst wesentlich vorantreibt. Nach einer Einfithrung zu Guido Bachmann als
Verfasser des Romans und zum Literaturskandal, den die Verdffentlichung ausge-
16st hat (5.1.1), wird ein Uberblick iiber Inhalt und Erzihlanlage (5.1.2) gegeben.
Dann folgt die Lektiire sexueller Scripts mit einem Fokus auf Angst und Trauma in
Gilgamesch (5.1.3 — 5.1.6). Die palimpsestische Lektiire zum Schluss fithrt die drei
Ebenen sexueller Scripts zusammen (5.1.7). Weiblicher Sexualitit, Angst und Trau-
ma gilt der Fokus am Beispiel von Elfriede Jelineks Die Klavierspielerin aus dem Jahr
1983. Jelineks Text nimmt sowohl die feministische Kritik an weiblicher Sexualitit
in der Psychoanalyse als auch die feministische Forderung, hiusliche Gewalt auf
die politische Agenda zu setzen, auf. Gleichzeitig iiben im Text auch Frauen sexu-
elle Gewalt aus: so die weibliche Hauptfigur, deren Mutter und Grossmutter. Die
Protagonistin des Textes ist zwar zu Transgression in der Sexualitit bereit und for-
dert ihr Gegeniiber zu S/M-Praxen auf, doch dies fithrt nicht zu sexueller Erfiillung,
sondern zu einem interpersonellen Gewaltexzess und einer weiblichen Selbstver-
letzung, welche die erfahrenen Traumata am eigenen Korper re-inszeniert. Nach
einer Einfihrung zu Elfriede Jelinek als Verfasserin des Romans (5.2.1) wird ein
Uberblick iiber Inhalt und Erzihlanlage (5.2.2) gegeben. Dann folgt die Lektiire se-
xueller Scripts mit einem Fokus auf Angst und Trauma in Die Klavierspielerin (5.2.3
- 5.2.5). Die palimpsestische Lektiire zum Schluss fithrt die drei Ebenen sexueller
Scripts zusammen (5.2.6). In der Synopse (5.3) werden die palimpsestischen Lektii-
ren zu Angst, Trauma und Transgression beider Werke im Hinblick auf Geschlecht
und Sexualitit im Vergleich diskutiert.

07:39:08.

155


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156

Sexualitat - Geschlecht - Affekt

5.1 Guido Bachmann Gilgamesch (1966)

Und dann trdumte ich im Spital den Traum vom kleinen grauen Mann. Dieser Traum hat
mich in Angst und Schrecken versetzt. Angst und Schrecken gruben sich ein, und ich habe
diese Angst und diesen Schrecken nie mehr iiberwunden [...]: kleiner grauer Mann in Pele-
rine und Kapuze, der sich gnomengleich auf mich gesetzt und mir eine Sicherheitsnadel in
die Brust gedriickt hat. [...] Ich kann nicht sagen, dass ich ohne diesen Traum nie zu schrei-
ben begonnen hitte; aber andererseits bin ich mir sicher, dass ich genau dieses Traumes
wegen meinen ersten Roman [...] begonnen habe...

Guido Bachmann (2000: 21f))

5.1.1 Einfiihrung

Der kleine graue Mann ist ein Motiv, das Bachmanns Werk durchzieht und in sei-
nem ersten Roman Gilgamesch nicht nur wiederholt vorkommt, sondern auch den
Text eroftnet. Der kleine graue Mann geht auf ein traumatisches Kindheitserlebnis
des Autors zuriick. Bachmann wurde als Finfjihriger aufgrund eines falschen Ver-
dachts auf Diphterie fiir neun Wochen isoliert und durfte nicht einmal zu seiner
Mutter Kontakt haben. Seither, so hilt er in seinen autobiographischen Aufzeich-
nungen lebenslinglich fest, verfolgte ihn dieser Traum: »Aus diesem Satz schwingt
alles. Der Satz kam aus dem Traum und war Initialziitndung. Ich habe diesen Satz
36 Jahre lang literarisch ausgeweidet« (Bachmann 2000: 22).

Am Beginn der Schweizer Rezeptionsgeschichte des Romans Gilgamesch, der
1966 erschien, steht ein Skandal. Im Januar 1967 organisierte ein sechzehnjihriger
Gymnasiast eine Bachmann-Lesung in seinem Wohnort Burgdorf. Wenige Tage
nach der Lesung wurde dieser Sechzehnjihrige vom Gymnasium suspendiert und
in der Folge wegen »Verbreitung einer unziichtigen Schrift« (Gisi 2012: 42), we-
gen der Weitergabe des »pornographischen [...] Buch[s] von Guido Bachmann zum
Lesen« (Lerch 2001: 462) angeklagt: Der Burgdorfer Literaturskandal nahm seinen
Anfang. Die Schweizer Presse berichtete breit; so nahm etwa die Boulevardzeitung
Blick Partei fiir den Schiller und emporte sich tiber den »Meinungsterror in Burg-
dorf« (Lerch 2010: 464). Einerseits wurde die Kriminalisierung des lesebegeisterten
Schiilers kritisiert; andererseits — erneut — eine Diskussion iiber die Freiheit von
Kunst ausgeldst. Den Hintergrund hierfiir bildete der sogenannte Ziircher Litera-
turstreit vom Dezember 1966. Der Germanist Emil Staiger hatte in einer Festrede
moniert, die Moderne wie auch die zeitgendssische engagierte Literatur sympa-
thisiere mit dem »Verbrecherischen, Gemeinen«. Sie vernachlissige »eine sittliche
Gesinnung« (Staiger nach Lerch 2001: 453) und bemiihe sich nicht mehr um das
»Erfinden vorbildlicher Gestalten« (Staiger nach Egyptien 1981: 365). Staiger stell-
te »eine Entartung jenes Willens zur Gemeinschaft, der Dichter vergangener Tage
beseelte« fest (Staiger nach Lerch 2001: 453). Bachmanns Gilgamesch steht fiir ein

07:39:08.



https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Sexualitat und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression

Werk, das »in die Welt der >Zuhilter, Dirnen und Siufer« (Egyptien 1981: 366) ein-
taucht. Es ist somit in einer Lebenswelt situiert, wie sie Staiger als typisch fur
»Kloakenliteratur« (Staiger nach Egyptien 1981: 365) brandmarkte und auf seiner
Suche nach sittlichen Helden vom Literaturbegriff auszuschliessen trachtete. Max
Frisch reagierte umgehend auf Staigers pauschale Verurteilung zeitgendssischer,
engagierter Literatur und veréffentlichte in der Weltwoche vom 24. Dezember 1966
eine Replik. Darin kritisierte er dessen Begriff der »entarteten Literatur« scharf,
da dieser auf nationalsozialistische Terminologie rekurriere (Frisch nach Egyptien
1981: 365; Lerch 2001: 455).

Der Burgdorfer Literaturskandal hatte gegeniiber dem Ziircher Literaturstreit
eine zusitzliche Dimension: Die Anklage des adoleszenten Gymnasiasten, der die
Lesung initiiert hatte, und sein mehrwochiger Ausschluss vom Unterricht bedeu-
teten fiir diesen eine Kriminalisierung und gesellschaftliche Marginalisierung. Die
Sanktionen wiederholten gleichsam in der Realitit die im Roman geschilderte fik-
tionale, leidvolle Kriminalisierung der Hauptfigur. Gliicklicherweise fithrte der 6f-
fentliche Druck dazu, dass der Schiiler nicht verurteilt wurde und das Gymnasi-
um noch beenden konnte. Der Zindstoff des Textes lag damals in der Beschrei-
bung explizit homoerotischer Szenen mit Adoleszenten, wodurch sich die Hiiter
der Ordnung alarmiert sahen: Im Regierungsrat wurde argumentiert, der Text dis-
kutiere »sexuelle Aberrationen« (Lerch 2001: 486), die Mittelschulkommission von
Burgdorf wollte sich ihrer »erzieherische[n] Verantwortung angesichts zersetzen-
der und pathologischer Tendenzen innerhalb eines Teils der heutigen Literatur«
(Lerch 2001: 487) annehmen, und in der hitzigen Debatte des Berner Grossen Rats
im Mai 1967 wurde Gilgamesch als »Schmutz unter dem Deckmantel der Dicht-
kunst« (Lerch 2001: 488) angeprangert.’

Ein Blick auf die rechtlichen Rahmenbedingungen Ende der 1950er und Anfang
der 1960er Jahre in der Schweiz ergibt: Homosexuelle Handlungen zwischen Min-
nern wurden zwar 1942 im zivilen Strafrecht der Schweiz legalisiert; nach Militir-
gesetz blieb Homosexualitit wihrend des 2. Weltkriegs jedoch strafbar (Delessert
2012: 133f.). Homosexuelle Handlungen zwischen noch nicht volljihrigen Adoles-
zenten blieben bis 1992 kriminell, Volljahrigkeit wurde damals im Alter von zwan-
zig Jahren erreicht. Erst zum Ende des 20. Jahrhunderts wurden die Rechte ho-
mosexueller Jugendlicher den Rechten heterosexueller Jugendlicher in der Schweiz
angeglichen.* Die Herausgeber von Gilgamesch hatten deshalb 1966 auf der ersten

3 Lerch gibt eine detaillierte Ubersicht sowohl iiber den Ziircher Literaturstreit wie auch iiber
dessen Auswirkungen auf den Burgdorfer Literaturskandal und sein politisches Nachspiel im
Grossen Rat (Lerch 2010: 453ff; 460ff.; 487ff.).

4 Das Schutzalter fiir sexuelle Handlungen liegt in der Schweiz heute generell bei sechzehn
Jahren. Nicht strafbar sind sexuelle Handlungen jiingerer Adoleszenter, wenn der Altersun-
terschied der Sexualpartner weniger als drei Jahre betragt, vgl. StGB Art. 187.

07:39:08.

157


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158

Sexualitat - Geschlecht - Affekt

Seite anzukiindigen: »Wir miissen jedoch darauf hinweisen, dass das Buch keines-
falls an Jugendliche verkauft werden darf« (Gisi 2012: 42). So war der Burgdorfer
Gympnasiast vor allem durch die Verbreitung sogenannt pornographischer Aberra-
tionen an seine Altersgenossen potentiell strafbar geworden. Homosexualitit unter
Jugendlichen stand nicht nur rechtlich unter Strafe. Auch andere Diskurse waren
von einer Ablehnung der Homosexualitit gepragt: Besonders wirkmichtig waren
die psychiatrische Pathologisierung sowie die katholisch klerikale Verurteilung®.
Beide spielen in Gilgamesch eine entscheidende Rolle.

Fir den Autor Bachmann ergaben sich vor allem zwei Konsequenzen aus dem
Skandal um seinen Text: Gilgamesch war sofort ausverkauft und machte ihn im Al-
ter von sechsundzwanzig Jahren auf einen Schlag als Autor berithmt (Gisi 2012: 42).
Bachmann hatte bis zu diesem Zeitpunkt neben seiner Titigkeit als Schriftsteller
Klavier und Musiktheorie am Konservatorium sowie Musikgeschichte und Thea-
terwissenschaften an der Universitit studiert. Auch war er als Musiklehrer und
Schauspieler titig. Eine zweite Folge des Skandals um dieses Buch war, dass Bach-
mann fortan als ein Reprisentant von »Schwulenliteratur« figurierte - ein Etikett,
das fiir sein Schreiben nur bedingt zutreffend ist, wie Puff zu Recht moniert, denn
Bachmanns Gilgamesch bietet kein programmatisches Coming-out-Narrativ (Puff
1997: 35).° In der Rezeption der sogenannten literarischen Schwulenszene melde-
ten sich auch irritierte Stimmen zu Worte (z.B. Molitor 1986: 82f.). Gleichwohl ist
der Text fiir homosexuelle Schweizer Literatur heute kanonisch.” Der Text thema-
tisiert unterschiedliche Formen adoleszenter sowie intergenerationeller gleichge-
schlechtlicher mannlicher sexueller Scripts, die in einem Spannungsfeld von my-
thisiertem, reinem Eros, Transgression und rauschhafter Unterwerfung, Trauma

5 Allerdings gab es bereits in den 1960er Jahren auch Ausnahmen von der klerikalen Verurtei-
lung der Homosexualitat. So bezog sich »Der Kreis« 1960 auf den evangelisch reformierten
Eheberater Bovet, dersich fiir eine Integration homosexueller Menschen in die Kirchgemein-
den und fiir ein Ende der moralischen Verurteilung einsetzte (Gammerl 2016: 230).

6 Woltersdorff definiert Coming out am Ubergang des 20. zum 21. Jahrhundert als eine Selbst-
wie auch Kulturtechnik der Konstruktion einer schwulen Identitat, als eine Gegenstrategie zu
Diskriminierungserfahrungen und als Befreiungsnarrativ, das ab den 1970er Jahren an Ter-
rain gewinnt (Woltersdorff 2004). Das Wort »schwul« kommt in Gilgamesch nicht vor, so halt
Puff fest: »Coming-out als Struktur des homosexuellen Entwicklungsromans, der ja immer
auch eine sprachliche Selbstfindung beschreibt, findet in Bachmanns Erzihlen nicht statt«
(1995:186).

7 Der Bekanntheitsgrad von Guido Bachmanns Texten ist bedauerlich gering. Ich pflichte hier
Puff bei, dass dies seinem literarischen und &dsthetischen Beitrag zur deutschsprachigen Li-
teratur nicht gerecht wird (Puff 1995: 178f.). Auch wenn sich Gilgamesch einer klassischen
Schwulenliteratur nicht zuordnen ldsst, wird der Roman gerade in Anthologien, Nachschla-
gewerken und Studien zu homosexueller Literatur erwéhnt, so z.B. in Busch und Linck (1997:
34ff.) oder Molitor (1986). Es gibt einige wenige positive Ausnahmen davon, so Puff (1995),
Egyptien (1997), Lerch (2001).

07:39:08.



https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Sexualitat und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression

und Zerstérung angesiedelt sind. In meinem close reading von Gilgamesch verbin-
de ich die Sexual Script Theory mit Cvetkovichs (2003) theoretischer Verkniipfung
von Sexualitit und Trauma und mit Butlers (2009) Begriff des ekstatischen Sub-
jekts, um mich diesem Spannungsverhiltnis anzunihern (vgl. hierzu Kapitel 2.5).
Die sehr unterschiedlich motivierten Irritationen in der Gilgamesch-Rezeption las-
sen sich mit Bachmanns eigensinniger wie auch multiperspektivischer Darstellung
homoerotischer sexueller Scripts erkliren, wie im Folgenden diskutiert wird.

5..2  Gilgamesch: Plot und Erzahlanlage®

Guido Bachmann rekurriert mit seinem ersten Roman auf den altbabylonischen
Gilgamesch-Mythos.” In seiner Autobiographie lebenslinglich (2000) legt er dar,
dass er mit diesem Stoff durch seine Begegnung mit dem einundvierzig Jahre il-
teren Geliebten und Forderer Alfred Arm bekannt wurde: »Das Buch entstand im
Gesprich. Er hatte mich auf das Epos aufmerksam gemacht. [...] Viereinhalbtau-
send Jahre, da liegt eine Sintflut dariiber. Gilgamesch, Erbauer der grossen Mau-
er [..]. Engidu'®, der Freund, ist ihm gestorben, und er berichtet Gilgamesch von
der Unterwelt. [...] Ich zeichnete nach, und ich zeichnete eigentlich die Geschichte
F.A.s auf;" denn als neunzehnjihriger Student [...] verlor er seinen Freund Roland
Kissling, der wihrend der Grippeepidemie von 1918 starb. Seine Trauer war gross

8 Meine Gilgamesch-Lektiire basiert auf der Taschenbuchausgabe von 1998, die wiederum auf
die Ausgabe von 1977 zurlickgeht. Die erste Ausgabe von Bachmanns Gilgamesch erschien
1966. Der Autor hat sie 1977 (iberarbeitet und als Band 1 seiner Trilogie »Zeit und Ewigkeit«
veréffentlicht. Der zweite Band, Die Parabel, erschien 1978, der dritte Band, Echnaton, 1982.
In Die Parabel wie auch in Echnaton werden Erzdhlstringe und Figurenkonstellationen aus
Gilgamesch in grosser epischer Breite weiterentwickelt (Puff 1997: 175). Gilgamesch ist als ei-
genstindiger Text les- und deutbar. Der Roman bleibt aber, wie es der Autor 1977 angelegt
hat, gleichzeitig in seiner Bedeutung fiir die knapp tausendsechshundertseitige Trilogie we-
sentlich. Meine Analyse beschrinkt sich auf den ersten Band der Trilogie.

9 Die Uberlieferungsgeschichte des Epos begann mit der Entzifferung erster Fragmente im
Jahr1872 durch den britischen Assyriologen Smith und dauert bis heute an (Zocco 2010: 15).
Die Breite der literarischen Rezeptionsgeschichte zeigt Zocco detailliert auf (2010: 33ff.).

10 Neben Engidu findetsich hdufig die Schreibweise Enkidu, so beispielsweise bei Zocco (2010);
Bachmann wahlt aber den weicheren Klang von Engidu.

11 In der Autobiographie wird Alfred Arm als FA. adressiert, die Abklrzung des Vornamens
bezieht sich auf die Kurzform Fred fiir Alfred. Im zweiten Band der Trilogie Zeit und Ewigkeit
(Gilgamesch ist der erste Band) nennt Bachmann eine der Hauptfiguren Fred Anders. Fred An-
ders ist dort der eine Partner einer intergenerationellen homoerotischen Beziehung. Diese
literarische Figur klingt hier ebenfalls an. Dartiber hinaus weist lebensldnglich (2000) insge-
samt eine hoch &sthetisierte Form autobiographischen Erzahlens auf und wird hier nicht als
authentische Quelle Gber eine Wahrheit des Romans verstanden, sondern als Metatext Bach-
manns ber sich und sein Schreiben, gepragt von kinstlerischer Gestaltung (vgl. Valiukonyté
2003).

07:39:08.

159


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160

Sexualitat - Geschlecht - Affekt

gewesen [..] So nannte ich denn meinen Protagonisten Roland und dessen Kla-
vierlehrer Kissling. Das war mehr als eine Ausserlichkeit. Es war eine Reverenz
im besten Sinne. Er, mein Freund, er war ja Gilgamesch. Sein Engidu war gestor-
ben« (Bachmann 2000: 175f.). Guido Bachmann situiert diesen Text retrospektiv im
Uberschneidungsbereich persénlicher, intergenerationeller Liebeserfahrung, eines
intensiven dialogischen Austauschs tiber das mesopotamische Epos mit seinem
Freund, der Funktion des Erzihlens als einer Moglichkeit der (gemeinsamen) Iden-
titdtsfindung (vgl. Kapitel 2.6) und der Moglichkeit, die Geschichte seines Freundes
im Gewand des Epos zu erzihlen und mit der eigenen Geschichte zu verkniipfen.
In der Ubertragung in die Gegenwart bringt der Stoff eine iiber viertausendjihrige
Ursprungsgeschichte homoerotischer Miannerbeziehungen zur Geltung.”

Gilgamesch spielt in einer Schweizer Stadt™ in den spiten 1950er Jahren. Haupt-
figur ist der adoleszente, sechzehnjihrige Roland Steinmann. Roland hat sich in
seinen gleichaltrigen Klassenkameraden Christian verliebt. Die eigentliche Hand-
lung beginnt mit der Entscheidung der beiden, gemeinsam zu fliehen. Die Trans-
gression zum Textbeginn besteht nicht nur in der Flucht aus Schule und Eltern-
haus, sondern auch im Diebstahl von 300 Franken aus der Klassenkasse, um die-
se Flucht antreten zu konnen. Die beiden jungen Minner reisen in eine andere
Stadt und nehmen unter falschem Namen ein Hotelzimmer. Der Ausbruchsver-
such scheitert, Roland wird vom Gymnasium ausgeschlossen und in eine Beobach-
tungsstation, ein Knabenerziehungsheim, eingewiesen, Christian bleibt als »Ver-
fithrter« unbehelligt. Tagsiiber muss Roland bis zur Erschépfung Kartoffeln ernten;
nachts muss er sich gegeniiber der meist sexualisierten Gewalt der andern ado-
leszenten Knaben behaupten. In der Beobachtungsstation lernt er Ruben kennen.
In der nun folgenden Romanhandlung erlebt Roland eine schmerzhafte Initiation
ins Erwachsenenleben zwischen verschiedenen Akteuren und Institutionen und
damit verbundenen Affekten und homoerotischen Scripts. Mit grosstem Schmerz
verbunden ist Christians Tod kurz nach Rolands Entlassung aus der Knabenerzie-
hungsanstalt.

Zu einem machtigen Gegenspieler wie auch erotischen Anziehungspunkt fiir
Roland wird Ruben. Ruben reprisentiert, in den Worten des Autors, »das Prinzip
des Bosen« (Bachmann nach Lerch 2001: 236). Er hilt sich in der Beobachtungs-
station auf, um fiir den reichen Greis Stockermann marginalisierte Knaben aus-

12 Zocco (2010) und Leick (1994) diskutieren die Frage, ob die Freundschaft von Gilgamesch zu
Engidu in den (iberlieferten Textfragmenten des altbabylonischen Epos homoerotisch zu in-
terpretieren ist (Zocco 2010: 26f.; Leick 1994: 267ff.). Zocco ist der Ansicht, dass die Frage
nicht eindeutig zu entscheiden ist, Leick pladiert, bei aller Ambivalenz und Offenheit, fiir ei-
ne homoerotische Lesart dieser Freundschaft. Diese Lesart liegt auch dem Bachmannschen
Verstandnis der Beziehung von Gilgamesch zu Engidu zugrunde.

13 DerNameder Stadt wird im Text nicht genannt, der »griine Fluss«verweist aber auf die Stadt
Bern, in der Bachmann aufgewachsen ist (Puff 1995: 176).

07:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Sexualitat und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression

zuwihlen, die ihm auf seinem Schloss sexuell zur Verfiigung stehen sollen. Bald
beschliesst er, Roland in seine Gewalt zu bringen. Am anderen Ende der Skala von
Akteuren steht der Klavierlehrer Kissling. Er nimmt sich Rolands an und fordert
dessen Begabung zum Klavierspiel. Auch seine Mutter ist ihm wohlgesinnt, kann
ihn aber vor den Ausbriichen des Vaters nicht schiitzen. Dieser wirft Roland bald
nach der Riickkehr aus der Besserungsanstalt aus der Wohnung. Eine weitere Ro-
land wohlwollende Figur ist die Prostituierte Maria, die ihn voriibergehend bei sich
aufnimmt. Doch sie verfillt im Lauf der Ereignisse ebenfalls dem zerstorerischen
Eros von Ruben. Eine Zwischenposition zwischen Gut und Bése nimmt der Vikar
Benoit ein. Er ist Roland zutiefst zugetan, da er in ihm eine Reinkarnation eines
geliebten Jinglings sieht, der ihm als junger Arzt unter den Hinden weggestorben
ist. Benoit fithlte sich am Tod jenes Knaben schuldig und beschloss, Geistlicher zu
werden. Auch Benoit ist also ein Wiederginger von Gilgamesch, der seinen Ge-
liebten durch Tod verloren hat. Benoit versucht, Rubens Einfluss auf Roland ent-
gegenzuwirken. Er rettet Roland im Lauf der Handlung zwei Mal das Leben. Am
Ende verfillt jedoch auch er Rubens Macht, was sich als eine Selbstaufopferung des
Geistlichen fiir Roland lesen ldsst.

Ein Hohepunkt in Rolands jungem Leben ist die Urauffithrung einer Komposi-
tion von Kissling, die er bravourés spielt. Gleichwohl zieht ihn Ruben immer wieder
in seinen Bann. Rolands Fluchtversuche vor Ruben scheitern, er muss bei Stocker-
mann einziehen. Es gelingt ihm aber, Stockermann die Erlaubnis fiir eine grosse
Reise abzuringen. Er folgt einer Route, wie sie Gilgamesch auf der Suche nach sei-
nem verstorbenen Freund Engidu zuriickgelegt hat. Analog zu Gilgameschs Reise
in den Orkus geht Roland zuerst in die Berge — wo er den Hirtenjungen Eustache
trifft. Diese Begegnung verliuft dhnlich wie die Begegnung von Gilgamesch und
Engidu: Roland verkérpert den Kulturmenschen Gilgamesch, Eustache den Natur-
knaben Engidu. Anschliessend geht Roland ans Meer und heuert auf einem Hoch-
seeschiff an. Im Zielhafen Hamburg angekommen, transformiert Roland seine Lie-
be zu Christian und seine Trauer in kiinstlerischen Eros in Form einer Totenklage.
Er kehrt nach Abschluss der Komposition und nach einem weiteren missgliick-
ten Selbstmordversuch in die Schweiz zuriick. Stockermann hat unterdessen einen
Schlaganfall erlitten. Zum Schluss der Geschichte ist Roland schwer erkrankt. Nach
dem Tod seiner Mutter bricht er zusammen und wird in eine psychiatrische Klinik
eingewiesen. Seine Syphilis, verschuldet durch den Vater und auf Roland iiber-
tragen durch die Mutter, bricht aus. Erneut tritt Benoit als Retter auf den Plan.
Er schligt vor, dass Roland mit Kissling Blut tauscht. Kissling ist an Malaria er-
krankt.”* Rolands Rettung und Genesung gelingt durch Kisslings Blut, und er kann

14 Tatsachlich wurde Syphilis vor der Erfindung von Penicillin mit Malariaerregern bekimpft,
da die Syphiliserreger bei hohem Fieber zerstort werden. In Bachmanns Gilgamesch wird der
Erfinder dieses Verfahrens erwahnt: Wagner-Jauregg (Karamanou, Liappas, Antoniou, An-

07:39:08.

161


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162

Sexualitat - Geschlecht - Affekt

die psychiatrische Klinik verlassen. Mit der Unterstiitzung von Kissling tritt er ins
Konservatorium ein.

Die Verwendung des babylonischen Epos als palimpsestische Rekurrenz lisst
sich mit dem Begriff der queer temporality von Dinshaw et al. (2007) verbinden. In
queer temporality ist die Zeit der Linearitit der Chronologie enthoben und wird mit
affektiver Intensitit verbunden, um multiple Temporalititen in der Gegenwart gel-
tend zu machen.” Uber die Modifizierung des Zeitbegriffs in Gilgamesch schreibt
der Autor in lebenslinglich: »Auch ich wende mich gegen den nur physikalischen
Begrift der Zeit [...] Ich betonte die subjektiv erfahrene Zeit in meiner Trilogie >Zeit
und Ewigkeit« — ein Strom im fliessenden Wechsel der Phinomene; [... ich] entwi-
ckelte [...] in meinem Werk durch Techniken des inneren Monologs und der asso-
ziativen Verschniirung von aktuellen mit lingst vergangenen Bewusstseinsinhalten
meine Psychologie des Romans« (2000: 183f.). Die Rekurrenz auf das mesopotami-
sche Epos erdffnet narrativ eine reparative Ebene,® gerade auch in der mythisie-
renden Uberhéhung der Homoerotik zwischen den beiden Adoleszenten Roland
und Christian. Das Ursprungsepos dient als eine Vor-Schrift, welche die drasti-
sche, zeitgendssisch wirksame Verurteilung, Kriminalisierung und Pathologisie-
rung adoleszenter Homosexualitit ausser Kraft setzt und deren Uberzeitlichkeit
zur Geltung bringt."”

Ein weiteres palimpsestisches Element ist Bachmanns Rekurrenz auf musika-
lische Vorlagen. Das Klavierspiel, das Komponieren und das Spiel der Hirtenflste
nehmen im Text eine wichtige Rolle ein, auch die sprachliche Gestalt von Gilgamesch
ist stark durch Musik beeinflusst. Das Kapitel in der Beobachtungsstation transpo-
niert eine musikalische Form, die Passacaglia, ins Literarische, wie Puff aufgezeigt
hat: Das Kapitel wird durch das Leitmotiv »nichste Furche« inhaltlich, rhythmisch
und musikalisch strukturiert. Roland erinnert sich, wihrend er den Boden nach
Kartoffeln durchsucht, bisheriger Ereignisse. Seine Erinnerungen und Vorausdeu-
tungen werden »zu einer dichten poetischen Textur« verkniipft. »Anstelle der chro-
nologischen Anordnung tritt eine weitreichende Simultaneitit ineinander verwo-
bener Zeit- und Erinnerungsschichten. Die Literatur gebiert hier ihre eigene Zeit

droutsos und Lykouras 2013: 208ff.). Der Name fillt, als Benoit den Klinikdirektor von der
Notwendigkeit dieses Blutstransfers iiberzeugen will (Bachmann 1998: 220).

15 Im literaturwissenschaftlichen Sinne wird von einem intertextuellen Bezug zum altbabylo-
nischen Epos gesprochen, z.B. von Puff (1997: 35). In Verbindung mit queer temporality ermdog-
licht die Metapher des Palimpsests hier, die Verschmelzung und Ununterscheidbarkeit der
unterschiedlichen affektiven und temporalen Schichten deutlicher zu beriicksichtigen.

16 Zum Begriff reparative reading nach Sedgwick (2003a) vgl. Kapitel 3.3.

17 Bachmann selber verwendet weder den Begriff homosexuell/Homosexualitat noch schwul
im gesamten Text. Puff weist darauf hin:»Die Schwulen—das sind in Bachmanns Werk immer
die anderen« (1997: 35). In der Beschreibung des medizinischen oder gesellschaftlichen Dis-
kurses verwende ich den Begriff der Homosexualitat zur Bezeichnung von gleichgeschlecht-
lichem Begehren. Er stammt dann jedoch nicht aus Bachmanns Text selbst.

07:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Sexualitat und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression

und musikalische Vorbilder leisten dafiir Geburtshilfe« (Puff 1995: 180). Die Musik
in Verbindung mit adoleszentem Knabeneros begriindet die kreative Vitalitit, die
den Text vorantreibt.

5.1.3 Sexuelle Scripts in Gilgamesch

Wie bereits dargelegt, sind sexuelle Scripts in diesem Werk einerseits in einen
erhabenen und mythisierenden Eros eingebettet, den Roland mit Christian und
Eustache, dem Hirtenjungen, verbindet. Und andererseits sind sie mit Ruben, in
der Beobachtungsstation und bei Stockermann von Unterdriickung, Gewalt und
Trauma gerahmt, woran der Protagonist mehrmals beinahe zugrunde geht. Auch
die Vertreter der Ordnung — Lehrer, Schulleiter, Jugendanwalt und Psychiater —
sind in sexuelle Scripts verstrickt, die oft in grossem Widerspruch zu moralischen
Massstiben stehen, die sie gegeniiber Roland einfordern. »Die Reprisentanten der
bourgeoisen Ordnung sind [..] selbst libidinés mit den Transgressoren derselben
Ordnung verbunden« (Puff 1995: 183). Fiir Roland ist der adoleszente Regelbruch,
die Transgression, konstitutives Moment aller sexueller Scripts — auch dies ein
Element, das bereits die Beziehung von Gilgamesch zu Engidu im mesopotami-
schen Epos prigt.”® Wie in Kapitel 2.1 dargelegt, ist der Ausbruch aus vorgegebe-
nen Scripts ein Moment fiir das Transformationspotential von Sexualitit, worauf
Scripttheoretiker_innen schon frith hingewiesen haben. In Gilgamesch bewirkt der
Regelbruch eine institutionelle und interpersonelle Gewalt, die fiir den Protago-
nisten traumatische Folgen hat. Hintergrund hierfiir bildet die zeitgeschichtliche
Verurteilung von Homosexualitit in den 1950er Jahren in der Schweiz. Der Text
verbindet in der Kriminalisierung gleichgeschlechtlicher Handlungen Diebstahl,
Gewalt und Verbrechen mit »dem Eros als aggressiver, Ordnung zerstorender, neue
Ordnungen schaffender Energie« (Puff 1995: 183). Die Stigmatisierung und Ziich-
tigung gleichgeschlechtlicher mannlicher Scripts, die daraus folgt, wird zunichst
anhand der Dimension interpersoneller sexueller Scripts diskutiert.

18 Im Gilgamesch-Epos verliert Gilgamesch seinen Freund, weil die beiden die Gotter in Zorn
versetzt haben —sie haben gemeinsam den Himmelsstier erlegt. Engidu stirbt zur Strafe ih-
res Sakrilegs. Gilgamesch ist untrostlich und beschliesst, seinen verlorenen Freund im Orkus
aufzusuchen (Zocco 2010: 19f.).

07:39:08.

163


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164

Sexualitat - Geschlecht - Affekt

5.1.4 Interpersonelle sexuelle Scripts

5.1.41 Transgressiver Knaben-Eros im Zeichen des Stigmas
und des Unausweichlichen

Scripts als Teil ihrer tiefen Freundschaft beginnen zwischen Christian und Roland
mit dem buchstiblichen Einschreiben ihrer Bindung in ihre Kérper. Damit greifen
sie das Motiv des Stigmas auf. Mit Goffman lisst sich das Stigma symbolisch be-
greifen, wenn er bei seiner Definition auch zunichst auf die korperliche Einschrei-
bung bei den Griechen rekurriert: »Die Griechen [...] schufen den Begriff Stigma als
Verweis auf korperliche Zeichen, die dazu bestimmt waren, etwas Ungewdhnliches
oder Schlechtes iiber den moralischen Zustand des Zeichentrigers zu offenbaren.
Die Zeichen wurden in den Kérper geschnitten oder gebrannt und taten 6ffent-
lich kund, dap der Triger ein Sklave, Verbrecher oder ein Verriter war« (Goffman
1975: 9). Spdter, in christlichen Zeiten, wurde seine Zeichenhaftigkeit der Unehre
in eine kontrire, positive Bedeutung gewendet: Es galt als »kérperliche[s] Zeichen
gottlicher Gnade, die in der Form von Blumen auf der Haut aufbrachen« (Goffman
1975: 9). Im 20. Jahrhundert nun wird das Stigma zur symbolischen Perspektive
auf Menschen, die aus den normativen Parametern der Gesellschaft fallen — Goff-
man wihlt dafiir den Ausdruck der beschidigten Identitit und betont, dass das
Stigma Ergebnis von sozialem Ausschluss und keinem Korper als solchem inhi-
rent ist (1975: 176). Gleichwohl besteht die christliche Lesart des Stigmas im Sinne
gottlicher Auserwihlung bis heute fort.

Bachmann macht in Gilgamesch von der Mehrdeutigkeit des Stigmas als Ini-
tiationsmerkmal der ersten sexuellen Begegnung zwischen Roland und Christian
Gebrauch. Der Ort des Stigmas ist die Brust: »Wir gingen in den Estrich® [...] Dort
entbldssten wir unsere Oberkorper, schnitten uns mit einem scharfen Messer unter
die linke Brustwarze und pressten die Krper aneinander. Es war ein angenehmer
Schmerz. Aber wir erbleichten, und wir atmeten schwer. >Das ist noch gar nichtss,
flisterte Christian. [..] Die Oberkorper waren blutverschmiert. Wir hielten beide
den Atem an, und vor Aufregung und Erhitzung roteten sich unsere Gesichter. [...]
Wir standen nahe voreinander. Schwer hingen unsere Hinde an den Armen. sWol-
len wir?« fliisterte ich und schluckte leer. Die Wunde unter der Brustwarze juckte.
Stumm berithrten wir uns« (Bachmann 1998: 46). Das in den Korper geschnittene
Zeichen gegenseitiger Liebe hat mehrere Funktionen im Roman: Erstens erleben
die beiden Adoleszenten die Gleichzeitigkeit von erregender Berithrung, schmerz-
und schuldverstrickter Transgression. Sie schreiben die doppelte Natur von Lust
und Leid buchstiblich in ihre Kérper ein. Mit Cvetkovich lisst sich dieses Stigma
als die Materialisierung des Traumas der Sexualitit lesen, das auf der Korperober-
flache sichtbar gemacht wird. Zweitens transzendieren der Austausch von Blut und

19 »Estrich«istin der Schweiz gebrauchlich fiir »Dachboden«.

07:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Sexualitat und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression

die Unmoglichkeit, diesen Akt riickgingig zu machen, ihre leidenschaftliche Lie-
be. Der Blutstausch und die dadurch entstehende Narbe werden zum Zeichen ei-
nes Auserwihltseins ihres Bundes — hier die christliche Bedeutung des Stigmas
aufnehmend. Und drittens fungiert das Zeichen auch als visuelles Stigma fiir al-
le ausserhalb ihres Bundes. Ganz im urspriinglichen Sinn, wie mit Goffman be-
reits ausgefithrt, kann es als ein korperlich eingeschriebenes Zeichen von Unmo-
ral und Verstoss gegen herrschende Normen gelesen werden. In dieser Bedeutung
nimmt es den Alptraum vom zustechenden Kapuzenmann auf, der den Normver-
stoss in Form von intrapsychisch im Traum evozierter Angst und Lustempfinden
versinnbildlicht. In Goffmans Liste von Personen, die stigmatisiert, das heisst als
sozial Abweichende wahrgenommen werden, figurieren neben anderen Prostitu-
ierte, Homosexuelle und Delinquenten. Er merkt an: »Es sind dies die Leute, von
denen man annimmt, dap sie an irgendeiner Art kollektiver Ablehnung der sozialen
Ordnung beteiligt sind. [...] bei ihnen versagen die Motivationsschemata der Ge-
sellschaft« (Goffman 1975: 176). Vor allem diese Bedeutung des Stigmas — und nicht
die christliche Lesart gottlicher Auserwihlung — bestimmt den weiteren Gang der
Ereignisse fiir Roland. Gleichwohl pragt auf individueller Ebene die Bedeutung des
gegenseitigen Auserwihltseins und der Einmaligkeit ihrer Liebe auch jene sexuel-
len Scripts der beiden, deren sozialer Sinn in einer itberhéhten, nicht in Worte
fassbaren Leidenschaft fiireinander besteht.

Eine weitere Szene, die eine sexuelle Begegnung zwischen Roland und Christi-
an beschreibt, spielt sich nach der gemeinsamen Flucht in einem Hotelzimmer ab.
»Die Nacht war mondhell. [...] Es wurde Roland elend vor Lust und Grauen; und er
sagte deutlich: >Christian! Wir wollen es oft tun. Alles ist erlaubt, wenn man sich
liebt, alles.< Roland drehte sich langsam um. Christian stand nackt auf dem Bett,
andichtig, eine schlanke, weisse Gestalt. Roland sog den Anblick mit zitterndem
Atem ein. Er gab sich dem Unausweichlichen preis« (Bachmann 1998: 16). Bemer-
kenswert ist an dieser Szene, dass die kérperliche Vereinigung in der sexuellen
Begegnung der beiden Adoleszenten als »das Unausweichliche« unaussprechlich
bleibt. Gleichwohl ist, wie bereits in der Szene auf dem Dachboden, die Atmosphi-
re in diesem Raum erotisch aufgeladen. Die Erregung Rolands manifestiert sich im
zitternden Atem und der Ubelkeit, die durch die Mischung von Lust und Grauen
hervorgebracht wird. »Das Unausweichliche« ist ein Begriff, mit dem sich Bach-
mann auf den Schriftsteller Hans Henny Jahnn bezieht. Bei Jahnn kreuzen sich im
Unausweichlichen die Bedeutungsschichten von Sexualitit und musikalisch kiinst-
lerischer Schopfung (Puff 1995: 189). Christians schlanke, weisse Gestalt gemahnt
denn an eine Jiinglingsstatue der griechischen Antike, so verschmelzen in Rolands
Wahrnehmung kiinstlerischer und wirklichkeitsbezogener Eros. Puff kommentiert
Bachmanns Verweis auf das Unausweichliche wie folgt: »Die Gratwanderung zwi-
schen Benennen und Verschweigen schafft dabei einen erotischen Raum, der sich
der modernen Konstruktion der Homosexualitit entzieht und entziehen will. [..]

07:39:08.

165


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166

Sexualitat - Geschlecht - Affekt

Thren intertextlichen Spiegel finden erotische Mannerfreundschaften daher auch
nicht in der Moderne, sondern in der fernen Vergangenheit und insbesondere [...]
in Gilgamesch und Engidu [...]. Dabei geht es keineswegs um Camouflage des Se-
xuellen unter dem Ideal der Freundschaft, sondern um die poetische Imagination
eines Erlebnisraums jenseits gesellschaftlicher Moralsysteme« (Puff 1995: 186f.).

Bevor Roland aufbricht, um seinen bereits toten Freund auf einer Reise durch
Berge und Meere zu suchen, verbringt er noch einmal eine Nacht in dem Hotel, in
das er mit Christian geflohen war. Er hat dort eine Vision der damaligen Begeg-
nung mit Christian — auch hier findet das Unausweichliche statt (Bachmann 1998:
163). Intrapsychisches und interpersonelles sexuelles Script iiberlagern sich palim-
psestisch am Ort der einst stattgefundenen Begegnung in der Ununterscheidbar-
keit von Traum und Wirklichkeit, in einer queer temporality. Allerdings traumt Ro-
land unmittelbar darauf, vom kleinen grauen Mann grausam in seine Korperteile
zerlegt, verschlungen und wiedergeboren zu werden. Dieser Alptraum, der zu einer
Selbstspaltungsvision fihrt, lisst ihn fluchtartig das Hotelzimmer verlassen. Die
Brutalitit der Vision verweist auf Rolands verzweifelte Situation: Auf der Flucht
vor Stockermann und Ruben, verstossen von seinem Vater und permanent davon
bedroht, wieder in die Beobachtungsstation eingewiesen zu werden, nimmt die
Angstfigur des grauen Mannes intrapsychisch verheerende Dimensionen an. Als
einziger Ausweg erscheint Roland, Gilgameschs Route zu folgen, um dabei der er-
driickenden Trauer um den Freund Herr zu werden.

Eustache, auf den er im Gebirge trifft, kann als eine Reinkarnationsfigur von
Christian gedeutet werden, da er als von der Zivilisation unberiihrtes Kind der Na-
tur, das mit den Tieren lebt, deutliche Ziige von Engidu® trigt. Die beiden Adoles-
zenten freunden sich an. Eustache lidt Roland ein, mit seiner Herde mitzuziehen.
Er spielt auf seiner Flote eine Melodie, die Roland aus der grossen Komposition
Kisslings wiedererkennt. Er bittet ihn, das Lied nackt auf einem Stein fiir ihn zu
spielen, und Roland saugt dieses Bild von Eustache ein — eine Szene, die an die
Mondnacht im Hotelzimmer mit Christian erinnert. Eustache blist »wie ein Faun«
(Bachmann 1998: 180), worin sich eine naturwiichsige Musikalitit manifestiert. In
der Engfithrung von Musik und Eros — hier in der naturnahen, archaischen Version
des Hirtenjungen — wird Rolands Begehren genihrt. Als die beiden nackt im Bach
baden, beginnen sie zu ringen — wie Gilgamesch und Engidu bei ihrer ersten Be-
gegnung.” Als Roland auf Eustache trifft, verkérpert der Hirtenjunge Reinheit und

20  Enkidu wird von den Géttern als gleichstarker Gegenspieler zu Gilgamesch erschaffen: »En-
kiduwachstin der Steppe fernvon aller Zivilisation gemeinsam mit wilden Tieren auf« (Zocco
2010:19).

21 »Auf der zweiten Tontafel erfahrt man von Enkidus erster Begegnung mit Gilgamesch: Nach
einem Ringkampf gegeneinander werden sie Freunde« (Zocco 2010:19).

07:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Sexualitat und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression

Natiirlichkeit: »Eustache kannte die Liige nicht. Seine Liebe war ohne Umschwei-
fe, klar und rein wie die Luft hier oben« (Bachmann 1998: 182). Doch dann nihert
sich der Tag, an dem Roland auf Geheiss von Eustaches misstrauischem Vater wei-
terziehen soll. Die beiden schlachten am Vorabend unerlaubterweise ein Lamm?
und haben daraufthin Sex — auch dieses sexuelle Script steht also im Zeichen der
Transgression, diesmal als Verstoss gegen das Gesetz des Vaters. Nach dem lust-
vollen Verzehr des unschuldigen Opferlammes verhalten sich die beiden, wie sie es
vorher bei den Widdern und Schafen beobachtet haben: »So stiegen sie aufeinan-
der, Reiter und Pferd. Rolands Schenkel pressten den Leib Eustaches. Er st6hnte
unter ihm. Sie vertauschten die Rollen« (Bachmann 1998: 182f.). Die sexuelle Begeg-
nung steht hier also in erster Linie im Zeichen von Natur und Tierreich: »Roland
keuchte unter der Last. Auf allen vieren kroch er und trug den Wilden« (Bachmann
1998: 183). Dieses sexuelle Script bringt einen archaischen, wilden, adoleszenten
Eros und dessen Transgressionswillen zum Ausdruck, der itber die Reminiszenz
an Engidu, das Flotenspiel und Eustaches reines Wesen als Spielart des Unaus-
weichlichen inszeniert wird. Am nichsten Tag jagt Eustaches Vater Roland erziirnt
davon. Auch im jenseits von Kultur angesiedelten, archaischen Naturraum speist
sich der adoleszente Eros aus einer Mischung von Musik, Transgression und Vita-
litde, die ihre Eigengesetzlichkeit aufweist und gegen die Gesetze der Erwachsenen
verstosst.

5.1.4.2 Transgressiver Knaben-Eros im Zeichen von Gewalt

Im Kapitel, das von Rolands Einweisung in die Knabenerziehungsanstalt handelt,
wird er mit unterschiedlichsten Formen adoleszenter Gewaltférmigkeit konfron-
tiert. Tagsiiber muss er Furche um Furche Kartoffeln ernten. Nachts muss er sich
gegeniiber der meist sexualisierten Gewalt und Transgression der andern adoles-
zenten Knaben behaupten: »In der Nacht gurgelt die Sittlichkeit in der Jauche-
grube« (Bachmann 1998: 25).”> Den grossten Einfluss auf Roland in der Beobach-
tungsanstalt hat seine Begegnung mit Ruben — mit dem »vom Wahn der Mutter
heraufbeschworten Widersacher Christians« (Bachmann 1998: 29). Ruben, so wird
sich im Verlauf des Textes immer deutlicher zeigen, ist ein »Sittenmonster« par
excellence. Mit Foucault zeichnet sich die Figur des Sittenmonsters, die sich seit
Ende des 18. Jahrhunderts entwickelt hat und bis ins 20. Jahrhundert eine bedeu-
tende Rolle spielt, durch die folgenden Merkmale aus: Es ist eine Figur des Ge-

22 Auch dies eine Analogie zum Epos: Dort téten Gilgamesch und Enkidu den Himmelsstier
(Zocco 2010:19).

23 Staigers Diktum der »Kloakenliteratur« (Staiger nach Egyptien 1981: 365) lasst sich als Remi-
niszenz auf diese Textstelle der »Sittlichkeit in der Jauchegrube« (Bachmann 1998: 25) deu-
ten.

07:39:08.

167


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168

Sexualitat - Geschlecht - Affekt

setzesbruchs, es bricht den Pakt mit der Gesellschaft und stellt sein personliches
Interesse iiber alles, wenn es Bedarf oder Lust dazu hat (Foucault 2003: 124fF.).
Foucault situiert das Sittenmonster im Nachgang zum Gesellschaftsvertrag der
Franzosischen Revolution an zwei Enden der gesellschaftlichen Skala: als despoti-
scher Michtiger oder als zeitweiliger Despot »von unten« (Foucault 2003: 135ft.).
Ruben tragt die Ziige des revolutioniren Despoten »von unten«: Er ist eine Fi-
gur der sexuellen und anthropophagen Monstrositit, eine Doppelfigur des Sexu-
alverbrechers und Menschenfressers (Foucault 2003: 139), wie sich im Verlauf der
Geschichte zeigen wird. Ruben hat einen Selbstmordversuch fingiert, um in die
Beobachtungsstation eingewiesen zu werden und die dortigen Knaben einer per-
sonlichen Selektion zu unterziehen. Wie bereits erwihnt, agiert er im Auftrag des
reichen Greisen Stockermann, der auf seinem Schloss marginalisierte Knaben se-
xuell ausbeutet. Doch er verfolgt Roland auch aus eigenen Motiven: Er will ihn ge-
miss seiner monstrosen Zerstorungslust und der dieser inhirenten Leidenschaft
einer totalen Grenziiberschreitung ganz beherrschen und vernichten. Rolands Be-
gegnung mit Ruben ist von Anbeginn an von Gewalt gezeichnet: »Roland war Ru-
ben im schmutzigen Korridor begegnet [...] Mit nackten Oberkérpern standen sie
sich gegeniiber. Rubens Haare wuchsen dicht und vollkommen schwarz. Die an-
thrazitglinzenden Augen starrten. Rubens Haut war zwiebelfarben. Mit nacktem
Oberkorper lauerte er. [..] Barfiissig schlich Ruben niher. Die schwarzen Augen
glitzerten. Er entbldsste seine weissen, spitzen Zihne. Ohne die Zahnbiirste fallen
zu lassen, schlug Ruben seine Faust gegen Rolands Magengrube. Roland stéhnte
leise. [...] Der kleine graue Mann driickte ihm eine Sicherheitsnadel auf die Brust«
(Bachmann 1998: 31). Bereits die erste Konfrontation mit Ruben ist schmerzvoll,
der Schlag trifft Roland vollig unvermittelt und die Begegnung ist von hochster
Spannung gekennzeichnet. Im Text werden immer wieder Rubens vollkommen
schwarzes und dichtes Haar und seine zwiebelfarbene Haut beschrieben, an ei-
ner Stelle bezeichnet sich Ruben als Bastard (Bachmann 1998: 86). Seine weissen,
spitzen Zihne, das dichte Haar und die schwarzen Augen lassen sich als Merkmale
des Teufels interpretieren, wie im Folgenden noch ausgefihrt wird. Im Gegensatz
zu Christian, dessen Haut als weiss geschildert wird (Bachmann 1998: 16), trigt
Ruben Zeichen einer Fremdheit, die sich als Bedrohung und Anziehung zugleich
entpuppt. Diese »verandernden« Ziige situieren Ruben auch visuell exotisierend
als Figur ausserhalb der westlichen biirgerlichen Gesellschafts- und Geschlechter-
ordnung (vgl. Maihofer 2014b: 305): Die grosste — und lustvollste — Gefahr kommt
von ausserhalb dieser Ordnung. Ruben erhilt im Text auch weder eine eigene Ge-
schichte noch Herkunft - er entspringt, so der Text, dem Wahn und dem Hass von

07:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Sexualitat und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression

Christians Mutter auf Roland.** Rolands Angstvision des kleinen grauen Manns
nach der ersten Begegnung mit Ruben weist auf viele weitere angst- wie auch lust-
volle Begegnungen voraus. Ihre sexuellen Begegnungen sind nicht von der Natur
oder reiner Liebe geprigt, sondern von Beginn an durch destruktive Gewalt und
Begehren. »Er hasste Ruben: hasste den vollkommenen Koérper, das Gesicht, hart
und steinern wie eine Statue [...] Aber zugleich fiihlte er den Wunsch, sich nacke
auszuziehen, vor Ruben niederzuknien, um ihm die Fiisse zu lecken« (Bachmann
1998: 50).

Nachdem Roland aus der Beobachtungsstation entlassen worden ist, spiirt ihn
Ruben an Weihnachten auf. Er nimmt ihn mit hartem Griff in Stockermanns Villa
mit, die beiden betrinken sich und Roland unterzeichnet einen Pakt mit seinem
Blut. Nun folgt die Szene, die in der zeitgendssischen Rezeption am meisten Auf-
sehen erregt hat: Am Morgen nach dem Pakt, als Roland noch ganz benommen
seine geschwollenen Lippen befiihlt und sich an den Vorabend zu erinnern ver-
sucht, erscheint Ruben in einem hautengen griinen Trikot und fithrt einen atem-
beraubenden Tanz vor ihm auf. »Heiser befahl er: >Knie nieder!< Roland sank in die
Knie, und Ruben trat niher, so nahe, dass sein Glied vor Rolands Mund drohte.
Ruben senkte das Tamburin und reichte es Roland, welcher es hielt wie das Keine-
lion® wihrend der Mitternachtsmesse. >Offne den Mund. Empfange mein Fleisch
und mein Blut!« Roland 6ffnete den Mund und schloss die Augen. Heiss und bit-
ter spritzte Rubens Samen gegen Gaumen und Halszipfchen. Roland schluckte.
Ruben spreizte die Beine, hiipfte iitber Roland weg und verliess das Zimmer. [... Ro-
land] nahm die Kognakflasche zur Hand, riss den Korken aus der Hals6ffnung und
trank mit hastigen Schlucken. Aber der bittere Geschmack liess sich nicht vertil-
gen. Brechreiz quilte Roland« (Bachmann 1998: 56). Hier wird, ganz im Gegensatz
zu den Begegnungen mit Christian, kein Raum erotischer Spannung geschaffen,
der den Akt selbst unbenannt belisst. Die Ejakulation Rubens wird als physiologi-
sches Ereignis geschildert wie auch Rolands Ekel in Form von Brechreiz. Ruben, als
Verkorperung des Bosen, erscheint in dieser Szene genau so, wie Eustache spiter
den Teufel beschreibt: »Der Teufel ist schwarz. Schwarz seine Augen wie Kohlen
und schwarz wie die Nacht seine Haare. Er liebt griine Anziige. Die Zihne sind
weiss und spitzig. Seine Stimme ist hart und seine Kraft ist gewaltig« (Bachmann
1998: 178). Bachmann legt also eine Lektiire von Ruben als Teufel nahe; an dieser
Stelle bedeutet dies, dass er auf die Schwarze Messe als Vereinigung mit dem Teu-

24  Im Laufder Trilogie Bachmanns erhdlt Ruben eine eigene Geschichte — er erweist sich spater
als der fiktive Autor der Geschichte von Gilgamesch (vgl. Puff 1995:179). Im ersten Band der
Trilogie wird er vor allem durch Transgression, Hass, Gewalt und »das Bse« charakterisiert.

25  Mit Keinelion bezeichnet Bachmann in Gilgamesch den Kelch, aus dem der Vikar Benoit die
Hostie in der Weihnachtsmesse verteilt (Bachmann 1998: 48).

07:39:08.

169


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170

Sexualitat - Geschlecht - Affekt

fel rekurriert.”® Die Nennung des Tamburins als Keinelion situiert Rubens Tanz,
seine sexuelle Handlung und seine Ansage, Roland habe sein Fleisch und Blut zu
empfangen, als Messe. In dieser Szene treten erneut die fir Bachmann typischen
Elemente des adoleszenten Eros in Erscheinung — Musik, Vitalitit und Transgres-
sion. Gleichzeitig ergeht es Roland hier elend.

Wie in Kapitel 4.1.4 bereits angesprochen, ist der Affekt des Ekels — dhnlich
wie der Affekt der Scham - von einer doppelten Bewegung gekennzeichnet: von
Zuriickweisung und Anziehung zugleich. Trotz des Ekels zieht Ruben Roland in
seinen Bann, wie er dem Vikar Benoit spiter in einer Beichte berichtet: »Dreiund-
dreissig Tage des stihlernen Hasses und der Ausschweifung. Er vermochte alles.
Er fithrte mich durch die Duftgirten. Er lud Halbwiichsige ein, die ihm willig dien-
ten. Die jungen Kérper boten sich feil. [...] Auf fiinffach geschichteten Teppichen,
unter der Spiegeldecke, feierten wir Messen in allen Farben: Rosa Messen, Griine
Messen, Schwarze Messen. [...] — und das Opium: Bukett des Tschandus, schnee-
weisser Garten der Lust, des Rausches, glitzernde Trugfarben [...] Ruben sagte:>Du
bist ein Dieb, und ich bin ein Bastard: uns gehért die Zukunft!< Und ich zappelte im
Wollustnetz« (Bachmann 1998: 85f.). Sinnbild fiir die so lustvolle wie zerstorerische
Verstrickung, der Roland umso mehr ausgesetzt ist, als er gesellschaftlich stigma-
tisiert ist, ist jene zweite Narbe, die durch den Blutstausch mit Ruben entstanden
ist: Ruben hat ihn gezwungen, sich unterhalb der Narbe von Christian einen wei-
teren Schnitt zuzufiigen und mit ihm Blut zu tauschen. Aber dieses zweite Stigma,
Sinnbild seiner Hass-Liebe zu Ruben, hort nicht auf zu eitern (Bachmann 1998: 80).

5.1.4.3 Intergenerationaler Eros

Die sexuelle Begegnung zwischen Roland und dem Vikar Benoit bringt eine weitere
Spielart in den Text ein. Sie greift die Intergenerationalitit sexueller Scripts eines
alteren Mannes mit einem Jiingling auf und verbindet diese auch mit Gilgameschs
Geschichte, da Benoit noch immer um den in seiner Jugend verlorenen Geliebten
trauert und diesen in Roland wiedererkennt. Dadurch reiht sich sein Eros ein in
das Unausweichliche. Der erste sexuelle Kontakt mit Roland ist von diesem un-
gewollt, er findet nach einer Beichtsituation statt. Roland ist in diesem Moment
auf der Flucht vor Ruben, also dusserst verletzlich und auf Hilfe angewiesen. So
steht am Anfang ein sexueller Ubergriff, gegen den sich Roland erfolglos zu weh-
ren versucht (Bachmann 1998: 97). Im Laufe des Textes gewinnt Benoits Zuneigung
zu Roland aber immer mehr an Bedeutung, zumal er ihn mehrmals vor dem Tod

26  Lerch zitiert einen Tagblatt-Artikel vom Januar 1967, der die Lesung in Burgdorf beschreibt:
Der Autor sei »gedriangtcworden, einensvisioniren, homoerotischen Exzess<vorzulesen, >ei-
ne sogenannte Schwarze Messe«[...] (es handelt sich dabei um eine seit Thomas von Aquin in
der Literatur immer wieder auftauchende >Vereinigung mit dem TeufelJ« (Lerch 2001: 461).

07:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Sexualitat und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression

rettet. Da Benoit Roland als Reinkarnation des in seiner Jugend verlorenen Gelieb-
ten wahrnimmyt, sieht er es als seine Berufung an, ihn zu retten. Er bekennt sich
vor Roland zu dieser Mission. Sie seien »Ausgespiene vom kranken Ethos Europas«
(Bachmann 1998: 117), hitten beide viele Regeln tiberschritten, dennoch kénne Ro-
land einen Weg zur Liuterung und Rettung finden: »Aber es gibt einen Weg nach
oben, den wahren Weg. Er ist jenseits von Gut und Bose. Er fithrt hinauf, und er
fithrt weg von der Verbotsethik« (Bachmann 1998: 117). Nach diesem Gesprich wil-
ligt Roland ein, eine Nacht mit ihm zu verbringen. Die sexuelle Begegnung selbst
bleibt erneut in der Schwebe von Benennen und Verschweigen. In einem verzwei-
felten Selbstgesprich erinnert sich Roland am nichsten Morgen, wie Benoit das
Kruzifix mit seinen eigenen Hinden zerbrochen und das Bildnis des Jinglings,
den er einst geliebt hat, zur Wand gedreht hat. Die Augen des Jinglings »haben
nicht gesehen, wie du dich dem Priester hingegeben hast« (Bachmann 1998: 119).
Atmosphirisch besteht die Spannung in dieser Szene vor allem darin, dass sich
Benoit seiner Transgression bewusst ist und sich, indem er sein christliches Glau-
benssymbol zerbricht, auch von seinem Glauben abwendet. Und Roland wiederum
ist sich dariiber im Klaren, dass er die Stelle des einstigen Geliebten einnimmt und
die sexuelle Handlung im kirchlichen Kontext Benoits in keiner Weise akzeptiert
wird. Kurz darauf versucht er sich umzubringen, wird aber von Benoit und sei-
ner Mutter gerettet. Ganz zum Schluss der Geschichte, als Benoit bereits Ruben
verfallen ist, versucht er nochmals, Roland zu verfithren. Roland kann sich dies-
mal erfolgreich physisch zur Wehr setzen und entkommt ihm. Die Figur Benoits
zeigt also eine grosse Ambivalenz: Er erweist sich als Lebensretter, lisst sich aber
von einem aggressiven und transgressiven Eros leiten. Wie bereits erwihnt, liegt
fiir Puff die Bedeutung des Sexuellen in Gilgamesch in der »poetischen Imaginati-
on eines Erlebnisraums jenseits gesellschaftlicher Moralsysteme« (Puff 1995: 187).
Benoits Streben nach einem Weg jenseits von Gut und Bose sowie jenseits einer
Verbotsethik sucht das Moralsystem in diesem Sinn zu itberwinden und nimmt
dabei in Kauf, gegeniiber Roland Gewalt anzuwenden.

Die Rekurrenz auf intergenerationale Homoerotik wird in Gilgamesch nicht
nur anhand der Figur Benoits deutlich, sondern auch an der Figur Stockermanns,
dessen sexuelle Handlungen im Text jedoch nie beschrieben werden. Ausserdem
kommt sie am Beispiel des Psychiaters Servais ins Spiel als institutionell aner-
kannte Form des Voyeurismus und in Form sexueller Ubergriffe auf die Knaben
- Ubergriffe, die von den Reprisentanten der Macht jedoch nicht als solche
angesehen werden. Dies lisst sich als eine Reminiszenz Bachmanns auf das Mo-
dell der antiken Knabenliebe deuten, demzufolge intime Beziehungen zwischen
erfahrenen, dlteren Minnern und adoleszenten Knaben deren Erziehung dienten.
Der Jiingling sollte durch Liebe und Freundschaft des Alteren zum tugendhaften
Biirger heranreifen (Gorgerat 2013: 33ff.). Dieses pidagogische Modell interge-
nerationaler Homoerotik wird jedoch bei Bachmann kritisch beleuchtet, indem

07:39:08.

m


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172

Sexualitat - Geschlecht - Affekt

er die Machtposition und Dominanz des Alteren anhand verschiedener Figuren
problematisiert. Am stirksten gilt dies fiir Stockermann, der seinen Reichtum
dafiir einsetzt, marginalisierte Knaben auszunutzen. Am ambivalentesten wird
Benoit dargestellt, der in Roland seinen einstigen Geliebten wiedererkennt, um
den er mit gleicher Intensitit getrauert hat wie Roland um Christian. Im Lauf
des Textes wird er immer mehr zu Rolands Beschiitzer. Durch die handgreifliche
Auseinandersetzung zwischen ihm und Roland bei ihrer letzten Begegnung bleibt
er in seiner Bedeutung fiir Roland jedoch ambivalent, eine Figur jenseits von Gut
und Bose.

5.1.4.4 Heterosexuelle interpersonelle Scripts: Prostitution, Voyeurismus
und Vergewaltigung

Obwohl homoerotisches Begehren Rolands Erzihlhandlungen vorantreibt und se-
xuelle Begegnungen vorwiegend unter Midnnern stattfinden, konnen auch weibli-
che Figuren sein Begehren entfachen. So die Prostituierte Maria, die ihn am Abend
seines Rauswurfs aus dem elterlichen Haus von der Gasse in ihre Mansarde auf-
nimmt. Wihrend sie Besuch von Freiern erhilt, muss sich Roland verbergen: »Ich
wohne im Kimmerchen nebenan. Niemand wiirde dort das Kimmerchen vermu-
ten. [..] Ich schaue durchs Schliisselloch, und ich schaue zu, wie es die Minner
treiben mit Maria. Roland Steinmann, stud.hur.« (Bachmann 1998: 43). Roland sitzt
hier buchstiblich im closet und beobachtet von dort aus das Geschehen mit den
Freiern. In einem betrunken wiitenden Gesprich mit der Wirtin, die ihm keinen
Schnaps mehr einschenken will, wird deutlich, was er bei seinem sogenannten Stu-
dium der Prostitution gelernt hat: Die Freier treiben es mit Maria, sie sind in der
aktiven, Maria in der passiven Position.

In einer spiteren Szene, als er schon lingst ausgezogen ist, kehrt er einmal zu-
riick, um sich bei Maria zu bedanken. Plétzlich dngstigt ihn ihre dunkle Schénheit
und er verlisst die Wohnung so schnell wie méglich wieder. »Es war ruhig im Trep-
penhaus. Seine Finger zitterten. Ihm wurde schwindlig. Hier oben war er allein.
Er hielt inne und horchte. Aus Marias Mansarde drang kein Laut. Er fuhr fort und
kimpfte gegen das Keuchen. In den Adern des Halses klopfte das Blut. Er atmete
heftig und starrte einige Sekunden erlést und benommen auf die Schwelle« (Bach-
mann 1998: 81). Es kommt zu keinem direkten sexuellen Kontakt zwischen Roland
und Maria, aber diese Passage verdeutlicht, dass Roland von ihr sexuell erregt wird.
Ahnlich wie in der Szene mit Ruben werden hier vor allem physiologische Prozes-
se beschrieben — wenn auch die Ejakulation selbst diesmal eine Leerstelle im Text
bleibt. Beziiglich Rolands sexueller Identitit wird die Grenzziehung von Homose-
xualitit und Heterosexualitit in dieser Szene auf physiologischer Ebene durchlis-
sig (vgl. auch Puff 1995:188). Dennoch ist dieser Eros im Vergleich zum reinen und

07:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Sexualitat und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression

iiberhohten Knaben-Eros des Unausweichlichen »profan« an ein physiologisches
Bediirfnis gekniipft, dessen Spuren als Fleck auf Marias Schwelle zuriickbleiben.

Im Gegensatz zu Roland, der sich von Maria im Moment seiner sexuellen Erre-
gung distanziert, macht Ruben sie zum Opfer monstrdser sexueller Handlungen.
Er versteckt sich bei ihr im Kleiderschrank, vergewaltigt sie und schwingert sie
— entsprechend seinem Plan. Ruben entwickelt sich im Verlauf des Textes immer
mehr zum Inbegriff des zerstérerischen Sittenmonsters. Er nimmt spiter bei ihr
eigenhindig eine Abtreibung vor, dann verspeist er sein eigen Fleisch und Blut —
eine kultische Handlung, die Benoit entdeckt und die alle in Angst und Schrecken
versetzt. Bereits in den interpersonellen sexuellen Scripts mit Roland erweist sich
Ruben als brutal — doch gegeniiber Maria, als er ihre »Leibesfrucht« nicht nur zer-
stort, sondern sich auch einverleibt, zeigt er sich exzessiv gewalttatig. Nach diesem
Akt verschwindet Maria als Person und als Stimme aus dem Text. Puff merkt zu
den Frauenfiguren in Bachmanns Trilogie Zeit und Ewigkeit an: »Frauen [...] nehmen
in dieser Abfolge von Minnergenerationen eine kiitmmerliche Position ein. Frauen
werden iiberlistet, nicht selten vergewaltigt« (Puff 1997: 37). Tatsichlich tritt im Text
keine Frauenfigur auf, die mit agency ausgestattet wire. Maria als einer der beiden
bedeutsamen Frauenfiguren in Gilgamesch gelingt es zwar, sich aus der Prostitution
zu befreien und mit ithrem ersparten Geld einen Gemiiseladen zu eréffnen. Doch
wird sie durch Rubens Brutalitit stark beschidigt und ihr weiteres Schicksal bleibt
offen. Die zweite wichtige Frauenfigur im Text, Rolands Mutter, stirbt an Syphilis,
mit der sie sich durch ihren Ehemann angesteckt hatte. So ist Puff beizupflichten,
dass die Frauenfiguren in diesem Text kiimmerliche Positionen einnehmen.

5.1.5 Kulturelle sexuelle Scripts

5.1.5.1 Disziplinierung homosozialen Begehrens und Doppelmoral
bei den Vertretern der Ordnung

Wie in Kapitel 2.4 bereits erwdhnt, hat Sedgwick den Begriff eines homosozia-
len Begehrens (homosocial desire) geprigt. Es benennt ein nicht anerkanntes gleich-
geschlechtliches minnliches Begehren, das auf einem Kontinuum zwischen Min-
nerfreundschaften und homosexuellem Begehren basiert. Da ein homosexuelles
Begehren aus der Mannlichkeit der biirgerlichen Ordnung rigoros ausgeschlossen
wird, kann die Vehemenz von Homophobie als Ausdruck eines Bruchs mit diesem
Begehren, das nicht anerkannt werden will, interpretiert werden.

So beispielsweise in der Wirtshausszene: In dieser Szene, die in der Chronolo-
gie der Erzihlung zum Zeitpunkt von Rolands Einweisung in die Besserungsanstalt
stattfindet, lisst Bachmann den Jugendanwalt, den Rektor des Gymnasiums, den
Psychiater der Beobachtungsklinik Servais und den Klassenlehrer Rolands aufein-
andertreffen. Wihrend diese Herren essen, trinken, verdauen, sich tiber kérperli-
che Gebrechen austauschen und Karten spielen, verurteilen sie Rolands Unmoral.

07:39:08.

173


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174

Sexualitat - Geschlecht - Affekt

Thre Eifrigkeit, Griinde zu benennen, die es unabdingbar machen, Roland von je-
der weiterfithrenden Ausbildung auszuschliessen und wegzusperren, lisst sich mit
Sedgwicks Begriff des homosozialen Begehrens fassen, das sich hier als Homopho-
bie zeigt. Die Amtspersonen werden keineswegs als besonders mannhaft geschil-
dert: Sie sind meist iibergewichtig, trinken gehorig, haben Verdauungsprobleme
oder sind hoch asthmatisch. Sie pochen auf die Notwendigkeit einer moralisch
ziichtigen Jugend und ergehen sich gleichzeitig in Erinnerungen an ihren Besuch
bei der Prostituierten Maria — so beispielsweise der Jugendanwalt (Bachmann 1998:
18). Roland sei »unilateral pueril«, »labil, ein »Fremdkorper, ein »Defraudant«
und ein »Verbrecher« (Bachmann 1998: 20f.), erkliren die Ordnungshiiter. Dabei
vermischen sie juristische und psychiatrische Stigmatisierungen ohne Unterschei-
dung. Der Jugendanwalt, der Roland kurz darauf verurteilt, und der Psychiater
der Beobachtungsstation sind minnliche Prototypen, deren homosoziales Begeh-
ren sich einerseits als dezidierte Homophobie artikuliert, sich andererseits jedoch
auch Nischen schafft, um dieses Begehren auszuleben. Die Handlungen des Psy-
chiaters Servais sind besonders bezeichnend, da er den sogenannten Knaben gerne
beim Duschen zuschaut oder sich ihre Traume erzahlen lisst. Roland schildert die
Begegnungen mit dem Psychiater in der Beobachtungsstation wie folgt: »Es wird
einem heiss wihrend der Konsultationen beim Psychiater, und Ginsehaut kriecht
iber den Riicken, wenn man vor dem Schielenden liegt, der immer unanstindi-
ge Fragen stellt und dabei schrecklich mit den Zihnen knirscht« (Bachmann 1998:
24). Durch die Stigmatisierung der Knaben wird der Psychiater in eine machtvolle
Position versetzt. Die Ginsehaut ist die emotional korperliche Manifestation der
latenten Bedrohung bei Roland. Der Psychiater reagiert auf ihn mit Disziplinierung
und Verachtung. So sagt er zu ihm im Austrittsgesprich: »Dieser Aufenthalt hat dir
gut getan. Du willst jetzt ordentlich arbeiten, [...] mit Klavierspielen kann man sein
taglich Brot nicht verdienen. [..] Ganz abgesehen davon, dass du nicht aus jenem
Milieu stammst, das einer derartigen Neigung entspriche« (Bachmann 1998: 23).
Nicht nur seine Devianz, auch sein Milieu setzen nach Meinung des Psychiaters
Rolands kiinftigem Weg Grenzen. Da er Rolands gesamte Person abwertet, braucht
Servais sein Begehren fiir ihn nicht anzuerkennen. An solchen Textstellen entlarvt
Bachmann die Reprisentanten der Macht in ihrer Doppelmoral und ihrem von Ge-
walt gezeichneten Verhalten gegeniiber Roland und den iibrigen Knaben sowie in
ihrem nicht anerkannten homosozialen Begehren.

Die Verurteilung von Homosexualitit durch den Klerus wird in Gilgamesch von
Beginn an ambivalent dargestellt, da der geistliche Wiirdentrager Benoit als zu-
tiefst in homoerotisches Begehren verstrickt eingefithrt wird. Die Doppelmoral der
Kirche kommt darin zum Ausdruck, dass Benoit im Laufe der Geschehnisse vom
kirchlichen Dienst ausgeschlossen wird, der sexuelle Ubergriff auf den Adoleszen-
ten jedoch geheim bleibt und Roland nie nach seinem Erleben des Vorfalls befragt
wird.

07:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Sexualitat und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression

5.1.5.2 Mannliche gleichgeschlechtliche Sexualitat im Zeichen von Stigma
und Gewalt in der Knabenerziehungsanstalt

Die Ziichtigung Rolands in der Beobachtungsstation wird dadurch gesteigert, dass
der Umgang der Adoleszenten untereinander ebenfalls von Gewalt geprigt ist:
»Das Schicksal teilt man sich mit, ohne viel Worte: Zwei Sitze und ein Kuss. Man
lehrt einander Vorteile: wie man es anstellt, Schlésser zu 6ffnen; zu erpressen;
zu vergewaltigen; aus den Taschen zu stehlen; zu erwiirgen; [..] Zigaretten zu
drehen; andere Sachen zu drehen; auf den Strich zu gehen; [..] man lernt alles
hier oben« (Bachmann 1998: 32f.). Die — durchaus auch mit Ironie lesbare — An-
einanderreihung und damit Gleichsetzung davon, eine Zigarette zu drehen oder
jemanden zu vergewaltigen oder zu erwiirgen, zeigt, dass wer einmal stigmatisiert
und ausgegrenzt ist, nicht mehr zu unterscheiden braucht. Die Kriminalisierung
macht die Knaben allesamt zu Sittenmonstern (vgl. Foucault 2003: 108f.). Im Licht
von Marginalisierung und Stigmatisierung erscheint homoerotisches Begehren
keiner Erklirung zu bediirfen, es ist selbstverstindlicher Bestandteil des Alltags
— »zwei Sitze und ein Kuss«. Die gesellschaftliche Ausgrenzung fiihrt jedoch zu
einer Gewaltspirale, aus der es kaum mehr ein Entkommen gibt. In der Beobach-
tungsstation teilt Roland das Zimmer mit dem gewalttitigen Perduzzi, der sich
bei Auspeitschritualen sexuell befriedigt und sich im Kuhstall »den Harnstrahl
pissender Kithe in den Mund spritzen« (Bachmann 1998: 26) lisst, wobei ihm die
Knaben gegen Entgelt zuschauen diirfen. Auch wird er entdecke, als er es »wie
der Zuchtstier« mit den Kithen »treibt« (Bachmann 1998: 25; 30). Eines Morgens
findet Roland Perduzzi erhingt mit erigiertem Penis im gemeinsamen Schlafraum
(Bachmann 1998: 31). Die Beobachtungsstation fiir mdnnliche Adoleszente erweist
sich in Bachmanns Text als ein Ort, der drastische Formen der Transgression her-
vorbringt und simtliche dort Eingewiesene in sie hinein sozialisiert. Roland wird
Zeuge dieser Praxen, die ihn in héchstem Mass veringstigen. Da es ihm gelingt,
den kriftigen, gehérlosen Mitinsassen Fritz durch das Erzihlen der Odyssee zu
seinem Beschiitzer zu machen, behauptet sich Roland in der Beobachtungssta-
tion relativ unbeschidigt. Denn Fritz versteht nur Roland, er liest ihm alles von
den Lippen ab (Bachmann 1998: 30). Dafiir beschiitzt er ihn weitgehend vor den
anderen Knaben.

5.1.6 Intrapsychische sexuelle Scripts

5.1.6.1 Alptraume und Penetrationsmetaphern

Wie bereits erwihnt, lisst Bachmann seinen Roman mit Rolands Alptraum vom
kleinen grauen Mann beginnen, mit einer Szene der schmerzhaften Versehrung
des minnlichen jugendlichen Korpers: »Der kleine graue Mann stach den Kna-
ben mit einer Sicherheitsnadel in die Brust. Roland stohnte leise. Erwachend setz-
te er sich auf und betastete mit schweissnassen Fingern die schmerzende Stelle«

07:39:08.

175


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176

Sexualitat - Geschlecht - Affekt

(Bachmann 1998: 7).In Gilgamesch lost die Traumimagination beim aufschrecken-
den Sechzehnjihrigen korperliche Symptome von Schmerz und Schweiss aus. Sie
ist eine Angstvision als Ausdruck inkorporierten Leidens. Wie Puff festhilt: »Nicht
zufillig umschreibt dieser Traum symbolisch eine Penetration« (1995: 184). Als wie-
derkehrendes Motiv sticht der kleine graue Kapuzenmann im Traum zu, das kor-
perliche Einschreiben der Erfahrung des Stigmas sexueller Devianz wie auch die
Penetration symbolisch immer wieder aufgreifend. Die Brust wird zum Ort dieses
Stigmas. Auf intrapsychischer Ebene, wie im eben zitierten Alptraum, ist es Zei-
chen von Bedrohung, erzeugt von Devianz und moralischem Scheitern gegeniiber
den herrschenden Normen der Heterosexualitit. Als solches entfaltet das Stigma
seine furchteinfléssende und leidvolle Qualitit im Traum wie im Leben und prigt
Rolands intrapsychisches sexuelles Script. Wie bereits erwihnt, symbolisiert das
getriumte Eindringen eines scharfen Gegenstands in die Brust des Adoleszenten
die Versehrung der Psyche, im Sinne Cvetkovichs sind Penetration und Trauma
immer miteinander verstrickt. Schmerz und Angstschweiss sind die korperlichen
Symptome, die aus dieser Versehrung resultieren. Indem Bachmann das Trauma,
das in seiner psychischen Dimension meist von aussen nicht wahrnehmbar ist,
durch die Einschreibung in die Materialitit des Korpers — in diesem Traum in
Form der Sicherheitsnadel — spiir- und sichtbar macht, visualisiert er das psychi-
sche Leiden durch die Figur des Kapuzenmanns.

Generell nehmen Triume und Visionen viel Raum ein in Gilgamesch. Das Motiv
von Penetration und Bedrohung tritt darin immer wieder auf. So etwa in der Be-
obachtungsstation, als Roland »wihrend heisser Nichte« einen Dialog mit Chris-
tian imaginiert: »Ich trdumte von dir, bevor du durch die rote Tiir tratest [...] Ich
triumte von der grossen Axt, die an meiner Seite lag; die manchmal itber mir
drohte; die auf mich niedersank; die mit kalter Scheide zwischen meine Schen-
kel drang; die mich bedrohte und liebte. Unsere Miitter wissen alles, Christian.
Deine Mutter will dich nehmen - sie will mich vernichten« (Bachmann 1998: 2.8f.).
Die Metapher der Sicherheitsnadel wird in diesem Traum durch die martialische
Axt abgeldst. Die Axt kann in mehrfacher Hinsicht metaphorisch gedeutet wer-
den: Einerseits werden mittelalterliche Epen aufgerufen, in denen die an der Seite
liegende Axt einen Keuschheitsgarant darstellt. Das Motiv der Axt im Traum tritt
aber auch im mesopotamischen Epos auf: Gilgamesch triumt von einer Axt, die
er nicht zu bewegen vermag - einer Axt, die Engidu symbolisiert. Engidu wird
als Gilgamesch an Kriften gleich eingefithrt — er ist, von den Gottern geschaf-
fen, das einzige minnliche Gegeniiber, das Gilgamesch gewachsen ist (Leick 194:
267). In Bachmanns Text dringt die Axt dem Protagonisten imaginativ zwischen
die Schenkel, das Thema der Verstrickung von lustvoller Penetration, Versehrung
und moralischem Verstoss drastisch aufgreifend. Dabei symbolisiert die Axt auch
eine Kastration und greift auf intrapsychischer — oder auch psychoanalytischer —
Ebene den Kastrationswunsch von Christians Mutter auf. Sie tritt in der Erzah-

07:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Sexualitat und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression

lung in direkte Konkurrenz zu Roland, erscheint einmal nachts nackt im Zimmer
ihres Sohnes und setzt alles daran, dass Roland in der Beobachtungsstation ver-
wahrt bleibt. Wie im Traum vom Kapuzenmann wohnt der Penetrationsmetapher
im Traum mit der Axt eine angsteinfléssende Bedrohung inne. Hier wird die Be-
drohung direkt auf den Vernichtungswunsch — also den Hass — der Mutter auf den
»Verfithrer« Roland bezogen (Bachmann 1998: 35). Gleichzeitig tritt das Motiv ei-
nes lustvollen Begehrens fiir diese Axt — oder das Symbol des Geliebten auf. Die
sexuellen Fantasien des Protagonisten sind meist von Mehrdeutigkeiten begleitet,
in denen die Angst vor und die Lust in der Transgression thematisiert werden. Sie
greifen Angste auf, die durch die prinzipielle Verletzbarkeit von Kérpern in der
sexuellen Begegnung von vornherein gegeben sind. Sie werden aber auch durch
Personen und Instanzen geschiirt, die diesem Begehren jegliche Legitimitit ab-
sprechen und so die adoleszente homosexuelle Korperlichkeit als in hohem Masse
bedrohte kennzeichnen.

5.1.6.2 Rolands Tagtraum in der psychiatrischen Klinik: Sexuelle Scripts
als Trauma
Fulminant ist der zum Schluss des Textes beim psychischen Zusammenbruch ge-
schilderte kafkaeske Tagtraum Rolands, in dem Bachmann den Psychiater Griin als
Grossinquisitor sowie den Klinikleiter Abendrot als Direktor auftreten lisst (Bach-
mann 1998: 201ff.). Dieser angsteinfldssende Tagtraum vermischt Momente der
Einweisung Rolands in eine psychiatrische Klinik mit Alptraum-Elementen. Im-
mer wieder wird Rolands Kérper in diesem Traum versehrt und werden Metaphern
fiir Penetration in Verbindung mit Trauma als blutrote Héllenfahrt inszeniert.

In der Erzihlhandlung tritt der Tagtraum ein, als Roland nach dem Tod sei-
ner Mutter zusammengebrochen ist und in seiner Verzweiflung versucht, Christi-
ans Leiche auf dem Friedhof zu exhumieren und in Stockermanns Gruft zu brin-
gen. Zwei Manner der psychiatrischen Klinik holen ihn ab und weisen ihn in einer
Zwangsjacke in die Klinik ein. Dieser Tag- oder Alptraum ist im Ubergangsbereich
von Realitit und Traum angesiedelt. Er lisst sich als ein Palimpsest des gesamten
Romans lesen, alle von Roland durchlaufenen Stationen werden darin aufgerufen,
wobei Bachmann die Metapher des »schneeschmutzigen« Pergaments (1998: 211)
explizit in den Text einbringt. In diesem Klinik-Alptraum muss Roland als Erstes
mit einem Lineal selber in sich eindringen und vor den Augen des Grossinquisitors
in eine Schale ejakulieren. »Zur Auswertung Abteilung Jinglinge. Hier wird kon-
serviert, eugenisiert, genetisiert, spezialisiert« (Bachmann 1998: 202) — die Auswer-
tung seines Samens und dessen Verwahrung dienen also der eugenischen und ge-
netischen Abklirung. Mit dem Begriff der Eugenik verweist der Text auf die Gefahr
einer Ausldschung, sollte sich das Erbgut nicht als wertvoll erweisen. Der Begrift
der Genetisierung wiederum greift den medizinischen Diskurs auf, Homosexua-

07:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178

Sexualitat - Geschlecht - Affekt

litdt sei moglicherweise im Erbgut aufzufinden. Der Grossinquisitor beobachtet
Roland beim Ejakulieren, so wird die traumatische Verletzung von Rolands Intim-
sphire und korperlicher Integritit erst einmal auf Ebene der Schaulust inszeniert.
Denn dem Grossinquisitor kommt die Macht zu, seinen Voyeurismus ungehemmt
auszuleben. Im Traum wie in der Wirklichkeit befindet er sich gegeniiber Roland
in einer unanfechtbaren Machtposition in der totalen Institution der Klinik.”” Kurz
darauf wird Roland vom Grossinquisitor zu seiner Zeit in der Beobachtungsstation
befragt. Als er sich dariiber beklagt, dass ihm der dortige Psychiater Servais ge-
meine Fragen stellend an die Genitalien griff (Bachmann 1998: 204), antwortet der
Grossinquisitor, falls er dies getan habe, sei dies zu Therapiezwecken geschehen.
An solchen Textstellen vermag Bachmann den Zynismus der Macht sehr deutlich
Zu exponieren.

Der Alptraum nimmt seinen Gang: Da Roland bekennt, auf der Suche nach
seinem Freund zu sein, wird er vom Grossinquisitor in die Welt entlassen. Dann
wird er durch einen Roboter von Station zu Station seines Lebens getrieben. Dabei
schligt ihm dieser Roboter immer wieder auf den Riicken: »Hunderttausend Fa-
cetten des Lebens. Ein blutroter Name auf schneeschmutzigem Grunde des Perga-
ments. [..] Der Beichtstuhl. [..] Und der Priester liebkoste einen nackten Knaben-
leib. Im glisernen Bach lag Eustache. Roland wollte ihn berithren. Aber der Roboter
stiess ihn weiter in die Sekunden des Lebens hinein [...] Liigen, Grimassen, Speku-
lationen, Moglichkeiten waren wirr aufgereiht an der Lebensschnur« (Bachmann
1998: 211f.). Das blutrote Traumszenario fithrt gegen Ende dazu, dass Roland sein
eigenes Leben und das Leben aller daran beteiligten Personen in Brand setzt. Er
wird ausgepeitscht und gekopft — sein Kopf aber wieder angeschraubt; er wird ge-
kreuzigt, das Kreuz zerbricht jedoch. Der versehrte und verstiimmelte Kérper wird
immer wieder ins Leben zuriickgestossen. Er wird vom Grossinquisitor angeklagt:
»Sie sind schuldig, ein Mensch zu sein!« (Bachmann 1998: 215).

Das mit dem eigenen Blut beschriebene, schneeschmutzige Palimpsest des Le-
bens besteht also aus unentwirrbaren, rotglithend brennenden Schichten schuld-
voller wie auch lustvoller Verstrickungen, aus einer ununterscheidbaren Gleich-
zeitigkeit von Liigen, Méglichkeiten, Triumen und Traumata, die immer mit der
Schuld des Menschseins beladen sind. Mit dieser Wende zur Schuldhaftigkeit des
Menschseins per se wird der gleichgeschlechtliche adoleszente Eros in eine con-
ditio humana eingereiht. Diesem Eros wird, wie in Cvetkovichs Engfithrung von
Sexualitit und Trauma, eine Briichigkeit und Verletzlichkeit der darin verstrickten
Menschen zugeschrieben, welche die Durchlissigkeit und Ko-Konstitution der in-
trapsychischen, interpersonellen und kulturellen Scripts in der Transgression von
Normen schmerzhaft exponieren. Bei aller brutalen Expressivitit, die in diesem
Tagtraum zum Ausdruck kommt, kann mit Cvetkovich von einer »sex positivity

27 Zum Begriff der »totalen Institution« siehe Goffman (1973).

07:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Sexualitat und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression

which can embrace negativity, including trauma« (Cvetkovich 2003: 63) gespro-
chen werden: Sexualitit schliesst hier sowohl tiefes Leid als auch lustvolle Ver-
strickung mit ein. Sexualitit und Trauma werden durch michtige Institutionen
wie die Psychiatrie in Bahnen gelenkt, aus denen sich der Protagonist jedoch zum
Schluss wieder befreien kann.

Dass Roland dem »Grossinquisitor« wieder entkommt, verdankt er vor allem
zwei Figuren: Benoit und Kissling. Benoit, als ehemaliger Arzt, leitet das Verfahren
des Blutstauschs mit Kissling ein, das tatsichlich zu Rolands physischer und damit
verbunden auch psychischer Genesung fithrt. Der Blutstausch vereint hier medizi-
nisches und metaphysisch-transzendierendes Wissen. Werden die drei Szenen von
Blutstausch dialektisch gelesen, so reprisentiert der Blutstausch mit Christian die
These, der Blutstausch mit Ruben die Antithese und dieser dritte Blutstausch als
Synthese gleichsam die Aufhebung des Gegensatzes zwischen Geist und Korper,
die zu Rolands Rettung fithrt.

5.1.6.3 Kunst als transformativer Eros der De- und Rekomposition
von Trauer

Mehrmals wird im Roman sehr deutlich, dass der Verlust von Christian eine Trauer
in Roland auslost, die ihn zu abgrundtiefer Verzweiflung und zu Selbstmordver-
suchen treibt. Wie bereits erwihnt, lisst sich mit Butler (2009) das menschliche
Leben von Beginn an als mit dem Leben anderer zutiefst verbunden verstehen, da
sie von einer grundlegenden Sozialitit ausgeht, die fiir das Selbst konstitutiv ist
(Butler 2009: 36).2® Diese grundlegende Sozialitit ist in ein Spannungsverhiltnis
eingebettet: Einerseits treten sich Menschen als voneinander abgetrennte Subjek-
te gegeniiber und andererseits sind sie als diese voneinander getrennten Subjekte
immer auch mit den anderen verbunden. Der Verlust von Christian fithrt in Gil-
gamesch weitgehend zu einer Dekomposition von Roland, er bleibt nicht intake, er
tritt ekstatisch aus sich heraus (vgl. Butler 2009: 38). In solchen Momenten zeigt
sich die Ekstase in einem Selbstverlust, einem Zustand des »Ausser-sich-Seins,
und Roland selbst als gefihrdet und haltlos. Im Klinik-Alptraum kommt diese De-
komposition, wie erwihnt, in Metaphern der Zerteilung und Kreuzigung des ei-
genen Korpers zum Ausdruck. Zum Schluss des Romans Gilgamesch findet Roland
zuriick ins Leben, indem, in Analogie zur mesopotamischen Vorlage, ein Dialog
mit Christian méglich wird. In der Gruft von Stockermann trigt er am Sarg des
toten Freundes seine Komposition der Totenklage aus dem mesopotamischen Epos
vor:

»Engidus Totengeist entfuhr der Erde
Und gesellte sich zu Gilgamesch.

28  Vgl. auch Kapitel 2.5 sowie Binswanger und Zimmermann (2018).

07:39:08.

179


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180

Sexualitat - Geschlecht - Affekt

Da umarmten sich die Freunde und setzten sich zusammen.
Zu ratschlagen hatten sie und liebten sich dabei«
(Bachmann 1998: 235).

Wihrend Roland diese Totenklage in der Gruft erklingen l4sst, erscheint ihm Chris-
tian: »Er schloss die Augen und sah Christian: Wie er auf dem Bett stand, eine nack-
te Gestalt. Roland gab sich dem Unausweichlichen preis« (Bachmann 1998: 235f.).
Nach dieser Wiederbegegnung und Wiedervereinigung gelingt Rolands endgilti-
ger Ausbruch aus Rubens Welt. Das Unausweichliche als Inbegriff von Eros, Vitali-
tit, Transgression und Kunst entfaltet nun seine reparative Wirkung und setzt das
ekstatische Subjekt, das zu sehr ausser sich geraten war, wieder zusammen. Dies
geschieht nicht in der Abgrenzung vom Geliebten, sondern in der Transformation
des Begehrens fiir ihn in ein musikalisches Werk. Roland wird so, unterstiitzt von
Kissling, wieder Teil der Gesellschaft. Die Trauer um Christian — in der Form von
Gilgameschs Totenklage — wird zu Kunst als einer gesteigerten Form der Wirklich-
keitserfahrung, die das Begehren zu sublimieren vermag. Kissling sagt zu Roland
zum Schluss: »Gestaltend wird man seiner selbst gewahr, der Fiille, die nicht Ich,
sondern Welt ist. Komm!« (Bachmann 1998: 236). Und Roland folgt ihm.

5.1.7 Palimpsestische Lektiire: Trauma und Transgression als konstitutiv
fiir den gleichgeschlechtlich mannlichen Eros in Gilgamesch

Auf interpersoneller Ebene kommen zwei Typen von transgressiven homoeroti-
schen Scripts im Text zum Ausdruck: auf der einen Seite die »wahre« Liebe zwi-
schen Christian und Roland, deren Eros mit dem Begriff des Unausweichlichen
seine mythisierende Kraft aus dem babylonischen Epos bezieht. Auch Rolands Be-
gegnung mit Eustache ist eine Spielart des Unausweichlichen, die in die Sphire der
Natur und der Wildnis verschoben ist. Eustache tritt als ein Wiederginger sowohl
von Christian wie auch von Engidu in Bachmanns Text auf. Auf der anderen Seite
lebt der Text vom satanischen, destruktiven, von Qual gezeichneten und gleichwohl
lustvollen sexuellen Script mit Ruben.

Zwischen diesen beiden Typen ist der Geistliche Benoit angesiedelt, der eine
Position zwischen Gut und Bose einnimmt. Er wird Rolands Retter, auch wenn
er ihn mehrmals sexuell bedringt. Benoit bringt in seiner Zerrissenheit zum Aus-
druck, dass moralische Grenzen keine Orientierungshilfe bieten und der Eros sich,
gerade auch in seiner reparativen Kraft, »jenseits von Verbotsethik« (Bachmann
1998: 117) vitalisiert, in einem Erlebnisraum jenseits gesellschaftlicher Moral. Die-
se Kraft entfaltet gerade in der Adoleszenz ihre Vitalitit. Mit Puff: »Die Pubertit,
welche im Gilgamesch als ganz eigenstindige Lebensphase des Menschen (genauer:
des Mannes) literarisch re-konstruiert und in ihr Recht gesetzt wird, gewinnt ih-
re Bedeutung aus der Sprengkraft, die in ihr ontogenetisch gewahrt ist [...]« (1995:

07:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Sexualitat und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression

187f.). Puff betont in seiner Analyse, dass sich bei Bachmann »Gewalt und Verbre-
chen mit dem Eros als aggressiver, Ordnung zerstérender, neue Ordnungen schaf-
fender Energie« (1995: 183) verbinden.

Obwohl ich dieser Charakterisierung des Bachmannschen Eros beipflichte,
nehme ich hinsichtlich der archaisch-pubertiren Sprengkraft in Gilgamesch eine
etwas andere Gewichtung als Puff vor: Diese Sprengkraft kennzeichnet den Text
in seiner Vitalitit, doch dominiert auf metaphorischer wie auch buchstiblicher
Ebene meines Erachtens die Leidensdimension der Hauptfigur. Die adoleszente
Eigengesetzlichkeit zerbricht um ein Haar an den gesellschaftlichen Stigmatisie-
rungen und Disziplinierungen sowie am Vorwurf der Schuld. Die Figuren Rubens
und Perduzzis sind in ihrer vermeintlich unerschiitterlichen aggressiven Energie
hierfir zwar Gegenbeispiele: Je gewaltsamer die Transgression, umso mehr blithen
sie auf. Doch bleibt der Blick in ihr Inneres im Roman verwehrt. Perduzzi bezahlt
denn auch mit seinem Leben fiir eine sexuelle Grenzerfahrung. Und Ruben,
der den Embryo, den er durch die Vergewaltigung Marias selbst gezeugt hat,
eigenhindig abtreibt und verspeist, erscheint als prototypisches Sittenmonster
im Foucaultschen Sinne (vgl. Foucault 2003: 139): als ein zerstérerischer Despot
»von unten, eine Doppelfigur des Vergewaltigers und Menschenfressers, der in
Gilgamesch auch vor seiner eigenen Zeugung nicht haltmacht. Rubens affektive
Verbindung mit anderen besteht allein in seinem minutiésen Plan fiir deren Aus-
16schung und Einverleibung. So reprisentiert er das Diabolische, das ihn jenseits
von positiven affektiven Bindungen an andere situiert. Beziiglich seiner sexuellen
Scripts kann deshalb nicht von einer doppelten Bewegung von Negation und Affir-
mation die Rede sein: Er reprisentiert das Zerstorerische schlechthin, darin liegt
im sexuellen Akt seine Verfithrungskraft. Interpersonelle sexuelle Scripts werden
monologisch autoritir als ein Herrschaftsverhiltnis von Ruben diktiert, seien sie
homo- oder heterosexuell. Roland unterschreibt mit seinem eigenen Blut zwar
einen Pakt mit Ruben. Dieser Pakt beruht aber keinesfalls auf einem Konsens,
wenn er auch stark libidings aufgeladen ist. Er zielt auf Rolands Ausléschung und
Einverleibung durch Ruben und intendiert keine Form von dialogischer Verstin-
digung. Ruben und auch Perduzzi, der sich versehentlich bei einem sexuellen Akt
selbst stranguliert, tragen zwar zur transgressiven Vitalitit des Textes bei, sind
aber auf affektiver und sozialer Ebene mit weniger Tiefe als Roland, Christian,
Kissling oder Benoit gezeichnet, da sie sich als marginalisierte Sittenmonster vor
allem durch schockierenden Normverstoss, durch den transgressiven Bruch mit
jeglichem Gesellschaftsvertrag auszeichnen.

Die Stigmatisierung und Marginalisierung Rolands wird affektiv besonders be-
drohlich, als sein geliebter Freund stirbt: Die Dekomposition (Butler 2009: 38f.),
die ihm in seiner ekstatischen Trauer widerfihrt, kann erst nach mehreren Selbst-
mordversuchen und einem psychischen Zusammenbruch durch die Transformati-
on der Trauer in Kunst itberwunden werden. Der Klavierlehrer Kissling fungiert im

07:39:08.

181


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182

Sexualitat - Geschlecht - Affekt

Text als Gegenfigur zu leidvollen Dynamiken. In dieser intergenerationalen Bezie-
hung zwischen Schiiler und Lehrer findet keine sexuelle Interaktion statt. Kisslings
Beziehung zu Roland ist von Musik bestimmt. Roland als begabter Klavierschiiler
und Kissling als Musiker, der seinerseits komponiert, begegnen sich auf dem Ter-
rain von Schopfertum, ihre Verbindung griindet in kiinstlerischem Eros.

Die Bandbreite maoglicher Lesarten und die Vielfalt von ménnlich-méinnlichen
Begehrenskonstellationen, einschliesslich sexualisierter Gewaltszenarien, wie
auch Rolands einmal aufflammendes Begehren fiir das weibliche Geschlecht situ-
ieren Gilgamesch, wie bereits erwihnt, jenseits von »typischer Schwulenliteratur«
(Puff1997: 35). Indem der Text aufzeigt, wie verstrickt Grenzziehungen von Devianz
und Normalitit mit ausbeuterischen minnlich-homosozialen Machtdynamiken
und Begehrensstrukturen sind, stellt er gesellschaftliche Dichotomisierungen
und Praxen von Ein- und Ausschluss radikal in Frage. Auf Ebene der Figuren
und Figurationen ist die von Bachmann beschriebene Welt jedoch eine Welt der
Minner, in der Frauen iiber sehr wenig agency verfiigen. Rubens Vergewaltigung
von Maria sowie Toten und Verspeisen des Embryos lassen sich als ein Gewalt-
gebaren lesen, in dem zum Ausdruck kommt, dass Frauen fiir die Reproduktion
zwar noch notwendig sind (oder sein kénnen), sich der aggressive und zerstoreri-
sche Eros ansonsten aber in einem minnlich-homosozialen Raum entfaltet (vgl.
hierzu auch Puff 1997). Leicks (1994: 267ff.) Interpretation des altbabylonischen
Gilgamesch-Epos bietet fur die Interpretation der Geschlechterverhiltnisse in
Bachmanns Gilgamesch Parallelen an, obschon dort sehr starke Frauenfiguren
auftreten. Mit Leick ist die Beziehung von Gilgamesch zu Enkidu® das erste
literarische Zeugnis einer Mdnnerfreundschaft, die in der absoluten gegenseitigen
Identifikation der beiden Auserwihlten und gemeinsam bestandenen Abenteuern
der Erziehung zum »wahren Mann« dient. Bislang, so Leick, zeigte sich wahre
Mannhaftigkeit in erster Linie in der Sicherstellung der Genealogie, also in der
Verbindung mit einer geeigneten weiblichen Person. Im Epos ist Gilgamesch vor
seiner Begegnung mit Enkidu ein feminisierter Mann, was sich vor allem in seiner
sexuellen Unersittlichkeit manifestiert.>*® Enkidu reprisentiert als Wilder den
wahren, phallischen und beherrschten Mann, dessen Méinnlichkeit nicht durch
Befriedigung im heterosexuellen Akt, sondern durch das Bestehen gefihrlicher
Abenteuer hervorgebracht wird. Erst nachdem sich Gilgamesch ganz mit ihm als
seinem Alter Ego identifiziert und mit ihm gegen die Gétter antritt, wird auch er
zum wahren Mann und tiberwindet seine Effeminierung. Folgerichtig muss En-
kidu im Mythos nun sterben. In Bachmanns Gilgamesch kann die Aufhebung klarer

29  Die Schreibweise Enkidu ist hdufiger als die Schreibweise Engidu. Vgl. hierzu Fussnote 10 in
Kapitel 5 dieser Arbeit.

30  Sexuelle Unerstittlichkeit giltim altbabylonischen Mythos als typisch weibliche Eigenschaft,
personifiziert durch die Gottin Ishtar (Leick 1994: 268).

07:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Sexualitat und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression

Geschlechterdichotomien in einem homosozialen Raum angesiedelt werden, in
dem Méinnlichkeit und minnlicher Eros in einer Vielfalt reprisentiert werden. Im
Gegensatz zum altbabylonischen Mythos lenkt Bachmann das Augenmerk jedoch
auf den minnlichen Eros, weibliche sexuelle Scripts spielen nur eine sehr mar-
ginale Rolle. In den Fokus geraten somit minnliche und weibliche Eigenschaften
innerhalb des homosozialen Raums, an dem weibliche Figuren wenig partizipie-
ren. Mit Puff ist der Ubergang vom mannminnlichen Eros zum Eros zwischen
Mann und Frau bei einzelnen Figuren denn auch nicht als Bruch aufzufassen: »Die
starre Zweiheit von moralisch Gutem und Bdsem [...] ist in dieser Gemeinschaft
der Gleichen [..] ebenso aufgehoben wie die binire Einteilung in Hetero- und
Homosexuelle« (Puff 1995: 188).

Gilgamesch ist fraglos ein wichtiger Bestandteil von deutschsprachiger Litera-
tur, die gleichgeschlechtliches minnliches Begehren und somit Minnlichkeit in
der Nachkriegs-Schweiz thematisiert. Stigmatisierungsprozesse prigen die in den
1950er und 1960er Jahren devianten sexuellen Scripts von Homosexualitit und Pro-
stitution, im Text sind sie zentrale handlungsgenerierende Momente. Die Dichte
des Textes wie auch die unterschiedlichen eingenommenen Perspektiven und Ton-
arten erdffnen eine Vielzahl von Lesarten, die es erschweren, Gilgamesch im Sinne
einer eindeutigen Aussage zu lesen. Meines Erachtens setzt sich Bachmann in Gil-
gamesch intensiv mit psychischer Stigmatisierung und Trauma auseinander, die
im Text mit der leidvollen Disziplinierung adoleszenter Homosexualitit einherge-
hen. Das in mehreren Selbstmordversuchen, in den Alptriumen und in Rolands
Irrwegen so sprachgewaltig inszenierte Leiden, welches das intrapsychische sexu-
elle Script pragt, wie auch die Reinheitsdarstellungen des Knabeneros entlarven
die gesellschaftlichen Disziplinierungen als zerstérerische Handlungen gegeniiber
adoleszenter Homosexualitit als Teil eines nicht anerkannten homosozialen Be-
gehrens. So pflichte ich Valiukonyté bei, die den Text als »heftige [...] Religions- so-
wie Gesellschaftskritik« (2003: 14) auffasst. Die Identititskonstruktion der Haupt-
figur in Gilgamesch ist dusserst briichig, gesellschaftlich besteht im beschriebe-
nen Handlungszeitraum, wie erwihnt, wenig Akzeptanz fiir die Homosexualitit
der Hauptfigur und somit bleibt auch das Befreiungsnarrativ ambivalent und von
Transgression bestimmt. Gleichzeitig weist der Text Merkmale von Coming out-
Narrativen auf: »Coming out-Erzihlungen dienen der Durchsetzung und Vergewis-
serung der neu gefundenen Identitit und auflerdem der Aufarbeitung und Bewil-
tigung traumatischer Erfahrungen, z.B. wihrend der Kindheit und Jugend« (Wol-
tersdorff 2004: 140).

Wie zu Kapitelbeginn erwihnt, verbindet Bachmann sein eigenes Schreiben ex-
plizit mit der Aufarbeitung eines Kindheitstraumas. Die Traumfigur des Kapuzen-
manns, der fiir dieses Trauma steht, tritt in Gilgamesch mehrmals in Erscheinung.
Der Skandal um den Text zeigt, dass er von vielen zeitgendssischen Leser_innen als
eine Kritik an der Schweizer Nachkriegsordnung wahrgenommen wurde, die Wel-

07:39:08.

183


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184

Sexualitat - Geschlecht - Affekt

len schlug. Unter anderem wurde die Forderung laut, Literatur als einen Artikula-
tionsraum fiir adoleszente homosexuelle Scripts anzuerkennen und als eine Inter-
vention in gesellschaftliche Disziplinierungsmechanismen zu respektieren und zu
reflektieren (Lerch 2010: 464ff.). Bachmann formuliert sprachgewaltig adoleszente
homosexuelle Scripts, die vor transgressiver, sexualisierter Gewalt innerhalb der
Gruppe stigmatisierter Jugendlicher nicht haltmacht. Bei aller brutalen Expressi-
vitit, die im Text immer wieder formuliert wird, kann mit Cvetkovich von einer
»sex positivity which can embrace negativity, including trauma« (Cvetkovich 2003:
63) gesprochen werden. Diese Sprachfindung und Benennung kénnen als narrative
Form der Identititsfindung einen subversiven Ort besetzen, dhnlich wie Wolters-
dorft die Subversion von BDSM-Praxen beschreibt: Indem die Angst vor Gewalt
und Trauma in Sprache gefasst wird, wird sie berechenbar und beherrschbar und
kann gleichzeitig libidinos aufgeladen werden. Das Transformationspotential von
Sexualitit und Geschlecht in Gilgamesch liegt nicht zuletzt im Akt der Sprachfin-
dung fiir verschiedenste Facetten homoerotischer Scripts. Dabei zeigen sich die
Grenzen von Homo- und Heterosexualitit als durchlissig. Bachmanns Text spielt
sich zwar vorwiegend in einem homosozial minnlichen Raum ab, innerhalb die-
ses Raumes verlieren die Grenzen von Minnlichkeit und Weiblichkeit allerdings an
Konturen.

5.2 Elfriede Jelinek Die Klavierspielerin (1983)"
5.2.1 Einfiihrung

Unsere weibliche Problematik besteht ja darin, einerseits eine weibliche Identitit ausbil-
den zu miissen und andererseits zu realisieren, dafs das Sprechen einer Frau als Anmafiung
gesehen wird. Das Patriarchat spricht der Frau jegliche Kulturleistung ab.

Elfriede Jelinek (1995: 9)

Seit der Nobelpreisverleihung im Jahr 2004 zihlt Elfriede Jelinek zu den bekann-
testen Schriftstellerinnen des deutschsprachigen Raumes. In dieser kurzen Ein-
fihrung hebe ich zwei Themenbereiche hervor: ihr Engagement als Feministin und
Kritikerin des Patriarchats sowie die damit einhergehende permanente Suche nach
einer Sprache, die diesem Engagement in der kiinstlerischen Umsetzung Ausdruck
zu verleihen vermag. Patriarchatskritik ist bei Jelinek eng mit Sprachskepsis ver-
bunden, da Frauen das Sprechen als Kulturleistung, wie eingangs zitiert, nicht zu-
gestanden wird. Diese Kritik ist Ausgangspunkt der dsthetischen Gestaltung ihrer

31 Ichzitiere im Folgenden die Rowohlt Taschenbuchausgabe von 1991, die auf der Erstausgabe
von 1983 beruht.

07:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Sexualitat und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression

literarischen Figuren. Jelineks Schreibstil sperrt sich sowohl gegen identifizierende
wie auch psychologisierende Lesarten: Parodie, (Selbst-)Ironie, Sprachspiele, Gro-
teske und Ubertreibung sind viel diskutierte Merkmale ihres Schreibens (Janz 1995;
Heselhaus 1998; Loffler 2007; Scheurer 2007). Fischer fasst Jelineks Sprache als ein
satirisches, anti-utopisches Schreiben in Trivialmythen, die sowohl auf Roland Bar-
thes Mythen des Alltags wie auch auf Adorno/Horkheimers Dialektik der Aufklirung
zu beziehen sind (Fischer 1991: 19f.). Jelineks Auseinandersetzung mit Mythen des
Alltags fithrt zu einer Asthetik der Ubersteigerung oder Hyperrealitit, welche die-
se Mythen ironisiert und deren Trivialitit entlarvt (Chamayou-Kuhn 2012: 29).**
Der reflexive Zwischenraum, der durch die distanzierende Ubertreibung in der
Jelinekschen Hyperrealitit entsteht, dient also keinesfalls der Trennung von Reali-
tat und Fiktion, sondern zielt auf das Exponieren gewaltsamer Machtverhiltnisse.
Und diese Machtverhiltnisse sind von patriarchalen Strukturen geprigt. Bei der
Analyse dieser Hyperrealitit ist Sprachskepsis auf Seiten der Lektiire gefordert,
und zwar sowohl gegeniiber Jelineks literarischen Texten wie auch gegeniiber In-
terviews und autobiographischen Selbstaussagen und Genres. Dies lisst sich bei-
spielsweise anhand einer kurzen Selbstaussage zeigen, die sich auf der Website
der Autorin findet. In Kurze biographische Anmerkung schreibt sie einleitend: »eine
kurze Notiz in eigener Sache, die leider nie wirklich meine gewesen ist (so wie
Ich leider ja auch nie ich geworden ist)« (Jelinek 2007b). Die Autorin spricht hier
die Unméglichkeit an, in einem autobiographischen Sinne »ich« — oder »Ich« —
zu sagen. Einerseits meint sie damit die prinzipielle Unméglichkeit, als Verwalte-
rin der eigenen Geschichte und als Subjekt anerkannt zu sein. Andererseits spielt
sie mit der Gross- respektive Kleinschreibung von »ich« auf die spezifisch in der
Psychoanalyse angenommene Spaltung von Ich und Uber-Ich an. So artikuliert sie
hier ihre ambivalenten Erfahrungen mit Psychoanalyse und ihre Kenntnisse dar-
tiber, die auch in der Klavierspielerin sehr prisent sind. Eine interpretative Lektiire
muss Jelineks grundlegende Sprachskepsis also immer bedenken, auch beziiglich
autobiographischer Aussagen.

Anja Meyer untersucht in Elfriede Jelinek in der Geschlechterpresse (1994) printme-
diale Diskurse zu Die Klavierspielerin. Meyer arbeitet heraus, dass sich die publizis-
tischen Reaktionen zum Roman auf die Formel Jelineks als »weibliches Mediensu-
jet« (1994: 144) bringen lassen. In einer Vielzahl von Pressetexten manifestiere sich
eine Uberblendung von Biographie und Geschlecht als eine Kritik an der Person

32 Chamayou-Kuhn greift bei ihrer Analyse von Jelineks »facettenreichem Feminismus« auf
Baudrillards Begriff der »Hyperrealitit des Kérpers« zuriick. Das Hyperreale verweise auf ei-
ne zweite, durch verschiedene Diskurse bzw. Medien kreierte Realitit, die an die Stelle des
Realen trete, wobei die Grenzen zwischen wahr und falsch, Realitat und Fiktion verschwin-
den. Realitat wird so als Simulierung resp. Simulacrum etabliert. Dabei exponiere die »Gro-
teskierung«in vielen Jelinekschen Wortfiguren und Sinniibertragungen den Konstruktions-
charakter jeglicher (Hyper-)Realitit (Chamayou-Kuhn 2012: 29).

07:39:08.

185


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186

Sexualitat - Geschlecht - Affekt

der Autorin, da die journalistischen Beitrige »gegen den Text als Beispiel >fehl-
geleiteter Fraulichkeit< polemisieren« (Meyer 1994: 144). Folge davon ist, so Meyer,
ein deutliches Defizit in Bezug auf die Analyse der Literarizitit der Klavierspielerin.
Jelineks Texte in einer identifikatorisch biographisierenden Lektiire zu analysie-
ren, verfehlt sowohl die dsthetische Gestaltung der literarischen Texte wie auch
Jelineks feministisches Engagement iiberhaupt, das in der expliziten Thematisie-
rung der eigenen Biographie als Projektionsfliche besteht, wie eben anhand eines
Beispiels von ihrer Website dargelegt. Und es verstellt den Blick fiir ihre entlarven-
de, enttarnende Darstellung der Verstrickung von Geschlecht, Unterdriickung und
Sexualitit.

Schon Texte der 1970er Jahre wie wir sind lockvigel baby! (1970), Michael. Ein Ju-
gendbuch fir die Infantilgesellschaft (1972) oder Aufforderung zur Unfreundlichkeit (1975)
zeugen vom sprachgewaltigen Einarbeiten populirer Alltagsmythen in ihre Texte,
gerade wenn es um das Geschlechterverhiltnis geht. Doch auch spiter verfasste
Texte verlangen nach der Entmythologisierung trivialer oder populirer Diskurse
und Mythen. So bricht Jelinek beispielsweise in einem kurzen Text auf ihrer Web-
site radikal mit dem Muttermythos (Jelinek 2007a). Anruf zu Hause. Hallo, Mama?
schildert die Mutterbeziehung in der Ich-Form, was einen autobiographischen Be-
zug evoziert. Doch setzt Jelinek dsthetische Mittel ein, die keine Innigkeit auf-
kommen lassen. Der Textbeginn macht deutlich, dass die Mutter bereits gestorben
ist. Und dass die Trauer um die Mutter von grosser Ambivalenz gepragt ist: »Kein
Plaudern, kein vor dem Fernseher Gesellschaft Leisten, aber, was noch besser ist:
iberhaupt kein Leisten mehr, ich tauche meinen Fuf} in deine Ewigkeit und ziehe
ihn gleich wieder zuriick, weil ich ihn mir in deiner Nihe, wie iiblich, verbrannt
habe, von dem wird mir keiner mehr den Leisten abnehmen. Und du wirst das auch
nie mehr tun. Mein Leisten gehort jetzt mir allein. Mama. Du sollst doch nicht um
deine Tochter weinen, die Tochter soll selber weinen, hat sie ja auch [...J« (Jelinek
2007a). Ambivalenz prigt nicht nur die Bewegungen auf die Mutter zu und von ihr
weg, Ambivalenz prigt auch die Trauer iiber den Tod der Mutter. Die Verdrehung
der Situation — die Mutter soll nicht um die Tochter weinen — lisst sich als eine Zu-
riickweisung einer Machtposition, die im Uberleben selbst liegt, wie auch als eine
Verneinung eines ekstatischen Selbstverlusts (im Sinne Butlers) lesen. Die Mutter
wird als eine Instanz der Kontrolle und des Verfugungsanspruchs iiber die Tochter
gezeichnet, wo Nihe und Leistungsanspruch nahtlos ineinander tibergehen. Der
Machtanspruch iiber die Leistungen der Tochter leitet sich iiber die Gebarfunktion
der Mutter ab: »denn hier gilt nur der Korper etwas, den sie gemacht hat, die Mut-
ter, den du gemacht hast, Mama, und zwar, indem du ihm, kaum dap er da war,
mit deinem bléden Leisten eins {ibergezogen hast« (Jelinek 2007a). Strukturell fin-
det sich diese Konfiguration von einer dominierenden und kontrollierenden Mut-
ter und einer von den Leistungsanforderungen disziplinierten Tochter auch in Die
Klavierspielerin. Die Mutter fungiert in diesem Roman nicht nur als Hauptinstanz

07:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Sexualitat und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression

zur Einforderung téchterlicher Leistung, sondern auch als Barriere zur Herausbil-
dung einer eigenen sexuellen Identitit. Die Tochter soll keinesfalls Subjekt eines
eigenen Begehrens werden; insofern verhindert sie bei der Tochter jeden Versuch
der Ausbildung einer eigenen Subjektivitit, um die Mutter-Tochter-Dyade intakt
zu halten.

Als Die Klavierspielerin erscheint, ist die Autorin siebenunddreifig Jahre alt. Ge-
boren ist Elfriede Jelinek 1946 in der Steiermark, aufgewachsen ist sie in Wien. Par-
allel zum Gymnasium besucht sie Ballettunterricht sowie Unterricht in Klavier, Or-
gel und Blockfléte am Wiener Konservatorium. Von 1964 bis 1967 absolviert sie ein
sechssemestriges Studium der Theaterwissenschaft und Kunstgeschichte an der
Universitit Wien; 1969 stirbt ihr Vater, psychisch erkrankt in einem Sanatorium.
1971 schliesst Jelinek das Konservatorium als gepriifte Organistin ab. Zu diesem
Zeitpunkt sind bereits mehrere Texte von ihr erschienen, darunter wir sind lockvigel
baby! (1970) und Die endlose Unschuldigkeit (1980). In den folgenden Jahren publiziert
Jelinek regelmissig und wird durch mehrere Stipendien und verschiedene Preise
gefordert, so z.B. durch das dsterreichische Staatsstipendium fiir Literatur 1972.
Von 1974 bis 1991 ist sie Mitglied der KPO. Fiir Die Klavierspielerin erhilt sie 1983 den
Wiirdigungspreis fiir Unterricht und Kunst (Janz 1995: 148f.). Der Text gilt als ihr
autobiographischstes Buch, wenn sich der Bezug zu ihrem Leben auch auf »au-
tobiographische Momente« beschrinkt (Janz 1995: 71). Parallelen der literarischen
Hauptfigur Erika Kohut zur Autorin Elfriede Jelinek bestehen in der Ausbildung
zur Berufsmusikerin, der psychischen Erkrankung des Vaters und seinem frithen
Tod in einer Klinik sowie in der Mutter-Tochter-Konstellation: Die Mutter zieht die
Tochter allein auf und lebt, nachdem diese erwachsen geworden ist, noch mit ihr
zusammen. Gleichwohl sollte die Lektiire keinesfalls auf die autobiographische Di-
mension reduziert werden. Es bleibt zu beachten, dass die Sprache eine deutliche
Verfremdung der Wirklichkeit in der Fiktion signalisiert.

Jelineks feministisches Engagement ist zentral fiir ihr Schreiben. In der Klavier-
spielerin kommt zum Geschlechterverhiltnis als Kriegszustand der intergeneratio-
nale Mutter-Tochter-Konflikt als weitere Dimension eines Faschismus in mensch-
lichen Beziehungen (Jelinek 1983: 49ff.)** hinzu. Weil Jelinek vor der Schilderung
weiblicher Partizipation an Gewalt nicht haltmacht und sich Opfer-Titer_innen-
Dichotomien, bei aller Kritik an patriarchalen Verhiltnissen, immer wieder ver-
schieben, ist ihr Schreiben in einigen feministischen Rezeptionen auf Irritation
gestossen. Jelinek selber kommentiert: »[I]ch [habe] die Frau nie als das bessere
und hohere Wesen, als das sie die Frauenbewegung gerne sehen wiirde, geschil-
dert [...], sondern eben als das Zerrbild einer patriarchalischen Gesellschaft, die

33 Vgl.Jelineks Ingeborg Bachmann gewidmeten Essay Der Krieg mit anderen Mitteln, den sie wie
Die Klavierspielerin ebenfalls 1983 verfasst hat.

07:39:08.

187


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188

Sexualitat - Geschlecht - Affekt

sich ihre Sklaven letztlich anpaft. Patriarchat heiflt nicht, daf immer die Min-
ner kommandieren, es kommandieren auch die Frauen, nur kommt das letztlich
immer den Minnern zugute. Ich habe die Frauen sehr kritisch als die Opfer die-
ser Gesellschaft gezeigt, die sich aber nicht als Opfer sehen, sondern glauben, sie
kénnten Komplizinnen sein. [...] sobald die Frauen sich zu Komplizinnen der Min-
ner machen, um sich dadurch einen besseren sozialen Status zu verschaffen, muf3
das schiefgehen« (Jelinek nach Winter 1991: 12f.). Meines Erachtens liegt gerade
im Verzicht auf vereinfachende Dichotomien Jelineks Stirke. Dieser Verzicht steht
jedoch nicht im Gegensatz zu einem feministischen Engagement, sondern lasst
sich vielmehr als reflektierender und (selbst-)kritischer Bestandteil dieses Enga-
gements verstehen. Eine Position positiv besetzter weiblicher Authentizitit kann
aufgrund ihrer sehr grundlegenden Sprachskepsis, die in ihren Texten Weiblich-
keit wie auch Mannlichkeit betrifft, nicht Bestand haben. Die damit einhergehen-
de distanzierende Asthetik ihrer Texte ist deshalb fiir eine Analyse mit der Sexual
Script Theory geeignet. Indem Jelinek die Prozesshaftigkeit, Beeinflussbarkeit und
gleichzeitige Kontingenz identitir geprigter Geschlechterpositionen betont, ver-
weist sie auf deren Formbarkeit durch gesellschaftliche Machtmechanismen. Eine
Formbarkeit, die sich in ihrem kritischen Blick auf die Welt als — zumindest er-
hoffte — Komplizenschaft mit der Position der Macht erweist. Die Skepsis in ihrer
Sicht auf die Welt ist von Burger als der »bdse Blick« Jelineks bezeichnet worden,
der eine »Logik des Zerfalls« beinhaltet (Burger 1990: 19). Und diese Logik macht
auch vor Sexualitit nicht Halt. Mit Pontzen fungiert weibliches Begehren bei Jeli-
nek lediglich in seiner Kaschierung und sublimierenden Verkitschung zu roman-
tischer Liebe und Mutterschaft. Diese sublimierende Verkitschung fithrt zu einer
Zurichtung von Begehren und Sexualitit, in der weibliche Authentizitit ithre Un-
schuld verliert und sich in erster Linie als Maskierung von Machtstreben entpuppt:
»Jelinek klagt nicht nur die Unterdriickungsmaschinerien von Kapitalismus, Kir-
che und Kulturindustrie an, sondern auch — nicht ohne Misogynie — die Frauen.
[...] Ob Frauen den Wunsch nach Sexualitit — ohne Hinter- oder Folgegedanken —
tiberhaupt hegen oder ihn gar kérperlich empfinden, das lassen Jelineks Erzihltex-
te mehr als fraglich erscheinen« (Pontzen 2005: 30). Begehren wird bei Jelinek, sei
es gelebt oder imaginiert, nie per se positiv konnotiert, es ist unerbittlicher Motor
und Austragungsort des Geschlechterkampfes — was ich im Folgenden anhand der
Klavierspielerin vertieft diskutiere.

5.2.2 Die Klavierspielerin: Plot und Erzahlanlage

»Die Klavierlehrerin Erika Kohut stiirzt wie ein Wirbelsturm in die Wohnung, die
sie mit ihrer Mutter teilt. Die Mutter nennt Erika gern ihren kleinen Wirbelsturm,
denn das Kind bewegt sich manchmal extrem geschwind. Es trachtet danach, der
Mutter zu entkommen. Erika geht auf das Ende der Dreifig zu« (Jelinek 1991: 5). In

07:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Sexualitat und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression

den ersten vier Sitzen von Jelineks Klavierspielerin wird bereits ein ganzes Biindel
von Angaben exponiert, die den Gang der Ereignisse bestimmen. Sie geben Aus-
kunft iiber die gemeinsame, von Erika Kohut und deren Mutter geteilte Wohnung,
das Alter der Klavierlehrerin, die Infantilisierung der lingst erwachsenen Tochter
als »das Kind« und als »Wirbelsturme, die Versuche der Tochter, der Mutter zu
entkommen. Wenig spiter wird angefiihrt, dass die Tochter in ihrer Adoleszenz
als »Pubertirin in dem Reservat der Dauerschonzeit« (Jelinek 1991: 35) durch die
Mutter, auch unter Anwendung von Gewalt, festgehalten wurde. Und dieses Re-
servat erscheint zu Beginn des Textes immer noch intakt, obschon Erika Kohut
auf das Ende der Dreissig zugeht. Die erste detaillierte Szene nach der Heimkehr
der Tochter schildert einen Konflikt: Die Mutter ziirnt iiber den Kauf neuer Klei-
der durch die Tochter, worauthin es zu Handgreiflichkeiten zwischen den beiden
Frauen kommt.

Mutter und Tochter wohnen allein zusammen. Der abwesende, zuerst im Irren-
haus untergebrachte, bei Beginn der Erzihlhandlung bereits tote Vater ist nur noch
in Gegenstinden prisent. Diese dienen Erika allesamt dazu, sexualisierte Hand-
lungen auszufiithren. So nutzt sie das ehemals viterliche Fernglas, um im Prater
auf die Pirsch nach menschlichen Paaren in sexueller Interaktion zu gehen und
sich als Voyeurin zu betitigen. Oder sie verwendet Vaters Rasierklinge — »die vi-
terliche Allzweck-Klinge, ihr kleiner Talisman« (Jelinek 1991: 88) —, um sich selbst an
Hinden, Armen, Beinen oder an der Vagina zu verletzen, erhascht sie einmal einen
von der Mutter unbeobachteten Moment zu Hause. Erika Kohut wird in grosser Ab-
hingigkeit von der Mutter und deren Uberwachungsregime gezeichnet, das sehr
klar das Begehren der Tochter besetzt und diszipliniert: »Sie bedroht das Kind mit
Erschlagen, sobald es mit einem Mann gesichtet werden sollte. Am Ausguck sitzt
die Mutter, kontrolliert, sucht, rechnet nach, zieht Konsequenzen, straft« (Jelinek
1991: 83). Gleichzeitig lebt Erika Kohut als Klavierlehrerin aber eine institutionell
machtvolle Position gegeniiber ihren Schiilerinnen und Schiilern aus. Musik ist ihr
Instrument der Macht, mit dem sie die ihr Uberantworteten schonungslos diszipli-
niert. Sie selbst hat als Jugendliche einmal in einem Klaviervortrag klaglich versagt,
der fir den Aufstieg zur Solistin hitte gelingen miissen. Seither bleibt ihr nur noch
die Austibung der Lehrtitigkeit. Die Figur dieser ambitionierten, aber an einer So-
lokarriere gescheiterten Musikerin ist von einem Hass gegeniiber den sie umge-
benden Schiilerinnen und Schiilern bei gleichzeitiger Selbstiiberhohung geprigt:
»Miese Menschenmengen umdringen SIE ununterbrochen. Stindig zwingt sich
jemand in IHRE Wahrnehmung. Der Pbel bemichtigt sich nicht nur der Kunst
ohne die leiseste Bezugsberechtigung, nein, er zieht auch noch in den Kiinstler
ein. [..] Fir die meisten besteht der Hauptreiz der Kunst im Wiedererkennen von
etwas, das sie zu erkennen glauben. [..] Einer dringt sich sogar noch in die Ge-
danken des anderen hinein, in seine innerste Aufmerksambkeit. Dafiir werden sie
bestraft. Von IHR« (Jelinek 1991: 22f.). Die Grossschreibung von SIE und IHR driickt

07:39:08.

189


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190

Sexualitat - Geschlecht - Affekt

die absolute Ziige annehmende Selbstiiberhchung Erika Kohuts aus, die von ihrer
Mutter stindig geschiirt wird. Meist setzt die Klavierlehrerin zur Bestrafung ihrer
Schiilerinnen und Schiiler beissende Abwertung und Verhéhnung ein. Im Lauf des
Textes fithlt sie sich zunehmend von ihrem Schiiler Walter Klemmer angezogen.
Als sie eine Schiilerin als potentielle Konkurrentin identifiziert, wird diese gewalt-
sam ausser Gefecht gesetzt: In einer Pause legt ihr Kohut heimtiickisch Glasscher-
ben in die Manteltasche, woran sich die Schiilerin wenig spiter stark verletzt. In
ihrem Hass auf die Trivialitit des sie umgebenden miesen Pobels, der sich beson-
ders stark zeigt, wenn Schiilerinnen sich im Minirock prisentieren und gepflegtes
blondes Haar tragen, schreckt sie auch vor physischer Verletzung der potentiellen
Konkurrentin nicht zuriick.

Eine weitere Dimension, die im Text viel Raum einnimmt, sind Reflexionen zu
Kunst und Musik. Obschon die Musik ein Mittel zur Machtausiibung gegeniiber
Schiilerinnen und Schiilern ist, unter dem Erika Kohut selber in ihrer Kindheit und
Jugend durch die Mutter zu leiden hatte, fihlt sie sich einzig in der Kunst aufgeho-
ben. Klemmer entdeckt sein Begehren fiir sie nicht zufillig an einem Kammermu-
sikabend: »Er bewundert uneigenniitzig die Technik Erikas und wie sich ihr Riicken
rhythmisch mitbewegt. [...] Das Fleisch gehorcht der inneren Bewegung durch Mu-
sik, und Klemmer fleht, daf seine Lehrerin dereinst ihm gehorchen mége« (Jelinek
1991: 65). Doch ihr Aufgehen in Musik schliesst zu Beginn der Erzihlhandlung die
gesamte sie umgebende Welt wie auch die Empfindung eigener Korperlichkeit aus:
»Das Kreatiirlich-Korperliche ist Erika ein Abscheu und eine stindige Behinderung
auf ihrem gerade vorgezeichneten Weg. Sie ist vielleicht nicht so behindert wie ein
Kriippel, aber eingeschrinkt in ihrer Bewegungsfreiheit ist sie schon. Die meisten
bewegen sich namlich liebevoll auf das Du, den Partner zu. Das ist alles, was sie sich
je ersehnen. [...] Es soll sich keiner an Erika anlehnen, nur das Flaumgewicht der
Kunst darf sich auf Erika niederlassen« (Jelinek 1991: 92). Eine Orientierung auf ein
Gegeniiber hin ist fir Erika Kohut, mit Ausnahme der Mutter, nicht denkbar. Die
Autorin inszeniert hier ein satirisches Sprachspiel, das die Protagonistin als seeli-
schen »Kriippel« und gleichzeitig als schongeistiges Wesen in Szene setzt. Abscheu
erzeugende Leiblichkeit wird der Ausiibung entkorperlichter Kunst als unverein-
bar gegeniibergestellt. Kunst ist Erikas Leben, so die Setzung, die von der Mutter
tatkraftig unterstiitzt wird. Denn solange die Tochter von Kunst besetzt ist, bleibt
das Mutter-Tochter-Reservat unbedroht.

Ein kurzer Blick auf Heinz Kohut, Namensspender fiir die Protagonistin, er-
gibt in Bezug auf das Thema Musik weitere Deutungsangebote. Wie Heselhaus
(1998: 93) ausfithrt, war Heinz Kohut einerseits berithmter Psychoanalytiker mit
Schwerpunkt Narzissmus-Forschung, andererseits hat er sich intensiv mit Musik
auseinandergesetzt. Das narzisstische Bediirfnis nach festen Sinnstiftungen mit
dem Wiedererkennen und Wiederholen beim Héren von Musik hat er als vermeint-
liche Herrschaft tiber die Zeichen interpretiert (Heselhaus 1998: 94). »Was Heinz

07:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Sexualitat und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression

Kohut aus der Sicht des Psychoanalytikers beschrieben hat, entlarvt Die Klavierspie-
lerin sarkastisch als den Hauptreiz der Musikkunst [...]: das Wiedererkennen wird
in den Augen des bewundernden Hoérers zur eigenen Erkenntnisleistung hochsti-
lisiert. Das musikalische Thema der Klavierspielerin stellt immer wieder die Bedeu-
tung der Zeichen in den Vordergrund, verweist auf die textuellen Vorgaben, die
im Spiel auch der Sexualitit den Ton angeben: immer wieder sind es Bruchstiicke
von Liebesliedern, z.B. aus Schuberts >Winterreise«, Kompositionen von Beetho-
ven, Brahms oder Bach, die Melodien Chopins, die im Buch, durch Sprache wie-
dergegeben, den fiktiven sexualisierten Korper in Gang setzen sollen« (Heselhaus
1998: 95). Erika Kohut wird gerade durch Musik immer wieder aus rein vergeis-
tigten Sphiren heraus auf die Materialitit ihres Korpers und dessen Begehren
verwiesen. Zu Beginn des Textes bestehen sexualisierte Szenarien, in welche die
Protagonistin involviert ist, ausser in der Musik vor allem in selbstverletzendem
Verhalten und Voyeurismus. Im Laufe der Ereignisse verlagert sich ihr Begehren
mehr und mehr auf ihren Schiiler Walter Klemmer - ein Begehren, das sie im
Rahmen eines sadomasochistischen Pakts mit ihm in die Tat umsetzen méchte,
zu dem sie ihn schriftlich auffordert. Die Versuche sexueller Interaktionen zwi-
schen Kohut und Klemmer miinden in einen Gewaltexzess Klemmers gegeniiber
Erika, in dem er sie vergewaltigt, schligt und ihr Knochenbriiche zufiigt. Wie in
der Klavierspielerin sexualisierte Korper in Gang gesetzt werden und welche Rolle
hier traumatische Erfahrungen und Gewalt gegeniiber dem eigenen wie auch ge-
geniiber anderen Kérpern spielen, analysiere ich nun in den folgenden Kapiteln zu
sexuellen Scripts im Detail.

5.2.3 Sexuelle Scripts in Die Klavierspielerin

Wie bereits erwihnt, hat Jelineks Verfahren der Erschaffung einer »Wirklichkeit
zweiter Ordnung« oder »Hyperrealitit« (Chamayou-Kuhn 2012) zur Folge, dass in-
trapsychische und kulturelle Scripts in den Texten nahtlos ineinander iibergehen,
ja meist nicht unterschieden werden konnen. Janz hat in ihrer Textinterpretation
beispielsweise aufgezeigt, dass im ersten Teil des Textes die klassischen Freud-
schen psychoanalytischen Stereotype der Weiblichkeit ironisch aufgegriffen und
parodiert werden (Janz 1995: 71). Die Wirkmaichtigkeit psychoanalytischer Verste-
hensweisen von Sexualitit wird auch im Mutter-Vater-Tochter-Verhaltnis mobi-
lisiert, dabei erweist sich die Familienaufstellung der Kohuts als problematisch.
Aus dieser Sicht ist Erika Kohut eine gesunde sexuelle Entwicklung versagt, da sie
gleich nach der Geburt an die Stelle des Vaters tritt: »Nach vielen harten Ehejahren
erst kam Erika auf die Welt. Sofort gab der Vater den Stab an seine Tochter weiter
und trat ab. Erika trat auf, der Vater ab« (Jelinek 1991: 5). Mit Janz wird die Tochter
somit phallisch von der Mutter besetzt und zum Ersatz fiir ihren Mann, wihrend
der Vater — wie Odipus - blindwerdenden Auges symbolisch kastriert wird (Janz

07:39:08.

191


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192

Sexualitat - Geschlecht - Affekt

1995: 71). Der Vater hat von vornherein jeglichen Subjektstatus eingebiisst, er ist
ein Schatten seiner Selbst, der bald stirbt. Die psychoanalytische Lesart der Fa-
milienkonstellation geht nahtlos in die Selbstwahrnehmung der Figuren iiber und
erweist sich so als machtvoller Diskurs — nicht zuletzt in der Abwertung der weib-
lichen und Aufwertung der phallischen Position. Auch Frauen konnen, wie bereits
erwihnt, an der phallischen Macht als Komplizinnen partizipieren. Diese Parti-
zipation verlangt jedoch ihren Preis. Die Wirkmacht der Psychoanalyse wird aber
auch in der Figur Klemmers aufgezeigt. Wird etwa Erika im Blick ihres Schiilers
als »Ratsel Frau« (Jelinek 1991: 67) beschrieben, geht der Freudsche psychoanalyti-
sche Diskurs, der die Frau auf Ebene kultureller sexueller Scripts als letztlich nicht
verstehbar eingestuft hat, nahtlos in das intrapsychische Script Klemmers iber,
wobei die Taxierung des Lehrerinnenkérpers durch den Schiiler als Ritsel, das es
zu entritseln gilt (es folgt eine sehr abschitzige Beurteilung der Lehrerin), und
die Ironisierung der Freudschen Aussage durch Jelinek untrennbar verschmelzen.
Diese gegenseitige Durchdringung, diese Mehrstimmigkeit oder auch Kakophonie
unvermittelt ineinander itbergehender intrapsychischer und kultureller Scripts er-
schwert die Orientierung im Text und macht dadurch als dsthetisches Verfahren
sichtbar, dass die Grenze im Roman fliessend ist. Die Gewaltférmigkeit von Exis-
tenzweisen geht somit vom »Kulturbrei, der nie fertig gekocht ist« (Jelinek 1991:
190), aus, da sich Alltagsdiskurse und deren oft verachtliche und negative Sicht auf
die Welt in den literarischen Figuren ausbreiten, ohne dass diese sich ihnen ent-
ziehen konnten. Das egoistisch handelnde Subjekt Jelineks wird jedoch nicht allein
als Opfer, sondern immer auch als Titer_in gezeichnet. Da sich die Grenzziehung
zwischen kulturellen und intrapsychischen Scripts in Jelineks Klavierspielerin aus
Griinden der Textisthetik nicht umsetzen lisst, behandle ich im Folgenden kultu-
relle und intrapsychische Scripts gemeinsam.

5.2.4 Kulturelle und intrapsychische sexuelle Scripts

5.2.4.1 Mutterbeziehung, Trauma und weibliches Begehren

In der Klavierspielerin werden intrapsychische sexuelle Scripts Erikas mit einem nie
abbrechenden, miitterlich kontrollierenden Redefluss auf der einen Seite und mit
wirkmachtigen Trivialmythen von Liebe und Lust auf der anderen Seite vermischt.
Als Klemmer sie zum ersten Stelldichein einlddt, geht ihr als erstes durch den Kopf,
dass dies ein ungiinstiger Abend fiir ein Treffen ist, weil sie dann den Lubitsch-Film
verpassen wird, auf den sie sich schon so lange gefreut hat und den sie gemein-
sam mit der Mutter schauen will (Jelinek 1991: 198). Lubitschs Hollywoodromanzen
sind der ideale mediale Konsum fiir Mutter und Tochter am Feierabend. Obwohl
die Tochter lingst erwachsen ist, wird die Mutter-Kind-Dyade dabei Tag fiir Tag
machtvoll re-inszeniert: »Das Hauptproblem der Mama besteht darin, ihr Besitz-
tum moglichst unbeweglich an einem Ort zu fixieren, damit es nicht davonliuft.

07:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Sexualitat und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression

Diesem Zweck dient der Fernsehapparat, der schone Bilder, schéne Weisen, vor-
fabriziert und verpackt, ins Haus liefert« (Jelinek 1991: 7). Damit einher geht die
tagliche Beteuerung der Einzigartigkeit der Tochter durch die Mutter. Zu Hause
lasst die monologische, von der Mutter diktierte Weltdeutung keinen wie auch im-
mer gearteten Dialog zu. Widerspricht die Tochter oder handelt sie gar gegen den
Willen der Mutter — wie in der Eingangsszene, in der die Mutter entdeckt, dass sie
selbstbestimmt ein Kleid gekauft hat —, so kommt es leicht zu kleinen Gewaltaus-
briichen. Gehorcht sie, so werden in der behaglichen Wirme und Gemiitlichkeit
des Wohnzimmers, unter Ausschluss der sie umgebenden Welt, gemeinsam Seri-
en, Dokumentar- und Nachtfilme konsumiert. Kehrseite der von der Mutter herge-
stellten Behaglichkeit in der gemeinsamen Wohnung ist also der absolute Macht-
und Besitzanspruch tiber die Tochter und deren Korper.

In einer Riickblende in die Pubertit werden die Mutter wie auch die Gross-
mutter als bewaffnete Frauenbrigade und Fleischverzehrerinnen der Tochter dar-
gestellt: »Die Pubertirin lebt in dem Reservat der Dauerschonzeit. Sie wird vor
Einfliissen bewahrt und Versuchungen nicht ausgesetzt. Die Schonzeit gilt nicht
fir die Arbeit, nur fiir das Vergniigen. Mutter und Oma, die Frauenbrigade, steht
Gewehr bei FuP, um sie vor dem minnlichen Jiger [..] notfalls handgreiflich zu
verwarnen. Die beiden ilteren Frauen mit ihren zugewachsenen verdorrten Ge-
schlechtsteilen werfen sich vor jeden Mann, damit er zu ihrem Kitz nicht eindrin-
gen kann. Dem Jungtier sollen nicht Liebe, nicht Lust etwas anhaben kénnen. Die
kieselsdurig erstarrten Schamlippen der beiden Altfrauen schnappen unter trocke-
nem Rasseln wie die Zangen eines sterbenden Hirschkifers, doch nichts gerit in
ihre Finge. So halten sie sich an das junge Fleisch ihrer Tochter und Enkelin und
reifen es langsam in Stiicke, wihrend ihre Panzer vor dem jungen Blut wachen,
damit kein anderer kommt und es vergiftet« (Jelinek 1991: 35). Hier wird also die
Mutter — und als Verstirkung dieser auch die Grossmutter — als Kannibalin am
Fleisch der Tochter dargestellt. Zugleich werden die Genitalien der Mutter (und
Grossmutter) in den Metaphern des sterbenden Hirschkifers, der zugewachsenen
verdorrten Geschlechtsteile und der kieselsiurig erstarrten Schamlippen zur sar-
kastisch morbiden Schreckensvision. In hyperrealistischer Uberzeichnung macht
der Text klar, dass die Bewachung des Tochterkorpers wie auch das metaphorisch
beschriebene Reissen des junges Fleisches die vollkommene Auszehrung der Toch-
ter durch die Mutter (und Grossmutter) bewirkt, die ihrerseits sexuell vertrocknet
sind. Erikas Korper wird dabei mit Kunst kolonisiert und kérperlich empfundenes
Begehren ausgeloscht: »Hauptsache ist, [...] dap das Kind iber die Tonleiter in ho-
here Sphiren aufgestiegen und der Kérper als tote Hiille untengeblieben ist« (Jeli-
nek 1991: 36). So wird dieser Korper »fithllos und keinem zum Fiihlen preisgegeben«
(Jelinek 1991: 37). Der miitterliche Verfiigungs- und Besitzanspruch auf die Tochter
bewirkt noch in der Jetztzeit der Erzihlung bei dieser die Fantasie einer Riickkehr
in den Mutterleib: »Erika will in ihre Mutter am liebsten wieder hineinkriechen,

07:39:08.

193


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194

Sexualitat - Geschlecht - Affekt

sanft in warmem Leibwasser schaukeln« (Jelinek 1991: 76). Diese Regressionsfanta-
sie entsteht jeweils in Situationen, in denen Klemmer seiner Klavierlehrerin Avan-
cen macht. Je stirker die Wirkung Klemmers auf Erika Kohut, desto stirker auch
ihr Wunsch, in den Mutterleib zuriickzukehren. Gleichzeitig bleibt ihr Kérper da-
bei fithllos, keiner sexuellen Erregung fihig. Jelinek macht iiberdeutlich, dass die
Kolonisierung des Tochterkérpers durch die Mutter einer dhnlichen Verzehrungs-
logik folgt wie explizit sexuelles Handeln. Mehrmals im Text wird die Fithllosigkeit
von Erika Kohuts Korper direkt mit dem Bewachungsregime der Mutter in Ver-
bindung gebracht. Die Mutter wacht auch nachts tiber Erikas Hinde, die keines-
falls zur Selbstbefriedigung eingesetzt werden diirfen (Jelinek 1991: 89). Bei solchen
Versuchen hilt die Mutter Erikas Hinde fest, um sie am Masturbieren zu hindern.
Erikas Sehnsucht nach der Mutter ist, wie bereits angesprochen, von Ambivalenz
geprigt: »Die hiusliche Abendessenfreude [...] ist das schwarze Loch fiir den Stern
Erika. Sie weif, diese miitterliche Umschlingung wird sie restlos auffressen und
verdauen, und doch wird sie von ihr magisch angezogen« (Jelinek 1991: 118).

Der Psychoanalytiker Hannes Fricke (2000) hat sich mit der Klavierspielerin
im Hinblick auf Trauma und selbstverletzendes Verhalten auseinandergesetzt:
»Ein traumatisches Ereignis definiert die ICD 10** [..] als sein belastendes Er-
eignis oder eine Situation auPergewdhnlicher Bedrohung oder katastrophalen
Ausmapes (kurz- oder langanhaltend), die bei fast jedem eine tiefe Verstorung
hervorrufen wiirde« [..] Dazu gehort u.a. erhebliche emotionale und/oder soma-
tische Deprivation« (Fricke 2000: 59). Die Deprivation des Tochterkérpers Erikas
von der Entwicklung eines eigenen sexuellen Begehrens durch die Mutter (und
Grossmutter) ist zweifelsohne ein Merkmal des Romans. Der Tochterkdrper kann
als traumatisierter Korper gelesen werden, da jede sexuelle Regung psychisch
wie auch physisch diszipliniert, verurteilt und verhindert wird. Eingedenk der
Hyperrealitit dieses literarischen Textes sind direkte Ubertragungen aus psychia-
trischen oder psychoanalytischen Diskursen auf den Text jedoch mit Vorsicht zu
vollziehen. Wenn auch das Mutter-Tochter-Verhiltnis, was Sexualitit betrifft, von
einer hochst verstorenden Deprivation geprigt ist — sowohl psychisch, indem die
Sexualitit der Tochter negiert wird, als auch physisch, indem der Kérper zu einer
Fithllosigkeit hin diszipliniert wird —, wird Erika gleichzeitig von einem Zuviel an
Mutterzuwendung gezeichnet. Und so ist es immer wieder die Ambivalenz eines
Zuviel an Zuwendung, in Form einer Verzehrungslogik, und eines Zuwenig, in
Form einer Abtrennung der Tochter von eigenen Wiinschen, eigenem Begehren
und eigenem Korper, das die Spezifik des Verhiltnisses ausmacht. Wie bereits
erwihnt, soll mit aller Kraft verhindert werden, dass Erika als von der Mutter
abgetrenntes sexuelles Subjekt eine eigene sexuelle Identitit ausbildet. Auch mit
Cvetkovich lisst sich die traumatische Kolonisierung des Tochterkorpers als eine

34 ICD, so heisst die internationale Klassifikation psychischer Stérungen.

07:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Sexualitat und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression

miitterliche Dominanz lesen, die minnlich geprigt ist. Diese Kolonisierung geht
so weit, dass dem Tochterkorper durch die Deprivation eines positiven affektiven
Bezugs zu seiner Umwelt — Erika empfindet in erster Linie Hass fiir die sie
umgebende Welt — ein Begehren oder eine positive Bezogenheit auf andere ver-
unmoglicht wird. Denn so bleibt die Mutter-Tochter-Dyade intakt. Im folgenden
Unterkapitel zu ihrem selbstverletzenden Verhalten werde ich darauf nochmals
eingehen. Jelinek hat in einem Gesprich mit dem Psychoanalytiker Adolf-Ernst
Meyer folgende Lesart dieses Verhiltnisses angeboten: »Die Tochter, die nie ge-
boren wurde und immer ein Teil vom Kérper der Mutter geblieben ist. Das steckt
psychoanalytisch wahrscheinlich hinter dem Doppelgeschépf. [...] eine weibliche
Instanz, die unglaublich beherrschend ist, auch wenn sie sich in dieser Kultur
nicht so einschreibt wie das Minnliche« (Jelinek und Meyer 1995: 37). Das Trauma
Erika Kohuts besteht nach dieser Lesart darin, dass sie den Mutterkdrper nie hat
verlassen diirfen — ein Trauma, dass durch die Mutter verursacht ist, das aber, wie
weiter unten diskutiert, auch mit dem Trauma des Vaterverlusts zusammenhingt.
Dieses durch die Mutter verursachte Trauma fithrt zu einer vélligen Entfremdung
Erikas gegeniiber ihrem eigenen Korper, gegeniiber ihrem eigenen sexuellen
Begehren und gegeniiber ihrer Umwelt, da soziale Verbindungen ausserhalb der
Mutter-Tochter-Dyade untersagt sind. So bleibt die miitterliche Umschlingung
einziges magisches Ziel ihres Begehrens und einziger Hort von Geborgenheit.

5.2.4.2 Selbstverletzendes Verhalten, Trauma und Angst

Eine besonders drastische Stelle iiber die unlosbare Verstrickung von Erikas sexu-
ellem Begehren mit ihrer Mutter und mit ihrem Vater schildert, wie sich Erika mit
der viterlichen Rasierklinge in die Vagina schneidet, sobald die Mutter einmal die
Wohnung verlassen hat: »Wenn kein Mensch zu Hause ist, schneidet sie sich ab-
sichtlich in ihr eigenes Fleisch. [...] Im Umgang mit Klingen ist sie geschickt, muf3
sie doch den Vater rasieren, diese weiche Vaterwange unter der vollkommen lee-
ren Stirn des Vaters, die kein Gedanke mehr triibt und kein Wille mehr kriuselt.
[...] SIE setzt sich mit gespreizten Beinen vor die VergrofRerungsseite des Rasier-
spiegels und vollzieht einen Schnitt, der die Offnung vergréfiern soll, die als Tiir
in ihren Leib hineinfithrt. Erfahrung hat sie mittlerweile darin, daf} so ein Schnitt
mittels Klinge nicht schmerzt [..] Sie ist sich selbst ganz ausgesetzt, was immer
noch besser ist, als anderen ausgesetzt zu sein. [..] Sie fihlt nichts. Einen Au-
genblick lang starren die beiden zerschnittenen Fleischhilften einander betroffen
an, weil plotzlich dieser Abstand entstanden ist [...] Dann kommt entschlossen das
Blut hervorgeschossen. [...] Sie sieht ja nicht vor lauter Blut, was sie da eigentlich
aufgeschnitten hat. Es war ihr eigener Korper, doch er ist ihr furchterlich fremd.
[...] SIE muf} erst einmal die Blutung zum Stillstand bringen und bekommt da-
bei Angst. Der Unterleib und die Angst sind ihr zwei befreundete Verbiindete, sie

07:39:08.

195


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196

Sexualitat - Geschlecht - Affekt

treten fast immer gemeinsam auf. Betritt einer dieser beiden Freunde ohne an-
zuklopfen ihren Kopf, kann sie sicher sein: der andere ist nicht weit. Die Mutter
kann kontrollieren, ob SIE ihre Hinde des Nachts auf der Bettdecke behilt oder
nicht, doch um die Angst unter Kontrolle zu bekommen, miifite sie ihrem Kind
erst die Schidelkapsel aufstemmen und die Angst personlich ausschaben« (Jelinek
1991: 88f.). Kaum hat die Mutter die Wohnung verlassen, greift die Tochter also zur
viterlichen Rasierklinge. Das selbstverletzende Verhalten ist deutlich von beiden
Elternteilen gerahmt: auf der einen Seite das Verbot der Mutter, an den eigenen
Korper Hand anzulegen, das in einem unbeobachteten Moment umgangen wer-
den kann, auf der anderen Seite das weiche, ausdrucksleere Gesicht des Vaters, der
»blindwerdenden Auges« (Jelinek 1991: 95) an Odipus erinnert und von der Tochter
odipal besetzt wird, jedoch real kaum eine Rolle in ihrem Leben spielte (vgl. Janz
1995: 71). Jelinek iiberblendet die Tatsache, dass der Vater schon tot ist, mit dem
Rasieren seiner Wange durch die Tochter, das diese beim Herausholen der Klinge
erinnert. Hier, wie an anderen Textstellen, verfiigt dieser Vater iiber keine Stimme
und auch nur iiber eine leere Stirn - er ist einzig gelegentlich als Objekt der Pfle-
ge fur die Tochter vorhanden gewesen, ansonsten abwesend. Wenn es itberhaupt
gelebt wird, dann ist das Vater-Kind-Verhiltnis fir Erika umgedreht: Die Tochter
hat fiir den Vater zu sorgen. Da er selber zu keiner emotionalen Regung mehr fi-
hig und kein Blickkontakt mehr méglich ist, kann Erika affektiv nicht mit ihm in
Beziehung treten, ihre Gefiihle fiir ihn finden keinerlei Echo. Der endgiiltige Va-
terverlust tritt ein, als Mutter und Tochter ihn in die psychiatrische Klinik bringen:
»Der Vater begreift nicht, weswegen er hier ist [...] Was er tut ist falsch, daran ist
er freilich gew6hnt, von seiner Gattin her. [..] Die einen leben davon, daf} er zu
ihnen kommt, die anderen davon, daf} er gegangen ist und ihnen nicht mehr vor
Augen kommt. Aufwiedersehn, es war so schon« (Jelinek 1991: 96f.). Der Vater will
nicht in der Klinik bleiben, wird aber nicht nach dem eigenen Willen gefragt. Diese
Schilderung lisst weder Innigkeit noch Mitgefiihl aufkommen. Insgesamt sind die
Vaterpassagen in Die Klavierspielerin sehr knapp gehalten. Die Ironie zum Schluss
der Passage, wo ein Volksliedduktus des Abschieds und eines geplanten Wieder-
sehens verfremdend eingesetzt wird, betont nochmals den vollkommenen Mangel
an Sentimentalitit von Mutter und Tochter in dieser Szene. Nichtsdestotrotz kann
der Mangel und Verlust des Vaters als traumatischer Anteil im Selbstverhiltnis der
Protagonistin ausgemacht werden, der beispielsweise in der kurzen Erinnerung an
die Rasur der weichen Vater-Wangen durchscheint. In der Szene der Selbstverlet-
zung geht es, im Gegensatz zum schonenden Rasieren des Vaters, beim Einfithren
der Klinge ins Fleisch des eigenen Genitals fiir Erika darum, ihrem Kérper eine
Verletzung zuzuftigen. Diese Selbstdefloration ist symbolisch durch das Werkzeug
der viterlichen Rasierklinge inzestuds konnotiert. Auf Ebene der Schaulust kann
die Szene als beissende Ironisierung des Lacanschen Spiegelstadiums interpretiert
werden: Gilt bei Lacan die Selbstwahrnehmung des Korpers im Spiegel gleichsam

07:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Sexualitat und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression

als Initiation in eine falsche Selbstwahrnehmung eines idealen Ichs (Mulvey 2012:
299), so dient die Spiegelszene in Die Klavierspielerin dazu, die Vagina als weibliche
Korperofinung zu verdoppeln oder zu ersetzen, da diese als Zugang zu korper-
lichem Begehren den Dienst versagt. Weil der eigene Kérper Erika vollkommen
fremd ist, kann er nicht als idealer Kérper introjiziert werden — auch dann niche,
wenn das Blut aus ihm hervorschiesst. Dieses Hervorschiessen von Korperflis-
sigkeit lisst sich mit einem Samenerguss vergleichen, denn das selbstverletzende
Verhalten fithrt zur erhofften Entladung von Spannung. Insofern kann diese Hand-
lung als phallische Handlung gedeutet werden.

Wie Fricke ausfithrt, wird selbstverletzendes Verhalten (SVV) im psychologi-
schen und psychoanalytischen Diskurs durch folgende Merkmale gekennzeichnet:
Es handelt sich »um eine geplante, zugelassene Berithrung;, [...] >die selbst be-
stimmt werden kanng, die Frauen entscheiden, swann und wie stark ihr Kérper
bluten soll« [...] »15 bis 30 Sekunden nach einem Hautschnitt ist der Kopf wieder
klar, der Korper ist lebendig, die Korpergrenzen sind spiirbar, die Gefithle sind
konturiert, [...] >der Druck ist raus« (Reddemann, Sachsse und Teuber nach Fricke
2000: 62). So ist Fricke beizupflichten, dass man mit Erika Kohut in Jelineks Kla-
vierspielerin »geradezu einen paradigmatischen Fall von SVV vor sich [hat]« (Fricke
2000: 63).

Mit dem Hervorschiessen des Bluts bricht bei ihr aber auch ein Angstgefiihl
um den eigenen Kdrper aus, obschon das Schmerzempfinden ausbleibt. Angst ist
bei der Protagonistin mit jeder sexuellen Regung des Unterleibs verbunden, sie
geht hier jedoch mit der Schutzbediirftigkeit des eigenen Korpers einher. Wie be-
reits erwahnt, ist Angst von intrapsychischen sexuellen Scripts in der biirgerlichen
(Spit-)Moderne nicht zu trennen. Zumindest bewirkt die Selbstverletzung, dass
Erika diese Emotion empfindet. Die Selbstkontrolle, die dem Akt zu Beginn noch
anhaftet — besser sich selber als anderen ausgesetzt zu sein —, geht in dem Moment
verloren, als sie die Versehrung des eigenen Korpers sieht: Das Blut ergiesst sich
aus ihrem Kérper und macht dessen Grenzen wieder wahrnehmbar. Erst da emp-
findet sie auch Angst um den eigenen Korper, fir den eine Verletzung eine exis-
tentielle Gefahr darstellt. Die Gewaltfantasie, welche die Szene abschliesst, in der
ihr die Mutter den Schidel aufsigt, um die Angst daraus zu entfernen, macht er-
neut die Gewaltformigkeit des Mutter-Tochter-Verhiltnisses deutlich. Gleichzeitig
exponiert sie, dass sogar die Mutter dieser Angst nicht beikommen kann, dass sich
diese Emotion ihrer Kontrolle entzieht, ja dass sie ursichlich mit der miitterlichen
Allmachtsfantasie der Kontrolle itber den Korper der Tochter zusammenhingt.

Ahnlich wie in der eben diskutierten Szene gestaltet sich schon das erste im
Roman geschilderte selbstverletzende Verhalten der Protagonistin in der Adoles-
zenz wihrend eines Sommerurlaubs bei der Grossmutter. Durch den Anblick und
eine kurze Berithrung der Hoden ihres Cousins, des »rote[n] Pickchen[s] voll Ge-
schlecht« (Jelinek 1991: 44), empfindet sie dort erstmals ein starkes sexuelles Begeh-

07:39:08.

197


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198

Sexualitat - Geschlecht - Affekt

ren und verletzt sich anschliessend mit dem viterlichen Rasiermesser am Hand-
riicken. Auf den bereits in dieser Szene voyeuristisch gerahmten Ausbruch der
»Steinlawine« (Jelinek 1991: 44) von Erikas Begehren wird weiter unten noch ein-
gegangen. An der Szene mit dem Cousin erscheint relevant, dass sich Erika die an
die Erregung anschliessende Verletzung schon beim ersten Mal mit dem viterli-
chen Rasiermesser zufiigt und sie mit inzestudsem, sexuellem Begehren gerahmt
ist: »Die Klinge lacht wie der Briutigam der Braut entgegen« (Jelinek 1991: 45). Der
aus ihrem Korper hervorbrechende Blutstrom ist eine der Techniken Erikas, ih-
rem Begehren Ablass zu verschaffen — um den Preis, dann von Angst iiberwiltigt
zu werden. Angst und Lust sind also bereits bei Erikas erstmalig empfundenem
sexuellen Begehren untrennbar miteinander verstricke.

5.2.4.3 Weibliche Sexualitat als Mangel und Verwesungsfantasie

Mit Fokus auf Erika Kohuts intrapsychische sexuelle Scripts und deren Verwo-
benheit mit kulturellen Scripts lassen sich in einigen Szenen verschiedene Be-
deutungsebenen weiblicher Sexualitit als Mangel ausmachen.® So etwa in einer
Szene in der Peepshow, in der Erika Kohut in einer Schar minnlicher, meist tiir-
kischer Gastarbeiter eine Kabine besetzt und gemeinsam mit den Mannern durch
ein Guckloch auf die Vagina einer Darstellerin schaut: »Der Mann schaut auf das
Nichts, er schaut auf den reinen Mangel. Zuerst schaut er auf dieses Nichts, dann
kommt die restliche Mutti auch noch dran« (Jelinek 1991: 54). Mit Sprachwitz und
beissender Ironie rekurriert der Text hier auf Freuds Beschreibung der weiblichen
Genitalien als Mangel, als Defekt, als fehlender Penis, als »Tatsache der Kastrati-
on« (Freud 1955: 522). Freuds Argumentation zufolge wiirde dieser »Mangel, dieses
»Nichts« die Manner — und Erika — zum Zahlen bewegen. Denn die Zeit liuft und
immer wieder muss eine Miinze in den Schlitz gesteckt werden, damit sich das
Guckloch nicht schliesst. Die sexualisierte Handlung des Zahlens wird im Text sehr
direkt in eine Marktlogik eingebunden. Jelinek fiihrt hier vor, dass auch die Psy-
choanalyse, dhnlich wie die pornographische Vermarktungslogik des weiblichen
Korpers, tiber eine Abwertung des Weiblichen funktioniert und sich dadurch mit
der kommerziellen Vermarktung des weiblichen Kérpers verbinden lisst. In die-
ser Szene setzt die Autorin fiir Erikas Korper die Metapher eines holzernen Gerits
ein: »Hier, in dieser Kabine, wird sie zu garnichts. Nichts paft in Erika hinein,
aber sie, sie paPt genau hinein in diese Kartause. Erika ist ein kompaktes Gerit in
Menschenform. Die Natur scheint keine Offnungen in ihr gelassen zu haben. Erika
hat ein Gefiihl von massivem Holz dort, wo der Zimmermann bei der echten Frau

35 DerUbergang zwischen intrapsychischen und interpersonellen sexuellen Scripts ist in voyeu-
ristischen oder Peepshow-Szenarien fliessend. Die hier beschriebene Szene fokussiert dar-
auf, wie sich Erika Kohut in der Kabine in der Peepshow selber wahrnimmt, deshalb wird sie
in diesem Unterkapitel besprochen.

07:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Sexualitat und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression

das Loch gelassen hat. Es ist schwammiges, morsches, einsames Holz im Hoch-
wald, und die Fiulnis schreitet voran« (Jelinek 1991: 53). Jelinek spielt hier mit dem
kulturellen Script Lacanscher geschlechterkodierter Unterscheidung, einen Phal-
lus zu haben oder ein Phallus zu sein — Erika avanciert einerseits dazu, der Phallus
zu sein, indem sie genau in die Kartause passt, so wie das minnliche Genital ins
weibliche. Phallisch gerahmt ist in dieser Szene auch ihre voyeuristische Schaulust,
auf ein weibliches Genital zu blicken. Andererseits wird sie mittels ihres biologi-
schen Geschlechts darauf verwiesen, »garnichts« zu sein, sondern der reine Man-
gel, wie die Vagina im Freudschen Diskurs Uberweibliche Sexualitit gefasst ist.>* Wie
am Beispiel dieser Szene dargelegt, ist die Freudsche Psychoanalyse ein wichtiger
Bezugspunkt fiir den Roman. Janz benennt diese Referenz wie folgt: »Die Poin-
te des erzahlerischen Verfahrens von Die Klavierspielerin ist es geradezu, daP der
Text gleichsam nichts mehr zu deuten iibrig lift, sondern selber die Psychoanalyse
der Figuren ausspricht und sie zu deren Figurationen werden ldft« (Janz 1995: 72).
Zwar pflichte ich Janz bei, dass Jelinek beispielsweise das Freudsche Verstindnis
weiblicher Genitalen als Mangel hier artikuliert und zur Figuration werden lisst,
doch mir scheint die gleichzeitige Ironisierung von Freuds Lesart ebenfalls rele-
vant: Denn in der Peepshow-Szene bewegt dieser Mangel die Manner und Erika
dazu, immer weitere Miinzen einzuwerfen, um auf dieses Nichts zu schauen. So
fliesst durch die Ironisierung der psychoanalytischen Lesart des weiblichen Geni-
tals als Mangel eine Kritik an dieser Diskurskonstellation in den Text ein, die fur
Leser_innen durchaus etwas zu deuten iibriglisst.

Erikas Vagina selbst wird in dieser Szene als Fiihllosigkeit von Holz metapho-
risiert und auf »das Loch« reduziert, was allerdings bei Erika zu fehlen scheint.
Auch ist das Holz bereits von Fiulnis erfasst; intrapsychisch empfindet sie also
eine morbide Korperlichkeit der Genitalien — wie bereits erwihnt, sind die Ge-
schlechtsorgane von Mutter und Grossmutter ebenfalls von Morbiditit gekenn-
zeichnet. Die Erzihlperspektive ist hier, wie so oft, uneindeutig: Ob wir es »nur«
mit Kohuts Selbstwahrnehmung oder einer auktorialen Aussenperspektive zu tun
haben, bleibt offen. Immer wieder wird im Text ihr Geschlecht als absterbende,
verfaulende Materialitit geschildert. So auch nach einem Gesprich mit Klemmer,
in dem er versucht, ihr niher zu kommen, doch mit einem Brief weggeschickt
wird: »Zwischen ihren Beinen Fiulnis, gefiihllose weiche Masse. Moder, verwesen-
de Klumpen organischen Materials. Keine Frithlingsliifte erwecken etwas. Es ist ein
stumpfer Haufen kleinlicher Wiinsche und mittelmafiger Sehnstichte, die sich vor
Erfillung scheuen. Einer Beifzange gleich, werden ihre beiden auserwihlten Le-
benspartner sie umschliefen, diese Krebsscheren: Mutter und Schiiler Klemmer«

36 Ich gehe hier nicht im Detail auf die Rezeptionsgeschichte von Freuds Beschreibung weibli-
cher Sexualitit als Mangel ein. Ein differenziertes Bild hierzu gibt beispielsweise Quindeau
(2005).

07:39:08.

199


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200

Sexualitat - Geschlecht - Affekt

(Jelinek 1991: 198). Die Ambivalenz der Begehrensstrukturen zwischen Mutter und
Schiiler, die Erika Kohut in dieser Figuration umgeben, wird als hochgradig be-
engend dargestellt und mit der Materialitit des Kdrpers in einem Zustand von
Vermodern und Verwesung verbunden. Potentielle sexuelle Erregung verweist im
Roman somit immer direkt auf die Verginglichkeit von Kérperlichkeit, mit Burger
(1990: 19) unterliegt sie einer Logik des Zerfalls. In der Zuriickweisung der Mog-
lichkeit einer »Erweckung« im Sinne einer positiven Erregung wird deutlich, dass
sexuelle Interaktion in Jelineks Klavierspielerin keine positive Transformation be-
inhalten kann.

5.2.4.4 Penetration als Instrumentalisierung, Schmerz und Ausléschung
des Selbst

In weiteren Scripts manifestiert sich bei Erika Kohut eine Logik des Zerfalls, die von
Selbstauflosungsfantasien begleitet ist. Wihrend eines Anniherungsversuches von
Klemmer in einer Klavierstunde, als sie seinen Blick spiirt, entwickelt sie folgende
sexuelle Fantasie: »Ihr Kérper hort auf, Fleisch zu sein, und etwas dringt auf sie
ein, das sich gleichfalls verdinglicht. Eine zylindrische Metallrdhre. Ein sehr ein-
fach gebauter Apparat, der angesetzt wird, um hineinzustoBen. Und das Bild des
Gegenstands Klemmer wird in Erikas Leibesh6hlung glithend projiziert, [...] und in
diesem Augenblick, in dem er fiir sie zu einem Korper geworden ist, den man mit
Hinden greifen kann, ist er auch gleichzeitig vollkommen abstrake, hat sein Fleisch
eingebiifit. Schon im Augenblick, da die beiden fiir einander korperlich geworden
sind, haben sie gegenseitig alle menschlichen Beziehungen abgebrochen. [...] Nicht
mehr der eine Korper erfaPt den anderen, sondern das eine wird fiir das andere zu
einem Mittel, zu der Eigenschaft des Andersseins, in das man schmerzhaft einzu-
dringen wiinscht, und je tiefer man vordringt, desto heftiger fault das Gewebe des
Fleisches, wird federleicht, fliegt weg von diesen beiden feindlichen Kontinenten,
die krachend gegeneinander und dann gemeinsam zusammenstiirzen, nur mehr
klapperndes Gestell mit ein paar Leinwandfetzen daran, die sich bei der geringsten
Berithrung l6sen und zu Staub zerfallen« (Jelinek 1991: 115f.). Diese Textstelle ist ei-
ne Schliisselstelle fiir das Sexualititsverstindnis der Figur Erika Kohuts. Hier wird
Sexualitit zwar eine transformative Kraft zugeschrieben, denn die gegenseitige
Wahrnehmung von Lehrerin und Schiiler verindert sich radikal in dem »Augen-
blick, in dem er fiir sie zu einem Korper geworden ist« (ibd.). Der Wandel bleibt
auf die intrapsychische Dimension beschrinke, auf verbaler oder interaktiver Ebe-
ne kommt es zu keinem Austausch dariiber zwischen den beiden. Die Transforma-
tion trigt weder ein positiv besetztes, intensives Korpergefithl noch eine Utopie
von Dialog, Anniherung oder Verschmelzung von Selbst und Gegeniiber in sich.
Bricht das Begehren zwischen zwei Menschen auf, bedeutet dies fiir Erika Kohut,
dass »das eine [..] fiir das andere zu einem Mittel, zu der Eigenschaft des Anders-

07:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Sexualitat und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression

seins, in das man schmerzhaft einzudringen wiinscht« (ibd.) wird. Dieses Mittel zu
werden bedeutet also einerseits unversohnliche Differenz, die das Gegeniiber auf
seine instrumentelle Verwendungsmoglichkeit reduziert, andererseits das Begeh-
ren, diesem Anderen Schmerz beizufiigen. Penetration ist immer nur als fiir das
Gegeniiber traumatische Grenzverletzung denkbar. Nicht im Sinne Cvetkovichs,
welche die Intensitit sexueller Berithrung als potentiell traumatisch fasst und da-
bei den Traumabegrift affektiv erweitert, sondern im Sinne einer schmerzhaften
Versehrung, die den Beginn der Aufhebung materieller Korperlichkeit darstellt.
Wieder greift Jelinek zur Metapher der Auflsung des Fleisches. Einem Alltags-
verstindnis romantischer sexueller Begegnung radikal entgegengesetzt, bedeutet
die imaginierte Penetration fiir Erika Kohut, dass der Kérper aufthort, materiell
zu sein. Doch nicht nur ihr eigener Korper biisst in ihrem intrapsychischen sexu-
ellen Script seine Materialitit ein, sondern auch der begehrte Kérper Klemmers
wird zur Abstraktion. Ausserdem bedeutet dieser Moment, dass sie von nun an
»alle menschlichen Beziehungen abgebrochen« haben. Affektiv impliziert die ima-
ginierte Penetration also einen Abbruch, ein »Off« (vgl. Kapitel 2.5 zu Sedgwick und
Frank). Dialogische sexuelle Scripts, welche die Dimensionen von Affekt und Be-
gehren positiv verbinden, sind unméglich. Das sexuelle korperliche Verlangen nach
dem oder der Anderen bedeutet keine positive Form von Menschwerdung, sondern
ist dieser genau entgegengesetzt, es bedeutet Entmenschlichung. Und diese lisst
den Kriegszustand des Geschlechterkampfs ausbrechen. Die imaginierte sexuelle
Begegnung — oder besser das sexuelle Aufeinanderstiirzen — ist dabei von Morbi-
ditit gerahmt: Beim Eindringen in den Anderen beginnt das Gewebe des Fleisches
zu faulen, die beiden feindlichen Korper stiirzen krachend zusammen - in der Me-
tapher zweier feindlicher Kontinente den Kriegszustand evozierend -, l6sen sich
auf und zerfallen zu Staub. Die Bildersprache ist in ihrer Drastik intensiv, auf die-
ser Ebene bildet sie die Wirkmaichtigkeit von Begehren ab. Gleichzeitig betreibt die
Autorin in dieser Szene mit aller Deutlichkeit die Entmystifizierung von sexueller
Begegnung zwischen Mann und Frau als positiver Anndherung zwischen den Ge-
schlechtern, die iiber eine psychoanalytische Analyse hinausweist. Nicht etwa die
Intensitit einer Amour fou fithrt zur Todesfantasie eines Aufgehens im Anderen,
sondern das Verfaulen des Gewebes auf beiden Seiten. Das intrapsychische sexuelle
Script der Figur Erika Kohuts kulminiert hier in morbiden Ausléschungsfantasien
fiir das Selbst wie auch fiir den Anderen — also gleichsam im Geschlechtergrenzen
iiberschreitenden Mangel, welcher der Sexualitit prinzipiell fiir beide Geschlechter
anhaftet. Diese Fantasie ist eines der Scripts, auf deren Grundlage sich das inter-
personelle sexuelle Script von Lehrerin und Schiiler, respektive das gewaltsame und
traumatische Scheitern daran, im Text entwickelt. Jelinek verschliesst das Transfor-
mationspotential von Sexualitit so fiir jegliche positive Entwicklung. Das sexuelle
Subjekt und sein Gegeniiber kénnen keine dialogischen Scripts finden, es ist keine
gemeinsame, neue Sinngebung moglich, sondern die gegenseitige Durchdringung

07:39:08.

201


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202

Sexualitat - Geschlecht - Affekt

symbolisiert den Zerfall der Korper. Begehren und Affekt sind von Negativitit und
Trauma gerahmt, sex positivity tritt im Text nicht auf und Faschismus in den Be-
ziehungen wird so zum konstitutiven Teil menschlicher Beziehungen iiberhaupt
(Jelinek 1983: 149fT.).

5.2.4.5 Markt- und Konsumlogik der Fleischeslust

Kulturelle sexuelle Scripts werden bei Jelinek sehr oft in Jagdmetaphorik gefasst.
Auch Klemmers Haltung gegeniiber Erika ist vom Jagdtrieb bestimmt: »Die Jagd
ist fiir den Mann das gropere Vergniigen als die unausweichliche Vereinigung« (Je-
linek 1991: 168). Wie bereits aufgezeigt, wird die Jagdmetaphorik in Schilderungen
von sexuellen Beziehungen zwischen den Geschlechtern — oder auch der Besitzan-
spruch der Mutter iiber ihre Tochter — mit dem Reissen des Fleisches oder der Ein-
verleibung des Gegeniibers verbunden. Im gegengeschlechtlichen Script bedeutet
die Metapher der Einverleibung immer die Ablehnung der Frau als denkendes Sub-
jekt, denn es »nimmt weiblicher Wert mit [...] zunehmender Intelligenz stark ab«
(Jelinek 1991: 169). Doch das Klemmer-Kohut-Verhiltnis lisst sich nicht mit einer
einfachen Opfer-Titer-Dichotomie fassen. Was Erika und Klemmer einander dhn-
lich - und wohl auch deshalb unvereinbar — macht, ist ihr Ehrgeiz: »Zusammen
sind sie verpuppt wie Zwillingsinsekten im Kokon. Ihre spinnwebzarten Hiillen
aus Ehrgeiz, Ehrgeiz, Ehrgeiz und Ehrgeiz ruhen schwerelos, miirb auf den bei-
den Skeletten ihrer kérperlichen Wiinsche und Traume. Erst diese Wiinsche ma-
chen sie schliePlich einer dem anderen real. Erst durch diesen Wunsch, ganz zu
durchdringen und durchdrungen zu werden, sind sie die Person Klemmer und die
Person Kohut« (Jelinek 1991: 169f.). Die oft gewaltsamen, Verletzungen enthalten-
den Metaphern, die ich als intrapsychische Scripts lese, riicken sexuelle Gefiihls-
6konomien der beiden — meist als Lust oder Gier gefasst — in ein Kampffeld des
Fleisches. Dieses Kampffeld des Fleisches lisst die Beteiligten erst zu eigentlichen
Personen werden. Der Begriff der Person lisst sich als eine weitere Bezugnahme
auf die Freudsche Psychoanalyse lesen, die postuliert, dass erst durch sexuelle In-
teraktion mit einem gegengeschlechtlichen Partner das Erwachsenenalter und so-
mit der Status einer Person erreicht werde. Diese Annahme fasst Jelinek als den
gewaltsamen Wunsch nach Durchdringung im Sinne einer Verletzung. Erneut er-
weist sich sex positivity im Rahmen zwischenmenschlicher Beziehungen als reine
Verletzungsfantasie, die es zu entlarven gilt. Positive sexuelle Gefiithle werden in
Die Klavierspielerin ironisiert, da die Lust immer egoistisch von Ehrgeiz gerahmt
wird. Fleischeslust wiederum wird mehrmals direkt mit dem Fleischer respektive
einer Fleischerei assoziiert. In der sich anbahnenden sexuellen Vereinigung wer-
den Klemmer und Kohut beschrieben als »Zwei Stiick Fleisch in der gut gekiihlten
Vitrine eines Vorstadtfleischers, mit der rosigen Schnittfliche dem Publikum zuge-
wandt [...] Verpackt werden sie beide in fettundurchlissiges Pergamentpapier. [...]

07:39:08.



https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Sexualitat und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression

Und die beiden Klumpen, das Filet und das Schweineschnitzel, schmiegen sich,
dunkelrot das eine, hellrosa das andere, innig aneinander« (Jelinek 1991: 170). Die
Materialitit des Korpers wird, ist er von sexuellem Begehren erfasst, auf Fleisch
reduziert. Erneut wird Sexualitit dabei dusserst morbide gerahmt, da das Fleisch,
das im Schaufenster eines Schlachters liegt, ja bereits tote Materie ist. Nichtsdes-
totrotz ldsst die Autorin diese Fleischklumpen sich innig aneinander schmiegen.
An anderer Stelle schafft sie eine Analogie zwischen den Schaufenstern des Flei-
schers und des Softpornokinos: »In den Schaufenstern des Metro-Kinos hockt der-
weil ungehindert das rosa Fleisch in verschiedenen Formen, Ausfithrungen und
Preiskategorien« (Jelinek 1991: 107). Der begehrende Mensch selbst wird so un-
weigerlich zur reinen Marktware, die sich, in Schaufenstern ausgestellt, auf die
Frage der Preiskategorie reduzieren lisst. Emotionen werden hier vom Begehren
komplett abgespalten, das begehrende Subjekt verfiigt iiber keine erwihnenswerte
psychische Dimension. Die sich daraus ergebende »on/off«-Logik nach Sedgwick
und Frank (vgl. Kapitel 2.5) entwickelt vor allem fiir den weiblichen Part von Eri-
ka zerstorerische Konsequenzen. Erneut bricht Jelinek hierbei radikal mit jeglicher
Romantisierung von Begehren.

5.2.4.6 Weibliche Unterwerfung im mannlichen Script

Die Konsumlogik eines Machtstrebens iiber das Gegeniiber wird auch deutlich
in Klemmers Blick auf seine Klavierlehrerin. Klemmers intrapsychisches sexuel-
les Script, als er sein Begehren fiir die Klavierlehrerin entdeckt, situiert die iltere
und deshalb erfahrene Lehrerin als Ubungsobjekt fiir spitere sexuelle Begegnun-
gen mit jiingeren Frauen: »Er ist der ganz personlichen Ansicht, daf Friulein Kohut
genau jene Frau ist, die ein junger Mann sich zum Einspielen ins Leben wiinscht.
[...] Er wird bald die Anfingerstufe verlassen kénnen, genau wie der Anfinger beim
Autofahren sich zuerst ein gebrauchtes Kleinauto kauft und dann, beherrscht er es
einmal, auf ein gréPeres und neues Modell umsteigt. [...] Lernen méchte er im Um-
gang mit einer um vieles ilteren Frau — mit der sorgsam umzugehen nicht mehr
notig ist —, wie man mit jungen Middchen umspringt, die sich weniger gefallen las-
sen« (Jelinek 1991: 65f.). Die Wahl Erika Kohuts als geeignetes Objekt des Begehrens
fiir Walter Klemmer wird also iiberdeutlich in einer Marktlogik angesiedelt, welche
die Klavierlehrerin, da sie alter ist als er, sogleich abwertet. Sie ist ein bereits ge-
oder verbrauchtes Modell, das sich Klemmer zum Ubungsobjekt erwihlt, um sich
spiter ein attraktiveres Modell zu suchen. Doch nicht nur ihr Alter und ihre Erfah-
rungen werden ins Feld gefithrt. Mit sehr deutlicher Ambivalenz, die zwischen An-
erkennung und beissender Abwertung und Aggression hin und her schwankt, wird
Klemmers Machtanspruch iiber ihren Kérper zum Ausdruck gebracht: »Herr Klem-
mer will so gern Erikas Freund werden. Dieser formlose Kadaver, diese Klavierleh-
rerin, der man den Beruf ansieht, kann sich schlieplich noch entwickeln, denn zu

07:39:08.

203


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204

Sexualitat - Geschlecht - Affekt

alt ist er gar nicht, dieser schlaffe Gewebesack. [..] Dieses krankhaft verkriimmte,
am Idealen hingende Witzwesen, veridiotet und verschwirmt, nur geistig lebend,
wird von diesem jungen Mann auf das Diesseits umgepolt werden. Die Freuden
der Liebe wird sie geniePen, warte nur! [..] Erika Kohut, seine Lehrerin, wird er
auch noch unterwerfen« (Jelinek 1991: 67). Diese innere Rede exponiert Klemmer als
typischen Vertreter einer patriarchalen Minnlichkeit im Werk Jelineks: Unterwer-
fungsfantasien und Verachtung des weiblichen Korpers begriinden das Recht auf
die Definitionsmacht tiber diesen und rahmen die »Freuden der Liebe« mit Gewalt.
Die Textstelle macht deutlich, dass Klemmers Gewaltgeliiste nicht erst durch Erikas
Aufforderung entstehen, ihr sexuelles Verhiltnis mit einem sadomasochistischen
Pakt zu rahmen, sondern dass sie von Beginn an in seinen intrapsychischen minn-
lichen Scripts verankert sind, die ihrerseits wirkmaichtig mit kulturellen Scripts
verstrickt sind. Klemmers minnliches sexuelles Script als Unterwerfungsfantasie
miindet gegen Ende des Romans in die brutale Vergewaltigung und Verpriigelung
seiner Lehrerin, dies ist eine der zentralen kritischen Botschaften dieses Textes.

5.2.5 Interpersonelle sexuelle Scripts

5.2.5.1 Weibliches Script zwischen erregender Schaulust und Fiihllosigkeit

Eingefiihrt in sexuelles Begehren fuir das andere Geschlecht wird die adoleszente
Erika Kohut durch ihren Cousin bei einem der Sommeraufenthalte mit der Mut-
ter bei der Grossmutter. Von der Autorin mit dem sprechenden Namen Burschi
versehen und meist mit knapper Badehose bekleidet, vermag dieser junge Mann
Grossmutter, Tante wie auch die weibliche Dorfbevolkerung insgesamt fiir sich
einzunehmen. Unter dem Blick von Mutter und Grossmutter, die Erika sonst von
jeglichem minnlichen Wesen fernhalten, fithrt der Cousin einmal einen viel er-
probten Ringergriff an der Cousine aus, wobei er sie schmerzvoll auf den Riicken
wirft und dann auf die Knie zwingt. So werden schon in dieser Initiation Begeh-
ren und Unterwerfung direkt aneinander gekoppelt. Die Pose will es, dass dabei
Hoden und Penis von Burschi in Erikas Blickfeld gelangten: »Das rote Pickchen
voll Geschlecht gerdt ins Schlingern, es kreiselt verfithrerisch vor IHREN Augen.
[...] Einen Augenblick ist SIE die Empfingerin dieses Pakets. SIE streift mit den
Lippen dariiber hin oder war es mit dem Kinn? Es war wider die eigene freie Ab-
sicht. Der Burschi weif nicht, dap er eine Steinlawine losgetreten hat bei seiner
Cousine« (Jelinek 1991: 44). Kurz darauf gibt er sie wieder frei und eilt zu seinen
Freunden. Wie bereits dargestellt, greift die zuriickgelassene Erika, kaum kann sie
sich in ihr Zimmer zuriickziehen, zur viterlichen Rasierklinge und schneidet sich
mehrmals in den Handriicken. In dieser Initiationsszene wird Erikas Korper zwar
von sexueller Erregung erfasst, ein Ventil fiir ihre Erregung kann sie jedoch einzig
in einem selbstverletzenden Verhalten finden. Die Selbstverletzung baut ihre Er-
regung zwar ab und macht fir sie die Grenzen ihres Kérpers wieder spiirbar, die

07:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Sexualitat und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression

Durchlissigkeit wird konturiert und holt sie also gleichsam in den Kérper zuriick.
Doch eine sexuelle Befriedigung bleibt dabei weder denk- noch erlebbar.

Die wenigen folgenden, vor der Mutter verheimlichten sexuellen Begegnun-
gen mit Minnern im Erwachsenenalter sind unerfreulich fiir Erika Kohut: »Sie hat
nichts verspiirt. Sie hat iiberwiltigende Lust angedeutet, damit der Mann endlich
wieder aufhort. Der Herr hort zwar auf, doch ein anderes Mal kommt er wieder.
Erika spiirt nichts und hat nie etwas gespiirt. Sie ist empfindungslos wie ein Stiick
Dachpappe im Regen« (Jelinek 1991: 77). In den Begegnungen, die sie vor Klem-
mer erlebt hat, hat sich ihr Korper nie geregt, sie ist vollig gefiihllos geblieben.
Das interpersonelle Script war fiir sie bislang enttiduschend, die jeweiligen Min-
ner — eine »kiimmerliche Ansammlung weiphiutiger Stubenhocker« — erzeugten
bei Erika jeweils lediglich den Wunsch, »so rasch wie méglich zu ihrer Mutter zu-
riickzugelangen« (Jelinek 1991: 76). Die Fithllosigkeit ihres Korpers wird auch hier
durch die Besetzung durch und das Begehren nach der Mutter gerahmt. Folge der
sexuellen Interaktionen ist mannlicher Spott iiber ihre Ungeschicklichkeiten. Die
Beziehungen haben immer nur kurz gedauert (Jelinek 1991: 77). Mit Sedgwick und
Frank (2003) liegt die sexuelle Impotenz Erikas in der heterosexuellen Begegnung
also sowohl auf affektiver wie auch auf physischer Ebene. Bahnt sich eine sexuel-
le Interaktion in der Realitit an, welche die sexuelle Fantasie in die Realitit ver-
schiebt, so ereignet sich bei der Protagonistin gar nichts mehr. Physisch wie auch
affektiv breitet sich eine uniiberwindbare Fithllosigkeit aus. Der Korper ist so sehr
vom Mutterkorper besetzt, dass keine andere Person zu ihr durchdringen kann.

Ganz anderes geschieht Erika und ihrem Kérper, wenn sie ihre Schaulust be-
friedigt. So streift sie beispielsweise durch den Prater. Jelinek greift an dieser Stelle
erneut zur Jagdmetaphorik. »Jagdlich webt sich das Schiffchen Erika locker durchs
Revier, das sich iiber den ganzen griinen Teil des Praters erstreckt« (Jelinek 1991:
135). Zum Einsatz kommt hier der viterliche Feldstecher, Erika Kohuts Voyeuris-
mus ist also viterlich instrumentell situiert. Als Erika in der Szene im Prater zwei
Beobachtungsobjekte in heterosexueller Interaktion entdeckt, rekurriert die Au-
torin auf die erste Strophe des Volkslieds Im schinsten Wiesengrunde: »Im schonsten
Wiesengrunde ist meiner Heimat Haus. Da zog ich manche Stunde ins Tal hinaus
...« (Ganzhorn 1853). Diese Strophe wird in der voyeuristischen Szene in Die Kla-
vierspielerin sarkastisch intertextuell umgeschrieben zu: »Endlich Heimat fur die
Schauende. [...] Wie der Heimat Haus fickt sich das Paar aus dem schonsten Wie-
sengrunde heraus und in Erikas Augipfel hinein. Auslindisch jauchzend schraubt
sich ein Mann in eine Frau« (Jelinek 1991: 141). Das im Volkslied artikulierte Naturer-
lebnis und Heimatgefiihl werden auf der Praterwiese durch die voyeuristische Teil-
nahme von Kohut am sexuellen Akt zweier ihr fremder Personen ironisiert. So wird
das auslindische Jauchzen einem heimatlich patriotisch gerahmten, romantischen
Liebesverstindnis entgegengesetzt. Und durch die Verwendung explizit sexueller
Sprache wird ein Bruch mit einem in der Natur begriindeten idyllischen (Heimat-)

07:39:08.

205


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206

Sexualitat - Geschlecht - Affekt

Gefiihl inszeniert. Die minnliche Penetration, die die Protagonistin beobachtet,
wird zur Penetration ihres Augapfels, ihr Schauobjekt »fickt sich« metaphorisch
in ihren Visus hinein. Die rein visuelle Teilhabe am sexuellen Akt der anderen ist
hochst erregend fur sie. »Diese Augen wittern, wie das Wild mit der Nase wit-
tert, es sind hochempfindliche Organe, sie drehn sich wendig wie Wetterfahnen.
Das tut Erika, damit sie nicht ausgeschlossen ist [...] In der Zuschauerin arbeitet
es zerstorerisch. Es zuckt ihr in den Pfoten, sich in den aktiven Dienst stellen zu
lassen [...] Sie macht, ohne daP die beiden es ahnen, aus deren Zweiergruppe ei-
ne Dreiergruppe. Irgendwelche Organe in ihr arbeiten plotzlich, ohne daf sie es
kontrollieren kann, in doppeltem Tempo oder noch rascher. Ein starker Druck auf
der Blase, ein listiges Leiden, das sie immer iiberkommt, wenn sie sich aufregt«
(Jelinek 1991: 143f.). Erika Kohuts Augen vermdgen also zu wittern und ihren Kérper
sexuell zu erregen. Durch die Augen wird sie zur Teilnehmerin an einer sexuellen
Interaktion, ohne ihren Korper einer haptischen Begegnung mit anderen Korpern
auszusetzen. Das Eindringen sexueller Bilder vermag ihren Korper zu erregen — im
Gegensatz zu jeder bislang erlebten kérperlichen Penetration durch einen Mann.
Wenn ihre Erregung auch hier als zerstorerisch und listig taxiert wird, worin sich
wohl nicht zuletzt das miitterliche Verbot spiegelt, so bringt sie diese doch immer
wieder dazu, sich in den Wiener Parks auf die Pirsch zu begeben. Dabei werden die
Augen zum Geschlechtsorgan per se, die Erika durch die Penetration der Bilder, die
in sie eindringen, in sexuelle Erregung zu versetzen vermogen — eine Erregung, die
in der genitalen, interpersonellen Begegnung nicht entsteht. Ausser auf der Pirsch
im Prater oder in der Peepshow befriedigt sie ihre Schaulust im Pornokino. Be-
sonders erregend empfindet sie harte Pornos: »sie bevorzugt kriftigere Kost, was
Pornos betrifft. [...] Der Schmerz ist selbst nur die Folge des Willens zur Lust, zum
Zerstoren, zum Zugrunderichten, und, in seiner héchsten Form, eine Art von Lust.
Erika wiirde die Grenze zu ihrer eigenen Ermordung gerne iiberschreiten« (Jelinek
1991: 108). Je hirter und extremer die beobachtete Szene im Pornokino, desto er-
regender ist sie fiir Erika, wobei Schmerz und Lust konstitutiv miteinander ver-
bunden werden — bis hin zur Fantasie der eigenen Ermordung. Wieder tritt die
Figuration von Begehren und Schmerz als Ausléschungsfantasie in Erscheinung.
Das miitterliche Verbot gegeniiber Erika, als sexuelles Subjekt zu fithlen und zu
handeln, ist so machtvoll, dass ein gelingendes palimpsestisches Script, dass die
verschiedenen Ebenen affektiv und kérperlich positiv verbinden kénnte, nur als
Selbstausloschung figurieren kann. Als autonomes sexuelles Subjekt hat Erika kei-
nen Bestand neben ihrer Mutter. Erregung und Angst ums eigene Leben werden
enggefithrt — ein Mechanismus, der auch die Schaulust im Horrorfilm antreibt (vgl.
Dietze 2005). In Die Klavierspielerin ist sexuelle Lust damit immer mit der Angst vor
einer Selbstausloschung verstricke.

07:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Sexualitat und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression

5.2.5.2 Inzestudse Tochter-Mutter-Transgression

Es gibt eine Schliisselszene im Roman, in der Erika Kohut aus dem Dominanzver-
hiltnis zur Mutter ausbricht. Die regressive Fantasie einer Riickkehr in den Mut-
terleib fithrt eines Nachts nach einer gescheiterten sexuellen Interaktion mit Klem-
mer zu einem sexuellen Ubergriff Erikas auf die Mutter. Als Erika ins gemeinsame,
vom Vater verlassene Ehebett steigt, wirft sie sich tiber die Mutter »und deckt diese
mit Kiissen vollauf ein. [...] Die Mutter wirft ihren Kopf wild herum, um den Kiis-
sen entkommen zu kdnnen, es ist wie bei einem Liebeskampf, und nicht Orgasmus
ist das Ziel, sondern die Mutter an sich, die Person Mutter. [...] Erika gesteht der
Mutter ihre Liebe, und die Mutter keucht das Gegenteil, nimlich, dap sie ihr Kind
ebenfalls liebe, doch solle dies Kind sofort aufhéren! Wirds bald! Die Mutter kann
sich gegen diesen Gefiihlssturm nicht wehren, der von Erika zu ihr heriiberweht,
doch sie ist geschmeichelt. Sie fithlt sich mit einemmal umworben« (Jelinek 1991:
234f.). Die Eroberung der Person Mutter wird Erika zwar nicht vollends gelingen;
die zeitweilige Beherrschung des Mutterkérpers, der sonst immer sie beherrscht,
jedoch schon. Denn sie kiisst diesen Korper nicht nur leidenschaftlich, wo immer
sie will, bis sie halb erschépft darauf liegenbleibt. Es gelingt ihr auch, »das bereits
schiitter gewordene diinne Schamhaar der Mutter betrachten [zu] kénnen« (Jelinek
1991: 236). Ein Anblick, den ihr die Mutter stets verwehrt hat. »Erika hat ihre Mutter
sinnvoll aufgedeckt, damit sie alles, aber auch alles betrachten kann. [...] Die Mutter
schweigt, um es ungeschehen zu machenc« (Jelinek 1991: 237). Mit der Aufdeckung
des Schamhaars, als Beweis fiir die Existenz einer miitterlichen Vagina, hat die
Tochter an das grosse Tabu zwischen den beiden Frauen geriithrt. Da es der Toch-
ter vollkommen versagt ist, sich als Wesen mit moglichen sexuellen Bediirfnissen
wahrzunehmen, ist diese Aufdeckung notwendig, um auch die miitterliche Sexua-
litdt aufzuzeigen. Dieser Anblick entlarvt die Mutter, weil sichtbar wird, dass sie
keinen Phallus besitzt, obschon sie symbolisch diese Position zu besetzen einfor-
dert. So kénnte die materielle Existenz dieses sexualisierten Korperteils als Legiti-
mierung dafiir dienen, dass auch die Tochter ein Recht auf Sexualitit hat. Ein Um-
stand der - fiir die Mutter vollkommen ungewohnt — in Schweigen gehiillt wird,
weil er nicht denkbar sein soll. Dieses Schweigen soll die bisherigen Machtverhilt-
nisse wiederherstellen, innerhalb welcher die tdchterliche Sexualitit vollkommen
von der Mutter besetzt, diszipliniert und kontrolliert wird; es bedeutet aber gleich-
zeitig, dass die Mutter auch iiber den sexuellen Ubergriff der Tochter hinweggeht.
Fiir ein Mal schweigt die Mutter; fiir ein Mal er6ffnet dieses Schweigen einen Raum
fiir andere Deutungshorizonte von Sexualitit. Die subversive, iibergriffige und in-
zestudse sexualisierte Handlung der Tochter lisst sich als das grosse Ausbruchs-
moment aus der miitterlichen Disziplinierung deuten. Doch schon bald lisst das
Schweigen iiber das Geschehene dieses wieder in den Hintergrund treten.

07:39:08.

207


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208

Sexualitat - Geschlecht - Affekt

5.2.5.3 Unterwerfung, S/M und die Re-Inszenierung von Trauma
im heterosexuellen Script

Wie werden aber nun interpersonelle sexuelle Scripts zwischen der Klavierlehrerin
Erika Kohut und dem Schiiler Walter Klemmer geschildert? Klemmer wagt vorerst
im institutionellen Rahmen des Konservatoriums, in dem die Mutter nicht gegen-
wirtig ist, mehrere Anniherungsversuche an Kohut. Zu Beginn stdsst er erst ein-
mal auf vehemente Ablehnung bei seiner Lehrerin, nimmt aber gleichzeitig wahr,
dass sie sich fiir ihn zu interessieren beginnt. Sein Wille, ihren Willen zu bezwin-
gen, wird, wie bereits erwdhnt, deutlich 6konomisch gerahmt, denn es geht ihm
um Profit. Die Uberzeugung von seiner Uberlegenheit durch Jugendlichkeit und
Draufgingertum erlaubt ihm eine gleichzeitige Abwertung seiner Lehrerin. Aus
der vermeintlichen Uberlegenheit seines jungen Korpers und der Abwertung ih-
res alternden weiblichen Korpers, der als weiterer Nachteil auch mit weiblicher
Intelligenz gekoppelt ist, werden seine Unterwerfungsfantasien entwickelt. Kom-
pliziert wird die Konstellation Klemmer/Kohut durch die institutionelle Einbin-
dung ihres Verhiltnisses: Im institutionellen Rahmen ist die Lehrerin diejenige,
die Klemmer taxiert, bewertet und Macht iiber ihn ausiiben kann. Da der Schii-
ler Klemmer bereits ein volljihriger junger Mann ist, erlaubt sein Alter zwar, eine
sexuelle Beziehung zu seiner Lehrerin aufzunehmen. Dennoch ist die Umkehrung
des Machtverhiltnisses gewagt und fiir ihn besonders reizvoll: »Erika ist Lehrerin
und gleichzeitig noch ein Kind. Klemmer ist zwar Schiiler, aber gleichzeitig der
Erwachsene von beiden. Er hat erfafPt, daP er in dieser Situation der bestimmende
Teil ist, nicht seine Lehrerin« (Jelinek 1991: 176).

Die Szene auf der Toilette, in der es zur ersten sexuellen Interaktion zwischen
Klemmer und Kohut kommt, ereignet sich innerhalb der Institution des Kon-
servatoriums, ist also raumlich vom Spannungsverhiltnis der Lehrerin-Schiiler-
Konstellation geprigt und ausserhalb der Reichweite der Mutter angesiedelt.
Vorerst dominiert Klemmer die Situation, als er in die Kabine, in der Erika uri-
niert, eindringt und sie sich greift. Auch diese Szene macht von Anfang an klar,
dass die Eroberung des Lehrerinnenkorpers bei Klemmer keinerlei Zirtlichkeit
oder dialogische Kontaktaufnahme zum Ziel hat: »Sie soll ihre Persénlichkeit
als Lehrerin ablegen und einen Gegenstand aus sich machen, den sie ihm dann
anbietet. Er wird fir alles Sorge tragen. Klemmer ist jetzt ein Konkordat aus
Biirokratie und Gier. Einer Gier, die keine Grenze kennt und, erkennt sie sie doch,
nicht respektiert« (Jelinek 1991: 175). Die Lehrerin ldsst sich vorerst aus der Latrine
ziehen, kiissen und zwischen die Beine fassen, doch dann dreht sie das Blatt. »Sie
holt seinen Schwanz heraus« (Jelinek 1991: 179) und gebietet ihm, sie nicht mehr
anzufassen. Er begreift nicht sofort, doch da sie droht, die Szenerie zu verlassen,
wenn er nicht gehorcht, willigt er schliesslich ein und lasst von ihr ab. Erst bringt
sie seinen Penis zum Schwellen, Klemmers Korper immer auf Armeslinge von

07:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Sexualitat und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression

sich fern haltend und den Vorgang genau beobachtend, bis er eine Ejakulation
ankiindigt; doch in diesem Moment fiigt sie ihm Schmerzen zu — »[s]ie tut ihm
mit Absicht weh« (Jelinek 1991: 181) — und verbietet Klemmer zu ejakulieren. Darauf
hilt sie das Objekt ihrer Beobachtung weiterhin auf Armeslinge von sich entfernt,
bis der Penis unter Jammern Klemmers zu schrumpfen beginnt. »Schmerzhaft
verkleinert er sich« (Jelinek 1991: 183), bis er wieder »licherlich klein« (Jelinek 1991:
183) wird. Dann erlaubt sie ihm, seinen Penis wegzupacken — immer unter ihrem
kontrollierenden Blick. So geschieht in dieser ersten sexuellen Begegnung genau
die Umbkehr davon, was Klemmer imaginiert hat: Nicht er als Mann dominiert
die Szene, nicht er unterwirft sie und macht die Frau zum Gegenstand seiner
Lusterfillung, sondern sie macht ihn zum Gegenstand ihrer dominierenden und
sadistischen Schaulust, die ihre Lust nicht zuletzt aus seinem Schmerz gewinnt.
Wird die Szene sadomasochistisch gelesen, so wihlt Erika Kohut hier den sadisti-
schen Part fiir sich aus und setzt sich in dieser Rolle durch, wobei sie die Kontrolle
behilt, Distanz wahrt und Klemmer als erregtes Gegeniiber ihr ausgeliefert ist.
Klemmer, der weder in ein solches Script eingewilligt hat noch sich dessen be-
wusst ist, zieht keine Lustbefriedigung aus dieser Szene. Er wird nicht befriedigt,
sondern schmerzhaft diszipliniert und gedemitigt.

Sein Verlangen, diese Lust zu befriedigen, ist nun angestachelt. Kurz darauf
folgt er ihr nach dem Unterricht nach Hause. Er verbarrikadiert sich mit Erika
in ihrem Zimmer, damit die Mutter nicht ungebetenerweise eintreten kann. »Eri-
ka und Klemmer sind damit okkupiert auszuloten, wer wen mehr liebt und da-
durch der Schwichere in diesem Paar ist« (Jelinek 1991: 207). Klemmer sucht sich
seiner Lehrerin dadurch zu nihern, dass er »eine utopische Partnerschaftlichkeit,
durch liebende Gefiihle gut gewiirzt« (Jelinek 1991: 213), schildert - in der Uber-
blendung von Begehren, Partnerschaft und Utopie zitiert er hier romantische kul-
turelle Scripts von dialogischer Sexualitit auf der Basis einer Verhandlungsmoral
(vgl. Schmidt 2004: 10f.). Erika Kohut aber iibergibt ihrem Schiiler einen Brief mit
der Aufforderung, in einen sadomasochistischen Pakt einzuwilligen. Sie zwingt
ihn, ihre schriftlich fixierten Fantasien von sadomasochistischen Gewaltexzessen
zu lesen, bevor er sich ihr nihert. Dies l6st bei ihm vorerst grosses Unverstindnis
aus: »Klemmer ist die Norm« (Jelinek 1991: 216) — gegen die Erika Kohuts Aufforde-
rung zu Gewalt verstosst. Zumindest zu Beginn der Szene situiert sich Klemmer
noch innerhalb des Paradigmas konsensualer sexueller Begegnungen: »die Gren-
ze beginnt dort, wo Schmerz empfunden wiirde« (Jelinek 1991: 218). Gleichzeitig
begreift er ihr Schreiben sofort als Machtanspruch: »Hat er recht verstanden, dap
er dadurch, dap er ihr Herr wird, ihrer niemals Herr werden kann?« (Jelinek 1991:
217). Der von Erika Kohut skizzierte sadomasochistische Pakt ist ganz von der Fan-
tasie einer Gewaltorgie angetrieben: von der Bitte, sie zu fesseln, ihren Mund mit
einem Gummischlauch zu knebeln, ihr die Knie in den Leib zu bohren und sie
dann stundenlang liegen zu lassen, iiber das Verlangen nach einer Vergewaltigung

07:39:08.

209


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sexualitat - Geschlecht - Affekt

oder die Aufforderung, »sie oft und ausgiebig« anzupissen, bis hin zum Wunsch,
»an Klemmers steinhartem Schwanz zu ersticken« (Jelinek 1991: 228), rahmt Erika
Kohut ihr Begehren mit exzessiver Gewalt, die ein Angstgefiihl nihrt, das mit der
Intensitit des Begehrens korrespondiert. Wie bereits erwihnt, schaut sie auch be-
sonders gern harte Pornos (Jelinek 1991: 108). Immer wieder kann die konstitutive
Verbindung von Angst und exzessiver Gewalt ihr Begehren anstacheln - sei es als
Schaulust oder als Fantasie einer sadomasochistischen Szene. Sigusch hilt fest,
dass die durch die sadomasochistische Szene freigesetzte Erregung und Lust nicht
mit sexueller Erregung und Lust gleichzusetzen ist: »Wenn sexualisiert wird, dann
Macht und Ohnmacht, Hierarchie und Gewalt [...] Bemerkenswert ist, dass die Fan-
tasien (verachten oder verachtet werden, iiberwiltigen oder iberwiltigt werden,
bestrafen oder bestraft werden usw.) wichtiger sind als die korperlich sexuelle Re-
aktion oder bestimmte Techniken. Sie produzieren im erfolgreichsten Fall gewis-
sermafen metasexuelle rausch- oder trancehafte Zustinde (die Szene spricht auch
von >Kopforgasmus<« (Sigusch 2013: 368). Sigusch geht als Sexualwissenschaftler
und Sexualtherapeut davon aus, dass die seelisch soziale Genese von Sadomaso-
chismus in die Kindheit zuriickreicht und der Bewiltigung eines Traumas dient
(ibd.). Wobei er gleichzeitig betont, dass »sadistische und masochistische Empfin-
dungen und Verhaltensweisen als solche keine Krankheit« (Sigusch 2013: 367) und
in der Fantasie hetero- wie homosexueller Minner und Frauen, auch in drastischer
Form, gang und gibe seien. Problematisch und behandlungsbediirftig seien Per-
sonen, die sich oder andere gefihrlich verletzen oder gar téten oder bei welchen
das Verhalten einen zwanghaften Verlauf nehme (ibd.). Wie bereits erwihnt, cha-
rakterisiert Woltersdorff S/M-Settings in einer kulturwissenschaftlichen Sicht da-
durch, dass Rollen getauscht werden und letztendlich die Lusterfiillung und nicht
deren Domestizierung auf die Agenda gesetzt wird (2011: 174f.). Die Trennung von
Trieben und Gefiihlen kann dabei spielerisch (re-)inszeniert und umgeschrieben
werden (vgl. auch Binswanger 2013: 225). Eine sehr zentrale Rolle nimmt hier al-
lerdings das safeword®” als Moglichkeit ein, das Spiel jederzeit zu unterbrechen.
Es macht die Angst beherrschbar, und sie wird gerade dadurch libidinés aufge-
laden, dass diese sexuellen Scripts sowohl Angst wie auch Wunde und Schmerz
als Luststeigerung miteinschliessen. So lassen sie sich als eine subversive Spiel-
art der Uberschreitung des modernen Identititsprojekts des Sexuellen und seiner
Prigung durch geschlechtercodierte Angst und durch Politiken von Dominanz und
Unterwerfung interpretieren — sei dies mit Sigusch als metasexueller Kopforgas-
mus oder als die Geschlechterordnung subversiv unterlaufende Form der Luststei-
gerung, wie sie Woltersdorff beschreibt. Erika Kohuts Gewaltfantasien in ihrem

37  Ein safeword ist ein »ausgemachtes Wort, das eine SM-Aktion beendet, auch Code-Wort ge-
nannt« (Sigusch 2013: 370).

07:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Sexualitat und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression

intrapsychischen sexuellen Script mégen diese Aspekte beinhalten. Doch die Dras-
tik der Fantasie Erikas trifft auf einen ambitionierten Schiiler, den sie selbst schon
unterdriickt hat. Dieser Umstand entwickelt im weiteren Textverlauf eine zersto-
rerische und gewaltvolle Dynamik. Der Protagonistin selbst ist die Ambivalenz be-
wusst, dass sie einerseits diese Gewalt herbeisehnt und sich gleichzeitig der Gewalt
in der Realitit entziehen will: »Erika wird sich Klemmer vollkommen entziehen,
falls er sich weigern sollte, ihr Gewalt zuzumuten. Doch sie wird jederzeit gliick-
lich iber seine Zuneigung sein, die Gewalt ausschlieft gegen das Geschopf seiner
Wahl. [...] wobei sie innbriinstig hofft, daP ihr erspart bleibe, was sie in dem Brief
verlangt« (Jelinek 1991: 214). Diese Hoffnung formuliert sie jedoch nicht explizit.
Als Klemmer befremdet durch das Gelesene den zaghaften Versuch unternimmt,
sich an sie zu schmiegen, regt sie sich nicht: »Erika Kohut umbhiillt sich nur selbst,
keinen anderen« (Jelinek 1991: 226). Da Erika und Klemmer keinerlei gegenseiti-
ge Resonanz finden, kein safeword genannt wird und der sadomasochistische Pakt
nicht zustande kommt, tritt seine Reaktion nur als libidinds besetzte Gewalt in Er-
scheinung. Im weiteren Verlauf der Szene lisst Jelinek die Aggression in Klemmer
zusehends ansteigen. Obschon er zu Beginn beteuert, eine ganz andere, friedvolle
Vision einer Umarmung zu hegen, miinzt er sein Begehren und seine Lust zuse-
hends in Gewaltfantasien um — gerade so, wie es der Brief entwirft. »Es zuckt in
Klemmer nach einem Tritt, dessen Ziel Erika wird« (Jelinek 1991: 220). Wie bereits
erwihnt, ist die sexuelle Eroberung seiner Lehrerin bei ihm zwar von Anfang an
durch eine Unterwerfungsfantasie gerahmt, doch die Drastik der Gewalt im Brief
16st eine immer grosser werdende Gewaltbereitschaft aus: »Klemmer hilt sich far
auperhalb der Begierde stehend und objektiv den Aussichtspunkt dieses weibli-
chen Korpers betrachtend. Doch unmerklich wird er schon ergriffen. Der Leim
der Gier verklebt seine diversen Denkarten, und die biirokratischen Losungen, die
Erika ihm vorschreibt, geben ihm die Richtlinien fiir ein Handeln im Sinne sei-
ner Lust« (Jelinek 1991: 227). Die bald darauf erfolgende Vergewaltigung, die sich
erneut in der Wohnung der Kohuts abspielt, leitet er mit dem Satz ein: »Nichts
Schlimmeres als eine Frau, welche die Schopfung neu schreiben will« (Jelinek 1991:
265). Der Satz ist insofern ironisch, als er ihr das Schreiben des Briefes als Wil-
len einer Neuschoépfung zwar erst vorwirft, dann aber genauso gewalttitig wird,
wie sie es in eben diesem Schreiben entworfen hat. Die gewaltsame Unterwer-
fung gehorcht hier jedoch keinem Script, das einen spielerischen Charakter oder
ein safeword enthielte. Klemmer steigert sich in das Recht hinein, sie wie im Brief
eingefordert zu priigeln und zu quilen: »Klemmer schligt ohne zu zielen auf die
Frau ein. Diese Wut hat nicht die Gelegenheit eines zugefiigten Ubels oder Un-
rechts gesucht, im Gegenteil. Die Wut wurde aus Anlap von Verliebtheit langsam
wenn auch grindlich ausgebildet. [..] Zwecks Weiterkommen in Leben und Ge-
fithlen mup die Frau nun vernichtet werden, die itber ihn sogar gelacht hat, zu
Zeiten, da sie noch leicht triumphierte! Sie hat ihm Fesselung, Knebelung, Ver-

07:39:08.

21


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sexualitat - Geschlecht - Affekt

gewaltigung zugetraut und zugemutet, jetzt erhilt sie, was sie verdient« (Jelinek
1991: 271). Zum Schluss wird Erika, bereits mit gebrochener Nase und Rippe, von
ihm vergewaltigt: »Erika wiinscht sich Begierde, doch sie begehrt nichts und emp-
findet nichts. Sie bittet deshalb den Mann, rasch aufzuhéren! Dadurch, dap er sie
jetzt wieder heftiger schligt, mit der flachen Hand, unter ermiidenden Liebes-
bitten, wird es zu einer einzigen Gewalttour« (Jelinek 1991: 275). Erikas Begehren
nach dem Begehren, das so oft in der virtuellen Welt durch ihr Beobachten von
Gewaltanwendung und Schmerz in der Sexualitit erzeugt wurde, bleibt in diesem
Gewaltexzess aus, in dem ihr von gebrochener Nase und Rippen bis zu Vergewal-
tigung nichts erspart bleibt. Als Klemmer seine angestauten Aggressionen endlich
ausgelebt hat und von ihr ablisst, verlisst er die Wohnung ungehindert. Trotz Ver-
sehrtheit und schmerzendem, von der Mutter eingepflastertem Korper macht sich
Erika Kohut am nichsten Tag in zu engem Kleid ihrer Jugendzeit auf, Walter Klem-
mer aufzusuchen. »In der Kiiche steckt die Tochter ungesehen ein scharfes Messer
in die Handtasche. [...] Die Tochter weif noch nicht, ob sie einen Mord begehen
wird oder sich dem Mann lieber kiissend zu Fiifen werfen« (Jelinek 1991: 279). Sie
schreitet durch die Stadt zur Hochschule Klemmers und sieht ihn dort in einer
Gruppe stehen und lachen. Als die Gruppe im Innern der Hochschule verschwin-
det, sticht sich Erika Kohut das Messer in die Schulter. Auch diese Selbstverlet-
zung ruft keinen Schmerz hervor, mit der Hand an der blutenden Schulter geht
sie nach Hause zuriick, so das Romanende. Der Gewaltexzess Klemmers fiihrt al-
so nicht zu Gegengewalt, sondern — erneut — zu selbstverletzendem Verhalten der
Protagonistin. Somit schreibt sie sich die traumatisierende Erfahrung — erneut -
in den eigenen weiblichen Korper ein. Der minnliche Tater bleibt dabei unbehel-
ligt. Ignoranz und Desinteresse Klemmers zeigen die vollkommene Unterwerfung
Erikas in diesem Verhiltnis an. Indem Erika die psychische und physische Trau-
matisierung in Selbstverletzung ummiinzt, unterwirft sie sich seiner minnlichen
Dominanz vollkommen. Dies kommt einer tatsichlichen Selbstausléschung in ih-
rem Verhiltnis zu ihm sehr nahe. Der zum Schluss des Textes vollzogene sexuelle
Akt der Vergewaltigung der Protagonistin durch ihren Schiiler schreibt sich in die
Opfer-Titer-Logik patriarchaler Unterdriickung ein. Danach ist sie »verbraucht«,
nicht einmal als Objekt von Klemmers sexuellen Fantasien existiert sie nun mehr,
sie nimmt ganz den Ort der weiblichen Wunde ein - eine andere Form der Patri-
archatskritik ist fir Erika Kohut zum Ende der Geschichte nicht mehr zuginglich.

In der Rezeption der Kohut-Klemmer-Konstellation ldsst sich in einigen psy-
choanalytischen Lesarten eine erschreckende Identifizierung mit der minnlichen
Position Klemmers ausmachen, die dessen Gewaltaffinitit vergessen lisst. Die ego-
istische, aggressive und verichtliche Motivation von Klemmers Werben bleibt bei-
spielsweise in der psychoanalytischen Konzentration Adolf-Ernst Meyers (Jelinek
und Meyer 1995) auf die Figur Erika Kohuts unbenannt. So ist in Meyers Zusam-
menfassung von Die Klavierspielerin zu lesen: »Das Friulein Professor Erika Kohut

07:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Sexualitat und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression

ist Klavierlehrerin am Konservatorium der Stadt Wien und Kreatur ihrer Mutter
[...] Als ihr halb so alter, ebenso talentierter wie gutaussehender, und nicht wenig
eingebildeter Schiiler, Walter Klemmer, sich in Erika verliebt und sie intensiv um-
wirbt, entsteht der Geschlechterkampf als Mifverstindnis. In der ersten sexuellen
Begegnung setzt Erika ihren Willen durch, dann aber schreibt sie Walter einen
Brief, in welchem sie Fesselung, Schlige, Tritte und Peitschenhiebe erbittet und
dap er sie anpipt. Das Motiv ist scheinbar klassisch masochistisch: »Erika méchte
Schwiche zeigen, doch die Form ihrer Unterlegenheit selbst bestimmen ... Je mehr
Gewalt er iiber sie erhalten wird, um so mehr wird er aber zu ihrem, Erikas, willi-
gem Geschopf. Insgeheim, und deswegen unerfahrbar fiir Walter Klemmer (und
leicht iiberlesbar fiir den Leser), erhofft sich Erika das Gegenteil: dap Klemmer aus
echter Liebe auf Knechten und Strafen verzichtet. Folgerichtig wendet Erika ihr
Messer dann doch nicht gegen Klemmer, sondern gegen sich selbst — allerdings
ohne todliche Folgen« (Jelinek und Meyer 1995: 36). Unbestritten benennt Meyer
hier zentrale Momente des Textes in Bezug auf die gescheiterte sexuelle Bezie-
hung zwischen der Klavierlehrerin Erika Kohut und ihrem Schiller Walter Klem-
mer. Die Problematik seiner Lesart, die hier exemplarisch genannt wird fiir eine
Reihe psychoanalytisch motivierter Lektiren, liegt in der identifikatorischen Geste
gegeniiber dem minnlichen Schiiler. Der Abschnitt iiber die Beziehung von Leh-
rerin und Schiiler bleibt vollkommen einseitig — obschon sich an mehreren Stellen
im Roman auch ganz andere Deutungsangebote zu Klemmer finden, die jedoch
iibergangen werden. Die im Plot eskalierende Gewalt — die brutale Vergewaltigung
von Erika durch Klemmer, bevor sie sich dann mit einem Messer selbst verletzt —
bleibt unbenannt.*® Ausserdem wird Klemmers Werben um seine Klavierlehrerin
im Text von Jelinek explizit als einer egoistischen Marktlogik folgend benannt -
was bei Meyer in der Formel von »verliebt«, »eingebildet« und »intensivem Um-
werben« verschwindet. Heselhaus moniert zu Recht, dass Meyers Darstellung »zu
glatt« ist (Heselhaus 1998: 93). Die Glitte einer psychoanalytischen Interpretation,
wie sie Meyer vorlegt, wird in der Erzihlung selbst an mehreren Stellen ad absur-
dum gefithrt, da die Psychoanalyse im Text in ihrer Wirkung auf das Geschlechter-
verhiltnis ironischer Kritik unterzogen wird. Denn gerade im expliziten Exponie-
ren innerer Scripts Klemmers, die von abwertenden Alltagsdiskursen zu alternder
Weiblichkeit durchzogen sind, artikuliert sich Jelineks feministisches, kritisches
Engagement.

38  Anja Meyer zeigt in ihrer Printmedien-Analyse zur Rezeption der Klavierspielerin auf, wie oft
sich Journalistinnen und Journalisten mit Klemmer identifizieren und dessen negative Cha-
rakterziige, die Jelinek anfiihrt, unterschlagen. Diesen Befund deutet Meyer dahingehend,
dass die Interpretationen oft in einer patriarchalen Logik verhaftet bleiben (vgl. Meyer 1994:
81ff).

07:39:08.

213


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sexualitat - Geschlecht - Affekt

5.2.6 Palimpsestische Lektiire sexueller Scripts: Trauma und
Kriegszustand im heterosexuellen Geschlechterverhéltnis

Angst, Trauma und sich daraus ergebende Transgressionen der Geschlechterver-
hiltnisse treten in der palimpsestischen Lektiire von Die Klavierspielerin in vielfilti-
ger Weise in Erscheinung. Wie aufgezeigt, sind die Weiterentwicklung des Freud-
schen Traumabegriffs durch Cvetkovich (2003), Siguschs (2013) sexualtherapeuti-
sche Lesart von Trauma, Mulveys (2012) Uberlegungen zu visueller Lust und Wol-
tersdorffs (2011) Anmerkungen zu Sadomasochismus fiir diese Lektiire aufschluss-
reich. Mulveys Konzept des male gaze unterlegt minnliche visuelle Lust im Kino
mit einer kulturwissenschaftlichen Rezeption von Psychoanalyse. »Das Paradox
des Phallozentrismus in all seinen Manifestationen ist, daf er auf das Bild der
kastrierten Frau angewiesen ist, um seiner Welt Ordnung und Sinn zu verleihen«
(Mulvey 2012: 295). Mit dem Begriff des Phallozentrismus verweist Mulvey auf das
psychoanalytische Verstindnis, dass das Minnliche als Reprisentant des Phallus
die herrschende Ordnung vorgibt: »Die Sehnsucht der Frau ist ihrem Bild als Tri-
gerin der blutenden Wunde unterworfen, sie existiert nur im Verhiltnis zur Kastra-
tion, die sie nicht transzendieren kann. [...] Die Frau steht in der patriarchalischen
Kultur als Signifikant fiir das minnliche Andere, gefesselt von einer symbolischen
Ordnung, in der Minner ihre Phantasien und Obsessionen durch die Herrschaft
der Sprache ausleben kénnen« (Mulvey 2012: 296). Wie anhand verschiedener sexu-
eller Scripts aufgezeigt, sind psychoanalytische Annahmen eine wirkmichtige Folie
fir die Geschlechterverhiltnisse in der Sexualitit in Jelineks Text (Janz 1995: 71). Die
Psychoanalyse wird — mit Chamayou-Kuhn (2012) — hyperrealistisch inszeniert, um
dadurch die ihr innewohnende Misogynie lesbar zu machen. Die Protagonistin von
Die Klavierspielerin bricht an manchen Stellen aus der geschlechterkodierten sym-
bolischen Ordnung der Psychoanalyse Freudscher Prigung aus. Wenn sie sich der
Skopophilie in der Peepshow, als Voyeurin im Park oder im harten Porno hingibt,
so identifiziert sie sich mit der phallischen Position, ohne aber physisch tiber ei-
nen Phallus zu verfugen. In einer psychoanalytischen Lesart der phallozentrischen
Ordnung kann die Frau weder je ihre Kastration itberwinden noch die minnliche
Kastrationsangst, die sie dadurch verkoérpert, jemals zum Verschwinden bringen.
Mit Lacan ist zwar die phallische Position nicht mehr an den physischen Penis ge-
bunden, doch ist auch diese Position von Kastrationsangst besetzt. Immer wieder
wird das weibliche Genital der Protagonistin in Die Klavierspielerin mit Moder, Faul-
nis und Verwesung assoziiert. Diese Metaphorik kann als der Jelineksche Ausdruck
der Kastrationsangst verstanden werden, die das Genital intrapsychisch jenseits
von Verletzungsoffenheit situiert, da es sich imaginativ bereits im Zustand von
Zerfall und Selbstauflgsung befindet. Somit weitet Jelinek die bei Freud minnlich
kodierte Kastrationsangst auf den weiblichen traumatisierten Korper aus, greift
die Lacansche symbolische Besetzung der phallischen Position auf und stellt die

07:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Sexualitat und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression

Angst gleichzeitig hyperrealistisch aus.*® Das sexuelle Trauma ist in Die Klavierspie-
lerin dusserst vielschichtig und facettenreich. Vom abwesenden, psychisch kran-
ken Vater ebenso wie von miitterlicher Deprivation und Besitzanspruch geprigt,
schreibt es sich in die von Freud bis Cvetkovich konstatierte konstitutive Verbin-
dung mit Sexualitit ein. Cvetkovich betont in ihrer Definition von Trauma, wie
bereits erwihnt: »The violation of bodily boundaries need not be a literal moment
of penetration, but it is experienced as equivalent to invasive physical contact [..] in
other words, an experience of being touched« (Cvetkovich 2003: 50). Dabei ist ein
traumatisches »being touched« im Sinne einer invasiven Berithrung oder Verlet-
zung von Korpergrenzen in eine Geschlechterdynamik eingebunden. Penetration
ist bei Cvetkovich nach wie vor mit minnlicher Dominanz verkniipft, mit einer
mannlichen Verletzungsmacht gegeniiber einer weiblichen Verletzungsoffenheit,
ohne diese essentialistisch zu verstehen (Cvetkovich 2003: 51f.). Diese Verhiltnisse
konnen in sexuellen Begegnungen unabhingig vom biologischen Geschlecht aus-
gelebt werden, auch wenn sie kulturell mannlichen oder weiblichen Scripts folgen,
sie konnen also in der sexuellen Interaktion queer gelebt und es kdnnen Geschlech-
terpositionen ausser Kraft gesetzt werden. In Die Klavierspielerin ist penetrierende
Verletzungsmacht auch weiblich besetzt, so ist die Mutterfigur eine Reprisentan-
tin einer traumatisch wirkenden Verletzungsmacht tiber die Tochter. Erika selbst
wirkt psychisch oder auch physisch verletzend gegeniiber ihren Klavierschiiler_in-
nen, und in der ersten sexuellen Interaktion mit ihrem Schiiler Klemmer folgt sie
einem sadistischen Script, in dem sie ihm absichtlich Schmerzen zufiigt. Sexuelle
Erregung ist fiir sie selbst jedoch nur in Form von Skopophilie méglich. Diese ist
deutlich queer gerahmt, sie nimmt dabei die phallische Position ein. So etwa, wenn
sie in einer Gruppe von Minnern die Peepshow besucht, um ihre Lust beim Blick
auf ein weibliches Genital zu stillen. Eine kirperliche Berithrung Erikas in einem
interpersonellen heterosexuellen Script ist affektiv und physiologisch von vornher-
ein zum Scheitern verurteilt — die Metaphorik von Verwesung und Moder zeigt an,
dass der Korper der Protagonistin nicht (mehr) erregbar ist. In Bezug auf minnli-
che Skopophilie macht Mulvey die folgenden, mit Geschlecht verbundenen Macht-
dynamiken geltend: »In Kategorien der Psychoanalyse stellt die weibliche Figur [..]
ein [...] Problem dar. Sie konnotiert [...] die Abwesenheit eines Penis, die die Kas-
trationsdrohung und, folglich, Unbehagen einschliefit. [...] So droht die Frau als
Abbild, zur Schau gestellt fiir den Blick und die Lust von Mdnnern, immer wieder
die Angst zu wecken, die sie urspriinglich bezeichnete. Das minnliche Unbewuf3te
[...] kann [..] das Trauma erneut durchleben (die Frau untersuchen, ihr Geheim-
nis entmystifizieren), wobei ein Gegengewicht durch Abwertung, Bestrafung oder
Rettung des schuldigen Objekts geschaffen wird [...]« (Mulvey 2012: 303). Das se-
xuelle Trauma ist in Mulveys Lesart der Lust des minnlichen Blicks auf den weib-

39 Zum Hyperrealismus beiJelinek vgl. Chamayou-Kuhn (2012: 29).

07:39:08.

215


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sexualitat - Geschlecht - Affekt

lichen Kérper diesem konstitutiv eingeschrieben, was zu einer Palette moglicher
affektiver Strategien fithrt, von Abwertung, Bestrafung bis hin zu Rettung. Diese
Strategien stellen allesamt die mannliche Dominanz iiber den weiblichen Kérper
wieder her. Mulvey arbeitet eine Dialektik des erotischen Vergniigens im Film her-
aus, die den méinnlichen Blick in der Ambivalenz gegeniiber dem Weiblichen fasst,
das als bedrohlich und zugleich als begehrenswert wahrgenommen wird. Sie ver-
ortet minnliche Subjektwerdung in ebendieser Ambivalenz. Auch in Mulveys Ana-
lyse wird midnnliche Sexualitit also aktiv und weibliche Sexualitit passiv gerahmt.
»Entsprechend den Prinzipien der herrschenden Ideologie und den sie fundieren-
den psychischen Strukturen kann der Mann nicht zum Sexualobjekt gemacht wer-
den« (Mulvey 2012: 301).*° Wie bereits in Kapitel 4.1.4.4 diskutiert, muss die Frau in
der von Mulvey herausgearbeiteten Skopophilie des Hollywoodkinos passiv bleiben
— eine Sicht, die auch Jelineks Text zum Schluss bestitigt. Der sadomasochistische
Pakt, den die Klavierlehrerin ihrem Schiiler anbietet, kann als Versuch interpretiert
werden, das mit Freud, Mulvey und Cvetkovich fir Sexualitit konstitutive verge-
schlechtlichte Trauma zu bannen, indem die Fesselung durch die symbolische Ord-
nung buchstiblich re-inszeniert und das weibliche Genital als Mangel und Wunde
exponiert wird. So konnte die Protagonistin in die symbolische Ordnung zuriick-
kehren, aus der sie durch ihre minnlich kodierte Schaulust ausgebrochen ist (vgl.
auch Woltersdorff 2011). Dass Klemmer nicht in den Pakt einwilligt, aber dennoch
zu sexueller Gewalt nach eigenen Regeln greift, schliesst die Lust am Schmerz fir
das weibliche Gegeniiber aus und fiigt es als Opfer sexualisierter Gewalt wieder
in die patriarchale Ordnung ein. Was in den sex wars die innerfeministischen De-
batten zu Sadomasochismus bestimmte — die Frage, ob konsensuale sadomaso-
chistische Scripts als legitime Form gelebter Sexualitit akzeptiert werden sollten
oder nicht* -, zeigt sich in Jelineks Die Klavierspielerin nicht auf die Wirklichkeit
tibertragbar, da diese Wirklichkeit von geschlechterkodierten Gewaltverhiltnissen
gezeichnet ist. Das queering von Erika als Figur stosst dort an seine Grenzen, wo
méinnliches Begehren befriedigt werden will. Ganz anders in der Szene, in der es
zum gleichgeschlechtlich inzestudsen Ubergriff der Tochter auf die Mutter kommt:
Erika kann sowohl ihre Schaulust auf das miitterliche Genital befriedigen als auch
ihre Spannung durch das Kiissen des Mutterkorpers entladen. In dieser Szene wird
die Regressionsfantasie, in den Mutterleib zuriickkehren zu wollen, in eine aktive
Entladung ihres sexuellen Begehrens fiir diesen Mutterkdrper gewandelt. Hier ge-
lingt es ihr, das viterlich phallische Begehren in eine Handlung zu iibersetzen, die
sie befriedigt und die Mutter zum Schweigen bringt. Doch dieser Moment ist eine

40  Unterdessen hat sich die Diskussion um ménnliche und weibliche Skopophilie weiterentwi-
ckelt und die dieser Annahme unterstellte Geschlechterdichotomie ist in Frage gestellt wor-
den. Fiir die Interpretation von Die Klavierspielerin scheint sie mir aber zutreffend.

41 Vgl. hierzu McKinnon (1994), Vance (2010), Schmitter (2010), Rubin (2010).

07:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Sexualitat und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression

Ausnahme im Roman. Es ist der Moment grésster sexueller Handlungsfihigkeit
der Hauptfigur, der aber in der Mutter-Tochter-Dyade gefangen bleibt. Durch das
Schweigen der sonst so eloquenten Mutter wird er von Seiten der Mutter ignoriert.
Auch ist die Szene nicht von Konsens, sondern von einem Ubergriff der Tochter auf
die Mutter geprigt, insofern re-inszeniert sie die phallische Dominanz iiber den
weiblichen Korper der Mutter.

Bei Jelinek werden Frauen also nicht von der Partizipation an der Unterdrii-
ckungsmaschinerie in zwischenmenschlichen Beziehungen ausgenommen (vgl. Je-
linek und Meyer 1995: 9). Die Geschlechterrollen sind dennoch nicht austauschbar,
wie es beispielsweise sadomasochistische Scripts vorsehen wiirden, die an Konsens
orientiert sind (vgl. Woltersdorff 2011). Jelineks literarische Held_innen sind auch
»keine psychologischen Figuren. Ihr illusionires Selbstverstindnis wird durch ein
in sich hochmusikalisches Textgefiige kunstvoll demaskiert [..] Es sind ebendie-
se Stilmittel, die auf einer anderen Ebene als der einfachen Identifikation mit der
Perspektive der handelnden Charaktere beim Leser Involviertheit erzeugen und
die oft beschriebenen >Qualen< bei der Rezeption jelinekscher Prosa sogar lust-
voll erscheinen lassen« (Scheurer 2007: 88f.). Die »lustvolle Qual« bei der Lektii-
re von Die Klavierspielerin entsteht nicht zuletzt, weil Jelinek vor der Schilderung
weiblicher Partizipation an Gewalt nicht haltmacht und sich Opfer-Titer_innen-
Dichotomien, bei aller Kritik an patriarchalen Verhiltnissen, immer wieder ver-
schieben. Eine positiv besetzte weibliche Authentizitit kann dabei aufgrund ihrer
Sprachskepsis nicht entstehen. Letztere miindet aber nicht — wie bei Stefan — in
einer Suche nach einer besseren Sprache, sondern in einer Exponierung von Tri-
vialmythen, welche die Sprache und die ihr inhirenten Gewaltférmigkeiten in se-
xuellen Scripts in ihrer palimpsestischen Verstrickung entlarvend ironisieren. So
kann die Klavierspielerin »keineswegs einer weiblichen Bekenntnis- und Gestind-
nisliteratur« (Janz 1995: 71) zugerechnet werden. Jelinek unterscheidet sich darin
grundlegend von Autorinnen wie Stefan (vgl. Kapitel 4.2). Auch die Annahme einer
prinzipiell besseren weiblichen Sexualitit ist nicht denkbar. Der Text stellt mit aller
Schirfe und Kompromisslosigkeit dar, dass der weibliche Korper einer Subjektwer-
dung im Wege steht, weil er dem minnlichen Korper als Angriffsfliche dient und
sich der Objektivierung im mannlichen Blick unterwirft. Dies zeigt sich besonders
deutlich in der Vergewaltigung der Protagonistin zum Schluss. In Die Klavierspie-
lerin ironisiert die Autorin romantische Liebesdiskurse der biirgerlichen Spitmo-
derne als einer Markt- und Konsumlogik folgend, die den weiblichen Part instru-
mentalisieren und von intellektueller Tatigkeit ausschliessen — weibliches Wissen
tritt im Text als »permanent absterbende[r] Geschlechtsreiz fiir den Mann« (Jelinek
1991: 215) auf. Begriffe wie Liebe und Sehnsucht werden als Bestandteil einer Kultur
entlarvt, in der diese Liebe zu einer gewaltsamen Einverleibung und einem egois-
tischen Bedienen eines Konsumbediirfnisses reduziert wird. Die weibliche Haupt-
figur ist zutiefst in diese Logik verstrickt und folgt im ersten Teil des Textes selbst

07:39:08.

27


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sexualitat - Geschlecht - Affekt

einem phallischen Titerinnen-Script in der Sexualitit. Die schmerzhafte Qual und
Demiitigung, die sie ihrem Schiiler in der sexuellen Begegnung bereitet, nimmt
sie von einer weiblichen Opferlogik aus. Cvetkovichs Theoretisierung einer positiv
gerahmten Sexualitit, die auch Traumata einschliesst (Cvetkovich 2003: 63), kippt
in Jelineks feministischer Gesellschaftskritik ginzlich ins Negative. Die Zuriick-
weisung einer positiv verstandenen sexuellen Erweckung verneint die Moglichkeit
einer positiven Transformation in einer (hetero-)sexuellen Begegnung und wird zu
einer prinzipiellen sex negativity. Die transformative Kraft der Sexualitit liegt bei
Jelinek einzig in der Instrumentalisierung des Gegeniibers, in der unaufléslichen
Verbindung von Schmerz, Lust und Gier. Somit sind Trauma und Gewalterfah-
rung weiblicher wie méinnlicher Sexualitit konstitutiv eingeschrieben, wobei das
Gewaltmonopol auf minnlicher Seite liegt. In der Sexualitit bricht der Kriegszu-
stand zwischen den Geschlechtern aus, es kommt zu einer Entmenschlichung bei-
der Geschlechter, die das der Sexualitit innewohnende Trauma immer und immer
wieder gewaltsam lebendig werden lisst. In dieser Hinsicht ist Jelineks kritisches
Sexualititsverstindnis radikal antiutopisch und monologisch. Thre feministische
Radikalitit mag nicht zuletzt der Wirkmichtigkeit des romantischen Liebeside-
als in der biirgerlichen (Spit-)Moderne geschuldet sein, gegen das sie unerbitt-
lich anschreibt. Dabei stdsst sie einerseits den Topos weiblicher Sanftmiitigkeit in
der Sexualitit um, andererseits beleuchtet sie die Verachtung und Abwertung von
weiblicher Korperlichkeit kritisch, sobald die romantische Eroberung durch den
minnlichen Part einmal gegliickt ist. Weist die Protagonistin in Die Klavierspie-
lerin auch durch ihre aktive und viterlich-phallisch gezeichnete Schaulust queere
Zuge auf, so wird sie zum Schluss, im Moment der Vergewaltigung, brutal in die
heterosexuelle biirgerliche Geschlechterordnung zuriickverwiesen. In der Selbst-
verletzung ganz am Ende des Textes macht sie sich selber gewaltsam zur Wunde
und unterwirft sich so gleichsam hyperreal (vgl. Chamayou-Kuhn 2012: 29) die-
ser Geschlechterordnung, die ihr als verbrauchtes und versehrtes Objekt jeglichen
Subjektstatus versagt. Die Riickkehr zur Mutter und zur Ent-Subjektivierung im
miitterlichen Besitzanspruch ist die einzige Moglichkeit, die ihr nun, als bluten-
de weibliche Wunde, noch bleibt. So lisst sich der Text zwar in die Fokussierung
feministischer Debatten auf sexualisierte Gewalt in den 1980er Jahren einordnen,
doch besteht ein grundlegender Unterschied zur allgemeinen Stossrichtung dieser
Debatten: Die Autorin lenkt immer wieder den Blick auf die weibliche Verstrickung
mit der Unterdriickung in Geschlechter- und Familienbeziehungen und wird somit
zu einer dezidierten Kritikerin eines generalisierenden weiblichen Opferdiskurses
in der Sexualitit.

07:39:08.



https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Sexualitat und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression

5.3 Synopse: Angst, Trauma und Transgression in Gilgamesch und
Die Klavierspielerin

In der Synopse der beiden Texte werden nun die unterschiedlichen Auseinander-
setzungen bei Bachmann und Jelinek mit Angst, Trauma und Geschlechterverhilt-
nissen in der Sexualitit in Dialog gebracht. Beide Texte konnen als Kritik an einer
patriarchalen Ordnung in sexuellen Scripts gelesen werden, wenn auch mit ver-
schiedener Perspektivierung: Bei Bachmann liegt der Fokus auf traumatisierenden
Auswirkungen von Homophobie und Verlust der ersten Liebe auf die adoleszen-
te minnliche Hauptfigur. Bei Jelinek liegt er auf traumatisierenden Auswirkun-
gen von gewalttitiger Misogynie und Sexualititsfeindlichkeit in einer dyadischen
Mutter-Tochter-Beziehung auf die weibliche Hauptfigur. In beiden Texten sind die
Hauptfiguren Opfer von traumatisierender sexualisierter Gewalt, aber gleichzei-
tig auch selber in Gewalthandlungen oder Transgressionen involviert und nehmen
somit in einer Opfer-Titer_innen-Dichotomie keine klare Position ein. In beiden
Texten wird der Geschlechterdualismus von weiblicher Verletzungsoffenheit und
Wunde gegeniiber einer minnlichen Verletzungsmacht und Beherrschung durch-
lassig. Und in beiden Texten sind die Hauptfiguren Teil eines Klavierlehrer_in-
Schiiler_in-Verhiltnisses, in beiden Texten wird der Eros von Kunst, Musik und
Schopfertum diskutiert. Bei Bachmann zeigt er sich in seiner reparativen Kraft;
bei Jelinek wird der Kunst des Klavierspiels diese Kraft zwar nicht grundsitzlich
abgesprochen, doch in der Figur der Klavierlehrerin Erika Kohut wird auch das Kla-
vierspiel in erster Linie zum Austragungsort von Disziplinierung und Herrschaft.

Wie bereits erwihnt, kann mit Cvetkovich von einer ganzen Palette affektiver
Reaktionen auf Trauma ausgegangen werden. Die Emotion der Angst ist in beiden
Texten sehr prisent. In Bachmanns Text nimmt sie bedrohliche Dimensionen an,
welche die Hauptfigur an die Grenzen des psychisch Ertragbaren bringen, nach-
dem sein Freund Christian gestorben ist und er als trauerndes, ekstatisches Subjekt
allein in einer homophoben und disziplinierenden Umgebung zuriickbleibt. Die Fi-
gur des Kapuzenmanns, der ihm in nichtlichen Alptriumen die Sicherheitsnadel
in die Brust sticht, ist die Metapher fiir diese Angst, die den Text durchzieht. Als
Penetrationsmetapher verbindet sie Angst, Verletzung, Trauma und Erregung und
zeigt das adoleszente, homosexuelle Begehren als von Angst und zugleich von Lust
besetzt. Nur die reparative Kraft der Transformation der Trauer in Kunst kann Ro-
land nach einem langen und abenteuerlichen Leidensweg und dem Scheitern meh-
rerer Selbstmordversuche vor dem Selbstverlust retten. Unterstiitzung bekommt
er von seinem Klavierlehrer, der mit ihm als positive, viterliche Figur durch den
Eros der Kunst verbunden ist. Die Homophobie der Erwachsenenwelt, die von den
Vertretern der Ordnung in erster Linie durch eine gewaltférmige Ablehnung der
Hauptfigur, durch einen Bruch mit ihrem eigenen homosozialen Begehren und
durch moralische Verurteilung und institutionelle Disziplinierung gepragt ist, wird

07:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220

Sexualitat - Geschlecht - Affekt

in der homosozialen Beziehung von Klavierlehrer und Schiiler iiberwunden. Die
weiteren intergenerationellen Beziehungen zu dlteren Minnern sind hingegen oft
— »jenseits einer Verbotsethik« — von sexuellen Ubergriffen bestimmt. Am Gegen-
pol zum Klavierlehrer Kissling steht Ruben, der aggressive Verfithrer, das Sitten-
monster, der Vergewaltiger. Roland ist auch in seiner Beziehung zu Ruben, in der
er physische Gewalt und sexuelle Nétigung erlebt, in sexuelles Begehren verstrickt.
Die Grenzen von Leid und Lust werden in dieser angstbesetzten und traumati-
schen Beziehung durchlissig, sie intensivieren sich gegenseitig. So wird in der Fi-
gur Rubens das zerstdrerische Potential von adoleszenter sexueller Transgression
hervorgehoben und dabei lustvoll im Text inszeniert. Kiinstlerischer Eros wird so-
mit nicht ausserhalb von Gewaltverhiltnissen situiert, sondern partizipiert lustvoll
daran. Intrapsychisch angstbesetzte Scripts, interpersonell gewaltférmige Scripts
und kulturell deviante Scripts entfalten ihre palimpsestische Wirkung in der Se-
xualitit gerade auch in der Intensitit der Transgression. Insofern ist kiinstlerischer
Eros in Gilgamesch von einer »sex positivity which can embrace negativity, including
traumac (Cvetkovich 2003: 63) geprigt. Ins Positive iiberhéht sind die sexuellen Be-
gegnungen mit Christian und Eustache (dem Wiederginger von Christian und von
Engidu), auch wenn sie gegeniiber der heteronormativen Ordnung als Transgres-
sion gelten. Durch den Begriff des »Unausweichlichen« gekennzeichnet, bezieht
dieser Eros seine mythisierende Kraft aus dem babylonischen Gilgamesch-Epos
und ist interpersonell von Dialog und Gegenseitigkeit gepragt. Nach dem Verlust
von Christian gelingt es Roland am Ende seines Leidenswegs, diese mythisierende
Kraft in Musik zu tibersetzen.

Sowohl bei Bachmann wie auch bei Jelinek werden sadomasochistische Sze-
narien geschildert. Doch das subversive Potential, das Woltersdorff (2011) solchen
Szenarien attestiert, kommt in beiden Texten nicht zur Geltung, da die Gewalt we-
der konsensual inszeniert noch durch ein safeword gestoppt werden kann. So wird
die hegemoniale Geschlechterordnung, in der minnliche (Selbst-)Beherrschung
und Verletzungsmacht und weibliche Verletzungsoffenheit und Unterwerfung fi-
guriert sind, reinszeniert. Rolands homosexuelles Begehren wird stigmatisiert, er
wird aus der heteronormativen Geschlechterordnung ausgeschlossen und auf ei-
ne Position innerhalb dieses Herrschaftsverhiltnisses verwiesen, die ihn schutz-
los und verletzungsoffen macht. So entsteht eine Analogie zwischen Weiblichkeit
und minnlicher Homosexualitit, auch wenn Rolands Minnlichkeit in Gilgamesch
nie in Frage gestellt wird. Seine soziale Herkunft aus drmlichen Verhiltnissen ver-
starkt die Stigmatisierung durch Homosexualitit. Mit Sedgwick sind Misogynie
und Homophobie mogliche Pole der Unterwerfung im erotischen Dreieck der He-
teronormativitit (1985: 21f.). Das typische erotische Dreieck zeichnet sich durch
zwei mannliche Rivalen aus, die um die Eroberung einer Frau rivalisieren (vgl. auch
Bourdieu 2005). Wie genau sich Unterordnung dabei in die Geschlechterasymme-
trie iibersetzt, ob Homosexualitit feminisiert wird oder beispielsweise in der grie-

07:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Sexualitat und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression

chischen Antike als Ausdruck von Minnlichkeit figuriert, ist historisch und kul-
turell variabel und von Klassendifferenzen geprigt (Sedgwick 1985: 27). In der Re-
kurrenz auf das babylonische Epos wird Rolands gleichgeschlechtliches Begehren
jenseits von Feminisierung mythisiert. In der biirgerlichen (Spit-)Moderne hin-
gegen wird Homosexualitit verweiblicht, als Spielart von Sexualitit stigmatisiert
und so vom erotischen Dreieck ausgeschlossen. Mit Cvetkovich (2003) itberkreuzen
sich in dieser Geschlechterordnung Sexismus und queeres Trauma. Die Geschlech-
terdichotomie heterosexueller Scripts wird in Gilgamesch also durchlissig, ohne die
Minnlichkeit der Hauptfigur in Frage zu stellen. Ruben agiert sowohl gegeniiber
Roland als auch gegeniiber der ehemaligen Prostituierten Maria sexuell gewaltti-
tig, sein destruktives Begehren kann sich also auch auf das weibliche Geschlecht
richten. Roland wird ebenfalls einmal von Maria sexuell erregt — auch wenn es zu
keiner sexuellen Interaktion zwischen den beiden kommt. Solche Szenarien zei-
gen, dass die Grenzen von Homo- und Heterosexualitit in diesem Text verfliessen.

Die heteronormative Geschlechterkodierung in der Sexualitit ist in Die Klavier-
spielerin in ganz anderer Weise aufgebrochen als in Gilgamesch. Erika Kohut ist als
Klavierlehrerin eine Generation ilter als Roland in Gilgamesch. Ganz im Gegensatz
zu der positiven Figur des Klavierlehrers Kissling bei Bachmann grenzt sich die
Hauptfigur in Die Klavierspielerin in ihrem Musikverstindnis vollkommen von ihren
Schiiler_innen ab. Sie verachtet deren Dilettantismus, sie quilt und diszipliniert sie
mit Musik. Und obschon sie in und durch Musik lebt, verhindert der hyperrealisti-
sche Schreibstil Jelineks jegliche Uberhéhung eines musikalischen Eros. Denn die
Musik steht fiir Korperfeindlichkeit, sie ist ganz geistige Titigkeit, und sie spielt
eine zutiefst disziplinierende Rolle im Leben Erika Kohuts. Die phallisch besetzte
Mutterfigur hat den Tochterkérper seit der Kindheit mit Klavierspiel diszipliniert
und ihr ab der Adoleszenz jegliche sexuelle Aktivitit untersagt. Sie kontrolliert auch
in der Jetztzeit des Textes den Korper der Tochter — die ihrerseits ihre Schiiler_in-
nen diszipliniert. Wie bereits erwihnt, wird in der hyperrealistischen Schreibweise
Jelineks die Psychoanalyse Freudscher Prigung kritisch exponiert. Die Wirkmacht
der Misogynie eines Freudschen Verstindnisses weiblicher Sexualitit wird in den
Familienverhiltnissen der Hauptfigur gleichsam ausgestellt. Die weiblichen Geni-
talien, die bei Freud zum »Mangel« erklirt worden sind, werden bei Mutter und
Tochter als metaphorisch verdorrt und verfault geschildert. Die Schamlippen der
Mutter schnappen als »Zangen eines sterbenden Hirschkifers« (Jelinek 1991: 35)
nach der Tochter, um sie vor mannlichem Einfluss zu bewahren. Die sexuelle Beset-
zung der Tochter durch die Mutter versetzt diese im 6dipalen Dreieck in die phalli-
sche Position, die Position des Vaters ist leer, er ist verstorben. Diese Selbstpositio-
nierung zeigt sich als Strategie der Mutter, als Komplizin an patriarchaler Macht
zu partizipieren — und eine solche Komplizenschaft muss, wie in Kapitel 5.2.1 dar-
gelegt, schiefgehen. Indem Erika als Tochter zum Vaterersatz wird, verhindert die
Mutter ihre sexuelle Subjektwerdung. Bei Freud ist die 6dipale Phase und die Um-

07:39:08.

22


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222

Sexualitat - Geschlecht - Affekt

lenkung des Begehrens von der Mutter auf den Vater wie auch in der Folge vom
Vater auf den (Ehe-)Mann eine Bedingung fiir die weibliche sexuelle Subjektwer-
dung (vgl. auch Quindeau 2008). Erika bleibt jedoch in der Mutter-Tochter-Dyade
gefangen. Die Beziehung der Hauptfigur zur Mutter wird im Text sehr ambivalent
dargestellt: Einerseits ist die Beziehung angstbesetzt, da das miitterlich diszipli-
nierende Auge immer auf ihr ruht und es zu Tatlichkeiten kommt, wenn sie als
Tochter nicht gehorcht. Andererseits ist die Mutter der einzige Ort der Geborgen-
heit, was sich bei Erika beispielsweise als Fantasie der Riickkehr in den Mutterleib
dussert. Ihre selbstverletzenden Handlungen spiegeln die Ambivalenz von (sexu-
eller) Erregung und der Emotion der Angst. Denn gerade in solch angstbesetzten
Momenten der Selbstverletzung wird sie zum Subjekt. Lustbesetzte Angst ist in ih-
ren grausamen sadomasochistischen sexuellen Fantasien ebenfalls prisent. Erika
ist nicht nur als Vaterersatz phallisch gerahmt, sondern auch durch ihre »minn-
liche« Schaulust und ihren Voyeurismus. Wenn sie ihr eigenes weibliches Genital
in der Peepshow als »schwammiges, moderndes, einsames Holz« (Jelinek 1991: 53)
wahrnimmt, kann diese Metaphorik als eine Materialisierung von Kastrationsangst
gelesen werden, die Erika in der Einnahme einer phallischen Position und des male
gaze (Mulvey 2012) empfindet. Die Drastik dieser Verwesungsmetaphorik macht fir
die Figur Erikas deutlich, dass eine Komplizenschaft mit patriarchaler Herrschaft
schiefgehen muss. Die grosste transgressive, phallisch gerahmte Handlungsmacht
entwickelt sie in der Szene, wo sie im elterlichen Ehebett den Mutterkdrper ent-
blosst, das Genital der Mutter anschaut und den Mutterkorper mit Kiissen bedeckt.
Als sie das miitterliche Genital sieht, dessen Anblick ihr bislang immer verwehrt
blieb, kann sie deren phallische Position als Camouflage entlarven. Es ist eine der
wenigen Szenen, in denen sie auch eine affektive Befriedigung findet.

Fiir die Umlenkung ihres Begehrens in sadomasochistische Fantasien zahlt Eri-
ka in ihrer Annidherung an einen Schiller einen hohen Preis. Obschon sie in ihrer
ersten sexuellen Begegnung mit ihm die Oberhand behilt und ihn - sadistisch -
nicht zum Orgasmus kommen lisst, fithrt die darauf folgende Aufforderung an
den Schiller, interpersonelle sexuelle Handlungen innerhalb eines sadomasochis-
tischen Pakts auszufithren, zu einem Gewaltexzess. Die vermeintlich phallische Po-
sition, sexuelle Scripts vorzugeben und dadurch an der patriarchalen Ordnung zu
partizipieren, erweist sich fur Erika als Frau unmoglich. Thre Komplizenschaft mit
der Macht wird hart bestraft, der psychoanalytische Diskurs des weiblichen Man-
gels in der Sexualitit setzt seine Wirkmacht letztlich durch. Indem der Roman die
Psychoanalyse als gesellschaftlich wirkmichtiges, patriarchales Instrument aus-
stellt, wird ihre Misogynie auf iiberindividueller Ebene durch Jelinek kritisiert, oh-
ne Frauen davon auszunehmen, diese Macht als Komplizinnen zu stiitzen.

Misogyner Sexismus und queeres Trauma sind die beiden Pole der Patriarchats-
kritik in Die Klavierspielerin und Gilgamesch, die dabei Geschlechtergrenzen wie auch
Opfer-Titer_innen-Dichotomien als durchlissig zeigen. So ist die Grenze zwischen

07:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Sexualitat und Geschlecht: Angst, Trauma und Transgression 223

Homo- und Heterosexualitit bei Bachmann oder die Grenze zwischen minnlichen
und weiblichen sexuellen Scripts bei Jelinek fliessend.

07:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

07:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451687-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

