Communicatio Socialis 45 (2012), Nr. 3: 239-247
Quelle: www.communicatio-socialis.de

PROTESTKULTUREN

Bernhard Sutor | Kirchenprotest in Deutschland -

und wie damit umgehen?
Zum kirchengeschichtlichen Kontext

Wer die katholische Kirche in Deutschland in den beiden Jahrzehnten
nach dem Zweiten Weltkrieg noch bewusst erlebt hat, fiir den war
offentlicher Protest von Glaubigen gegen kirchliche Autoritdten und
Ordnungen lange unvorstellbar. Die damalige Kirche stand einig und
geschlossen da. Papst Pius XII. und die Bischofe waren unbezwei-
felbare Autoritaten. Die deutsche Kirche schien unbeschadigt und
bewahrt aus dem Kampf mit dem Nationalsozialismus hervorgegan-
gen. Der sonntagliche Gottesdienstbesuch der Katholiken lag iiber
50 Prozent. Die katholischen Vereine und Verbdnde waren wieder er-
standen, katholische Bildungs- und Sozialeinrichtungen waren aner-
kannt. Die Rechtsstellung der Kirche im neuen demokratischen Staat
war gesichert, ihr Einfluss auf Gesellschaft und Politik war stark.
Katholiken und Kirche hatten mafigeblichen Anteil am Wiederaufbau
des Landes. Herausragende katholische Intellektuelle wurden in Kir-
che und Offentlichkeit gehort.

Aber dieses dufdere Bild tduschte iiber innere Probleme hinweg.
Intern wurde iiber Vieles kritisch diskutiert. Pater Ivo Zeiger (SJ)
hatte schon auf dem ersten Nachkriegskatholikentag in Mainz 1948
Deutschland als Missionsland bezeichnet. Warum empfanden so viele
Glaubige in den 60er Jahren das Konzil wie eine Befreiung? Hinter
der glanzenden Fassade des ,Hauses voll Glorie“ rumorte es langst.
Der Eindruck wurde unabweisbar, die Kirche finde sich in der moder-
nen Welt von Wissenschaft, Technik, Medien, im zunehmenden Plu-
ralismus der Gesellschaft nicht zurecht; sie erreiche die Menschen in
ihrem realen Leben immer weniger. In der kirchlichen Verkiindigung
wurde iiber den Abfall der modernen Welt von Gott, von Glauben und
Kirche geklagt. Aber nachdenkliche Christen fragten zunehmend
auch umgekehrt, ob denn die Kirche ihrerseits in ihrer Sprache, in
ihren Normen und Formen die Menschen noch erreiche; ob sie mo-
derne Welt und die in ihr selbstverstandlich gewordenen Freiheitsan-
spriiche der Menschen hinlanglich verstehe. Konservative Katholiken
haben fiir den schon wahrend des Konzils einsetzenden, danach sich
beschleunigenden innerkirchlichen Wandlungsprozess einschliefdlich
der Lockerung und Losung mancher Bindungen das Konzil selbst ver-

239

- am 24.01.2026, 22:05:37. Er—


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2012-3-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bernhard Sutor

antwortlich gemacht. Dem hat zum Beispiel Kardinal Volk, ein selbst
grundkonservativer Priester und Theologe, entgegengehalten: Es ist
vielmehr umgekehrt; ohne das Konzil mit seinen neuen Orientierun-
gen stiinden wir den neuen Fragen viel hilfloser gegeniiber.

Formen, Phasen und Anlasse von Protesten

Schlagartig begonnen haben die offentlichen Proteste 1968 auf dem
Essener Katholikentag. Lautstarke Gruppen junger Leute versuch-
ten systematisch, Veranstaltungen zu storen, ,umzufunktionieren®,
wie man es an den Universitdten nannte; verteilten Flugblatter, die
in aggressiver Sprache, fiir katholische Ohren bis dahin vollig un-
gewohnt, gegen kirchliche Autoritditen und Normen protestierten;
zogen mit Transparenten durch offentliche Veranstaltungen, sogar
durch Gottesdienste, um auf diese Weise iiber das Fernsehen die gro-
Re Offentlichkeit zu erreichen. Der Hauptgegenstand des Protestes
war in Essen die einige Wochen zuvor erschienene Enzyklika ,Huma-
nae Vitae“ von Paul VI. mit dem Verbot kiinstlicher Empfangnisver-
hiitung.

Die Proteste setzten sich in dieser massiven Form nicht fort, blie-
ben eher die Ausnahme. Aber es war ein Damm gebrochen, Hemm-
schwellen gegeniiber der Sakralitdt des kirchlichen und dem Kkirchli-
chen Amt iiberschritten. Es bildeten sich Gruppen, die dem Protest
eine gewisse Kontinuitat gaben; lose Verbindungen, z.B. der Frecken-
horster Priesterkreis und die ,Initiative Kirche von unten® (ikvu). Sie
fanden eine publizistische Stiitze in der Zeitschrift ,Publik-Forum®,
ein in freier Initiative von einigen Journalisten zum Erfolg gefiihrtes
Organ, nachdem die Bischofe ihre eigene Griindung, die katholische
Wochenzeitung ,Publik“, nach drei Jahren 1972 wieder eingestellt
hatten. Das war ein Symptom fiir die innere Situation des deutschen
Katholizismus. Er war in sich pluralistischer geworden, war aber
nicht in der Lage, diesen Pluralismus gemeinsam auszuhalten. Eine
gesellschaftlich-politische Einheitsfront der deutschen Katholiken
gab es seit den 70er Jahren nicht mehr. Auch das Zentralkomitee
der Katholiken, dessen Mitglied ich selbst von 1969 bis 2002 war,
wandelte sich damals von einem an der Tradition ausgerichteten
Honoratiorenverein zu einem Organ, das in sich heterogene Positi-
onen zum Ausgleich bringen musste. Als Reprasentanz des organi-
sierten Laienkatholizismus fand es auf der Basis des gemeinsamen
Glaubens in wichtigen kirchlichen und gesellschaftlichen Fragen
meistens zum Konsens, dieser musste aber zunehmend streitig ge-
funden werden.

240

- am 24.01.2026, 22:05:37. Er—


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2012-3-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kirchenprotest in Deutschland - und wie damit umgehen?

Auf den vom Zentralkomitee getragenen Katholikentagen fand die
Vielfalt der Krafte des deutschen Katholizismus zunehmend stdrke-
ren Ausdruck. Organisierte Protestgruppen wie die genannte ikvu,
seit Mitte der 90er Jahre starker die Bewegung ,Wir sind Kirche“
nutzten die Offentlichkeit der Katholikentage, indem sie sich mit zu-
satzlichen eigenen Veranstaltungen anhangten. Inzwischen sind sie
aber teils auch in das offizielle Programm integriert.

Die Kirchenvolksbewegung ,Wir sind Kirche“ wird im Unterschied
zur ikvu, die immer eine kleine Randgruppe geblieben war, von erheb-
lich mehr Engagierten getragen und verfiigt iiber eine organisatorische
Struktur. Sie ging aus dem ,Kirchenvolksbegehren“ hervor, das von Os-
terreich ausging (1995) und in Deutschland mit etwa 1,6 Millionen Un-
terschriften die stiarkere Fortsetzung fand. Seither sind die von diesem
,volksbegehren® artikulierten Reizthemen (Mitentscheidungsrechte
der Laien; Gleichberechtigung der Frauen; Freistellung des Zolibats;
liberalere Sexualmoral; ,Frohbotschaft statt Drohbotschaft“) aus der
kirchenkritischen Diskussion nicht mehr verschwunden. Zwar hatte
ein so kritischer Theologe wie Johann Baptist Metz seinerzeit den Pro-
pagandisten des Kirchenvolksbegehrens vorgehalten, aus ihren For-
derungen spreche eine reichlich kleinbiirgerlich gefarbte Haltung, die
dem christlichen Glauben den Stachel nehme. Man darf wohl auch sa-
gen, dass das Begehren nicht gerade von theologischer Griindlichkeit
zeugte. Aber inzwischen werden seine Hauptforderungen weit iiber den
Kreis protestierender Gruppen hinaus in Theologie und kirchlicher Of-
fentlichkeit griindlich diskutiert. Der Protest hat die Mitte der Kirche
erfasst. Er kann nicht mehr als drgerliche Storung durch Randgruppen
abgetan werden. Man muss nach seinen Anliegen und Motiven fragen.

Das gilt zumal fiir die sich haufenden Proteste der letzten Jahre.
Inzwischen protestieren Glaubige, die sich seit langem ehrenamtlich
in der Kirche engagieren, in Pfarrgemeinderaten und Vereinsgruppen;
also, um den Typus versuchsweise zu konkretisieren: die Vorsitzende
eines ortlichen Frauenbundes, die zugleich in der CSU mitarbeitet; ein
mir personlich verbundener langjahriger Vorsitzender eines Diozesan-
rates und Mitglied des Zentralkomitees, der sich an einer Mahnwache
gegen seinen Bischof beteiligt; iibrigens zunehmend auch Priester;
Pfarrer die ausdriicken wollen: So kann es nicht weitergehen. Es
geht in der Mehrzahl dieser Proteste nicht um die oben genannten
Reizthemen (Zolibat, Frauen, wiederverheiratete Geschiedene). Diese
kommen zwar vor, sie stecken in oder hinter den dufieren Fragen und
Anladssen, die Katholiken dazu bewegen, mit Unterschriftensammlun-
gen und offentlichem Protest, mit Flugbldttern und Transparenten
ausgeriistet in die Offentlichkeit zu gehen.

241

- am 24.01.2026, 22:05:37. Er—


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2012-3-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bernhard Sutor

In der Presse werden immer wieder Beispiele von der Gemeinde-
ebene berichtet. In vielen Diozesen gibt es Proteste z.B., weil ein
in der Gemeinde beliebter Pfarrer wegen Verstofies gegen kirchliche
Normen suspendiert wird. Im Bistum Essen protestierte eine Gemein-
de gegen die Auflosung ihrer Pfarrei, versammelte sich mit einem
pensionierten Priester weiter zum Gottesdienst, bis ihnen die Kir-
che gesperrt wurde; eine lebendige Gemeinde wurde also ,von oben*
dicht gemacht. In Limburg protestierte eine engagierte Glaubensge-
meinschaft, weil ihr bisher als lebendig erfahrener Pastoraler Raum
aufgelost und auf drei neue Pfarrverbande verteilt werden sollte.
In Regensburg protestierten vor einigen Jahren langjahrig engagier-
te Laien, weil ihr Bischof im Alleingang, ohne seine Mitbriider, ge-
schweige denn die Laienvertreter zu fragen, die Rechtsgrundlage der
Laienrate anderte.

Der Streit iiber neue, grofiere pastorale Einheiten wird auch auf
diozesaner Ebene offentlich gefiihrt. Viele Glaubige sehen sich bei
der Planung iibergangen. In Aachen gab es solche Proteste schon vor
Jahren. In Augsburg wurden sie in diesem Jahr besonders heftig, vor
allem gegen das Vorhaben, sonntédgliche Wortgottesfeiern zu untersa-
gen und die kleinen Gemeinden samt ihren Laienvertretungen aufzu-
16sen. In Freiburg unterschrieben kiirzlich mehr als 200 Pfarrer einen
offenen Brief, der eine neue Form der Pastoral fiir wiederverheiratete
Geschiedene fordert. Die Beispiele liefden sich fortsetzen.

Defizite in der innerkirchlichen Kommunikation

Dass sich die kirchlichen Amtstrager schwer tun, mit Kritik und Pro-
test angemessen umzugehen, ist verstindlich. Nach Glauben und
Selbstverstandnis ist die Kirche gottlichen Ursprungs, beauftragt mit
der Verkiindigung geoffenbarter Wahrheit und mit der Anleitung ihrer
Glieder zu einem Leben nach dem Glauben. Das soll mit geistlicher Au-
toritat geschehen, mit von Christus verliehener Vollmacht, ein Begriff,
den man als theologische Kategorie dem von Protestgruppen oft ins
Feld gefiihrten profanen Machtbegriff entgegenhalt. Aber die Kirche ist
zugleich eine sehr irdische, menschliche Einrichtung, eine Institution,
die auch Macht ausiibt, eine Gemeinschaft vieler Gemeinschaften mit
all den Fehlern und Schwachen, die es unter Menschen gibt. Thre For-
men der Verkiindigung, der Selbstdarstellung und Amtsausiibung sind
zeitbedingt und wandelbar. Heute stellt sich mit neuer Dringlichkeit
die Frage, wie ein geistlich-autoritatives Amt in unserer Zeit ausgeiibt
werden kann; denn in dieser profanen Welt ist es eine sperrige Grofie,
mag es noch so gut in der kirchlichen Tradition begriindet sein.

242

- am 24.01.2026, 22:05:37. Er—


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2012-3-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kirchenprotest in Deutschland - und wie damit umgehen?

Nun hilt gerade diese Tradition, wenn man nicht nur auf die letzten
200 Jahre schaut, auch eine Antwort auf unsere Frage bereit. Das
geistliche Amt darf und soll immer kommunikativ wahrgenommen
werden. Aus dem dritten Jahrhundert der Kirche stammt der Satz von
Bischof Cyprian (um 250): Nichts ohne den Bischof — nichts ohne den
Rat der Priester — nichts ohne Zustimmung des Volkes. Das heifst
nicht standiges Palaver, endlose Diskussionen, es braucht vielmehr
geordnete Formen. In der Kirche waren das durch lange Jahrhunderte
auf allen Ebenen Synoden, dem jeweiligen Amt zugeordnete Rate. Sie
sind leider verkiimmert.

Das Zweite Vatikanum hat ihre Erneuerung in neuen Formen an-
gestofRen. In Deutschland haben wir die Instrumente, die eine gute
geordnete Kommunikation, auch zwischen Amt und Laien, moglich
machen sollten. Aber unsere Amtsinhaber, Bischofe wie Priester,
wissen sie immer noch nicht recht zu nutzen. Manche reden sogar
verachtlich vom , Gremienkatholizismus“. Heute zeigt sich im Protest
,von unten®, dass man z.B. versaumt hat, die gewachsenen Bindun-
gen von Glaubigen an ihre Ortskirche fiir die Entwicklung von Ei-
geninitiative und Eigenverantwortung der Laien am Ort fruchtbar zu
machen. Stattdessen will man sie — aus gut gemeinter theologischer
Theorie — zwingen, sich irgendwo am Sonntag zur Eucharistie zu ver-
sammeln; als sei das Gemeindebildung. Bischofe und Ordinariate, die
durch solche Proteste nur ihre aus ihrer Sicht gut begriindeten Pla-
nungen gestort sehen, sollten sich fragen, was ihnen lieber ist, der
Protest der Engagierten oder Resignation oder lautloser Auszug.

Wir haben in der deutschen Kirche aus den nach dem Konzil ent-
wickelten Raten zu wenig im Sinn eines guten Zusammenwirkens
von Priestern und Laien gemacht. Wo Gesprachsforen fehlen oder
wo vorhandene nicht genutzt werden, suchen sich Kritik und Protest
andere, informelle, oft auch fragwiirdige Wege. Wie kommt es, dass
in den profanen Medien die Wortfiihrer kleiner informeller Gruppen
durchweg mehr Gehor finden als die gewahlten Reprasentanten der
Katholiken? Liegt ein Grund nicht darin, dass unsere Amtsinhaber
die Laienvertreter nicht erkennbar als ihre Gesprachspartner aner-
kannt haben?

Jede Diozese hat einen Diozesanrat, ein mogliches, aber zu wenig
genutztes Forum offentlicher Meinungsbildung, die auch in der Kirche
notig ist. Auf Bundesebene werden die kirchlichen Fragen einerseits
in der Bischofskonferenz hinter verschlossenen Tiiren erortert; iiber
Meinungsverschiedenheiten dringen nur Geriichte nach aufien. Ande-
rerseits diskutiert das Zentralkomitee der Katholiken offentlich und
in den vergangenen Jahren zunehmend kontrovers. Es sah aber bis

243

- am 24.01.2026, 22:05:37. Er—



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2012-3-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bernhard Sutor

zum Ausbruch des ,Missbrauchsskandals“ (2010) nicht so aus, als
machten diese Diskussionen auf die Bischofe besonderen Eindruck.
Der eine oder andere erwog vielmehr schon einmal angesichts miss-
liebiger Aussagen im Zentralkomitee, diesem die kirchlichen Gelder
zu streichen; im wesentlichen Steuern der Laienchristen. Es gibt so-
gar seit langem eine gemeinsame Konferenz zwischen Bischofen und
Zentralkomitee. Bis zum 2011 begonnenen ,Dialogprozess“ hat diese
aber offensichtlich kaum zu starkerer Gemeinsamkeit zwischen Bi-
schofen und Laienreprasentanz gefiihrt.

Defizite im Umgang mit den Medien

Beklagenswerte Defizite gibt es trotz gutgemeinter Bemiihungen
auch im gesamten Feld der Medien. Es gibt eine Vielzahl katholischer
Blatter und Blattchen. Aber der finanziell potenten deutschen Kir-
che ist es nie gelungen, eine reprasentative Zeitung zu etablieren,
die journalistisch gekonnt auf angemessenem intellektuellem Niveau
das Gesprich zwischen Kirche und Offentlichkeit fiihren wiirde. Das
Experiment ,Publik wurde 1972 abgebrochen. Der immer als kon-
servativ geltende ,Rheinische Merkur“ war noch konservativeren
Bischofen schlieRlich auch ldstig, so dass man ihn 2010 endgiiltig
fallen liefd. Die weitverbreitete Illustrierte ,Weltbild“ wurde irgend-
wann aus unerfindlichen Griinden eingestellt. Um den Medienkon-
zern, aus dem sie kam, macht man sich erst Gedanken, seit er durch
einige ,schrage” Titel in die Schlagzeilen geriet. Die ,Tagespost®, von
einigen Bistiimern finanziell unterstiitzt, geriert sich als orthodoxer
Glaubenswachter und polemisiert gegen alles, was nicht alle gehei-
ligten Traditionen der Kirche anerkennt. Die Bistumsblatter sind eher
amtliche Verlautbarungs- und Berichtsorgane als Foren kirchlicher
Meinungsbildung. Sie bewegen sich entsprechend seit langem auf
schiefer Ebene nach unten.

Die Pressereferate der Didzesen scheinen allmahlich zu lernen,
wie Presse- und Offentlichkeitsarbeit heute gemacht werden muss.
Es gibt aber nach wie vor Grund zu der Annahme, dass sie am kurzen
Ziigel gefiihrt werden. Gerade auf diesem Feld miissen die Bischofe
lernen, Laien als Professionellen auf ihrem Feld einen gréfderen Ver-
trauensvorschuss zu geben, sie frei arbeiten zu lassen. Die sich wie-
derholenden Diskussionen um KNA zeigen, dass es daran immer noch
hapert. Konflikte wird es immer geben, aber zu ihrer Beilegung gibt
es Gesprache und Regeln. Man muss nicht bei jedem ,Ausrutscher”
eines kirchlichen Mitarbeiters dem Ruf der ,Rechtgldubigen“ nach
Mafregelung und Entlassung folgen. Kirche in pluralistischer Gesell-

244

- am 24.01.2026, 22:05:37. Er—


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2012-3-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kirchenprotest in Deutschland - und wie damit umgehen?

schaft muss mehr Freiheit lassen und darf Konflikte nicht scheuen.
Nur dann kann sie das Protestpotential integrieren. Wer den Eindruck
hat, er diirfe seine Meinung nicht sagen oder er werde nicht gehort,
geht nach draufden und schimpft.

Es ist verstindlich, wenn kirchliche Amtsinhaber aus ihrem Selbst-
verstandnis darauf bestehen, die Kirche habe aber doch die iiberlie-
ferten Glaubenswahrheiten zu verkiinden und ihnen gegeniiber Ge-
horsam zu fordern. Das ist im Prinzip richtig, hilft aber als autoritar
verfochtene Position heute nicht mehr weiter. Auch Verkiindigung
und Glaubenslehre miissen sich heute kommunikativer Formen bedie-
nen. Vieles, was in fritheren katholischen Milieus selbstverstandlich
war, wird heute nicht mehr gelebt, teils nicht mehr verstanden, von
Nachdenklichen auch gezielt hinterfragt. In der profanen Medienwelt,
in der wir alle heute leben, sind Kirche, ihre Lehren und Forderun-
gen ohnedies nur noch eine Position unter vielen. Erfahrungsgemaf’
tun sich aber viele unserer Bischofe schon schwer, in den Medien
klug und iiberzeugend aufzutreten, konnen oft auch die Wirkung ihrer
Aussagen nicht einschatzen.

Begriindungsmingel in Lehre und Pastoral

Auch die Glaubens- und Moralfragen brauchen heute das innerkirchli-
che Gesprach. Gerade Menschen, denen Glauben und Kirche noch et-
was bedeuten, wollen und brauchen Begriindungen, damit sie selbst
im Glauben gesprachsfahig werden. Sie wollen sich nicht mehr be-
gniigen mit der Berufung der Amtstrager auf ihre Autoritat. Glau-
bensgesprache tun not. Das fangt bei scheinbaren Kleinigkeiten an.

Nachdenkliche Christen entdecken heute Widerspriiche im bisher
Gewohnten und Hingenommenen. Dazu einfache Beispiele: Wir ho-
ren im Evangelium: Thr sollt euch nicht Vater nennen; nur einer ist
euer Vater. Aber in unserer Kirche wimmelt es von Patres bis hinauf
zum obersten Pater, der sogar Heiliger Vater genannt wird. Im eu-
charistischen Hochgebet soll es kiinftig statt ,fiir alle wieder ,fiir
viele“ heifden, mit der Begriindung, das sei dem authentischen Wort
Jesu ndher. Das kann man nachvollziehen, auch wenn man weify, dass
bestimmte Kreise von Traditionalisten aus Griinden der Abgrenzung
gegen andere auf diese Anderung gedrungen haben. Nur ist es mit
dem Befolgen des Wortlauts so eine Sache. Das Kelchwort Jesu lau-
tet nach der Uberlieferung der Evangelien: Nehmet und trinket alle
daraus. Hier folgt die Kirche nicht dem Wortlaut, und es gab Zeiten,
in denen die ,Kelchanhdnger blutig verfolgt wurden. Das ldsst sich
alles erkldren, aber man muss es auch erklaren.

245

- am 24.01.2026, 22:05:37. Er—


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2012-3-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bernhard Sutor

Nehmen wir die gravierendere Frage aus der standigen kirchlichen
Diskussion, den Ausschluss der wiederverheirateten Geschiedenen
von den Sakramenten. Er wird mit dem Wort Jesu begriindet: Was
Gott verbunden hat, dass soll der Mensch nicht trennen. An der Stel-
le im Evangelium steht aber nichts dariiber, wie man mit solchen
umgehen soll, die sich dennoch getrennt haben. Die Kirche lehrt,
die Ehe sei ein lebenslang giiltiges sakramentales Band, unauflos-
lich. Das kann man als Glaubenslehre nachvollziehen; auch dass
im Scheitern von Ehen Schuld vorliegt, Siinde. Ein Sakrament kann
man nicht riickgangig machen. Aber die Priesterweihe ist auch ein
Sakrament, und doch werden Priester laisiert. Welche Rechte also
Geschiedene und nach weltlichem Recht Wiederverheiratete in der
Kirche haben und welche nicht, das ist nicht Glaubenslehre, sondern
kirchliches Recht. Nicht wenige prominente Moraltheologen und Kir-
chenrechtler behaupten, das jetzige Recht folge nicht zwingend aus
der Glaubenslehre.

Ich will dariiber hier gar nicht rechten, sondern nur auf die Dring-
lichkeit hinweisen, im Gesprach iiber Glauben, Kirche und Pastoral
strenger zwischen Glaubenslehren und moralischen oder rechtlichen
Normen zu unterscheiden. Moral und Recht gehoren nicht zum Be-
reich des Dogmas. Die Kirche hat keine einzige moralische Norm dog-
matisiert. Auf diesem Feld verlangen Christen, die mit ihrer Kirche
leben wollen, mit Recht viel mehr als frilher Vernunftgriinde. Und
wenn Papst Benedikt nicht miide wird zu sagen, Glaube und Vernunft
miissten miteinander verbunden werden, dann verkiindet er nicht nur
ein Grunderfordernis fiir die Zukunft des christlichen Glaubens in
der profanen Welt; er formuliert damit auch ein Recht der Glaubigen,
auch fiir die Glaubenswahrheiten einsichtige Begriindungen aus der
Offenbarung zu erhalten.

Communio statt Autoritat und Gehorsam

Unsere Uberlegungen zum Protest in der Kirche haben uns bis zu den
— zugegeben — schwer losbaren Fragen nach zeitgemafier Glaubens-
verkiindigung und Pastoral gefiihrt. Das ist nicht iiberraschend, denn
sie stecken hinter den zunehmenden Protesten, auch wenn diese sich
in ungewohnten und manchmal unangenehmen Formen dufdern. Auf
die tiefer sitzenden Fragen haben wir alle noch keine Antwort. Aber
eben deshalb miissen alle, denen Glaube und Kirche noch etwas be-
deuten, gemeinsam nach Antworten und Losungen suchen: Priester
und Laien. Es iiberzeugt nicht, diese Grundforderung nach kommuni-
kativer Lehre und Pastoral abzutun mit dem Argument, entscheidend

246

- am 24.01.2026, 22:05:37. Er—


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2012-3-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kirchenprotest in Deutschland - und wie damit umgehen?

komme es auf Emeuerung und Vertiefung des Glaubens an. Ich setze
dagegen die These, dass eben diese Erneuerung nur gemeinsam ge-
lingen kann, und das heif3t, nur im Gesprach, nur in der Communio
der einen Kirche, die nicht mehr im alten Verhaltnis von Autoritdt
und Gehorsam gefiihrt werden kann. Wenn Christsein immer weniger
eine soziale Selbstverstandlichkeit ist, immer mehr Sache personli-
cher Entscheidung wird, dann ist das alte Verhaltnis gar nicht mehr
denkbar.

Aus meiner Kenntnis naheliegender Einwéande sei nur noch hinzu-
gefiigt, dass diese Vorstellung von der Kirche als einer Communio der
Glaubigen, die sich ihrer kommunikativen Formen des Miteinanders
im kirchlichen Alltag bedient, nichts zu tun hat mit dem, wovor der
junge Theologe Josef Ratzinger schon 1966 auf dem Bamberger Ka-
tholikentag gewarnt hat, als wir zum ersten Mal im deutschen Katho-
lizismus iiber Folgerungen aus dem Konzil fiir Deutschland diskutier-
ten. Er warnte vor einem ,Christentum zu herabgesetzten Preisen®.
Uberlieferte Regeln und Normen zu hinterfragen, nach Begriindungen
und notwendigen Anderungen zu fragen, das heifst nicht, den ernsten
Anspruch des Evangeliums in Frage zu stellen. Im Gegenteil, eine
lebendige kirchliche Communio konnte und miisste auf der Grundlage
des Evangeliums in der heutigen profanen Wohlstandsgesellschaft al-
ternative Formen des Lebens und Handelns zeugnishaft entwickeln.
Die Ansatze dazu haben wir sogar, in kleinen aktiven Gruppen ebenso
wie in den grofden Hilfswerken der deutschen Kirche, aus denen wir
pastoral viel zu wenig machen. Die Angst vor liberal oberflachlicher
Verharmlosung des Glaubens, zu der leider nicht wenige nach dem
Konzil leichtfertig beigetragen haben, wurde bei kirchlichen Amtstra-
gern zunehmend zur Angst vor Reformen. Aber an denen kommen wir
nicht vorbei, wenn das Konzil, wie wiederum Papst Benedikt sagt, in
einer ,Hermeneutik der Reform*“ ausgelegt werden muss.

247

- am 24.01.2026, 22:05:37. Er—


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2012-3-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

