11
Transformations:
The late Arabic and the Persian ghazal

1 - am 17.01.2026, 23:08:24.,



https://doi.org/10.5771/9783956506932-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 - am 17.01.2026, 23:03:24.



https://doi.org/10.5771/9783956506932-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

“Dies alles sind Symbole..”

Zu einem Ghasel Dschalaluddin Rumis

und zwei thematisch verwandten Gedichten
Ibn al-‘Arabis

Johann Christoph Biirgel, Bern

L

Obwohl es allerlei Ubersetzungen Riimischer Lyrik und auch analytische Monogra-
phien gibt, fehlt es an griindlichen Interpretationen einzelner Gedichte. Eben dies
soll daher im folgenden an einem einzelnen Ghasel versucht werden, das wegen
seines programmatischen Charakters ausgewdhlt wurde. Thm werden zwei thema-
tisch verwandte Gedichte von Ibn al-‘Arabi zum Vergleich und zur Verdeutlichung
gegeniibergestellt. Im Mittelpunkt des Ghasels und des einen der beiden ghaselarti-
gen Gedichte von Ibn al-‘Arabi steht der Begriff ramz, “Symbol”. In allen drei Ge-
dichten geht es um das Verhéltnis von (dichterischem) Reden und dem damit Ge-
meinten, von im Text evozierter empirischer Realitét, ein Gegensatz, fiir den Ibn al-
‘Arabi im zweiten Gedicht das aus der mystischen, gnostischen und philosophischen
Hermeneutik bekannte Begriffspaar “AuBen” (Text, signifiant) und “Innen” (Ge-
meintes, signifié¢) verwendet. Da ich mich an anderer Stelle iiber die Bedeutung von
ramz geduBert habe, kann ich mich hier kurz fassen.! Schon in der Zakariya-
Erzéhlung des Korans (3: 42) und in der alchimistischen Fachliteratur verweist die-
ser Begriff auf jene doppelte Aphasie eines nicht Sagen-Konnens von Dingen die
letztlich “unséglich”, unaussprechlich, ineffabile sind, und eines Nicht-Sagen-
Wollens oder -Diirfens von Dingen, deren Preisgabe geféhrlich oder Verrat, ein Ver-
tragsbruch wire. Oft fallt beides zusammen. Nicht weniger wichtig ist fiir die Lite-
raturinterpretation die Frage, ob die ausgesagte Realitdt einen Eigenwert besitzt,
oder als bloBer Symboltriger fungiert, eine zumal in der islamischen Dichtung emi-
nent wichtige Frage, weil die Bildersprache, also die Symbole, sehr hdufig um den
Wein und andere vom Gesetze verbotene Dinge kreisen, und sich dann jeweils die
Frage erhebt, welche Art erlebter Realitdt hinter den sinnlichen Bildern steht. Die
Frage, ob das Symbol auch sich selber, oder nur das Symbolisierte bedeuten solle,
ist auch in der deutschsprachigen Literatur und Hermeneutik nicht einhellig beant-
wortet.2 Es scheint, daB3 hier eine Scheidelinie zwischen Riimi und Ibn al-‘Arabi ver-
lauft, wenn auch das vorgelegte Material nicht ausreicht, um die Frage eindeutig zu
beantworten. Wenden wir uns nun zunichst dem Ghasel Dschalaluddin Riimis zu:

Vgl. Biirgel 1996: 117f. sowie Biirgel 1999: 189-204.
2 Vgl. Biirgel 1971: 7-102.

1 - am 17.01.2026, 23:08:24.,



https://doi.org/10.5771/9783956506932-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74 JOHANN CHRISTOPH BURGEL

A. Das Ghasel Diwan Nr. 2897 Biiy-i bdgh ii gulistdn dyad hami (Metrum Ramal)?

1. Ubertragung in Prosa

(1)  Der Duft vom Garten und vom Rosenhag kommt sténdig,
der Duft des geliebten Freundes kommt stindig

(2)  Ob der Juwelen, die der Freund mir verstreut,
kommt mir das Wasser des Stromes bis an die Lende (w. Mitte).

(3) Mit dem Traumbild von seinem Rosenhag kommt mir
das Dornenfeld weicher als Seide vor.

(4)  Mit einem solchen Zimmermann, will sagen: der Liebe zu ihm,
kommt die Himmelsleiter unauthérlich.

(5) Dem Hunger meines Hundes von den Kiichen der Seele
kommt in jedem Augenblick der Geruch von Brot.

(6)  Von jenen Tiiren und Wénden der Gasse meines Freundes
kommt den Liebenden der Geruch der Seele.

(7)  Bringe einen Treuebeweis und trage hunderttausend davon!
Solches kommt solchem stdndig zu.

(8)  Jeder, der vor der Schonheit des Freundes stirbt,
kommt ungestorben ins Paradies.

(9)  Die Karawane des Unsichtbaren tritt ins Dasein,
aber diesen HaBlichen bleibt sie verborgen.

(10) Wann wiirden die Lieblichen vor die HaBlichen treten!
Die Nachtigall kommt (nur) in die Rosenbeete.

(11) Waéchst neben der Narzisse der Jasmin,
so kommt die Rosenknospe mit schonem Mund.

(12) Dies alles ist Symbol, und die Absicht ist,
daf3 jene Welt standig in diese kommt.

(13) Wie Fett inmitten der Substanz der Milch,
kommt das Raumlose in den Raum.

(14)  Wie die Vernunft inmitten von Blut und Haut,
so kommt das Zeichenlose in die (Welt der) Zeichen.

(15) Und hinter der Vernunft kommt die schongesichtige Liebe,
den Wein(pokal) in der Hand, mit schleppendem Saum.

(16) Und jenseits der Liebe das, von dem sich nichts sagen 146t,
es sei denn soviel, daf3 es stindig kommt.

(17)  Es liee sich mehr sagen, jedoch
aus der Richtung der Eifersucht kommt die Lanze.

(18) So schweige ich denn: weil dariiber zu reden so schwierig ist,
dal3 jeder zum argwohnischen Aufpasser wird.

2. Versuch einer poetischen Ubertragung

Vom Rosengarten Duft im Winde kommt,
der Duft von dem geliebten Freunde kommt.
Ob der Juwelen, die er mir verstreute,

mir schon die Flut bis an die Lenden kommt.
Der Schreiner Liebe baut die Himmelsleiter,

3

”

Hami iibersetze ich je nach Kontext mit “stindig”, “unaufhorlich” oder gar nicht.

1 - am 17.01.2026, 23:08:24.,



https://doi.org/10.5771/9783956506932-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,,DIES ALLES SIND SYMBOLE...« 75

die bis zur himmlischen Rotunde kommt.

Ein Duft nach Brot aus jener Seelenkiiche

Bis hin zum Hunger meines Hundes kommt.
Von jener Tiir und Wand der Duft des Freundes
zu uns in die verliebte Runde kommt.

Gib einen Treubeweis, von tausend einen,

wie er zu dem, der treu erfunden kommt.

Wer nah dem Freunde stirbt, der ist im Himmel,
er spiirt nicht, daf die Todesstunde kommt.
Die Jenseitskarawane, die den Bosen
verborg'ne, uns nur offenkunde, kommt.

Die Nachtigall kommt in den Rosengarten,
weil sie mit Rosen nur im Bunde kommt.
Narzisse saiumt Jasmin, und sieh die Rose,

wie knospend sie mit schonem Munde kommt!
Dies alles ist Symbol. Die andre Welt

in unsre Welt aus diesem Grunde kommt.

Wie Fett in Milch, so ganz in unsern Raum

das Raumlose, sich zu bekunden, kommt.

Das Zeichenlose, wie Vernunft in Haut

und Blut, in Zeichen eingebunden kommt.
Und jenseits der Vernunft die Liebe, schleppen-
den Saumes und den Kelch in Handen, kommt.
Und jenseits noch der Liebe, das, wovon man
nur dies sagt, daf es Stund um Stunde kommt.
Man sagt nicht mehr, weil sonst die Eifersucht,
um uns mit Lanzen zu verwunden, kommt.
Laf3t mich verstummen, da am Schwierigen
der Argwohn gern zu hundert Funden kommt

Analyse

1. Allgemeines:

Wie so viele Ghaselen Rimis hat auch das obige eine einheitliche dynamische
Struktur dank eines Echoreims, der eine Bewegung ausdriickt, in diesem Fall dyad
hami , kommt immer*.# Das Gedicht zerfillt deutlich in zwei Teile; die Zasur bildet
der Vers 12 in hame ramz ast, “Dies alles sind Symbole”. Im ersten Teil steht das
Motiv des Dufts im Vordergrund, der viermal genannt wird (1a, 1b, 5, 6). Im zwei-
ten Teil entfernt sich dann Riimi von den konkreten Einzelbildern und macht ab-
strakte Feststellungen {iber das Wesen der unsichtbaren Welt, ohne allerdings vollig
auf Bildhaftes zu verzichten. Das Denken in Analogien, das Rimis Weltverstéindnis
strukturiert, 146t sich schon anhand der vier Nennungen des Duftes ablesen: Duft
des Gartens, Duft des Freundes, Duft des Brotes aus der Seelenkiiche, Duft der

4 Vgl. Biirgel 1977: 64-77, Biirgel 1994: 44-69 sowie bes. 31f. und Keshawarz 1998, Kapitel
5.

1 - am 17.01.2026, 23:08:24.,



https://doi.org/10.5771/9783956506932-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76 JOHANN CHRISTOPH BURGEL

Seele. Was diese Analogien also vor allem bewirken, ist eine stdndige Verkniipfung
der ,,zwei Welten®, der sichtbaren und der unsichtbaren, deren Ineinander das ei-
gentliche Thema dieses Ghasels ausmacht. Die Verse 9 und 12 driicken es pro-
grammatisch aus: eine Karawane aus dem Jenseits ist unterwegs, aus der unsicht-
baren (ghaib) in die sichtbare Welt (‘ain), bleibt aber den “HiBlichen” verborgen
(siehe Verse 9-10). Alle sichtbaren Dinge sind Symbole (ramz), die aus jener Welt
in die(se) Welt kommen. Dies wahrzunehmen, macht Sinn und Gewinn des Lebens
aus. Es lohnt, den Seelenhund fasten zu lassen, damit er den Duft des Freundes aus
der Seelenkiiche verspiirt. Schon ein einziger Treuebeweis wird mit unendlichen
Gaben erwidert. Die Aufforderung, diesen einen Treuebeweis zu erbringen, und
den unendlich vielfachen Lohn davonzutragen, erfolgt im Imperativ, sicherlich ei-
nerseits, weil ein vom Sinn her denkbarer Bedingungssatz keinen Platz hétte (eine
Form des Bedingungssatzes ist ja in der arabischen Grammatik der doppelte Impe-
rativ, bzw. Jussiv). Andererseits ist dies aber auch die wichtigste Lehre, die der
Mensch aus dem Verhiltnis der beiden Welten zu ziehen hat. Der Imperativ ist also
auch inhaltlich begriindet. Obwohl nun aber das Ineinander der beiden Welten so
evident scheint, handelt es sich dabei um eine Erfahrung und ein Wissen, das in
zweierlei Hinsicht besondere Obhut erfordert. Zum ecinen ist die unsichtbare Welt,
die Welt des Raum- und Zeichenlosen, die Welt jenseits nicht nur der Vernunft,
sondern sogar auch der Liebe, letztlich in Sprache zu fassen, wie es Vers 16 mit
verbliiffender Anschaulichkeit ausdriickt. Man kann von ihr nur soviel sagen, daf}
sie stdndig kommt, nicht mehr. Den ,,HaBlichen®, d. h. Bosen, bleibt sie verborgen,
gerade darum aber sind die, die in Andeutungen davon reden, den Uneingeweihten
verdéchtig. Zu diesen Letzteren gehdren unter Umstdnden auch die argwohnischen
Hiiter des Gesetzes, die hier Ketzerei (gumdn) wittern, was wiederum Rami, den
Eingeweihten, daran hindert, alles auszusprechen, was er weil3, so wie andererseits
die gottliche ,,Eifersucht™ dariiber wacht, da3 nicht alle Geheimnisse preisgegeben
werden. Es handelt sich also hier um ein didaktisches Gedicht, das eine bestimmte
Lehre (das stindige Eintreten der unsichtbaren in die sichtbare Welt) mit einer Rei-
he sinnfilliger Beispiele illustriert. RGmi befolgt dabei ein auch in der européi-
schen Lyrik hdufig verwendetes Schema, das sich mit W. Killy am besten als
Summationsschema bezeichnen 1d6t. Darin wird ein Gedanke zundchst mit diver-
sen Bildern und konkreten Fillen illustriert, um schlielich abstrakt formuliert zu
werden.’

Das vorliegende Ghasel ist iiber das Inhaltliche hinaus aus einem weiteren Grund
von Interesse, es liefert ndmlich ein reizvolles Beispiel filir ein literarisches
Verfahren, das Rimi mehr als einmal verwendet hat und das sich spéter auch bei
Hafis gelegentlich findet, wie es iiberhaupt mit dem Anwachsen der literarischen
Tradition hdufiger wird — ein Gesetz, das nicht nur in der persischen Literatur gelten
diirfte. Es handelt sich um die literarische Anspielung bzw. parodistische

5 Killy 1972: 21f.

1 - am 17.01.2026, 23:08:24.,



https://doi.org/10.5771/9783956506932-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,,DIES ALLES SIND SYMBOLE...« 77

Verwendung eines fritheren Gedichtes, eine rhetorische Figur der Intertextualitét
also, die man freilich nur bemerkt, wenn man das parodierte Gedicht zuféllig kennt.
Im vorliegenden Fall handelt es sich dabei um ein recht beriihmtes Gedicht des
persischen Dichters Ridagi, des grofiten Lyrikers aus der Zeit Firdausis. Rami
ibernimmt nicht nur Reim und Metrum der Vorlage, sondern in den ersten Versen
auch Inhaltliches. Fiir den Kenner uniiberhorbar sind daher die Ankldnge an jenes
Gedicht, das aus folgendem Anlaf3 entstand: Der Samaniden-Fiirst Nasr ibn Ahmad
hatte Chorasan erobert und hielt sich anschlieBend in Herat auf, wo es ihm so gut
gefiel, daB er seine Regierungspflichten in Buchara dariiber versdumte. Man wandte
sich daher an Riidagi mit der Bitte, ihn durch Verse zur Riickkehr zu bewegen, was
auch geschah. Wir diirfen wohl vermuten, dafl diese literarische Anspielung
ihrerseits wieder noch eine symbolische Bedeutung hat: Der Leser dieses Gedichtes
soll durch die Erinnerung an den sdumigen Fiirsten ermahnt werden, nicht irgendwo
pflichtvergessen fern seiner seelischen Heimat zu verweilen, sondern sich
schnurstracks auf den Weg zu machen, zum Rosengarten, woher ,,der Duft von dem
geliebten Freunde kommt®!

B. Das Ghasel von Ridagi

Vom Muliyan-Strom Duft im Winde kommt,
das Bild von dem geliebten Freunde kommt.
Der Sand des Amu-Darya, sein Ger6ll

An deine Fiifle weich wie Seide kommt.

Der Oxus-Strom in seinem breiten Bett

uns feucht und kiihl bis an die Lenden kommt.
Buchara freue dich und lebe froh!

Der Schah als Gast in dein Geldnde kommt.
Bucharas Himmel schmiickt der Schah als Mond:
Der Mond zur himmlischen Rotunde kommt.
Bucharas Garten schmiickt der Konig, der
nun als Zypresse in den Garten kommt.®

2. Kommentar zu den einzelnen Versen des Rumi-Ghasels

Vers 1: Duft als Zeichen der Ndhe des bzw. der Geliebten erscheint schon in der
altarabischen Dichtung. Der altarabische Zeltplatz als locus amoenus der Liebe
wurde in islamischer Zeit bald durch den stddtischen Garten ersetzt.

Vers 2: Das bis an die Lenden kommende Wasser erinnert an die byzantinischen
Darstellungen der Taufe Jesu, auf die dann auch das nithdr-i jawhar anspielen

6 Text und Erzihlung in Nizdmi-i ‘Ardzi 1927: 35-39 und ‘Abbasi 1987: 37f. Daulatshah
wundert sich, daf ein so schlichtes Gedicht — es sei allerdings langer gewesen als die erhal-
tenen Verse — damals eine so groe Wirkung haben konnte, schreibt diese aber der Musik zu.
Ridagi sei ein hervorragender Musiker gewesen.

1 - am 17.01.2026, 23:08:24.,



https://doi.org/10.5771/9783956506932-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78 JOHANN CHRISTOPH BURGEL

wiirde (vgl. auch den Kommentar zu V. 4); Bei Ridagi ist allerdings deutlich vom
Durchschreiten einer Furt im Amu Darya die Rede.

Vers 3 nimmt mit der verwandelnden Kraft der Liebe eines der Hauptmotive von
Gurganis romantischem Epos Wis u Ramin (entstanden 1050) auf’, ein Motiv, das
ROm] selber in einem Ghasel sehr schon monothematisch behandelt hat.®

Vers 4: Mit dem Zimmermann ist vermutlich Jesus gemeint, der ja nach islamischer
Lehre in der 4. Sphire weilt; die ,,Leiter™ (nardibdn) ist hier natiirlich die persische
Entsprechung zu al-mi‘rdj, was Himmelfahrt, aber eigentlich ,,Leiter* bedeutet.

Vers 5: Der Seelenhund, ein Bild fiir die Triebseele oder auch einfach fiir den Kor-
per, ist ein bekanntes Motiv der Mystik.® Der Vers spielt moglicherweise auf eine
Erzéhlung von al-Hall4j an, in der er einen Hund mit Brot und geréstetem Lamm
speisen 1d6t und dann die Parallele zu seiner Triebseele zieht, die dhnliche Nahrung
verlange, die er ihr aber mit Gottes Hilfe vorenthalte.!® Der Vers bedeutet: Weil der
Seelenhund meiner Triebseele hungert, d.h. fastet, Askese iibt, kommt zu ihm der
Duft aus den Kiichen der Seele (Plural wohl nur aus metrischen Griinden wie hiu-
fig in der Poesie).

Vers 6 variiert das Duftmotiv von Vers 1.

Vers 7: Motiv ist hier nicht, wie in der weltlichen Liebesdichtung, der hartherzigen
bzw. treulose, sondern der unendlich groBziigige, giitige Geliebte, wie er meistens
bei Riimi — und natiirlich als Bild fiir Gott — gezeichnet ist.

Vers 8: Das Sterben aus Liebe zur/m Geliebten, zu Gott, aus Uberwiltigung durch
Schonheit, Musik u. 4. ist ein weitgefichertes Motiv islamischer Frommigkeit und
Dichtung. Es reicht von den frithen ‘udhritischen Dichtern und ihren Angebeten —
das berithmteste Paar sind Majniin und Laila!! — und den Scharen betorter, ihr Le-
ben verspielender Freier in der Turandot-Erzéhlung,!? bis zu Gottesminnern'3 und
solchen, die beim Anhoren von Musik — Davids Gesang totete angeblich Tausen-
de!* — oder von Predigten etwa des groBen Predigers Ibn al-Jauzi, starben. Rmi
thematisiert das Motiv des Sterbens in einem schonen Ghasel, das beginnt ,,O selig
der Tag, da ich vor einem Sultan wie dir sterbe“.!> Hafis ahmt ihn nach in seinem

7 Vgl. Biirgel 1979: 65-98.

8 Nr. 364. Vgl. die deutsche Versiibertragung in Rimi 1974 (Nr. 80).

9 Vgl. z. B. Schimmel 1978, Index, s.v. kalb-i mo’allam und Ritter 1978, Index, s.vv. Hund
und Seelenhund.

10" Schimmel 1968: 101.

Bezeichnend hierfiir ist der Titel einer wichtigen Quelle: Al-Sarrdj o. J.: Masari® al-ushshdq

,,Die Todesbahnen der Liebenden®.

Vgl. Nizami-i Ganjawi 1997, wo sich eine dhnliche Todesbereitschaft in der Erzdhlung mani-

festiert, in der zahllose Arzte ihr Leben lassen, um die Prinzessin zu heilen.

13 vgl. Vadet 1980: 408-75.

14 vgl. Hujwiri 1911: 402-3.

15 4i khusha rit ki pish-i chu tu sultan miram (Rami 1957, Nr. 1639; Rtimi 1974, Nr. 92).

1 - am 17.01.2026, 23:08:24.,



https://doi.org/10.5771/9783956506932-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,.DIES ALLES SIND SYMBOLE...* 79

Ghasel ,,Mein Fiirst, du kommst so geschritten, da3 ich dir zu Fiien sterben
will“.16 Bei beiden findet sich die als Redefigur intendierte Doppeldeutigkeit (zau-
riya) von miram, was sowohl ,ich sterbe/moge sterben® als auch ,,ich bin Fiirst*
bedeutet.!” Fiir die Mystik sei an das bekannte Hadith ,,Sterbt, bevor ihr sterbt!“
sowie die beriihmten al-Hallaj-Verse ,,Totet mich, oh meine Freunde!* erinnert.!8

Vers 9 und 10a: Das Bild der Jenseitskarawane diirfte wohl von jener gnostisch-
kosmologischen Spekulation inspiriert sein, wie sie z. B. Rizbihdn Baqli ent-
wickelt hat, wonach jedes einzelne Atom des Seins durch eine Theophanie in Er-
scheinung tritt, worin sich kraft einer Liebesekstase Gottes fiir sich selber gottliche
Attribute manifestieren. Jedes Atom wird zum ,,Auge® (‘ain), das das gottliche
Licht anblickt.!®

Vers 10b und 11: Zu Rumis Gartenmetaphorik vgl. auch Schimmel 1975b, sowie
die beiden Friihlingsgedichte Nr. 1 und Nr. in der Ausgabe Rimi 1974.

Vers 12: Vgl. hierzu Abschnitt I. sowie Fullnote 2. Seltsamerweise fehlt das Wort
ramz in den Indizes einiger der wichtigsten Publikationen zur islamischen Mystik,
darunter Ritter 1978, Schimmel 1975a, Schimmel 1978. Auch in Meier 1957 findet
sich kein Eintrag zu diesem Begriff.

Vers 13: Zu dem Begriff des ,,Raumlosen® (ld-makan) kenne ich keine Untersu-
chungen. Wie ramz fehlt er in den Indizes der mir greiftbaren Monographien zur is-
lamischen Mystik. Jedoch findet sich zum Pendant-Begriff nd-kujd-dbdd (,,Nicht-
Wo-Land®) reiches Material bei Corbin 1958 und Corbin 1972 (siche jeweils die
Indizes).

Vers 15: Zum Gegensatz von Verstand und Liebe vgl. u. a. meinen Beitrag
,,Verstand und Liebe bei Hafis“ in Biirgel 1975.

Vers 16: Von dem, was jenseits der Liebe angesiedelt sein kdnnte, geben zum einen
die mystischen Stufenpfade eine Vorstellung, bei denen die Liebe keineswegs die
letzte Stufe bildet, zum andern jene visiondren Himmelsreisen, wie sie etwa Ibn al-
‘Arabi in seinem ,,Sendschreiben der Lichter” (arabisch Risdlat al-anwdr) be-
schreibt.20

Mir-i man khush mirawi k’andar sar-u-pd miramat (Hafiz 1964, Nr. 92; in Versen iibersetzt
von Rosen-Schwannau in Hafis 1977, Nr. 37). Vgl. auch Rimi 1957, Nr. 833 (marg-i ma
hast ‘Arisi-i abad ,,Unser Tod ist die ewige Hochzeit” sowie Rimi 1974, Nr. 9.

Diese Figur findet sich beispielsweise auch in Rimis Vierzeiler Nr. 1124 der Ausgabe Rimi
1957 und dessen deutscher Ubertragung in Riimi 1992, Nr. 9.

18 Schimmel 1975: 70, 135, 320.

19 vgl Corbin 1972: 32.

Eine Ubersetzung und Kommentare zu diesem Werk bietet Ibn al-‘Arabi 1981.

1 - am 17.01.2026, 23:08:24.,



https://doi.org/10.5771/9783956506932-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80 JOHANN CHRISTOPH BURGEL

Vers 17: In der Mystik ist Eifersucht die gegen sich selber gerichtete Eifersucht
Gottes. Dadurch daf3 Gott Schleier erschafft, um sich zu verhiillen, ist diese Eifer-
sucht auch eine der Ursachen der Schopfung.?!

Vers 18: Die Selbstaufforderung zum Schweigen ist eine hdufige Schluformel in
Rimis Ghaselendichtung, fiir die es eien Reihe von Motivationen gibt.??

11

Ramis hier untersuchtes Ghasel ist, wie seine ganze Lyrik {iberhaupt, voll sinnli-
cher Erfahrung, eine Erfahrung die die Welt der Erscheinungen als einen Sammel-
platz fiir die Karawane aus dem Jenseits betrachtet. Anders gesagt, meint ramz bei
ihm nicht ein Symbol, das nur das Symbolisierte bedeutet, selbst aber wertlos ist.
Im Gegenteil, die Welt der Erscheinungen erhilt ihren Wert ja gerade durch die auf
Hoheres hinweisende Sinntrachtigkeit.

Die weiter unten vorzufiihrenden Gedichte Ibn al-‘Arabis jedoch vermitteln ei-
nen anderen Eindruck, auch wenn sie, wie bereits gesagt, in dieser Isolation nicht
beweiskréaftig sind.

Es ist bekannt, da3 Ibn al-‘Arabi in seinem Bestreben, alles, die Welt der Er-
scheinungen ebenso wie die sakralen Texte (Koran, Shari‘a, Hadith), symbolisch zu
deuten, mit einer seltenen Radikalitdt vorgegangen ist. In diesem Bemiihen hat er
allerdings in den von ihm suggerierten Bedeutungen auch eine erstaunliche Phanta-
sie und eine Nonchalance, was den tatséchlichen Textsinn betrifft, an den Tag ge-
legt. Dies gilt gleichermaBen fiir die mystische Deutung seiner Gedichte im ,,Dol-
metsch der Sehnsiichte®, fiir die mystisch-allegorische Interpretation der korani-
schen Prophetenerzéhlungen in den ,,Ringsteinen der Weisheit™ und die des gesam-
ten Korantextes im grofen ihm zugeschriebenen Koran-Kommentar (Z7afsir al-
Qur’dn) sowie die kein Detail auslassende mystische Deutung von Gesetzesvor-
schriften in den ,,Mekkanischen Erleuchtungen®.

Dartiberhinaus &ufBert sich Ibn al-‘Arabi vermutlich auch in seinen Prosa-
Werken gelegentlich iiber sein besonderes sprachliches Verfahren. Diese Prosabe-
merkungen Ibn al-‘Arabis kénnen in der Kiirze des vorliegenden Beitrages jedoch
nicht untersucht werden. Stattdessen soll nun auf die beiden Gedichte eingegangen
werden, in denen er theoretische Feststellungen iiber sich und sein sprachliches
Verfahren trifft.

Bei ihnen handelt es sich zunichst um ein programmatisches Poem im Prolog des
»Dolmetschs der Sehnsiichte”. Hierin z&hlt Ibn al-‘Arabi, allerdings ohne die poeti-
sche Eleganz Rlimis, mit der mehrfach wiederholten Formel ,,Wenn ich sage...“ eine
Reihe von in der arabischen Liebesdichtung geldufigen Metaphern auf, um daran
anschlieBend zu resiimieren, man solle darunter dann jeweils ,,Geheimnisse und

21" Corbin 1972: 32.
22 Vgl. Biirgel 1994.

1 - am 17.01.2026, 23:08:24.,



https://doi.org/10.5771/9783956506932-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,.DIES ALLES SIND SYMBOLE...* 81

Lichter ... verstehen. Er schlieft mit der Ermahnung: ,,So wende deinen Geist von
ihrem AuBeren ab und suche das Innere, auf da8 du begreifest!* (siehe die Uberset-
zung unten). Das AuBere, le signifiant des Textes, ist also nach dieser Aussage be-
deutungslos, und nur das Gemeinte, le signifié, soll den Leser beschéftigen.

Im zweiten, sehr viel anspruchsvolleren Gedicht (siehe die Ubersetzung unter D.
weiter unten) verwendet Ibn al-‘Arabl wie Rlimi den Terminus ramz. Doch wieder-
um fehlt auch hier die bei diesem so begliickende und befreiende Prisenz sinnli-
cher Realitét, die Fiille der Welt. Statt dessen bewegt sich Ibn al-‘Arabi in schwie-
rigen Theorien, die von jener Kiihnheit sind, die ihm bei seinen Kritikern den Ruf
ecines Phantasten eingetragen hat.?

Zwei Gedichte von Ibn al-‘Arabi
C. Innen und AuB3en der Rede?*

Alles, was ich erwédhne an Zeltspuren, Quartieren und Heimen, was es auch sei,
Und ebenso, wenn ich sage ‘fein!’ der ‘o!' oder ‘holla!’ — wenn es darin vorkommt — oder:

‘betreffs’

Und ebenso wenn ich sage ‘sie’ oder ‘er’ oder ‘sie’(pl. m.) oder ‘sie’ (pl. f.) im Plural oder
‘sie beide’,

Und ebenso wenn ich sage ‘er zog zum Nadschd’ in meinem Gedicht oder ‘er zog in die
Tihama’

Und ebenso ‘die Wolken’, wenn ich sage ‘sie weinen’ und ebenso ‘die Blumen, wenn sie
lacheln’,

Oder ich rufe den Treibern zu: ‘Strebt hin, da ist der Halteplatz!” oder ‘die Tauben des
Tempelbezirks’

Oder ‘Vollmonde, die versinken in Zelten’, oder ‘Sonnen’, oder ‘ein Gewéchs, das
sprief3t’,

Oder ‘Blitze’ oder ‘Donner’ oder ‘Zephir’ oder ‘Winde’ oder ‘Siidwind’ oder ‘Himmel’

Oder ‘Weg' oder ‘Korund' oder ‘Sandhiigel’ oder ‘Berge’ oder ‘Hiigel’ oder Steinwurf’2>

Oder ‘Freund’ oder ‘Aufbruch’ oder ‘Gérten’ oder ‘Dickicht’ oder ‘Tempelbezirk’

Oder ‘vollbusige Frauen, aufgehend wie Sonnen’ oder ‘Statuen’—

Alles, was ich erwihne an hier Genanntem oder Ahnlichem, du verstehe

darunter Geheimnisse und Lichter, die gldnzen und erhaben sind; es hat sie der Herr des
Himmels hergebracht

Meinem Herzen oder dem Herzen dessen, der das hat, was ich habe an Bedingungen
Gelehrter:

Eine erhabene, heilige Eigenschaft, die kundtut, dal meiner Wahrheit Uranfanglichkeit
eignet.

So wende deinen Geist von ihrem AuBeren ab und such das Innere, auf daB du begreifest.

23 Vgl. hierzu Kremer 1961: 102f., was im einzelnen jedoch in hochstem MaBe korrekturbe-
diirftig ist!

24 Tbn al-‘Arabi 0.J.b: 5f.

25 Eigentlich: das Gerausch eines von einem Knaben geworfenen Steins.

1 - am 17.01.2026, 23:08:24.,



https://doi.org/10.5771/9783956506932-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82 JOHANN CHRISTOPH BURGEL

D. Ich bin der Geliebte der Liebe?¢

Ich bin der Geliebte der Liebe, wenn ihr es nur erkenntet!

Und die Liebe ist mein Geliebter, wenn ihr es nur verstiindet!

Wenn ihr versteht, was ich meine, so lobt Gott den Erhabenen und nehmt es zur Kenntnis!

Was ist meinem Volk, daB} sie sich abkehren von meinen Worten?

Sind sie unfdhig, meine Sprache zu begreifen?

Was ist meinem Volk, daf} sie fiir das, was deutlich zutage tritt

von meinem Geliebten in meiner Existenz, blind sind?

Ich liebe keinen von seinen Geschdpfen, nein, nur meine eigene Existenz, — versteht das!

Seit ich géttlich wurde, wurde ich zum Erscheinungsort?’

und so bin ich beschaffen, so sucht euer Heil vor allem Bosen bei mir!

Ich bin das Seil Gottes in eurer Existenz, so weilt als Knechte an der Pforte und dient!

Wenn ich spreche: ‘Ich liebe Zainab oder Nizdm oder ‘Inén’, so urteilt, da3 dies ein

originelles schénes Symbol ist, hinter dem sich ein erhabenes verziertes Gewand verbirgt.

Ich bin das Gewand auf dem, der es tragt; doch der, der es trigt (d.h. Gott), ist nicht
bekannt.

Nichts ist im Gewand (jubba) auer dem, das einst al-Hallaj ausgesprochen hat, so bejaht
es!28

Beim Leben der Liebe! Wenn ich es (oder ihn) erblicken wiirde, wiirde mich ob meiner
Schau Stummbheit befallen!

Die absolute Wahrheit kann nicht erblicken, wessen Ursprung in jeder Bezichung

Nichtsein ist.

In beiden Gedichten findet sich jene fiir Ibn al-‘Arabi typische liberhohte Selbstein-
schitzung. Im ersten behauptet er, seine Wahrheit besitze Uranfénglichkeit (gi-
dam). Im zweiten spricht er von seiner Vergottlichung. Beides bezieht sich auf den
Rang des Vollkommenen Menschen, den er sich selbst zuschreibt und bei dem die
Grenzen zwischen Gott und Mensch nahezu verwischen. Gott liebt sich selber
durch den Menschen, lautet eine der Theorien Ibn al-‘Arabis.?? Daher kann er (wie
Gott selber) von sich sagen: Ich liebe nur mein (eigenes) Sein (wujiidr).

Die Idee der Gottlichkeit verbindet Ibn al-‘Arabi auch mit Frauen. Im ersten Ge-
dicht spricht er bei seiner Aufzidhlung traditioneller Versatzstiicke arabischer Lie-
besdichtung von einer Pluralitit von ihnen. Im zweiten Gedicht nennt er dann drei
Frauennamen, darunter die von ihm in Mekka kennengelernte und verehrte Nizam.
Dies entspricht seiner Verteidigung der Polygamie im Muhammad-Kapitel der
»Ringsteine*3%, und es zeigt, wie weit wir hier von der streng monogamen Einstel-
lung der ‘udhritischen Liebesdichtung entfernt sind. Muhammad habe mehrere

26 1bn al-‘Arabi 0.J.a, Bd. 2: 320.

27 Mudh ta’allahtu raja‘tu mazharan.

28 Anspielung an den bekannten Ausspruch laisa fi jubbati illd ’llih “es gibt in meinem Ge-
wande nichts auBer Allah”, der von Ibn abi 1-Khair oder Ab{i Yazid Bistimi stammen soll,
bisweilen aber auch al-Hallaj zugeschrieben wurde. Vgl. Massignon 1975, Index des termes
techniques, s.v. jubba.

29 Vgl. hierzu als grundlegendes Werk Corbin 1958.

30" Tbn al-‘Arabi 1946: 217.

1 - am 17.01.2026, 23:08:24.,



https://doi.org/10.5771/9783956506932-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,,DIES ALLES SIND SYMBOLE...“ 83

Frauen geliebt, weil sich im Korper der Frau die géttliche Schonheit am vollkom-
mensten spiegele, so das Argument Ibn al-‘Arabis im genannten Kapitel.

Auch stilistisch findet die Weltsicht Ibn al-‘Arabis ihren Niederschlag. Hier ist
vor allem das Gedicht {iber Innen und Auflen der Rede (C.) bemerkenswert. Es ver-
wendet reichlich die rhetorische Figur der Anapher sowie Binnenreime?!. Diese
Reime, nicht irgendeine Sinnstruktur, bestimmen weitgehend die Abfolge der Ge-
danken. Nur im letzten Reimpaar (anwdr/ asrdr) scheint sich die Orientierung am
Sinn stirker bemerkbar zu machen als die am Klang. Aufgrund dieses klangbeton-
ten Aufbaus ist in beiden Gedichten eine inhaltliche Fragmentierung zu konstatie-
ren, die die poetische Tradition zu einem bloflen Inventar macht. Diese Zersplitte-
rung unterstreicht das inhaltliche Element der Entwertung der Realitét.

Zur Ausgangsfrage zuriickkehrend konnen wir feststellen, daB3 der Unterschied
zwischen Rimi und Ibn al-‘Arabi, der dem Leser ihrer Werke ohnehin klar sein
diirfte, — hier der rauschhaft inspirierte, leidenschaftliche und lebenszugewandte
Dichter, dort der in mystischer Exaltation befangene Theoretiker — in diesen
wenigen Gedichten und im Gebrauch, der darin von dem Begriff ramz gemacht
wird, bereits umriBhaft zutagetritt.

Bibliographie

‘Abbasi, Mahmad (Hg.) 1366 Sh/ 1987: Tadhkira-i Daulatshdh. Teheran.

Al-Sarraj, Abl Ja'far o. J.: Masari* al-‘ushshaq. Beirut.

Biirgel, Johann Christoph 1971: Die beste Dichtung ist die liigenreichste. Wesen
und Bedeutung eines literarischen Streites des arabischen Mittelalters im Lichte
komparatistischer Betrachtung. Oriens 23, 4: 7-102.

Biirgel, Johann Christoph 1975: Drei Hafis-Studien (Goethe und Hafis — Verstand
und Liebe bei Hafis — Zwolf Ghaselen iibertragen und interpretiert). (Européi-
sche Hochschulschriften, Reihe I: Deutsche Literatur und Germanistik, Bd.
113). Bern.

Biirgel, Johann Christoph 1977: The Dynamic Character of the Imagery of Rumi.
In: Kein Hg. Uluslararas Ikinci Mevlina Semineri Bildirileri, 15-17 Aralik
1976. Konya: 64-77.

Biirgel, Johann Christoph 1979: Die Liebesvorstellungen im persischen Epos Wis
und Ram. Asiatische Studien 33: 65-98.

Biirgel, Johann Christoph 1994: ,Speech is a Ship and Meaning the Sea“: Some
formal aspects of the ghazal poetry of Rumi. In: A. Banani/ R. Hovanissian/ G.
Sabagh (Hgg.): Eleventh Levi Della Vida Biennial Conference. Poetry and my-
sticism in Islam. The heritage of Rumi. Cambridge. 44-69.

31 So sind im Klangbild des Originaltextes etwa die folgenden Binnenreime enthalten: budiir/

khudiir, tariq/ ‘Aqiq, khalil/ rahil und riyad/ ghiyad.

1 - am 17.01.2026, 23:08:24.,



https://doi.org/10.5771/9783956506932-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84 JOHANN CHRISTOPH BURGEL

Biirgel, Johann Christoph 1996: “Symbols and Hints”. Some Considerations con-
cerning the meaning of Ibn Tufayl’s Hayy ibn Yaqzan. In: L. Conrad (Hg.): The
World of Ibn Tufayl. Interdisciplinary Perspectives. (Islamic Philosophy, Theo-
logy and Sciences. Vol. 24). Leiden: 117f.

Biirgel, Johann Christoph 1999: Language on Trial, Religion at Stake? Trial Scenes
in Some Classical Arabic Texts and the Hermeneutic Problems Involved. In:
Angelika Neuwirth et al. (Hgg.): Myths, Historical Archetypes and Symbolic
Figures in Arabic Literature. Towards a New Hermeneutic Approach. Procee-
dings of the International Symposium in Beirut, June 25" — June 30t 1996. Bei-
rut. 189-204.

Corbin, Henry 1958: L’imagination créatrice dans le soufisme d’Ibn ‘Arabi. 2.
Aufl. Paris.

Corbin, Henry 1972: En Islam iranien. Aspects spirituels et philosophiques. Bd. 3:
Les Fideles d’amour. Shi’isme et soufisme. Paris.

Hafis 1977: Gedichte aus dem Diwan. 2. Aufl. Johann Christoph Biirgel (Hg.).
Stuttgart.

Hafiz 1964. Hafiz: Diwan. Q. Qazwini/ M. Ghani (Hgg.). Teheran.

Hujwird, ‘Ali b. ‘Uthman al-Gullab1 1911: The Kashf al-Mahjib. The Oldest Persi-
an Treatise on Sufism. R. A. Nicholson (Ubers.). (Gibb Memorial Series 17).
Leiden.

Ibn al-‘Arabi 1365 Sh./ 1946: Fusis al-hikam. Abu’-‘Ali ‘Afifi (Hg.) Kairo.

Ibn al-‘Arabi 1981: Journey to the Lord of Power. A Sufi Manual on Retreat. Ro-
chester.

Ibn al-‘Arabi o. J.a: al-Futihat al-Makkiya. Beirut.

Ibn al-‘Arabi o.J.b: Dhaka’ir al-a‘ldq — Tarjuméan al-ashwaq. ‘Abdarrahman al-
Karawi (Hg.). Kairo.

Keshawarz, Fatemeh 1998: Reading Mystical Lyric. The case of Jalal ad-Din Ru-
mi. Columbia.

Killy, Walter 1972: Elemente der Lyrik. Miinchen.

Kremer, Alfred von 1961: Geschichte der herrschenden Ideen des Islams. Hildes-
heim.

Massignon, Louis 1975: La Passion de Hallj, martyr mystique de 1’Islam. Paris.

Meier, Fritz (Hg.) 1957: Die Fawa’ih al-gamal wa fawatih al-galal des Nagm ad-
Din Kubra: eine Darstellung mystischer Erfahrungen im Islam aus der Zeit um
1200 n. Chr. Wiesbaden.

Nizami-i ‘Ardzi 1345 Sh./1927: Chahar Magéle. M. ‘Abdulwahhab Qazwini (Hg.).
Berlin.

Nizami-i Ganjawi 1997: Die Abenteuer des Konigs Bahram Gur und seiner sieben
Prinzessinnen. Miinchen.

Ritter, Hellmut 1978: Das Meer der Seele. Mensch, Welt und Gott in den Ge-
schichten des Fariduddin Attar. Leiden.

1 - am 17.01.2026, 23:08:24.,



https://doi.org/10.5771/9783956506932-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,.DIES ALLES SIND SYMBOLE...* 85

Rami, Jalaluddin 1336 Sh./1957: Diwan-i kabir. B. FurGizanfar (Hg.). Teheran.

Rami, Jaldluddin 1974: Dschalaluddin Rumi — Licht und Reigen. Gedichte aus
dem Diwan des grofiten mystischen Dichters persischer Zunge. Johann Chri-
stoph Biirgel (Ubers.). Bern.

Rimi, Jalaluddin 1992: Traumbild des Herzens. Hundert Vierzeiler. Johann Chri-
stoph Biirgel (Ubers.). Ziirich.

Schimmel, Annemarie 1968: Al-Halladsch, Mdrtyrer der Gottesliebe. Koln.

Schimmel, Annemarie 1975a: Mystical Dimensions of Islam. Chapel Hill.

Schimmel, Annemarie 1975b: A Spring-day in Konya According to Jalal al-Din
Riumi. In: P. Chelkowski (Hg.): The Scholar and the Saint. Studies in
Commemoration of Abu’l Rayhan al-Biruni and Jaldl al-Din al-Riumi. New
York. 255-273.

Schimmel, Annemarie 1978: The Triumphal Sun. A Study of the Works of Jalalud-
din Rumi. London, Den Haag.

Schimmel, Annemarie 1985: ,,0 Leute, rettet mich vor Gott”“. Worte verzehrender
Gottessehnsucht. Freiburg i. Br.

Schimmel, Annemarie 1988. Mystische Dimensionen des Islam. Die Geschichte
des Sufismus. Kéln.

Vadet, Jean-Claude 1980: Le Traité d’amour mystique d’al-Daylami. Paris.

1 - am 17.01.2026, 23:08:24.,



https://doi.org/10.5771/9783956506932-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 - am 17.01.2026, 23:03:24.



https://doi.org/10.5771/9783956506932-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

