
Vertrauen und Frieden. Ein ambivalentes Verhältnis 

Christina Schües 

Friedensphilosophie ringt darum, dem politischen und gesellschaftlichen Denken 
und Handeln Alternativen zu einer Kriegslogik aufzuzeigen, um letztendlich eine 
Logik des Friedens zu stärken. Die Unterscheidung zwischen einer Kriegslogik und 
einer Friedenslogik ist nicht immer ganz deutlich; gleichwohl ist diese Unterschei
dung wichtig, denn sie zeigt grundlegende Denkweisen auf, die jeweils in ihrer Art 
auch das Zusammenleben der Menschen und ihre Handlungsmöglichkeiten mitein
ander prägen. Die Kriegslogik verfährt in einer Abschreckungslogik, einem binären 
Freund-Feind-Denken, dem die Strategie des Othering inne ist. Diese Stilisierung 
Anderer als Gegner oder Feinde, denen nicht vertrauensvoll und auf Augenhöhe be
gegnet werden kann, wird dann als Rechtfertigung für ein militärisches Aufrüsten, 
gewaltvolle Drohgebärden oder Abschottungsstrategien durch Grenzen benutzt. 

Der Weg hin zur Friedenslogik ist nicht selbstverständlich oder einfach zu be
schließen. Faktisch gibt es in vielen Gesellschaften beide Logiken, die parallel oder 
im Konflikt miteinander operieren. Sicherlich bewegen sie sich in einigen Aspekten 
auch aufeinander zu und befinden sich jeweils auf einer Schwelle zueinander. 

Friedenslogik bedeutet, vom Frieden ausgehend, also von dessen Ziel her, zu 
denken und sich hierbei in Analyse und Praxis von diesen Prinzipien und Struk
turen leiten zu lassen (Senghaas/Senghaas-Knobloch 1992; Senghaas 1995; Schües 
2016). Sie zielt auf Abbau von Gewalt und Aufbau von Gerechtigkeit und Freiheit, 
Sicherheit und Vertrauen, ihr ist kollaboratives Handeln und Miteinandersein we
sentlich. Krieg bedarf einer Rechtfertigung; Frieden bedarf keiner Rechtfertigung, 
er ist Selbstzweck und steht für die Gestaltung von Friedensgesellschaften. Diesen 
ist die Vorstellung eines positiven Friedens inne, dem Gerechtigkeit und Freiheit, Si
cherheit und Vertrauen eingeschrieben ist. Freiheit entspricht nicht nur einem Frei
sein von Zwang, sondern mehr noch (von Hannah Arendt inspiriert) der Möglichkeit 
eines Freiseins mit anderen Menschen in Kollaboration1 und einem gegenseitigen 

1 Ich benutze hier den in den Kultur- und Wirtschaftswissenschaften gebräuchlichen Begriff 
der Kollaboration, der im politischen Feld durch den Kollaborateur – einer, der als Verräter 
gesehen wird, und sich hinterrücks mit dem Feind verbündet, negativ verbrannt erscheint. 
Kollaboration meint hier die Bereitschaft mit allen Parteien Gespräche zu führen, auch mit 
dem Feind, dies aber mit dem allgemeinen Ziel, Frieden zu befördern. Kollaboration beinhal

https://doi.org/10.14361/9783839470879-015 - am 13.02.2026, 19:16:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470879-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 TEIL II: Vertrauen in verschiedenen Gesellschaftsbereichen

Anknüpfen in Vertrauen. Wenn wir, so die Überlegung, in Termini der Bezogenheit
(linking) denken und weniger in denen einer Rangordnung (ranking), können wir auf
friedvollere und vertrauensvollere Beziehungen innerhalb der menschlichen Gesell
schaften insbesondere im trans-kulturellen und trans-nationalen Kontext hoffen.

Neben der Orientierung an universellen Normen wie dem Völkerrecht und den
Menschenrechten setzt Friedenslogik deutlich auf kooperative oder kollaborative,
deeskalierende und gewaltfreie Konfliktbearbeitung beziehungsweise Kriegsbeen
digung. Hierbei werden sowohl das Leid der Menschen, die Folgen für die Umwelt,
wie auch die Fragen nach dem Zusammenleben der Menschen nach einem Krieg
oder Konflikt thematisiert. Allerdings ist das Denken und Handeln innerhalb einer
Friedenslogik nicht nur im Rahmen von Konfliktlösung oder Kriegsbeendigung
wichtig, sondern gerade auch im Zusammenhang einer Friedensursachenfor
schung, die etwa Gewaltpotentiale, Rüstungsindustrie und ihre Rüstungsexporte
kritisch im Blick behält sowie sich für mehr Gerechtigkeit, kollaborative Beziehun
gen, werteorientierte Hinterfragung eigener Interessen und ihre Modifikation im
Sinne globaler Normen und gerechter Verhältnisse einsetzt – und das jeden Tag.

Unterschieden werden üblicherweise ein negativer Frieden und ein positiver Frie
den. Während ersteres Konzept lediglich auf die Abwesenheit von Krieg, etwa eine
Waffenruhe hinweist, wird der positive Frieden im Sinne einer gesellschaftlichen
Ordnung verstanden, in der nicht nur die Waffen schweigen, sondern ein Zusam
menwohnen und -leben der Menschen in Sicherheit, Gerechtigkeit und (nicht nur
wirtschaftlicher) Prosperität ermöglicht ist (Galtung 1975: 32; Czempiel 1998; Werk
ner 2017; Schües 2018: 97).

Friedenskonzeptionen, die mehr sein wollen als die Abwesenheit von Krieg oder
Gewalt, werden einerseits (auch) Maßnahmen zur Beendigung von Krieg oder ge
waltvollen Konflikten bereithalten müssen, andererseits aber auch mit einer Frie
densursachenforschung einhergehen. Das Erforschen und Aushandeln von Friedens
ursachen und -bedingungen wird niemals eine Ordnung für immer und für alle
Menschen finden können. Die Friedensursachenforschung ist eine kontinuierliche
Forschung und Praxis, die im Falle ihres Gelingens, also eines geglückten Aufbaus
einer Friedensgesellschaft doch als begleitende und kritische Forschung und Praxis
immer aktiv bleiben sollte (Hirsch/Delhom 2015). Sicherlich werden manche Be
dingungen für eine gelingende Friedensforschung sowie Friedensordnung leicht zu
nennen sein, doch zentral ist die Klärung, wie Vertrauen beziehungsweise vertrau
ensvolle Beziehungen gestaltet werden können.

Wie aber Frieden und Vertrauen zusammenhängen und wie sie jeweils verstan
den werden können, unterliegt einer Bedeutungskomplexität, die vielschichtig und
immer wieder neu zu bedenken ist. Um Frieden und Vertrauen zu stützen und zu

tet auch die gemeinsame Auseinandersetzung mit der Zielsetzung selbst. Der Begriff der Ko
operation meint eher die Zusammenarbeit in einem bereits vorentworfenen Projekt.

https://doi.org/10.14361/9783839470879-015 - am 13.02.2026, 19:16:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470879-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christina Schües: Vertrauen und Frieden. Ein ambivalentes Verhältnis 247 

erhalten, sind entsprechende Handlungen, Praktiken und Haltungen notwendig; 
mehr noch, um Frieden und Vertrauen zu erreichen, ist (darüber hinaus) Mut, Risi
kobereitschaft und die Bereitschaft zum Zusammenleben und zur Zusammenarbeit 
mit Anderen erforderlich. Besonders in Zeiten des Unfriedens und der Unsicherheit 
ist Vertrauen schwierig, denn dann werden andere Menschen, Gesellschaften, ihre 
Institutionen und Regierungen als gefährlich empfunden. Die meisten Menschen 
sehen die gesellschaftliche Rolle des Vertrauens üblicherweise sofort ein, gleichwohl 
sind seine Bedeutungsdimensionen nicht unbedingt offensichtlich. Neben der Klä
rung einiger Aspekte von Vertrauen möchte ich auch dafür argumentieren, dass 
auch Misstrauen eine zentrale Rolle als Friedensbedingung spielt. 

Zuerst werde ich die konstitutive Rolle des Vertrauens in der politischen Ord
nung der Moderne erläutern. In einem weiteren Schritt wird die Entfaltung von 
Vertrauen als relationaler Begriff in einen friedenspraktischen Kontext die Grund
lage darstellen, um drei miteinander verschränkte Dimensionen des Vertrauens zu 
unterscheiden. Schließlich werde ich aufzeigen, dass sowohl Vertrauen, wie auch 
falsches Vertrauen und Misstrauen im Zusammenhang von Frieden wegweisende 
Phänomene darstellen. Die unterschiedlichen Entwicklungen und Bedeutungen 
von Frieden und Vertrauen haben sich historisch gewandelt und sie bleiben im 
Wandel angesichts der gegenwärtigen Krisen, Konflikte und Kriege, in denen Men
schen in unterschiedlicher Weise betroffen sind und eine tiefe Verunsicherung 
und Gefährdung verspüren. Es sind Verunsicherungen und Gefährdungen, die das 
Thema von Vertrauen und Misstrauen theoretisch und konkret stets erneut präsent 
werden lassen. 

Vertrauen und Misstrauen am Beginn der politischen Moderne 
und als Horizont gegenwärtiger Friedensverständnisse 

Vorstellungen von Frieden reichen Jahrtausende zurück. In der griechischen Anti
ke wurde der Frieden entsprechend einer kosmologischen harmonischen Ordnung 
verstanden. Als Vertreter der römischen Antike propagierte Augustinus die theolo
gische Vorstellung des Friedens als Ruhe der Ordnung. Eine kosmologische oder theo
logische, also gottgegebene Ordnung verlangt kein Vertrauen zwischen den Men
schen. 

In der Neuzeit präsentierte etwa Thomas Hobbes die Vorstellung eines stabilen 
Staates, der in der Figur des Leviathan (2011 [1651]) metaphorisiert wurde, und Jean- 
Jacque Rousseau entwarf die Konzeption eines Ewigen Friedens, eines Paix Perpétuelle 
(2012 [1761]). Damit legte er Mitte des 18. Jahrhunderts den Entwurf eines Gesell
schaftsvertrages vor, der fortan als ein Grundlagentext der Demokratie gilt. Hobbes 
und Rousseau beginnen beide ihren jeweiligen Entwurf einer politischen Ordnung 
mit Hilfe der Heuristik eines imaginierten Naturzustandes, um dann mit diesen 

https://doi.org/10.14361/9783839470879-015 - am 13.02.2026, 19:16:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470879-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 TEIL II: Vertrauen in verschiedenen Gesellschaftsbereichen

sozialontologischen und anthropologischen Vorannahmen einen Gesellschaftsver
trag vorzuschlagen. Auch ziehen beide politischen Theoretiker bereits Überlegun
gen über Vertrauen und Misstrauen in ihre Entwürfe ein, weshalb ihre jeweiligen
Artikulationen von Vertrauen und Misstrauen konstitutiv zum Wesen der moder
nen politischen Ordnung gehören (Hirsch 2013: 5).

Bei Hobbes ist das Misstrauen bereits im imaginierten Naturzustand angelegt
und deshalb ist für ihn das Motiv der Befriedung zur Staats- und Institutionsbil
dung zentral. Rousseau regt mit dem heuristischen Entwurf eines durch Zeitlosig
keit geprägten sogenannten Naturzustands zur Kritik an der modernen Zivilisati
on an. Seine Aussage »Der Mensch wird frei geboren und überall liegt er in Ketten«
(Rousseau 1981: 382) unterstreicht die Vorstellung, dass die Menschen von Natur aus
frei sind, aber durch gesellschaftliche Strukturen und Institutionen in Ketten ge
legt werden (Rousseau 1981). Diese Ketten können symbolisch für alle Formen der
Unterdrückung und Ungleichheit stehen; es ist eine Ungleichheit, die nicht natür
lich ist, sondern durch gesellschaftliche Umstände und Strukturen entstehe, die die
Machtausübung bestimmter Gruppen über andere befördert. Letztendlich müsse
der Staat als ein Vertrag verstanden werden, den freie Bürger aus freiem Willen
schließen. Das war revolutionär und ein frontaler Angriff gegen das Staatsverständ
nis des Absolutismus eines Ludwig XIV. Gleichwohl bleibt das Thema des Vertrauens
ambivalent. Mit der Unterwerfung des freien Willens unter den Gemeinwillen (volonté
générale) soll dem Zusammenschluss der Bürger eine Ebene der Verbindlichkeit und
des Vertrauens geschaffen werden. Rousseau möchte zwar, wie Alfred Hirsch (2013)
zeigt, Vertrauen mittels einer politischen Ordnung herstellen. Gleichwohl kann es
ihm aufgrund einer doppelten Kontingenz der Beziehungsebenen nicht gelingen.
Diese doppelte Kontingenz liegt darin, dass Vertrauen in den von Skepsis und Vorsicht
getragenen Beziehungen nicht angesprochen wird und dass die Einsicht in den Ge
meinwillen, unter den sich jeder Einzelwille zu unterwerfen hat, fehlt (Hirsch 2013:
4).

In diesem hierarchisierenden Zusammenschluss schuldet der Einzelne dem
durch den Herrscher und die Gesetze repräsentierten Gemeinwillen Gehorsam
und muss ihm rückhaltloses Vertrauen entgegenbringen. Rousseaus Überlegungen
zur Entwicklung dieses Vertrauens sind kompliziert und er folgt eher der Spur
eines Misstrauens. Während im sogenannten Naturzustand die Menschen einan
der wissentlich begegnen, werden sie in der Entfremdung des gesellschaftlichen
Kontextes eher Misstrauen füreinander empfinden, da sie nicht wissen können,
was die andere Person für Interessen oder Begierden hat. Somit verlegt Rousseau
die Problematik in den Kontext gesellschaftlicher Vermittlungsprozesse, an deren
Ende dann ein Vertragswerk steht. Inwiefern dann eine Monopolisierung der Ge
walt vom Staat auszugehen hat und welche Fragen im Kontext gesellschaftlicher
Integrationsprozesse und bürgerlicher Teilhabe das Verhältnis von Frieden und
Vertrauen berühren, wäre Thema weiterer Diskussionen.

https://doi.org/10.14361/9783839470879-015 - am 13.02.2026, 19:16:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470879-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christina Schües: Vertrauen und Frieden. Ein ambivalentes Verhältnis 249 

Unterschiedlich und je nachdem, ob eher die Linie von Hobbes oder die von 
Rousseau überzeugend scheint, wird deutlich, dass die Problematik des Misstrau
ens und des Vertrauens bereits konstitutiv für die Bildung der modernen politischen 
Ordnung war. Auch Immanuel Kant thematisierte einen Ewigen Frieden, allerdings 
betont er den Frieden als besondere Aufgabe der Menschen. Erst mit dieser Forde
rung wurde die Herstellung eines Friedens in die Hände der Menschen gelegt. 

Immanuel Kant: Frieden stiften ohne Vorbehalt 

Der Titel von Immanuel Kants Schrift Zum ewigen Frieden, abgeguckt von einem 
Wirtshausschild, zeugt nicht von optimistischer Träumerei oder heiterer Gesel
ligkeit. Das Schild prangt auf einem Friedhofswirtshaus, das mit Totenruhe und 
friedvollen Miteinander assoziiert ist; der Titel von Kants ruft zum Völkerbund 
auf und ist von der Frage getrieben, ob ein dauerhafter und tragfähiger Frieden 
zwischen Staaten überhaupt möglich sei. 

Historischer Hintergrund von Kants 1795 entworfener Schrift ist die Erfahrung, 
dass Frieden ein Ausnahmezustand und Krieg der Normalzustand ist. Diese Er
fahrung prägt den europäischen Geist der frühen Neuzeit (1492–1789); sie beginnt 
aus eurozentrischer Perspektive und zwar mit der Entdeckung Amerikas, und en
det mit der Erklärung der Menschenrechte, die 1792 von der Frauenrechtlerin und 
Schriftstellerin Olympe de Gouges mit dem wichtigen Hinweis Menschenrechte sind 
auch Frauenrechte ergänzt wurde. Für diese Forderung wurde sie im Gefängnis ein
gekerkert und schließlich 1793 in Paris auf dem Place de la Concorde hingerichtet. 

Wenngleich vermutlich Kant selbst stets in der eurozentrischen und andro
zentrischen Perspektive verhaftet blieb, so zeigte sich doch ein realistischer Zug in 
manch seinen Ausführungen. So formulierte er im ersten Präliminarartikel Zum 
ewigen Frieden: »1. Es soll kein Friedensschluß [sic!] für einen solchen gelten, der mit 
dem geheimen Vorbehalt des Stoffs zu einem künftigen Kriege gemacht worden.« 
(Kant 1977 [1795], erster Abschnitt, 1.) 

Die Idee hier ist, dass geheime Vorbehalte, die üblicherweise auf tiefgründigem 
Misstrauen beruhen und in strategischer Absicht gehegt werden, letztendlich nur 
zur Kontrolle des Anderen oder des Feindes führen und deshalb einem tragfähi
gen Frieden nicht dienlich sind. Vorbehalte, die auf Misstrauen beruhen, wirken für 
Kant friedenskonstitutiv hinderlich. 

Gerade weil die Interessen im Konflikt verharren können und oft Gewalt und 
Krieg befördert haben, schlägt Kant (1977 [1795]) eine dreigliedrige Friedensordnung 
vor. In dieser Ordnung wird die bürgerliche Verfassung eines republikanischen 
Staates entworfen, das Völkerrecht eines Föderalismus freier Staaten begründet 
und ein Weltbürgerrecht allein durch die Hospitalität bedingt. Diese Friedens
ordnung ist von der Annahme geleitet, dass der Mensch als Vernunftwesen ein 

https://doi.org/10.14361/9783839470879-015 - am 13.02.2026, 19:16:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470879-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 TEIL II: Vertrauen in verschiedenen Gesellschaftsbereichen

allgemeines Interesse am Frieden habe und entsprechend bereit sein müsse, sich
auf diese Friedensordnung entsprechend seiner Vernunft einzulassen und damit
die Gewalt einzuhegen. Die Herausforderung dieser Konzeption scheint nicht
nur, dass möglicherweise das allgemeine Interesse der Gewaltminderung mit dem
partikularen Interesse, die eigenen Vorteile mit Gewalt durchzusetzen, im Wi
derspruch steht. Sie besteht insbesondere auch darin, dass politische Affekte und
Emotionen, historisch tradierte Konfliktlinien, langgehegte interreligiöse oder in
terkulturelle Feindschaften kaum in Interessen oder gar vernunftgemäßes Handeln
zu übersetzen sind. Wie lässt sich mit Konfliktparteien Frieden schließen? Mit Kant
lässt sich vorstellen, dass die Anerkennung einer politischen Ordnung und in die
jeweilige Beachtung dieser ein institutionelles Vertrauen begründen und befördern
könnte. Solch ein Vertrauen wiederum könnte ein interpersonales Vertrauen stär
ken, wobei – und hier liegt ein Paradoxon – das institutionelle Vertrauen auch von
der Erwartung abhängt, dass die Anderen sich an die gegebene politische Ordnung
halten werden und man selbst in einem Kontext, in dem eine Regelaussetzung,
Verrat oder Betrug leicht möglich wäre, weder geschädigt, noch die vereinbarte
Ordnung willkürlich ausgesetzt wird (Brock/Simon 2022). Somit wird in einer ers
ten Annäherung das Vertrauen im Kontext von Frieden als ein Erwartungshorizont
verstanden.

Kants (1977 [1795]) Schrift Zum Ewigen Frieden wurde als Entwurf formuliert und
sollte der Orientierung dienen, wie eine Friedensverfassung aussehen könnte. Sein
Hinweis auf den Vorbehalt impliziert, dass Frieden und Vertrauen zusammenge
hören. Hierbei ist auch zu betonen, dass der Friedensbegriff selbst normativ und
teleologisch verstanden wird, und zwar in dem Sinne, dass er den Aufforderungs
charakter einer Dringlichkeit für die Zukunft impliziert.2 Es ist eine Aufforderung,
die besagt, sich jetzt sogleich für Frieden einzusetzen. Sich für Frieden einzuset
zen, bedeutet, dass unser Denken und Handeln auf Frieden orientiert sein mögen.
Es ist eine Orientierung zum Frieden (idealerweise in Friedenszeiten), im Vertrau
en auf Frieden und im Vertrauen, dass Frieden möglich oder zumindest der Einsatz
für ihn die bessere Option sei (als der Einsatz für Krieg oder gewaltsame Konflik
te). Diese erste Orientierung enthält eine Dopplung des Begriffs Vertrauen: (1) Ver
trauen, dass Frieden möglich sei; (2) im Vertrauen auf Frieden. Während ersteres
Verständnis auf Verwirklichungsbedingungen und Realpolitik schielt, hierbei viel
leicht auch von dem eigenen Optimismus oder den eigenen Hoffnungen abhängt,
bezieht sich der zweitgenannte Vertrauensbegriff auf einen Weg des Friedens. Frie
denswege bedeuten, sich in Theorie und Praxis hin zu mehr Gerechtigkeit, Freiheit,
Sicherheit und Vertrauen zu orientieren. Das heißt, dieser Weg, den es zu orientie
ren gilt, hängt auch mit dem Vertrauen zusammen, dass sich andere Personen auf
einem Weg des Friedens beteiligen werden. Darüber hinaus zielt dieser Weg auch

2 Zur Kritik an Kants Ausführungen zum Frieden siehe Bernasconi (2007); Schües (2016).

https://doi.org/10.14361/9783839470879-015 - am 13.02.2026, 19:16:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470879-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christina Schües: Vertrauen und Frieden. Ein ambivalentes Verhältnis 251 

auf eine dritte Bedeutung von Vertrauen: nämlich auf (3) die Stiftung von Vertrau
en hinsichtlich der angesprochenen Ebenen von interpersonalem, institutionellem 
und strukturellem Vertrauen. 

Vertrauen als relationaler Begriff im Kontext von Friedenspraxis 

Vertrauen ist ein Beziehungsphänomen. In der Vertrauensforschung wird Vertrau
en meistens auf eine zwei-, drei- oder vierstellige Form bezogen (Baier 1991; 2001; 
Forst 2024). Ich möchte, gerade weil es mir um einen spezifischen Vertrauensbegriff 
geht, der tauglich für Friedenskonzeptionen sein sollte, einen sechsstelligen relatio
nalen Begriff von Vertrauen entfalten. 

Vertrauen im Kontext von Friedenstheorie und -praxis kann in einer mehrdi
mensionalen sechsstelligen Beziehungsstruktur dargestellt werden: 

Eine Person (1) vertraut einer anderen Person oder Institution (2) in Bezug auf etwas, 
zum Beispiel Zuwendung oder Unterstützung (3). Die Person oder Institution, der 
vertraut wird, verhält sich, handelt entsprechend bestimmter Normen und Werte als 
vertrauenswürdig (4), im Rahmen eines bestimmten Kontexts, Verantwortungs- oder 
Handlungsbereichs, auch geopolitischen nationalen oder internationalen Kontext 
(5), in Bezug auf die Zukunft, etwa einem Erwartungshorizont (6). 

Wenn über Vertrauen im Kontext von Frieden gesprochen wird, dann muss zu
erst gefragt werden, ob ein Soll- oder ein Ist-Zustand angenommen wird. Hier wä
re zu sagen, dass Frieden begrifflich immer ein Sollen in sich trägt, was allerdings 
nicht heißt, dass der Begriff des Friedens nicht auch auf eine Gesellschaft, die als 
Friedensgesellschaft bezeichnet wird, hinweisen könnte. Keiner der genannten Po
le ergibt Sinn, wenn er alleine betrachtet werden würde. 

(1) Menschen sind immer mehr oder weniger anderen Personen ausgesetzt, von 
ihnen abhängig, mindestens mit ihnen verbunden. Sie sind mehr oder weniger gut 
in einen mitmenschlichen Kontext eingebettet und machen in diesen unterschied
lichen Kontexten ihre täglichen Erfahrungen. Wie diese Erfahrungen von den Be
ziehungen geprägt sind, wie sie sich anfühlen, hat damit zu tun, ob die andere Per
son (2) als vertrauenswürdig erfahren wird. Diese Einbettung und Beziehung wer
den auch hinsichtlich der zu erwartenden Anerkennung erfahren, Gespräche oder 
Handlungen hinsichtlich der zu erwartenden Anknüpfungen gestaltet und gefühls
mäßig eingeschätzt. 

Auf interpersonaler Ebene zeigt sich das Vertrauen, wie es zwischen Menschen ent
steht und gelebt wird. Von daher ist Vertrauen ein Beziehungsphänomen, das in ei
nem Zwischenbereich entsteht, gerade weil die beteiligten Personen keinen vollstän
digen Einblick in die subjektive Perspektive der anderen Person haben. Vertrauen ist 
ein Gefühl, das niemals vollständig beschrieben werden kann, das also immer über 
sich hinausweist, sogar bisweilen trotz eines Betruges der anderen Person oder gar 

https://doi.org/10.14361/9783839470879-015 - am 13.02.2026, 19:16:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470879-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 TEIL II: Vertrauen in verschiedenen Gesellschaftsbereichen

wider besseres Wissens beibehalten werden kann. Personen, die einander vertrau
en, empfinden eine andere Person als vertrauenswürdig. Vertrauen kann aber auch
ungleich im zwischenmenschlichen Bereich verteilt sein; Vertrauen ist nicht not
wendig reziprok. Vertrauen entsteht und wird gelebt, weil Menschen miteinander
handeln, sich unterstützen, helfen oder vielleicht auch genau dieses nicht tun. In
Beziehungen des Vertrauens geht es um etwas (3), um das tägliche Interagieren et
wa beim Miteinanderleben, bei der Arbeit oder auch in politischen Verhandlungen,
die (im Idealfall) fair und vertrauensvoll gestaltet sind.

(4) Auf institutioneller Ebene basiert Vertrauen meistens auf bestimmten Leit
ideen, (a) also rechtlich und normativ, zum Beispiel im Sinne des Völkerrechts oder
(b) konkret realpolitisch mit den damit verbundenen Verfahrensordnungen.

(a) Im Zusammenhang von Krieg, etwa dem Angriffskrieg seitens Russlands auf
die Ukraine, führte die Frage Ist das Völkerrecht am Ende? zum Zweifel, ob wir über
haupt (noch) dem Völkerrecht trauen können (Brock/Simon 2022a). Unumstritten
ist sicherlich, dass eine einzelne verbotene Handlung nicht gleich ein ganzes Gesetz
aushebeln kann. Wenn aber nach dem Vertrauen im Zusammenhang eines Rechts
gefragt wird, dann geht es eher um die normative Autorität, die von einem Recht
ausgehen sollte. So möchte Hendrik Simon vom Leibniz-Institut für Friedens- und
Konfliktforschung zeigen, dass das Völkerrecht und die internationalen Institutio
nen trotz des Angriffskrieges und der daraus resultierenden durchaus berechtigten
Vertrauensfrage nicht am Ende sind. »Für die Gültigkeit des Völkerreichts ist nicht
allein entscheidend, ob seine Normen immer eingehalten werden« (Simon 2023:
281). Gleichwohl bedürfen sie einer Reform, um das Vertrauen in sie weiter zu
stärken.

b) Wer einer Institution vertraut, wird nicht nur abstrakt der Rechtmäßigkeit
einer Ordnung Glauben schenken, sondern vor allem auch Vertrauen (oder Miss
trauen) in ihre Verfahrensordnungen, Prozesse sowie kontrollierenden Mechanis
men haben (Endress 2002: 59). Ein gefühltes realpolitisches Vertrauen hängt da
von ab, wie vertrauenswürdig eine Institution, etwa eine Behörde, ein Krankenhaus
oder eine Polizeistation bei den Menschen ankommt, die mit ihr zu tun haben. Wer
schlechte Erfahrungen gemacht hat oder von diesen hört, geht meistens mit Zwei
feln, Skepsis oder Misstrauen in die jeweilige Institution. Hierbei sind Zweifel oder
Skepsis noch nicht gleich mit Misstrauen zu übersetzen; sie treten ein, wenn zum
Beispiel langsam oder chaotisch gehandelt wird. Misstrauen beruht vielmehr auf
Gründen, die mit Betrug, Täuschung oder Irreführung zu tun haben. Vertrauen be
zieht sich jeweils auf einen Funktionszusammenhang zwischen Wertvorstellungen
und den sie konkretisierenden Normen und Verfahren, und der tatsächlichen Per
formanz, den Leistungen und Handlungsweisen der in ihnen wirkenden Personen.

(5) Wenn es um die Frage des Vertrauens auf institutioneller Ebene geht, dann
sind zumeist Institutionen des demokratischen Rechtsstaats gemeint, die eher
überschaubar sind. Institutionen, die einer diktatorischen oder tyrannischen Re

https://doi.org/10.14361/9783839470879-015 - am 13.02.2026, 19:16:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470879-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christina Schües: Vertrauen und Frieden. Ein ambivalentes Verhältnis 253 

gierung für deren Erhalt dienen, werden üblicherweise von der Bevölkerung mit 
Misstrauen betrachtet, wie schon Aristoteles in der Politik (1973) befand: Tyrannen 
säen Misstrauen. 

(6) Erwartungshorizont: Als Erwartungshaltung, Zukunftsvergewisserung und 
Engagement ist Vertrauen vor allem auf die Zukunft ausgerichtet, nämlich in dem 
Glauben, weder Schaden noch Benachteiligungen zu erleiden, obwohl dem Ande
ren Verrat oder Betrug, Irreführung oder eigene Bevorteilung möglich ist (Hardin 
2002). Hier wäre der Vorbehalt, der mit Kant angesprochen wurde, und ein Ver
rat zu unterscheiden. Während Friedensgespräche unter Vorbehalt nicht notwen
dig Misstrauen erwecken, werden sie aber doch möglicherweise eine Vertrauens
stiftung schwanken lassen. Ein Vertrat oder auch Betrug öffnet deutlich den Weg 
hin zu einer Beziehung, die unter Misstrauen gestellt wird. 

Die sechsstellige Beziehungsstruktur gestaltet die gerade für eine Friedens- und 
Konfliktforschung wichtige strukturelle Ebene eines politischen Systems. Besonders 
wenn sich eine Gesellschaft auf der Kippe befindet, und zwar am Rande der demo
kratischen Verfasstheit, bedarf es der Aufmerksamkeit für gerechte und transpa
rente Strukturen sowie einer informellen politischen Kultur der Kommunikation 
und gegenseitigen Stärkung, sei es auf interpersonaler oder institutioneller Ebe
ne. Gerade weil es sehr unterschiedliche und immer wieder neu zu verhandelnde 
Demokratieformen gibt, ist eine demokratische Verfasstheit am stärksten an eine 
formelle politische Öffentlichkeit und, wie Onora O’Neill (2002a) beobachtet, an ei
ne Vertrauenskultur gebunden. Während im Krieg, in konfliktbeladenen Staaten, in 
Diktaturen, totalitären Herrschaftssystemen stets Misstrauen herrscht, so scheint 
dennoch auch eine repräsentative Demokratie stets von Misstrauen bedroht. Hier 
allerdings geht es nicht um die Gefährdung von Leib und Leben, sondern vor al
lem um die Sorge um geheime Machenschaften, intransparente Strukturen oder 
darum, dass leere Versprechungen der politischen Vertreter:innen oder falsche Ent
scheidungen die Demokratie selbst gefährden.3 Wenn eine europäische Demokratie 
ihre Institutionen nur zum Teil offenlegt und deren Komplexität unüberschaubar 
wirkt und Handlungsabsichten einzelner Politiker:innen dubios erscheinen, dann 
werden Menschen leicht misstrauisch. Misstrauen wird dann häufig mit dem Vor
wurf der Intransparenz verknüpft. Dieser basiert auf der Erwartung, dass etwas 
transparent sein sollte. Ob diese Forderung nach Transparenz Vertrauen stärkt, ist 
angesichts der Gefahr einer übermäßigen Kontrolle, und der damit einhergehen
den Atmosphäre des Misstrauens und einer »Kultur des Verdachtes« (O’Neill 2002a: 
18) nicht ausgemacht. Wird Vertrauen missbraucht, eine Rechtsordnung oder un
demokratische Strukturen zur Unterdrückung oder untergerechtfertigter Kontrolle 

3 Endreß (2002: 62) verweist auch auf Piotr Sztompka, der einen Mangel an Vertrauen beson
ders bei postkommunistischen Gesellschaften feststellte, der ein Hindernis zur Demokratie 
bildete, wie zum Beispiel in Polen (Sztompka 1995; 1999). 

https://doi.org/10.14361/9783839470879-015 - am 13.02.2026, 19:16:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470879-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 TEIL II: Vertrauen in verschiedenen Gesellschaftsbereichen

gegen Menschen verwendet oder bergen politische Verfahren Willkür- oder Unge
rechtigkeitsmomente, dann stellt sich Misstrauen ein.

Das Friedensgutachten von 2023 unterstreicht die Wichtigkeit von Information
und Kommunikation als eine zentrale friedensfördernde Strategie. In diesem Kon
text wurde besonders auf wirtschaftliche Verflechtungen und dem regelmäßen Aus
tausch in Handelsbeziehungen verwiesen. In diesen werden sich die Handelspart
ner:innen besser kennen und schätzen lernen und dadurch »Unsicherheit und Miss
trauen als klassische Konflikttreiber abbauen« (Friedensgutachten 2023: 110). Hier
durch komme es weniger leicht zu Waffengewalt, so die Vermutung mit Verweis
auf die Wirtschaftsbeziehungen ehemals verfeindeter Europäischer Staaten. Mag
der Abbau von Misstrauen durch Handel einige Staaten und Menschen zusammen
bringen, so scheint die wirtschaftliche Beziehung doch immer wieder nicht nur kein
Garant für Frieden, sondern sogar auch der Hintergrund von Konflikt und Gewalt,
nämlich gerade dort, wo die wirtschaftlichen und sozialen Verhältnisse, Ungerech
tigkeiten und Abhängigkeiten sowie die Kluft zwischen Armut und Reichtum tiefer
wird oder koloniale Ausbeutungsstrategien oder konfliktfördernde Interessensla
gen Friedenswege versperren.

Vertrauen als Wert? Braucht Vertrauen Gründe?

Die vorausgegangenen Überlegungen legen nahe, dass Vertrauen vielleicht ein Wert
an sich sei und bestimmten Rechtfertigungen unterliegt. Doch weder Vertrauen
noch Misstrauen sind ein besonderer Wert. Sie treten in ihrem unterschiedlichen
Gewand jeweils normativ unabhängig auf und werden mehr oder weniger gerecht
fertigt, wenn auf den Prüfstand gebracht. Vertrauen ist vielleicht nicht als solches
ein Wert, denn es kann zum Beispiel auch falsch gegeben werden, doch es ist gerade
im Kontext von Frieden ein Indikator für das Gelingen von Beziehungen.

Im täglichen Bereich wird Vertrauen meist unbemerkt jemandem gegeben und
Misstrauen wird selektiv und bewusst gegen eine Person oder Institution gerichtet.
Meistens ist das Gefühl des Vertrauens mehr oder weniger diffus und manchmal
auch von gleichgültigen Gefühlen gegenüber anderen Menschen oder Institutionen
begleitet. Misstrauen dagegen ist selektiv. Es zeigt sich explizit gegen eine bestimm
te Person oder Institution und beruht auf Gründen, die genannt werden können
(Gambetta 2001).4 Während Entscheidungen üblicherweise prospektiv begründet
werden, sind Gründe für Gefühle nur retrospektiv zu finden. Allerdings können si

4 O’Neill betont, dass Vertrauen selektiv gegeben werden muss, da es immer auch die Möglich

keit des Irrens gibt (O’Neill 2002b: 122) Da Vertrauen nicht gewählt gegeben werden kann,
möchte ich eher von einem selektiven Misstrauen sprechen.

https://doi.org/10.14361/9783839470879-015 - am 13.02.2026, 19:16:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470879-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christina Schües: Vertrauen und Frieden. Ein ambivalentes Verhältnis 255 

cherlich Gründe für Vertrauen gefunden werden, die prospektiv helfen, dieses zu 
befördern. 

Für eine Friedensphilosophie relevant können drei Modelle für Gründe eines 
Vertrauensgefühls genannt werden:5 

a) Vertrauen gründet auf gemeinsamen Interessen. Russel Hardin argumentiert in 
seiner funktionalistischen Analyse des Vertrauens folgendermaßen: »You trust 
someone if you believe it will be in her interest to be trustworthy in the rele
vant way at the relevant time, and it will be in her interest because she wishes 
to maintain her relationship with you« (Hardin 2002: 13). Hardin knüpft das 
Vertrauen an gemeinsame Interessen und an den Wunsch, die Beziehung zu 
erhalten. Muss also derjenige, der vertraut, immer hoffen, dass das Interesse 
immer aufrechterhalten und bewusst bleibt? Wenn Vertrauen von den jeweili
gen momentanen Interessen abhängt, dann bricht es, sobald die gemeinsamen 
Interessen nicht mehr deutlich sind. Damit würden der Begriff des Vertrauens 
und der des Interesses zusammenfallen und das Spezifische des Vertrauens 
ginge verloren. 

b) Vertrauen gründet darauf, sich auf andere verlassen zu können. Um den Begriff des Ver
trauens deutlicher zu erfassen, unterscheidet Annette Baier das Gefühl des Ver
trauens von der Gewohnheit, sich auf jemanden zu verlassen (Baier 2001: 42) Wer 
einer anderen Person vertraut, glaubt ebenso, sich auf sie mindestens in Bezug 
auf bestimmte Handlungsbereiche verlassen zu können. Ist Vertrauen mit dem 
Gefühl, sich auf jemanden verlassen zu können, gleichzusetzen? Mit Baier kann 
zwischen Vertrauen und der Gewohnheit, sich auf jemanden zu verlassen, un
terschieden werden. Sich auf jemanden oder etwas verlassen können, beruht vor 
allem auf Erfahrungen in der Vergangenheit. Vertrauen ist nicht notwendig mit 
vergangenen Erfahrungen verknüpft; aber mindestens hat es den Erwartungs
horizont, dass eine Person (oder eine Institution), die vertrauende Person nicht 
betrügen oder hintergehen wird. Das heißt es gibt einen Erwartungshorizont, 
der sich von Erfahrungen ableiten lässt, aber es gibt auch einen, der auf Vertrau
en beruht. Gleichwohl gibt das Vertrauen einen gewissen Spielraum hinsichtlich 
dessen, was einer Person des Vertrauens (beziehungsweise einer Institution) als 
Handlungsmöglichkeiten zugestanden wird. 

c) Vertrauen geht einher damit, keine Gründe des Misstrauens zu haben. Hat eher das 
Misstrauen Gründe auf seiner Seite? Diego Gambetta (2001) betont sogar, dass 
Vertrauen auf einem Mangel an Gründen gegen das Vertrauen beruht. Miss
trauen sucht dagegen Gründe für seine Richtigkeit. Vertrauen kann also ohne 
Gründe existieren und sogar gegen gute Gründe aufrechterhalten werden. Es 

5 Diskutiert habe ich die Gründe in Schües (2015). 

https://doi.org/10.14361/9783839470879-015 - am 13.02.2026, 19:16:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470879-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 TEIL II: Vertrauen in verschiedenen Gesellschaftsbereichen

ist fragil, aber auch manchmal unerschütterlich. Letztendlich ist Vertrauen
immer mehr als was eine Liste von Gründen implizieren könnte.

Im Kontext der Friedens- und Konfliktforschung und -praxis lauert im Kern von
Vertrauen deutlich der Konflikt, nämlich eine Unsicherheit und Verletzlichkeit.
Sicherlich stärkt Vertrauen eine Person oder eine Institution und schützt sie gegen
Vorbehalte, Verdachtsmomente, Angriffe; aber es macht sie auch verletzbarer im
Falle eines Vertrauensbruchs, da Vertrauensbeziehungen immer auch bedeuten, an
die Person (oder Institution) in einem bestimmten Kontext zu glauben, sich auf sie
zu verlassen, vielleicht sich ihr gegenüber als verletzlich zu zeigen. Oft haben Kon
fliktparteien beziehungsweise die Menschen der jeweiligen Gesellschaften kaum
gemeinsame Erfahrung des Vertrauens miteinander, entsprechend müssen sie erst
Kontexte finden, in denen neue Erfahrungen gemacht werden können. Vertrauen
in Frieden einzuschreiben, deutet somit auf eine Ambivalenz von zum Beispiel Si
cherheit und Unsicherheit, Stabilität und Verletzlichkeit, Stärke und Gefährdung.
Da Vertrauensbeziehungen implizit oder explizit immer wieder bestätigt werden
müssen, bleibt auch eine sie stärkende Kultur des Friedens beständige Aufgabe der
Gestaltung. Es ist eine Aufgabe, dessen Anliegen vor allem die Bestätigung und
Fürsorge für gerechte Beziehungen und Strukturen der Freiheit ist.

Wenn aber Vertrauen missbraucht, ungerechte Rechte oder Gesetze verabschie
det, willkürliche Entscheidungen getroffen werden, die die herrschende Gruppe be
sonders privilegieren oder undemokratische, gar diskriminierende Strukturen eta
blieren, dann wird hiermit auch Misstrauen gesät. Es wäre ein Misstrauen, das nicht
nur seine Gründe findet, sondern diese auch dazu verleiten kann, sich für anti-dis
kriminierende Maßnahmen, Gerechtigkeit und Demokratie einzusetzen.

Falsches Vertrauen und selektives Misstrauen

Es wurde bereits nahegelegt, dass Vertrauen grundlos sein kann, während Miss
trauen auf guten Gründen basiert aus der Sicht desjenigen, der das Vertrauen verlo
ren hat oder nicht haben konnte. Obgleich Vertrauen oft unbemerkt und scheinbar
grundlos gegeben wird, soll das nicht heißen, dass Vertrauensgründe nicht wichtig
wären oder ungeprüft bleiben sollten. Knapp formuliert: »Vertrauen ist grundlos,
aber nicht blind« (Bude 2010: 11). Das gilt insbesondere für den friedenspolitischen
Bereich. Was aber kann Vertrauen richtig oder falsch machen? Nicht nur die Vertrau
enswürdigkeit einer Person oder Institution steht zur Disposition, sondern darüber
hinaus die politische Angemessenheit eines Vertrauens. Erstens kann Vertrauen auf
einem falschen moralischen Grund beruhen, weil es in nicht vertrauenswürdige Per
sonen oder Institutionen gesetzt wurde; zweitens kann zu viel Vertrauen im poli
tischen Bereich zur Normalisierung oder impliziten Zustimmung führen, was die

https://doi.org/10.14361/9783839470879-015 - am 13.02.2026, 19:16:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470879-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christina Schües: Vertrauen und Frieden. Ein ambivalentes Verhältnis 257 

Demokratie schwächen könnte; drittens zeigt sich besonders im politischen Kon
text bisweilen ein falsches Vertrauen. Dieses Vertrauen ist sowohl falsch begründet als 
auch falsch ausgerichtet, da es in bestimmte politische Wege, Systeme oder Auto
ritäten gesetzt wird, die eine friedenspolitisch hinderliche Ausrichtung haben und 
schädlich für Gesellschaft und Politik sind. 

»Wenn wir den Grund unseres Vertrauens gewinnen und zur Wirkung bringen 
wollen, dann ist jedes falsche Vertrauen zu vernichten« (Jaspers 1958: 461), so schrieb 
der politische Autor Karl Jaspers in den 1960er Jahren, weil er falsch gegebenes Ver
trauen besonders im gesellschaftlichen und politischen Bereich beobachtet hatte 
(Jaspers 1958). Jaspers skizziert im Kapitel Wo bleibt noch Vertrauen? im Buch Die Atom
bombe und die Zukunft der Menschen vier verschiedene Weisen des falschen Vertrauens 
im Zusammenhang eines drohenden Atomwaffenkrieges (Jaspers 1958: 458). Seine 
Beschreibungen gelten aber viel allgemeiner für den politischen Bereich, denn sie 
können zeigen, wie undifferenziert die Forderung nach Vertrauen besonders im po
litischen Raum und für Frieden sein kann und wie vorsichtig eigentlich das Thema 
Vertrauen platziert und kontextualisiert werden sollte, damit es nicht friedensschä
digend oder schlicht politisch falsch ausgerichtet ist. Das Hauptaugenmerk liegt 
auf der Frage, wo ein falsches Vertrauen verantwortungsvolles Handeln und mit
menschliches Vertrauen verstellen kann. Jaspers nennt falsches Vertrauen im Zu
sammenhang von Technik, Politik, Fatalismus und Führerhörigkeit (Jaspers 1958: 
461–469; Schües 2015): 

Er kritisiert ein falsches Vertrauen besonders im Kontext von Atomtechnik, hier 
nennt er das Vertrauen auf »technische Auswege« (Jaspers 1958: 462), das einem Zu
kunftsvertrauen in Systemen aufsitzt und eigentlich lediglich als (vermutlich falsch) 
platzierte Hoffnung daherkommt. Besonders im politischen Bereich bedeutet das 
falsche Vertrauen auch, dass »politische Auswege in den bisherigen Bahnen« (Jaspers 
1958: 463) des Denkens und Handelns gesucht werden. Damals hatte sich Jaspers 
(1958) auf die atomare Abschreckungsdoktrin und die auf Dauer gestellte Angst 
vor einem kollektiven Selbstmord bezogen. Doch kann Angst der Grund von Vertrauen 
sein? fragt Jaspers (1958) rhetorisch. Psychologische Beobachtungen können zeigen, 
dass Angst meistens eine schwache Grundlage für Verträge und Vereinbarungen 
ist, denn üblicherweise lähmt Angst eher und drängt auf kurzfristiges Handeln. 
Ein Angstdiskurs erscheint ungeeignet für die Beförderung eines friedlichen Welt
verlaufs.6 Der Begriff des Fatalismus verweist auf den »Glaube an die Unmöglichkeit 
des totalen Untergangs« (Jaspers 1958: 465). Aber kann Friedenspolitik und Vertrauen 
auf solchem Glauben beruhen? »Wir sollten uns jede Weise eines uns ablenkenden 
Vertrauens verbieten« (Jaspers 1958: 462), argumentiert Jaspers und verweist auf 

6 Wenngleich Jaspers seinen Text 1958 veröffentlicht hat, zeigt doch die gegenwärtige Diskus
sion im Jahre 2024, dass von der Abschreckungsdoktrin und dem Festhalten an der Notwen
digkeit von Atomwaffen aus der Sicht des Westens, besonders den USA, nicht abgerückt wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839470879-015 - am 13.02.2026, 19:16:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470879-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 TEIL II: Vertrauen in verschiedenen Gesellschaftsbereichen

einen wichtigen psychologischen Aspekt, den er auch mit Hannah Arendt teilt,
nämlich auf die Notwendigkeit von Phantasie und der Bereitschaft von gedankli
cher Flexibilität, wenn es um die gesellschaftliche und politische Gestaltung eines
Landes geht (Arendt 1987; 1989:). Wenn Vertrauen hieße, politisch nichts mehr zu
hinterfragen, zu prüfen, Ideen zu entwickeln und sich einzumischen, dann wäre
es lähmend und behindernd und deshalb falsch. Der zuletzt genannte Typ des
falschen Vertrauens scheint unmittelbar einsichtig: »Auf Propheten und Führer
zu vertrauen, ist ein falsches Vertrauen« (Jaspers 1958: 468). Die Begründung, die
Jaspers gibt, ist wenig erstaunlich. Politik hat den Anspruch, den Verstand zu benut
zen und ihn nicht an göttliche Verkündigungen oder autoritative charismatische
Führerpersönlichkeiten zu binden.

Die Aufdeckung eines falschen Vertrauens setzt die Fähigkeit zum Fragen, zum
Zweifeln, sogar zum Misstrauen voraus. Die Haltung des Misstrauens kann Gründe
bewusst machen, die dem Anspruch objektiver Kriterien genügen müssen, um tat
sächlich als Prüfungsinstanz und Befragen eines Vertrauens in das Vertrauen dienen
zu können. Aber das Wissen um die Falschheit eines Vertrauens garantiert nicht, die
Loslösung von solch einem Verhältnis.

Vertrauen ist moralisch legitim, wenn die am Vertrauensverhältnis beteiligten
Personen die Voraussetzungen und Grundüberzeugungen für das Vertrauensver
hältnis akzeptieren könnten, wenn sie gefragt und ehrlich antworten würden. Der
hier eingeführte Konjunktiv deutet darauf, dass üblicherweise die Voraussetzun
gen für ein Vertrauensverhältnis implizit sind. Moralisch bezweifelbare Verhältnisse
zeichnen sich durch einen Mangel an Vertrauensvoraussetzungen aus. Darum sollte
eine gewisse Wachsamkeit für Vertrauensvoraussetzungen den friedenspolitischen
Bereich prägen.

Selektives Misstrauen und die Haltung des »als ob«

Misstrauen ist nicht nur das Gegenteil von Vertrauen. Es ist ein eigenes Phänomen
und kann berechtigt oder unberechtigt sein. Üblicherweise ist Misstrauen selektiv
und von Vertrauen sowie Nicht-Vertrauen zu unterscheiden. Nicht-Vertrauen kann
Gleichgültigkeit, eine skeptische oder fragende Haltung bedeuten. Misstrauen, das
wie schon erwähnt, aus Sicht der misstrauenden Person auf Gründen beruht, ent
hält eine Perspektivenvielfalt, die eine eigene Ausarbeitung erfordert. Hier möchte
ich nur einen Aspekt nennen, der meines Erachtens friedenspolitisch relevant ist.

Politisch ist es manchmal gerechtfertigt, Misstrauen zu hegen. Es kann dazu
dienen, die Absichten von Einzelpersonen oder die Funktionsweise von Institutio
nen kritisch zu hinterfragen. Während Vertrauen Beziehungen stärken kann, ist se
lektives Misstrauen angebracht, wenn möglicherweise Vertrauen missbraucht wur
de oder wenn es gilt, sich von falschem Vertrauen zu lösen. Deshalb ist es friedens

https://doi.org/10.14361/9783839470879-015 - am 13.02.2026, 19:16:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470879-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christina Schües: Vertrauen und Frieden. Ein ambivalentes Verhältnis 259 

politisch wichtig, das Vertrauen nicht zu sehr zu hofieren, sondern auch selektives 
und wachsames Misstrauen zu wagen. Andererseits geht es auch darum, wie be
reits erwähnt, Vertrauen zu wagen. Sicherlich kann ein Gefühl des Vertrauens nicht 
einfach hergestellt werden. Gefühle entstehen und wir können sie nicht willentlich 
herbeizaubern. Gleichwohl können wir Bedingungen für diese schaffen. 

Friedenspolitische Strategien stehen vor paradoxalen Herausforderungen: Sie 
erfordern Vertrauen, aber gleichzeitig sind im Falle des Konfliktes die Bedingun
gen für Vertrauen meistens nicht gegeben. Vertrauen könnte also »eine zunächst 
einseitige und darum ›riskante Vorleistung‹« (Stegmaier 2008: 415) sein. Im Kon
text gemeinsamer Sicherheitsbestrebungen schlägt Erwin Müller (1986) vor, dass 
Akteur:innen so handeln könnten, »als bestünde bereits Einigkeit über den noch zu 
vereinbarenden beidseitigen Verhaltenskodex« (Müller 1986: 170). Dieser Vorschlag 
zielt auf ein Handeln, dass so verfährt, als ob dem Anderen bereits vertraut wird und 
verstärkt noch einmal die konzeptionelle Einsicht, dass Vertrauen nicht notwen
dig reziprok, sondern eine asymmetrische Beziehung ist. Denn, wie Pascal Delhom 
(2019) schreibt, 

»[…] das jeweils eigene Vertrauen, das wir im anderen haben oder das wir ihm 
schenken, hängt nicht vom Vertrauen des anderen in mir ab. Und das Wagnis des 
Vertrauens wird nicht dadurch geringer, dass der andere dasselbe Wagnis auch 
eingeht. Gegenzeitiges Vertrauen bildet also keine Symmetrie der Beziehung, 
sondern eine doppelte Asymmetrie« (Delhom 2019: 97; 2007). 

Wenngleich die Aufforderung zum ersten Schritt wichtig ist, so scheinen doch Aspek
te der Bedingungen für Vertrauen, zum Beispiel die Vertrauenswürdigkeit der Per
sonen oder Institutionen, auch die Bereitschaft der Anderen eine Kultur des Vertrau
ens zu etablieren, bestärkend für eine Vertrauensbeziehung und einen Friedens
weg. In diesem Kontext der besonderen Ambivalenz und auch Unsicherheit könnte 
das Wagnis nicht darin bestehen, Vertrauen zu haben, denn dieses kann eh willent
lich nicht herbeigeführt werden, sondern darin einen Weg des Wagnisses zu eröff
nen, der ein Handeln im Sinne eines Als-Ob-Vertrauens ermöglicht. Im Kontext des 
Themas des Vertrauens und besonders hinsichtlich der Aufnahme von Friedensge
sprächen kann darüber hinaus die Einbeziehung einer dritten Person wichtig wer
den. Sie kann als Zeug:in einer Selbstverpflichtung, auch als Garant:in oder Ver
mittler:in fungieren und so die Bedingungen für Vertrauensbeziehungen schaffen. 
Kant hat weitsichtig für den Falle des Krieges geraten, dass zwar politische Maßstä
be gelten und sich somit die Schuldfrage kaum verdrängen ließe, doch gleichwohl 
»ein Vertrauen auf die Denkungsart des Feindes […] mitten im Krieg noch übrig blei
ben« (Kant 1977: 200; siehe auch Nordmann 2024) müsse. Es geht darum wenigstens 
Möglichkeiten gemeinsamen Handelns anzustreben – so schwer das auch manch
mal fällt. Ohne dieses Vertrauen ist ein Ausrottungskrieg vorgezeichnet bzw. wird kein 

https://doi.org/10.14361/9783839470879-015 - am 13.02.2026, 19:16:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470879-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 TEIL II: Vertrauen in verschiedenen Gesellschaftsbereichen

Frieden geschlossen werden (Kant 1977: 200). Diese Form des Vertrauens wirkt, als
hätte es keine Gründe, wenigstens keine guten Gründe. Vertrauen ist in die Zukunft
gerichtet, die Retrospektive zeigt, ob ein gemeinsames Handeln vielleicht genau die
Bedingung war, die es stützen konnten. Die Ambivalenz des Vertrauens zeigt sich oft
später, nämlich dann, wenn staatliche Beziehungen oder gesellschaftliche Verhält
nisse sich als tragfähig oder konflikthaft zeigen.

Die Aushandlung, was die spezifischen Orientierungsleistungen und Vertrau
ensebenen der verschiedenen Theorien und Praktiken des Friedens sein könnten,
wird im stets offen zu haltenden transnationalen inkludierenden politischen, ge
sellschaftlichen und religiösen vielstimmigen Dialog zu klären sein. Auch in diesem
Sinne bleibt der gerechte Frieden eine unendliche Aufgabe.

Literaturverzeichnis

Arendt, Hannah (1987): Vita activa oder Vom tätigen Leben, München/Zürich: Piper.
Arendt, Hannah (1989): Das Denken (= Vom Leben des Geistes, Band 1), München/

Zürich: Piper.
Aristoteles (1973): »Politik«, übers. und hg. von Olof Gigon, München: Deutscher Ta

schenbuch Verlag.
Baier, Annette (1991): Trust. The Tanner Lectures on Human Values. Delivered at

Princeton University, 6.-8.03., verfügbar über: http://www.tannerlectures.uta
h.edu/lectures/documents/baier92.pdf.

Baier, Annette (2001): »Vertrauen und seine Grenzen«, in: Martin Hartmann/Claus
Offe (Hg.), Vertrauen. Die Grundlage des sozialen Zusammenhalts, Frankfurt
a.M./New York: Campus, S. 37–84.

Bernasconi, Robert (2007): »Ewiger Frieden und totaler Krieg«, in: Alfred Hirsch/
Pascal Delhom (Hg.), Denkwege des Friedens. Aporien und Perspektiven, Frei
burg/München: Alber, S. 22–42.

Brock, Lothar/Simon, Hendrik (2022): »Vom Krieg zum Frieden. Vertrauen im Kon
flikt«, in: APuZ 40, S. 14–19.

Brock, Lothar/Simon, Hendrik (2022a): »Ist das Völkerrecht am Ende?«, in: Frank
furter Rundschau vom 28.11.2022.

Bude, Heinz (2010): »Quellen und Funktionen des Vertrauens«, in: Herbert Quandt-
Stiftung (Hg.), Vertrauen. Die Bedeutung von Vertrauensformen, Bad Hom
burg, S. 10–15.

Czempiel, Ernst-Otto (1998): Friedenstrategien. Eine systematische Darstellung au
ßenpolitischer Theorien von Machiavelli bis Madariaga, Opladen: Westdeut
scher Verlag.

https://doi.org/10.14361/9783839470879-015 - am 13.02.2026, 19:16:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.tannerlectures.utah.edu/lectures/documents/baier92.pdf
http://www.tannerlectures.utah.edu/lectures/documents/baier92.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839470879-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.tannerlectures.utah.edu/lectures/documents/baier92.pdf
http://www.tannerlectures.utah.edu/lectures/documents/baier92.pdf


Christina Schües: Vertrauen und Frieden. Ein ambivalentes Verhältnis 261 

Delhom, Pascal (2007): »Das Wagnis des Vertrauens«, in: Alfred Hirsch/Pascal 
Delhom (Hg.), Denkwege des Friedens. Aporien und Perspektiven, Freiburg/ 
München: Alber, S. 334–361. 

Delhom, Pascal (2015): »Frieden mit Verantwortung und Vertrauen. Versuch über 
den Frieden als soziale Tugend«, in: Alfred Hirsch/Pascal Delhom (Hg.), Frie
densgesellschaften – zwischen Verantwortung und Vertrauen, Freiburg: Verlag 
Karl Alber, S. 227–262. 

Delhom, Pascal (2019): »Die Rolle des Vertrauens für eine Sicherheitspolitik der 
Kooperation«, in: Ines-Jacqueline Werkner/Martina Fischer (Hg.), Europäische 
Friedensordnungen und Sicherheitsarchitekturen, Wiesbaden: Springer VS, 
S. 93–110. 

Endress, Martin (2002): Vertrauen, Bielefeld: transcript. 
Friedensgutachten (2023): Hg. von Bonn International Center for Conversion, Leib

niz Institut Hessische Stiftung Friedens- und Konfliktforschung, Institut für 
Friedensforschung und Sicherheitspolitik an der Universität Hamburg (IFSH), 
Institut für Entwicklung und Frieden, Bielefeld: transcript. 

Forst, Rainer (2024): »Vertrauen im Konflikt: Eine Grundlegung«, in: Julian Nida-Rü
melin/Timo Greger/Andreas Oldenbourg (Hg.), Normative Konstituenzien der 
Demokratie, Berlin/Boston: De Gruyter, S. 87–104. 

Galtung, Johan (1975): Strukturelle Gewalt. Beiträge zur Friedens- und Konfliktfor
schung, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt. 

Gambetta, Diego (2001): »Kann man dem Vertrauen vertrauen?«, in: Martin Hart
mann/Claus Offe (Hg.), Vertrauen. Die Grundlage des sozialen Zusammenhalts, 
Frankfurt a.M./New York: Campus, S. 204–237. 

Hardin, Russell (2002): Trust and Trustworthiness, New York: Russell Sage Founda
tion. 

Hirsch, Alfred (2013): »Der europäische Friedensbund: Zwischen Transparenz und 
Geheimnis«, in: Alfred Hirsch/Petar Bojanić/Željko Radinković (Hg.), Vertrauen 
und Transparenz – Für ein neues Europa, Belgrad: Institut für Philosophie und 
Gesellschaftstheorie Belgrad, S. 1–30. 

Hirsch, Alfred/Pascal Delhom (2015): Friedensgesellschaften. Zwischen Verantwor
tung und Vertrauen, Freiburg/München: Alber. 

Hobbes, Thomas (2011): Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines kirchlichen und 
bürgerlichen Staates, Berlin: Suhrkamp. 

Jaspers, Karl (1958): Die Atombombe und die Zukunft des Menschen, München: Pie
per. 

Kant, Immanuel (1977 [1795]): »Zum ewigen Frieden. ein philosophischer Entwurf«, 
in: Wilhelm Weischedel (Hg.), Werkausgabe. Band XI. Schriften zur Anthropolo
gie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pädagogik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 
S. 193–251. 

https://doi.org/10.14361/9783839470879-015 - am 13.02.2026, 19:16:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470879-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 TEIL II: Vertrauen in verschiedenen Gesellschaftsbereichen

Müller, Erwin (1986): »Gemeinsame Sicherheit: Profil eines Konzepts alternativer Si
cherheitspolitik«, in: Egon Bahr/Dieter Lutz, (Hg.), Gemeinsame Sicherheit. Bd.
1: Idee und Konzept, Baden-Baden, S. 159–196.

Nordmann, Alfred (2024): »Im Krieg den Frieden bereiten«, in: Frankfurter Allge
meine Zeitung vom 14.8.2024, S. N4.

O’Neill, Onora (2002a): A Question of Trust. The BBC Reith Lectures 2002, Cam
bridge: Cambridge University Press.

O’Neill, Onora (2002b): Autonomy and Trust in Bioethics, Cambridge: Cambridge
University Press.

Rousseau, Jean-Jacque (1981): »Abhandlung über die von der Akademie zu Dijon ge
stellte Frage, ob die Wiederherstellung der Wissenschaften und Künste zur Läu
terung der Sitten beigetragen haben« (1. Diskurs), in: Ders., Sozialphilosophi
sche und Politische Schriften, München: Schöningh, S. 41–164.

Rousseau, Jean-Jacques (2012): Friedensschriften. Französisch-deutsch. Übersetzt,
mit einer Einleitung und Anmerkungen herausgegeben von Michael Köhler,
Hamburg: Meiner, F.

Schües, Christina (2015): »Vertrauen und Misstrauen in friedenspolitischer Ab
sicht«, in: Pascal Delhom/Alfred Hirsch (Hg.), Friedensgesellschaften – zwi
schen Verantwortung und Vertrauen, Reihe: Friedenstheorien, Freiburg: Alber,
S. 156–181.

Schües, Christina (2016): »Friedenswege in zeitlicher Diskontinuität«, in: Christi
na Schües/Pascal Delhom (Hg.), Zeit und Frieden, Freiburg/München: Alber,
S. 7–28.

Schües, Christina (2018): »Friedenspraxis«, in: Sarah Jäger/Jean-Daniel Strub (Hg.),
Gerechter Frieden als politisch-ethisches Leitbild. Gerechter Frieden, Wiesba
den: Springer VS, S. 81–105.

Senghaas, Dieter (Hg.) (1995): Den Frieden denken, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Senghaas, Dieter/Eva Senghaas-Knobloch (1992): »Si vis pacem para pacem:

Überlegungen zu einem zeitgemäßen Friedenskonzept«, in: Leviathan 20(2),
S. 230–251.

Simon, Hendrik (2023): »Können wir dem Völkerrecht (noch) trauen? Die russische
Aggression gegen die Ukraine und die diskursive Autorität internationaler Nor
men«, in Soziale Systeme 28(2), S. 279–299.

Stegmaier, Werner (2008): Philosophie der Orientierung, Berlin: de Gruyter.
Sztompka, Piotr (1995): »Trust and Emerging Democracy: Lessons from Poland«, in:

International Sociology 11, S. 37–62.
Sztompka, Piotr (1999): »Trust, Distrust and Two Paradoxes of Democracy«, in: Eu

ropean Journal of Social Theory 1, S. 19–32.
Werkner, Ines-Jacqueline (2017): »Zum Friedensbegriff in der Friedensforschung«,

in: Ines-Jacqueline Werkner/Klaus Ebeling (Hg.), Handbuch Friedensethik,
Wiesbaden: Springer VS, S. 19–32.

https://doi.org/10.14361/9783839470879-015 - am 13.02.2026, 19:16:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470879-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

