Das Spiel der Hingabe
Zur Produktion des Idolatrischen'

Verontka Zink

Der Begriff des Charismas ist jenes allgegenwirtige Passepartout, mit dem wir
versuchen, die faszinierend glanzvollen und mysteriésen Qualititen, die ban-
nende und auratische Wirkung einer sozialen Figur zu beschreiben, die uns als
eine heroische Ausnahme des herkdmmlichen gesellschaftlichen Lebens er-
scheint. Das heroisch Charismatische versetzt uns in ehrfiirchtiges Staunen, es
verwundert, begeistert und fordert bisweilen unseren Tribut. Seien es nun ver-
meintlich religiés motivierte Heilsbringer oder auch politische Vertreter und re-
volutiondre Anfithrer - diejenigen, die als charismatisch erachtet werden, scheinen
mit einer eigentiimlichen Anziehungs- und Ausstrahlungskraft begabt, die ihnen
die Zustimmung und das Vertrauen der Anhinger sichert und die konstitutiv fur
ihre soziale Ausnahme- und Machtstellung ist. Nicht zuletzt offerieren uns die
massenmedialen Unterhaltungswelten eine Kulturindustrie des Charismatischen,
die - einem Modus der symbolischen Uberhohung folgend - die Stars, die Iko-
nen und Kultfiguren an den obersten Rand des Sozialen positioniert: Die Vereh-
rung des ,iProphets® des digitalen Zeitalters, die frenetische Begeisterung fiir ei-
nen vermeintlichen ,Fuflballgott® und die Inthronisierung einer Entertainment-
Ikone zum ,King of Pop‘, all das ist Ausdruck der mediatisierten Allgegenwart
unzihliger charismatischer Heroen und der massenkulturellen Produktion des
Idolatrischen. Das Charisma wird hierbei gar zu einer Grundbedingung des Er-
folgs stilisiert. Diese vermeintlich auflergewohnliche Attraktivitit und Anzie-
hungskraft garantiert die Anbetung der Fans, deren emotionale Zuwendung und
nicht zuletzt deren Konsumbereitschaft, die ihrerseits die Basis fur die symboli-
sche Grofle wie fur die 6konomische Macht der verehrten Stars bilden.

Derartige Ausnahmeerscheinungen verkorpern ein ,Mehr-als-herkommlicher-
weise-iiblich®. Sie scheinen sich am Rand oder abseits gesellschaftlicher Normali-
titsstandards zu bewegen, diese zu transzendieren und sich in ihrer ihnen zuge-
schriebenen sozialen Auflerordentlichkeit vom Gewohnlichen und Alltiglichen
abzuheben.? Sie reprisentieren zu ehrende wvenerabilis, also diejenigen Werte und
Tugenden, die innerhalb einer Sozialitit anerkannt sind und als erhaben erachtet

Fiir hilfreiche Anmerkungen zu diesem Beitrag mochte ich Ronald G. Asch gerne danken.

2 Vgl. etwa G. Bataille, Die Souverinitit, in: G. Bataille, Die psychologische Struktur des Fa-
schismus. Die Souverinitit, iibers. von R. Bischof [et al.] (Batterien; 8), Miinchen 1997,
S. 54-86; B. Giesen, Triumph and Trauma (The Yale Cultural Sociology Series), Boulder,
CO/London 2004; W. Lipp, Charisma — Schuld und Gnade. Soziale Konstruktion, Kul-
turdynamik, Handlungsdrama, in: W. Gebhardt [et al.] (Hrsg.), Charisma. Theorie, Religi-
on, Politik (Materiale Soziologie / TB; 3), Berlin/New York 1993, S. 15-32.

https://dol.org/10.5771/6783956505850-23 - am 13.01.2028, 06:49:54, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izmm—


https://doi.org/10.5771/9783956505850-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

24 VERONIKA ZINK

werden. Nicht zuletzt daher wird der Figur des heroischen Charismatikers ein su-
perlativer Sozialstatus zuerkannt, welcher die Aufmerksamkeit, die Hochachtung
und die Verehrung der Anhinger konzentriert und als Konsequenz diese wiederum
garantiert. Apotheotische Heilsfiguren verkorpern aber nicht nur dasjenige, was
von einer sozialen Entitdt als verehrungswiirdige Grofle gesetzt wird, sondern bil-
den aufgrund der ihnen zugedachten charismatischen Begabung ein vitales Ele-
ment jedweder Sozialitit. Threr nimbischen Aura wird eine bannende Wirkung zu-
gesprochen, welche es vermag, die Aufmerksamkeit einer Vielzahl von Subjekten
auf sich zu ziehen und ein Kollektiv im Namen des Verehrten zu mobilisieren.

Es ist eben jene soziale Wirkmacht des Charismas, auf welche sich das 6ffentli-
che wie das wissenschaftliche Interesse immer wieder richtet.> Auf der einen Seite
wird der motivationalen, transformatorischen und rekreativen Kraft des Charis-
mas affirmativ begegnet. So legen beispielsweise Management-Theorien aus dem
Bereich der transformational leadership nahe, dass in der Kultivierung der vermeint-
lich konstruktiven Dynamiken des Charismatischen die Moglichkeit liegt, das Po-
tenzial der Anhinger zu entfachen, was gleichwohl deren Leistungsbereitschaft
fordere.* Dariiber hinaus sehen wir uns auch im Bereich der Politik mit einem
wiederkehrenden Ruf nach charismatischen Wiirdentrigern konfrontiert, wird
dem Charismatischen doch die Fihigkeit zugesprochen, es aktiviere eine neue Be-
geisterung fiir staatsbiirgerliche Beteiligung und wirke der viel zitierten politischen
Verdrossenheit entgegen.’ Auf der anderen Seite wird ein entgegengesetztes und
weit mehr kritisches Bild gezeichnet, indem auf die destruktiven Dimensionen der
revolutiondren und verfihrerischen Macht des Charismas wie auf die sozialen
und psychologischen Gefahren einer blinden Hingabe und einer irrationalen
Uberidentifikation mit dem verehrten Idol aufmerksam gemacht wird.6 Bei der

Vgl. beispielhaft fiir das anhaltende 6ffentliche Interesse an dem vermeintlichen Mysteri-
um Charisma die Ausgabe 04/2012 der Zeitschrift ,Der Spiegel® mit dem Titelthema
,Charisma. Das Geheimnis der besonderen Ausstrahlung®, die mit sieben unterschiedli-
chen Titelbildern auf dem Markt war. Die Reportage nimmt das Geheimnisvolle zum An-
lass fiir die Entritselung und sucht nach psychologischen und soziologischen Mechanis-
men fiir die Erklirung eines Phinomens.

Vgl. hierzu etwa die Studien von J. E. Bono / R. Illies, Charisma, Positive Emotions and
Mood Contagion, in: The Leadership Quarterly 17, Heft 4, 2006, S. 317-334 und von J. A.
Conger [et al.], Charismatic Leadership and Follower Effects, in: Journal of Organizational
Behavior 21, Heft 7, 2000, S. 747-767.

Fiir eine Betonung der kreativen Potenziale, die charismatische Figuren freisetzen, siche
beispielhaft W. Patzelt, Charisma und die Evolution von Institutionen, in: F. J. Felten [et al.]
(Hrsg.), Institution und Charisma, Kéln [u.a.] 2009, S. 607-616; C. M. Fiol [et al.], Char-
ismatic Leadership: Strategies for Effecting Social Change, in: The Leadership Quarterly
10, Heft 3, 1999, S. 449-482. Vgl. des Weiteren fiir eine Auseinandersetzung mit den kon-
struktiven und den destruktiven Dynamiken des Charismas innerhalb institutioneller und
organisatorischer Strukturen E. Shils, Charisma, Order, and Status, in: American Sociolo-
gical Review 30, Heft 2, 1965, S. 199-213.

Vor allem Le Bons Ausfithrungen zur ,,Psychologie des foules” folgen der Deutung, die der
Masse der Verehrer eine charakteristische Willensschwiche zuschreibt. Es ist in der Folge
ebendiese Willensschwachheit, aufgrund derer die Masse als zuginglich fiir die suggestive

https://dol.org/10.5771/6783956505850-23 - am 13.01.2028, 06:49:54, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izmm—


https://doi.org/10.5771/9783956505850-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DAS SPIEL DER HINGABE 25

charismatischen Verzauberung handele es sich letztlich nur um eine kulturindus-
triell inszenierte und produzierte Manipulation, welche die Illegitimitit eines
asymmetrischen Machtgefiiges nur kaschiere. Vom begeisterten Fan iiber den
treuen Gefolgsmann bis hin zum demiitigen Gliubigen, von den kreischenden
Massen, die im Angesicht ihres Pophelden drohen, in Ohnmacht zu fallen, bis
hin zum Mirtyrer, der sich diesem ,Mehr-als® hingibt, sich aufopfert und wenn
notig andere mit in den Tod reifdt — aus der Perspektive der nicht involvierten Au-
Renseiter erscheinen diejenigen, die von dieser Form der rasenden und jubilatori-
schen Affirmation einer fremden Macht affiziert sind, lediglich als willensschwa-
che Subjekte, die, iiberwiltigt von ihren starken Gefithlen und Leidenschaften,
willens sind, fiir den Verehrten alles zu geben. Die verfiihrerische Macht des Cha-
rismatikers scheint die Urteilskraft der Verehrer zu beeintrichtigen.” Aus einer sol-
chen Sicht stellt die Verehrung fiir den Charismatiker den Ausdruck der Irrationa-
litat dar, geben sich die Verehrenden doch willentlich und als ohnmachtiger Part
einem ungleichen Michteverhiltnis hin. Hierin fundiert sich das Verstindnis ei-
nes grofitmoglichen Machtantagonismus; eine asymmetrische Abhingigkeitsbe-
ziehung, der das Subjekt in seinem emotional motivierten Aberglauben anheim-
fillt: die ,Krankheit der Unterwiirfigkeit®, wie Richard Sennett formuliert.?

Mit der Verehrung scheint ein unbehaglicher Verdacht die kulturelle Bithne zu
betreten. Im Angesicht der Hingabe an einen ibermichtigen Anderen stellt sich

Macht von willensstarken und manipulierenden Autorititen betrachtet wird. Fiir eine Aus-
einandersetzung mit gegenwartskulturellen Wertungsweisen der Verehrung siehe vor allem
die psychologische Studie zum sogenannten Celebrity Worship Syndrom. Warnend formulie-
ren die Autoren hinsichtlich einer intensiven und leidenschaftlichen Hingabe an ein Idol:
»the expression of celebrity worship is firmly rooted in pathology and thus may become a
serious clinical issue. The case of the female adolescent who was willing to self-mutilate
over her parasocial relationship with a popular musician subsequently might serve as an il-
lustrative example®, J. Maltby [et al.], A Clinical Interpretation of Attitudes and Behaviors
Associated With Celebrity Worship, in: The Journal of Nervous and Mental Disease 191,
Heft 1, 2003, S. 25-29, hier S. 29. Die pathetische Hochstimmung wird hierbei unter dem
Vorzeichen einer pathologischen Storung besehen, denn diese verweise in ihrer aufmerk-
samkeitsabsorbierenden Abhingigkeit zugleich auf den Zustand einer, wie Maltby und
Kollegen beschreiben, ,poorer mental health®, ebd., S. 28.

Insbesondere die Gemiitshaltung der Begeisterung steht unter Verdacht, im Widerstreit mit
der niichternen Rationalitit zu stehen. Siehe hierzu vor allem die genealogische Betrach-
tung von Bosel fiir den philosophischen Diskurs, demgemif} die Diffamierung des Enthu-
siasmus vor allem auch in Relation und als Resultat der aufklirerischen Haltung zu lesen
ist: B. Bosel, Philosophie und Enthusiasmus. Studien zu einem umstrittenen Verhiltnis,
Wien 2008. Fiir eine Betrachtung der interpretatorischen Kopplung von Gotterfiilltheit
(Enthusiasmus) und Wahnsinn fiir den Bereich der Religion siehe zudem Foucaults dis-
kursanalytische Skizze des Wahnsinns: M. Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Ge-
schichte des Wahns im Zeitalter der Vernunft, tibers. von U. Képpen, Frankfurt am Main
1969. Neben der Verdichtigkeit der Gemiitshaltung gegeniiber dem Charismatiker siehe
fur eine Auseinandersetzung mit der Angst vor illegitimen Autorititen R. Sennett, Autori-
tit, tibers. von R. Kaiser (BvT; 593), Berlin 2008. Fir eine gegenwartskulturelle Betrach-
tung der Prekaritit der Verehrung siehe zudem V. Zink, Von der Verehrung. Eine kulturso-
ziologische Untersuchung, Frankfurt am Main 2014.

8 Sennett, Autoritit (Anm. 7), S. 113.

https://dol.org/10.5771/6783956505850-23 - am 13.01.2028, 06:49:54, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izmm—


https://doi.org/10.5771/9783956505850-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

26 VERONIKA ZINK

fur diejenigen, die nicht vom Charismatischen verzaubert sind, fur die aufgeklar-
ten Auflenseiter und somit auch fiir uns als Wissenschaftler unweigerlich die Frage
nach der Legitimitit des Verehrens und nach der Legitimitit dieser Machtbezie-
hungen, die auf der Demut der Verehrenden basiert. Ob man das Charisma nun
als eine sozietale Moglichkeit oder vielmehr als eine Gefahr des Sozialen erachtet,
gemeinsam ist diesen Wertungen, dass sie dem Charismatischen eine sozial vitale
Bedeutung beimessen, indem auf die emotional mobilisierende Potenz dieser ge-
sellschaftlichen Ausnahmeerscheinungen verwiesen wird. So widerspriichlich also
beide Perspektiven auf das Charisma sein mogen, sie teilen den Glauben an die
Macht des Charismas, an eine die Massen entziindende Wirkung. Zumeist bleibt
aber fraglich, was damit gemeint ist, wenn wir vom Charisma einer Person spre-
chen, worin also der Glaube an eine charismatische Erscheinung und deren ver-
fuhrerische Wirkmichtigkeit griindet. Ziel dieses Beitrags wird es sein, sich diesem
verflihrerischen Prinzip zuzuwenden, wobei zu zeigen sein wird, dass die Frage
nach der Legitimitit dieses asymmetrischen Machtgefiiges vor dem Hintergrund
des Glaubens und der Hingabe an die Aufleralltiglichkeit des Charismatischen zu
kldren ist. Dieser Glaube ist, so wird aufbauend dargelegt, als Resultat eines Pro-
duktionsprozesses zu verstehen, der auf die Herstellung und Sichtbarmachung
von Zeichen der Aufleralltiglichkeit des Charismatischen spezialisiert ist.

1. Zur Frage der Legitimitit enthusiastischer Machtbeziehungen

Nunmehr klassische Schriften massen- und sozialpsychologischer wie religions-
und herrschaftssoziologischer Provenienz und in Tradition von Autoren wie Gus-
tave Le Bon, Sigmund Freud, Emile Durkheim oder Max Weber setzen sich auf
je divergierende Weise und grundiert von einem jeweils unterschiedlichen me-
thodologischen Interesse mit der Funktion und der Logik dieser mobilisierenden
Potenz auseinander und suchen, die soziale Wirkung und die kulturelle Signifi-
kanz dieser exzeptionellen Figuren des gesellschaftlichen Lebens zu erkliren.” Ob
nun mit dem Verweis auf die Ansteckung einer irrational agierenden Masse durch
die nimbische Suggestivkraft eines Verfiithrers, auf die libidindse Bindung an ei-
nen idealisierten Fithrer oder auf einen aus Begeisterung erwachsenen Gehorsam
gegeniiber dem Charismatiker — das Moment des ,Affiziert-werdens® durch diese
Erscheinung und damit einhergehend die jubilatorische Hingabe an ebendiese
bilden wiederkehrende Motive bei der Erkldrung dieses Phinomens. Aber woher
nimmt der charismatisch Begabte die Macht der Affektion? Der Hinweis auf die
Fahigkeit zur effektiven Affektivinfektion ldsst diese Qualitit ebenso mysterios

9  Vgl. etwa E. Durkheim, Die elementaren Formen des religidsen Lebens, iibers. von

L. Schmidts (Verlag der Weltreligionen, Taschenbuch; 2), Frankfurt am Main/Leipzig 2007,
S. Freud, Massenpsychologie und Ich-Analyse. Die Zukunft einer Illusion, Frankfurt am
Main 2007; G. Le Bon, Psychologie der Massen, tibers. von R. Eisler, Neuenkirchen 2007;
M. Weber, Wirtschaft und Gesellschaft, Tiibingen 1980.

https://dol.org/10.5771/6783956505850-23 - am 13.01.2028, 06:49:54, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izmm—


https://doi.org/10.5771/9783956505850-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DAS SPIEL DER HINGABE 27

erscheinen, bietet dieser doch nur ein Versatzstiick des Phinomens, aber keine
Erklirung dafir, welche Logik dieser bannenden und bindenden Wirkung zu-
grunde gelegt wird.

Die wohl radikalste soziologische Erklirung liefert Durkheim, indem er jene
Begeisterung und Hingabe als ein sakrales Gefiihl beschreibt, welches, seiner Sak-
ralsoziologie zufolge, als eine soziale Tatsache (und somit nicht als ein psycholo-
gisches Phinomen) zu betrachten ist, die aus dem Sozialen heraus zu verstehen
ist:

,Im Ubrigen sehen wir, dafl die Gesellschaft jetzt genauso wie frither stindig heilige
Dinge erschafft. Wenn sie sich fiir einen Menschen begeistert, in dem sie die wesentli-
chen Sehnsiichte zu entdecken glaubt, die sie selbst bewegen, und die Mittel, um sie zu
befriedigen; dann sondert sie ihn aus und vergottert ihn beinahe. Die 6ffentliche Mei-
nung bekleidet ithn mit einer Majestit, die der dhnlich ist, die die Gotter beschiitzt. [...]
Die Ehrerbietung, die Menschen, die eine hohe soziale Funktion ausiiben, einfloflen, ist
auch nichts anderes als der religitse Respekt.“10

Aus dieser Perspektive handelt es sich nicht um eine unerklarliche und mysteriose
Gabe einer auflerwihlten Figur. Der Glaube an die Gottlichkeit dieser Figuren
griindet vielmehr in ihrem Dasein als symbolische Reprisentationen, in denen
kollektive Vorstellungen auf verdichtete Weise ihren Ausdruck finden und die ge-
rade deshalb ein sozial regeneratives und kreatives Potenzial bereithalten wie auch
eine symbolische Integrationsfunktion erflillen konnen. Der idolatrische Charak-
ter kann demzufolge als etwas gesellschaftlich Auferlegtes und Beigefiigtes be-
trachtet werden, das es gilt, im Sozialen zu inszenieren und bestindig mittels
Praktiken der kultischen Verehrung zu reaktivieren.

Was Durkheim als ,religiose[n] Respekt“ begreift, wird bei Weber als ein ,,Inte-
resse [...] am Gehorchen“!! begriffen, welches im Fall des Charismas ,kraft per-
sonlichen Vertrauens“!2 und durch die ,freie, aus Hingabe an Offenbarung, Hel-
denverehrung, Vertrauen zum Fithrer geborene, Anerkennung“!3 durch die Ge-
folgschaft legitimiert wird. Wenngleich wir hier jeweils auf ein dhnliches Motiv
stoflen, so unterscheidet sich die Betrachtung Durkheims freilich deutlich von
derjenigen Webers, liegt der Fokus der letzteren doch zuvorderst auf der Frage,
unter welchen Bedingungen ein asymmetrisches Machtgefiige als legitim aner-
kannt wird, und wie der Glaube an die Macht des Charismatikers hergestellt und
verstetigt wird. Will man die charismatische Anhingerschaft und deren Verehrung
aus dieser Perspektive verstehen, so griindet sie gerade in dem Glauben an die
Andersartigkeit, an die Regelfremdheit oder, kurz, an die Aufleralltiglichkeit der
gnadenbegabten Persona. Betrachtet man mit Weber das Charisma als eine Form
der Herrschaft, die einer auferalltiglichen Logik folgt, so kann das hier zugrunde

Durkheim, Die elementaren Formen des religiosen Lebens (Anm. 9), S. 316.
1 Weber, Wirtschaft und Gesellschaft (Anm. 9), S. 122.

12° Bbd., S. 124.

13 Ebd., S. 140.

https://dol.org/10.5771/6783956505850-23 - am 13.01.2028, 06:49:54, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izmm—


https://doi.org/10.5771/9783956505850-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

28 VERONIKA ZINK

liegende Machtverhiltnis zwischen ehrenwertem Helden und verehrender Gefolg-
schaft als eine Beziehung definiert werden, welche nicht durch Zwang oder Ge-
walt reglementiert wird, sondern die durch den Glauben an die Rechtmif3igkeit
der Michtigkeit des charismatisch Begnadeten legitimiert ist. Zumindest in ihrer
idealtypischen Form ist die charismatische Herrschaftsbeziehung den anderen
Herrschaftstypen, die ,Alltags-Formen der Herrschaft“!4 sind, radikal entgegenge-
setzt, da sie nicht auf der Produktion von Zeichen der Rationalitit oder der Tradi-
tionalitit der Herrschaftsordnung basiert. Thre Legitimitat stiitzt sich insofern we-
der auf ein rational gesetztes noch historisch etabliertes Regelwerk, das seinerseits
diskursiv analysierbar wire. Sie erscheint in ihrer Regelfremdheit im Vergleich zur
rationalen Herrschaft im Wesentlichen irrational und im Vergleich zur traditiona-
len im Wesentlichen revolutionir.

Die Legitimitit der charismatischen Herrschaft wird in Zeichen der Aufieralltig-
lichkeit dieser Herrschaft begriindet, ihre Autoritit im Glauben an die Gnadengabe
der ethischen, heroischen oder religiosen Virtuositit eines michtigen Anderen und
ithr Herrschaftsanspruch auf dem begeisterten ,Ja‘ der Anhinger. Genau jenes af-
firmative Machterfahren ist gemeint, wenn im Folgenden von der Verehrung fiir
und die Hingabe an einen charismatischen Helden die Rede ist, also eine enthu-
siastische Gemiitshaltung gegeniiber einer sakralen Erscheinung, deren Aufieror-
dentlichkeit im Glauben daran griindet, dass sie im Namen einer hoheren Ord-
nung und Macht handelt, von der sie berufen und begabt wurde. Das heif§t kon-
kret, dass der Glaube an die Legitimitit des Charismas zuvorderst von der Produk-
tion der Zeichen des Auflergewohnlichen, Mysteriosen, Irrationalen und revoluti-
onir Anderen abhingig ist; Produktion sowohl verstanden im Sinne der Herstel-
lung wie auch in Anlehnung an Baudrillards Verwendung des Begriffs als Modus
der Sichtbarmachung und Verwirklichung (produire).!® Es ist jener Glaube an die
Auferalltiglichkeit, der zwar grundlegend fiir die Logik des Verehrens des Charis-
matischen ist, da sich diese jedweder rationalen Ordnungsmacht entsagt, sich aber
eben gerade wegen der vermeintlichen Irrationalitit dieser Form der Verehrung
dem ,fremden Beschauer als Wiirdelosigkeit wirkende[] Hingabe“1¢ prisentiert.
Wie lasst sich also dieses Konstrukt des Aufleralltiglichen begreifen, also dasjenige,
was sich vermeintlich tiber jede rational und traditional begriindete Ordnung hin-
wegsetzt und welches nach Weber sowohl am Grund der charismatischen Bega-
bung wie auch am Grund der emotional motivierten Begeisterung fiir diese liegt.
Auch Webers geltungsbegrifflicher Bestimmung zufolge muss das Charisma, um
wirksam zu sein, produziert und inszeniert werden, seine Giiltigkeit hangt jedoch
von der Hingabe der Anhinger und ihrem Glauben an die Auflerordentlichkeit
dieser heroischen Michtigkeit ab.

4 Ebd., S. 141.

15 Vgl. zum Konzept der Produktion J. Baudrillard, Von der Verfithrung, iibers. von M. Mef3-
ner, Miinchen 1992.

16 Weber, Wirtschaft und Gesellschaft (Anm. 9), S. 652.

https://dol.org/10.5771/6783956505850-23 - am 13.01.2028, 06:49:54, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izmm—


https://doi.org/10.5771/9783956505850-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DAS SPIEL DER HINGABE 29

Es ist jene Dimension der Hingabe und der Verehrung, der ich im Folgenden
Beachtung schenken mochte — dies mit dem Ziel, den Fokus auf die Frage nach
der Produktion des Aufleralltiglichen zu legen. Die Inszenierung der Macht und
Auflerordentlichkeit eines charismatisch Begnadeten basiert, so die These, auf
seinem enthusiastischen Gegenpart, der die der Geltung des Charismas zugrunde
liegende aufleralltigliche Logik mitproduziert, indem er sie im Sozialen emotio-
nal affirmiert und verstetigt. Die Momente der Affektion, der Hingabe und der
Verehrung werden daher nicht als erklirende Faktoren fiir den Glauben an die
Aufleralltiglichkeit dieser Figuren verstanden, sondern als Momente der Produk-
tion dieses Glaubens. Die Untersuchung beschrinkt sich dabei auf jenen Helden-
typus, der das charismatische Zentrum einer Sozialitit der Anhinger verkor-
pert,!” das heifdt, dem die Verehrung seiner Gefolgschaft zuteilwird.!® Dieser Be-
trachtung folgend wird die charismatische Verehrungsdyade, also die wechselsei-
tig konstruierte Logik der Beziehung zwischen Held und Anhinger, im Fokus
stehen. Auf diese Weise wird sich der Beitrag schrittweise der Herstellung und
Verwirklichung der Aufleralltiglichkeit wie deren Zeichen annihern, wobei zwei
Momente als wesentlich fur die Verehrungsdyade und ihre verfithrerische Logik
betrachtet werden: die Konstruktion eines Mysteriums und der symbolische
Tausch. Wihrend die Produktion des Geheimnisvollen als grundlegend fur die
Auf3eralltiglichkeit des Verehrten ausgestellt wird, wird aufbauend zu zeigen sein,
dass die Verehrung auf dem Glauben an ein agonistisches Spiel der wechselseiti-
gen Verausgabung der Verehrer wie des Verehrten basiert. Beide Momente sind,
so die These, konstitutiv fiir den Glauben an den auflerokonomischen Wert des
Verehrens und stellen insofern dynamische Elemente innerhalb des Prozesses der
Produktion des Illusionswerts des Charismatischen dar. Die Auseinandersetzung
mit der Verehrungsdyade wird abschlieend unter Bezugnahme auf den Stand-
punkt des auflenstehenden und nicht affizierten Publikums perspektiviert. Das
Publikum dergestalt zu verstehen und es nicht mit dem Kreis der verehrenden
Anhinger gleichzusetzen, bedeutet, einen Perspektivwechsel vorzunehmen, da
dieses in seiner Rolle als ,vierte Wand® besehen wird. Da es sich somit um eine
Betrachterposition handelt, die nicht aktiv in die Produktion des Idolatrischen
eingreift, sondern diese von auflen bewertet, eroffnet der Blick auf das Publikum
einerseits eine andere Perspektive auf das, was mit dem Glauben an die Auflerall-
taglichkeit gemeint ist, und andererseits wird dem Publikum in seiner Betrachter-

17" Indem der Fokus auf dem Helden als einer charismatischen Figur liegt, wird an dieser Stel-

le auf Bernhard Giesens Definition des Helden Bezug genommen: ,Heroes embody cha-
risma, they fuse the sacred into the profane world, they establish a mediating level be-
tween the humans and the Gods®, Giesen, Triumph and Trauma (Anm. 2), S. 16.

Fiir eine differenzierte Betrachtung der Emotion Verehrung und einer Abgrenzung dieser
von anderen lobpreisenden Gefiihlen siehe unter anderem O. F. Bollnow, Die Ehr-
furcht. Wesen und Wandel der Tugenden, Wiirzburg 2009; 1. Schindler [et al.], Admiration
and Adoration: Their Different Ways of Showing and Shaping Who We Are, in: Cognition
and Emotion 27, Heft 1, 2013, S. 85-118.

18

https://dol.org/10.5771/6783956505850-23 - am 13.01.2028, 06:49:54, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izmm—


https://doi.org/10.5771/9783956505850-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

30 VERONIKA ZINK

position zugleich eine wesentliche Funktion beziiglich der Logik des Verehrens
zugewiesen. Thm kommt so die Funktion einer sozialen Deutungsperipherie der
Verehrungsdyade zu, das heifdt schlichtweg, dass das Publikum die Figur des Drit-
ten bildet.!” Demzufolge wird der nicht verzauberte und aufgeklirte Blick des
Publikums, sei dies nun der Blick der Offentlichkeit oder der des Wissenschaft-
lers, der nach dem Gehalt des Passepartouts ,Charisma‘ sucht, eine wesentliche
Bedeutung fiir die Bildung der Dyade und fiir die Produktion des ihr zugrunde
liegenden verfiihrerischen Prinzips zugesprochen.

2. Zeichen der AufSeralltiglichkeit:
Der Adorzismus der Undurchsichtigkeit

Die mise en scéne des Charismas ist unausweichlich, bedarf der Glaube der Verehrer
ja bekanntlich der Zeichen und in diesem Fall der Zeichen, die die auflerordentli-
che Begabung des Charismatikers verbiirgen. Folgt man Weber, so bildet die Pro-
duktion von Zeichen der Auflerordentlichkeit ein konstitutives Instrument zur
Verstetigung dieser fragilen Form der Autoritit und des damit einhergehenden
Machtgefiiges. Charisma besteht nur, insofern die mysteriose und magisch attrak-
tive Virtuositit des Verehrten kontinuierlich beschworen und nicht veralltiglicht
wird. Die sichtbare Konstruktion eines Arkanum gehort zu den gangigen Requisi-
ten der Macht: Das Verborgene und Intransparente grundiert durch die Ausstel-
lung der Unergriindlichkeit, der Unverfuigbarkeit und der Inkommensurabilitit
nicht nur die mysteriése AulergewOhnlichkeit der verehrten Persona, sondern in
diesem Zuge eben auch deren Exklusivitit und Publizitit, da, wie Georg Simmel
beschreibt, ,das Geheimnisvolle® und ,vielen Versagte“, den Eindruck erweckt,
etwas ,ganz besonders Wertvolles“ zu sein.20

Charisma ist per definitionem ein intransparentes Verweisungssymbol“.2! Auf-
grund dieser Intransparenz wird der Nimbus des Verehrten als unergriindlich kon-
struiert. Solange dieser nicht be- und ergriindet werden kann, behilt er seine au-
Beralltigliche Wirkung. Diese Konstruktion ldsst den Verehrten als bedeutsam er-
scheinen und wahrt zugleich dessen Unantastbarkeit, was mit Blick auf die Verste-
tigung dieser Auferalltiglichkeit wesentlich ist. Es handelt sich hier um einen
Modus der Immunisierung, ist das Charisma doch bestindig von seiner Verfliich-
tigung bedroht. Die inszenatorische Produktion des Charismas droht immer auch
sich in ihr Gegenteil zu verkehren: die Veralltiglichung des Charismas als Resultat
einer Uberproduktion. Mit der Publizitit des Charismatischen geht zugleich die

19 Vgl. zur sozial erginzenden Funktion der Figur des Dritten vor allem G. Simmel, Soziolo-
gie. Untersuchungen tiber die Formen der Vergesellschaftung, Frankfurt am Main 1992.

20 Vgl. ebd., S. 408.

21 C. Schneider, Charisma. Sinnproduktion durch Reflexionsanisthesie, in: P. Rychterova
[et al.] (Hrsg.), Das Charisma. Funktionen und symbolische Reprisentationen, Berlin
2008, S. 129-154, hier S. 130.

https://dol.org/10.5771/6783956505850-23 - am 13.01.2028, 06:49:54, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izmm—


https://doi.org/10.5771/9783956505850-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DAS SPIEL DER HINGABE 31

Gefahr der Profanierung des Geheimnisvollen einher, was zu einem Schwinden
der magisch unerklirlichen, attraktiven Wirksamkeit fiihrt. Nur indem es als ein
Mysterium gewahrt und bewahrt wird, kann es seine potenziell bannende und
verfithrerische Wirkung entfalten.

Der Gefahr der Veralltiglichung kann letztlich nur durch die Sicherung und Ver-
stetigung des Mysteritsen entgegengewirkt werden. Und dies gilt freilich auch fiir
die Verehrer, insofern diese an der Wahrung der affektiven Attraktivitit des Cha-
rismatischen interessiert sind. Zur Sicherung des Mysteriosen wird auf eine sakrale
Sprache?® zuriickgegriffen, die ihrerseits selbst die Unantastbarkeit und die Ge-
heimnishaftigkeit des Verehrten wahrt; ein Aspekt, den wir sowohl aus populirkul-
turellen Deutungen wie auch aus kulturwissenschaftlichen Auslegungen kennen -
sei es der vor Staunen und Begeisterung bebende Fan, dem im Angesicht des be-
gehrten Stars anscheinend die Sprache versagt, die Beschreibung der grundsitzli-
chen Unfasslichkeit des Numinosen bei Otto oder auch der Verweis auf ein Un-
vermogen, dartiber adidquat sprechen zu konnen, wie es Agamben in Auseinander-
setzung mit Hegels ,Eleusis® konstatiert.?* Der rhetorische Riickgriff auf das Stil-
mittel der Unergriindlichkeit, der Unfassbarkeit, der Unbeschreiblichkeit oder der
Unansehnlichkeit des charismatischen Gegeniibers bildet ein wesentliches Element
des Verehrens. Die sprachliche Verkleidung und die kommunikative Rahmung des
Charismatischen als ineffabel prisentiert dieses somit als ein Passepartout ohne de-
finiten Inhalt. Wobei das Nichtkommunizierbare im Sozialen angezeigt und als
unkommunizierbar kommuniziert werden muss, damit es in seiner Mysteridsitit
Giiltigkeit haben kann. Die Kommunikation des Auflerordentlichen bedient sich
daher notwendigerweise der ,Verfremdungsfiguren®,?® welche im Verweis auf das
Unfassliche eine Abweichung von der alltiglichen Erfahrungswelt und zugleich ei-
nen ,,Uberschuss“26 markieren. Der rhetorische Riickzug auf eine prinzipielle Un-
moglichkeit der Kommunizierbarkeit bestirkt daher den Glauben an die Inkom-
mensurabilitit des Phinomens, indem dargelegt wird, dass jeder Versuch der
sprachlichen Anniherung mittels Signifikanten zwangsweise am Charismatischen
scheitere, da es sich der eindeutigen Definition versagt: ,[E]s ist insignifikant.“?”

Diese Form der rhetorischen Verkleidung und sprachlichen Tabuisierung kann
als eine Sakralisierungspraktik gelesen werden. Diese Praktiken sind wesentlich in
der Interaktion mit dem Verehrten. In der Verehrungsbeziehung bildet das Motiv

22 Wobei hierbei natiirlich zweitrangig ist, ob hinter der Verschleierung wirklich ein Geheim-

nis verborgen ist — was zihlt, ist die Konstruktion eines undurchdringbaren Mysteriums.

23 Vgl. hierzu auch J. Paulhan, Die sakrale Sprache, in: D. Hollier (Hrsg.), Das Collége de So-
ciologie (1937-39), tibers. von H. Brithmann, Berlin 2012, S. 599-622.

24 Vgl. G. Agamben, Die Sprache und der Tod. Ein Seminar iiber den Ort der Negativitit,
iibers. von A. Hiepko, Frankfurt am Main 2007; R. Otto, Das Heilige. Uber das Irrationale
in der Idee des Géttlichen und sein Verhiltnis zum Rationalen, Miinchen 2004; Schneider,
Charisma (Anm. 21).

25 B. Waldenfels, Hyperphinomene: Modi hyperbolischer Erfahrung, Berlin 2012, S. 90.

26 Ebd., S. 91.

27 Vgl. Schneider, Charisma (Anm. 21), S. 145.

https://dol.org/10.5771/6783956505850-23 - am 13.01.2028, 06:49:54, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izmm—


https://doi.org/10.5771/9783956505850-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

32 VERONIKA ZINK

des Tabus ein konstitutives Element fiir die Verstetigung der Verehrungslogik, wel-
che auf einer ambivalenten Bewegung zwischen Verbot und Begehren, auf einem
Wechselspiel der Anniherung und der Befremdung, der Attraktion und der Re-
pulsion beruht.?® Wo der Andere sich entzieht, wo etwas als verborgen kon-
struiert wird, wird danach gestrebt, das heifit, das Arkanum wird als solches aner-
kannt. Wo der Andere in seiner Publizitit zu nahe tritt, scheint sein Nimbus
unaushaltbar, er zwingt zur Distanz und zur ,frommen Scheu“,?’ anhand derer
sogleich den konstitutiven Status- und Bedeutungsunterschieden zwischen Vereh-
rer und Verehrtem mit einer ehrerweisenden Haltung affirmativ begegnet wird.30
Dieses spielerische Spannungsfeld aus Nihe und Distanz ist fur die Wahrung der
attraktiven Aufleralltiglichkeit und fir den Schutz vor der Veralltiglichung durch
eine Dauernihe essenziell. Absolute Nihe wirkt homologisierend und nivelliert
die konstitutive Differenz zwischen Verehrer und Verehrtem. Maximale Ferne
birgt die Gefahr, dem Anderen niichtern und affektlos gegentiber zu stehen, da er
innerhalb des sozialen Wirkungskreises nicht als bedeutsam wahrgenommen wer-
den wiirde. Dieser spannungsreiche Hyperbelcharakter der ,Fernnihe®3! wie die-
ser etwa von Plessner beschrieben wird, bewahrt die mysteriose Aufleralltiglichkeit
der Dyade und wird insofern nicht nur vom Charismatiker inszeniert, sondern
von den verehrenden Subjekten als solcher reproduziert.

Dieses Wechselspiel kann insofern als eine Form der Anbetung, der Adoration,*?
begriffen werden. Wihrend die Grenzen und somit das notwendig zu reproduzie-
rende Machtgefille zwischen beiden Parteien als konstitutiv anerkannt und ge-

28 Vgl. etwa G. Bataille, Anziehung und Abstoflung. I. Tropismen, Sexualitit, Lachen und

Trinen (1938), in: D. Hollier (Hrsg.), Das Collége de Sociologie (1937-39), iibers. von
H. Brithmann, Berlin 2012, S. 114-129; G. Bataille, Anziehung und Abstofung. II. Die so-
ziale Struktur (1938), in: D. Hollier (Hrsg.), Das College de Sociologie (1937-39), iibers. von
H. Brithmann, Berlin 2012, S. 131-149; S. Freud, Totem und Tabu. Einige Ubereinstimmun-
gen im Seelenleben der Wilden und der Neurotiker, Frankfurt am Main 2012.

J. Assmann, Das verschleierte Bild zu Sais - griechische Neugier und dgyptische Andacht,
in: J. Assmann / A. Assmann (Hrsg.), Schleier und Schwelle, Bd. 3, Geheimnis und Neu-
gierde, Miinchen 1999, S. 43-66, hier S. 63.

Neben den Ausfithrungen von Assmann findet sich des Weiteren vor allem bei Bollnow
eine ausfithrliche Auseinandersetzung zur Rolle der Scham bei der Ehrfurcht: vgl. Bollnow,
Ehrfurcht (Anm. 18). Siehe zudem auch Goffmans Beschreibung der ehrerweisenden Dis-
tanznahme: E. Goffman, Wir alle spielen Theater. Die Selbstdarstellung im Alltag, tibers.
von P. Weber-Schifer, Miinchen 2011.

H. Plessner, Grenzen der Gemeinschaft. Eine Kritik des sozialen Radikalismus, Frankfurt
am Main 2002, S. 69.

Zum Konzept wie auch zum Begriff der Adoration im Sinne der Anbetung und der Anru-
fung eines Anderen vgl. B. Marti, Proskynesis and Adorare, in: Language 12, Heft 4, 1936,
S. 272-282. Jean-Luc Nancy weist zudem auf die begriffliche Verwandtschaft der Adoration
und der Addiktion hin, wenn er schreibt: ,Das Wort hat dann Bedeutungsrichtungen von
,sich weihen’, ,sich widmen, ,sich einer Sache hingeben® entwickelt und spiter solche der
Verpflichtung, der Verschuldung oder Unterwerfung. Zwischen ad-dicere (und/oder ab-
dicare, denn es gibt da zwei dhnliche Verben) und ad-orare (,anbeten) zeichnen sich unwei-
gerlich vage Beziige ab, wenngleich dicere, franzosisch dire, ,sagen’, sich auf die Erklirung
bezieht, auf ihren Inhalt, wihrend orare, ,orer® (wie das Altfrinzosische es gekannt hat) sich

29

30

31

32

https://dol.org/10.5771/6783956505850-23 - am 13.01.2028, 06:49:54, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izmm—


https://doi.org/10.5771/9783956505850-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DAS SPIEL DER HINGABE 33

wahrt wird, wird zugleich versucht, ein sympathetisches Band des Verehrens herzu-
stellen: Es ist dieses Wechselverhiltnis aus Ehrgabe und Hingabe, welches charak-
teristisch fiir den Adorzismus ist. Denken wir etwa an das Gebet, an Kollektivritua-
le wie Kultfeste oder auch an Opfergaben, also an Praktiken, anhand derer versucht
wird, das sakrale Andere zu vergegenwirtigen, es zu berufen, anzubeten und zu be-
schworen, so handelt es sich hierbei immer um amphibolische Gesten, die einer-
seits die Unantastbarkeit des Verehrten wahren, andererseits aber eine Beziehung,
die einer auflerordentlichen Logik zu folgen hat, herstellen. Der Adorzismus ist,
wie Kiimmel-Schnur®3 schreibt, ein dissoziatives Phinomen, denn in der Anrufung
des Anderen wird dieser zwar als erfahrbare Grofle begriffen, jedoch als eine Gro-
Re, die ihr iberwiltigendes und tibermannendes Potenzial nicht verliert. Die sozia-
len und kulturellen Grenzen zwischen beiden Parteien werden gepflegt, aber als
punktuell durchlissig beschworen. Die konkrete Performanz der Adoration bzw.
Proskynese,3* wie wir sie als Teil der hofischen Etikette wie der religidsen Liturgie
kennen, also etwa verkorpert in Ehrpraktiken wie dem Kniefall oder dem Kissen
der Fiile, kann daher als ein Sinnbild fiir die hierin visualisierten Momente des
Verehrens dienen: Einerseits wird der Verehrte mittels eines negativen Rituals im
Sinne Durkheims?> vom Profanen ausgegrenzt, indem die Unantastbarkeit und die
Grofe des Anderen nicht nur gewahrt, sondern im Sozialen in Szene gesetzt wird;
andererseits manifestiert die hingebende, ehrerweisende weneratio ein kommunika-
tives und sympathetisches Band zwischen Verehrtem und Verehrenden.
Entsprechend wird ebendieses ehrerweisende, sympathetische Band selbst als
heilig, unantastbar und zu verehrend inszeniert.3¢ Die Verehrung selbst wird
sakrosankt gesprochen, indem - vermittelt durch Pridestinations- und Schick-
salsnarrative’’- die Dyade unter dem Vorzeichen der Aufieralltiglichkeit begrif-
fen wird, als ein Fatum, Resultat des ydgo und der Gnadenbegabung. Dieser As-
pekt scheint insofern nicht uninteressant, als der Verehrte selbst in die Position
des Verehrens berufen wird und die Dyade auf diese Weise als eine unantastbare

eher auf das Sprechen als Anrede bezieht®, J.-L. Nancy, Die Anbetung, iibers. von E. von
der Osten (Dekonstruktion des Christentums; 2), Zirich 2012, S. 16.

Vgl. hierfiir die Ausfithrungen von Kiimmel-Schnur zum Adorzismus, den er dem Exor-
zismus gegeniiberstellt: A. Kiimmel-Schnur, Utopien des Adorzismus, in: T. Kater (Hrsg.),
»Der Friede ist keine leere Idee...“ Bilder und Vorstellungen vom Frieden am Beginn der
politischen Moderne, Essen 2006, S. 64-80.

Zu Gesten der Adoration bzw. der Proskynese vgl. Marti, Proskynesis and Adorare (Anm.
32).

Vgl. etwa Durkheim, Die elementaren Formen des religidsen Lebens (Anm. 9).

Ob eine solche nun ,tatsichlich® besteht, ist an dieser Stelle natiirlich zweitrangig. Wichtig
erscheint in diesem Zusammenhang, ob diese in den Augen der Verehrer als wirklich aner-
kannt wird.

Die Motive der Priadestination und der schicksalshaften Figung, anhand derer die Aufier-
ordentlichkeit dieser Beziehung stilisiert wird, finden sich vor allem auch in Liebesnarrati-
ven: vgl. G. Simmel, Fragment tiber die Liebe, in: G. Kantorowicz (Hrsg.), Fragmente und
Aufsitze aus dem Nachlass und Veroffentlichungen der letzten Jahre, Miinchen 1923,
S. 47-125, http://socio.ch/sim/posthum/post_liebe.htm, 10. Juni 2015.

33

34

35

36

37

https://dol.org/10.5771/6783956505850-23 - am 13.01.2028, 06:49:54, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izmm—


https://doi.org/10.5771/9783956505850-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

34 VERONIKA ZINK

res sacra prafiguriert wird. Die Beziehung zur verehrten Macht erhilt auf diesem
Weg den Status der Exklusivitit.

3. Das Spiel der Hingabe: Das Spiel mit der Macht

Beide Parteien, sowohl der Verehrte als auch der Verehrer, sind fiir die Aufrechter-
haltung der Logik der Verehrungsdyade verantwortlich und somit in gleichem
Mafle davon abhingig. Das Subjekt stellt diese Logik nicht infrage, sondern gibt
sich dieser hin. Entsprechend lisst sich auch der Glaube, Verehrung griinde auf
einer eindimensionalen Sozialrelation, aufgrund derer der verehrte Verfihrer im
Sinne Le Bons als Manipulator einer willenlosen Masse zu begreifen ist, hinterfra-
gen. Ebenso kann der Verehrer als ein aktiver Akteur verstanden werden, der dhn-
lich wie der Charismatiker an diesem Wechselspiel der Fernnihe teilnimmt bzw.
die Logik dieses Spiels affirmiert und reproduziert. Wie dargelegt, bildet das Un-
ergriindliche das verfithrerische Prinzip, welches die Verehrung der Anhinger ga-
rantiert. Insofern ist die Verehrung nicht abhingig von Zeichen der begriindbaren
Legitimitit der Macht des Verehrten, vielmehr trifft das genaue Gegenteil zu. Das
Motiv der Verschleierung und die dieser zugrunde liegende ,Illusionstendenz®,
wie sie von Plessner beschrieben wird, die sich der rationalen Ergriindbarkeit ver-
schlieflen, bilden hierbei das spielerische Moment. Die Verehrung folgt daher in-
sofern einer Spiellogik, als das Moment des #/ludere die Beziehung zwischen Ver-
ehrtem und Verehrendem charakterisiert.3* Dementsprechend kann man also fra-
gen, ob sich der Verehrer einem anderen Spieler, einem Machthaber hingibt, oder
ob sich vielleicht nicht beide Parteien dem verfithrerischen Prinzip des Idolatri-
schen, den nicht zu hinterfragenden Regeln des Spiels des Idolatrischen selbst,
hingeben. Dies konnte erkldren, warum die Frage nach dem Wert der Spieler, wa-
rum einer der beiden hoher steht, Magister ist, also die Frage nach der Legitimitit
der Statusunterschiede iiberhaupt nicht aufkommt, stehen doch beide - zumin-
dest aus Sicht der Verehrenden - in einer intimen und geheimnisvollen Bezie-
hung zueinander, deren Logik nur den Interaktanten zuginglich ist. Verehrung
unterliegt, so die Annahme, einem interaktiven Beziehungsgeflecht, innerhalb
dessen der andichtige und ehrerweisende Gestus als ein konstitutives Moment der
Reproduktion dieses asymmetrischen Machtverhiltnisses betrachtet werden kann.
Mit diesem Gestus wird nicht nur dem Modus der Verschleierung affirmativ be-
gegnet, sondern in diesem Zuge wird die Unantastbarkeit des verehrten Anderen
gewahrt und die Machtpositionen des ,Ubergeordnet-Seins‘ und des ,Untergeord-
net-Seins® werden bejahend reproduziert.

38 Plessner, Grenzen der Gemeinschaft (Anm. 31), S. 68.

39 Vgl. hierzu unter anderem Baudrillard, Von der Verfithrung (Anm. 15). Zur Logik des
Spiels siehe des Weiteren R. Caillois, Die Spiele und die Menschen. Maske und Rausch,
abers. von S. von Massenbach, Frankfurt am Main [u.a.] 1986; J. Huizinga, Homo Lu-
dens. Vom Ursprung der Kultur im Spiel, tibers. von H. Nachod, Reinbek 2004.

https://dol.org/10.5771/6783956505850-23 - am 13.01.2028, 06:49:54, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izmm—


https://doi.org/10.5771/9783956505850-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DAS SPIEL DER HINGABE 35

Mit der Verehrung der Anhinger wird der verehrte Charismatiker nicht nur in
die Position der Macht berufen, sondern in dieser auch herausgefordert, muss er
diese doch unentwegt durch weitere Zeichen seiner Auflerordentlichkeit unter
Beweis stellen. Indem der Verehrer das verehrte Idol mit der Position der Macht
begabt, fordert es diesen nicht nur heraus, sich dieser Michtigkeit als ehrbar zu
erweisen, sondern in der Bewegung der Herausforderung sucht er zugleich, Macht
Uber den Verehrten selbst zu gewinnen. Am deutlichsten tritt dies sicher in Form
symbolischer Gabepraktiken des Ehrens zutage, welche sich uns als ein Spiel der
Ehre prisentieren.®0 Beide Parteien, der Charismatiker wie der Verehrer, betreten
das Spielfeld des Idolatrischen mit jeweils anderen Versprechen: jener mit dem
Versprechen der Firsorge, Anleitung, Virtuositit und Geborgenheit, dieser mit
dem Versprechen auf Treue, Preis und Hingabe. Es handelt sich also auch hier
nicht um eine einseitige Verhaltensregel der Demut, vielmehr folgt die Verehrung
einer agonistischen Spiellogik des symbolischen Tausches, wie diese etwa von
Marcel Mauss oder auch von Pierre Bourdieu beschrieben wurde.4! Neben dem
Motiv der Verkleidung und der Verschleierung wird die Logik des Spiels somit um
die Dimension des Agonismus erweitert.*> Wihrend der verausgabende Euerge-
tismus den code d’honneur des Verehrten figuriert, wird das Subjekt im gleichen
Zuge aufgefordert, sich diesem hingebungsvoll zuzuwenden. Versteht man die
Verehrung als eine Form des symbolischen Tauschs, so wird nicht nur die ver-
meintliche Irrationalitit der verausgabenden Handlungen verstindlich, sondern
die einseitig hierarchische Machtbeziehung kann, unter diesem Vorzeichen bese-
hen, als ein Spiel der Macht bzw. als ein Spiel mit der Macht betrachtet werden.
Sei es in Form kleiner Prisente fiir den Verehrten tiber kultische Praktiken der
Anbetung und der Inszenierung der Opferbereitschaft bis hin zur Hingabe selbst,
all diese Beispiele sind Elemente im Spiel der Verehrung. Wobei die Hingabe
selbst natiirlich die grofitmogliche Offerte darstellt, denn in der Hingabe ist, wie
Bernd Bosel bemerkt, die ,Dialektik der Gabe [...] in existenziellerer Weise am
Werk®“.#3 Die symbolischen Ehrgaben bestitigen zwar den Status des Anderen, er-
kennen als Antwort auf dessen Gnadenbegabung seinen ehrhaften Status an, ap-
pellieren aber zugleich unzweifelhaft an dessen Anerkennung, Zuwendung und

40 Zum Spiel der Ehre vgl. P. Bourdieu, Entwurf einer Theorie der Praxis — auf der ethnologi-
schen Grundlage der kabylischen Gesellschaft, tibers. von B. Schwibs und C. Pialoux,
Frankfurt am Main 2009. Fiir eine Analyse des symbolischen Tausches der Gaben siche M.
Mauss, Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in archaischen Gesellschaften, iibers.
von H. Ritter, in: M. Mauss, Soziologie und Anthropologie, Bd. 2, Gabentausch - Todes-
vorstellung — Korpertechniken, Wiesbaden 2010, S. 11-147.

Man denke in diesem Zusammenhang etwa an den alten deutschen, nicht mehr gebriuchli-
chen Begriff Verehr!, der im Sinne eines Geschenks der Hochachtung bzw. der Ehrbekun-
dung verwendet wurde. Vgl. hierzu die Online-Version des ,Deutschen Worterbuchs® von
Jacob und Wilhelm Grimm, http://woerterbuchnetz.de/DWB/, 10. Juni 2015.

Vgl. Roger Caillois’ Typologie des Spiels: Caillois, Die Spiele und die Menschen. Maske
und Rausch (Anm. 39).

43 Bosel, Philosophie und Enthusiasmus (Anm. 7), S. 58.

41

42

https://dol.org/10.5771/6783956505850-23 - am 13.01.2028, 06:49:54, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izmm—


https://doi.org/10.5771/9783956505850-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

36 VERONIKA ZINK

somit an dessen Gegengaben. Ob der Verehrte tatsichlich von den ihm offerierten
Gaben ergriffen wird, ist sicherlich fraglich, dennoch erscheint dies zweitrangig,
suchen die Verehrer diesen durch das Uberreichen persénlicher Gaben zu errei-
chen, appellierend zu ergreifen und auf dem Weg der Ehrbekundung, wie Mauss
formuliert, ,Macht tiber den Empfinger,* also den Verehrten, zu erlangen. Man
kann dies als einen Versuch lesen, sich jeweils wechselseitig an das Spiel des Tau-
sches der Verehrung, der wechselseitigen Verausgabung, zu binden, was wiederum
zu einer Stirkung der Spiellogik als solcher fiihrt.

Versteht man die Verehrung dergestalt als ein hingebendes Spiel mit der Macht,
so ist dieses keineswegs nur auf die Etablierung zweier antagonistischer Statusposi-
tionen, Charismatiker und Anhinger, beschrinkt. Es organisiert zugleich auch die
sozialen Strata der Anhingergemeinde, welche entlang der ,,charismatischen Qua-
lititen®, wie Weber formuliert, strukturiert ist - vom ,Verwaltungsstab“ der ,Jin-
ger” zur treuen ,,Gefolgschaft“,* tiber einen Kreis an Mitldufern bis hin zu jenen,
die jeder charismatischen Qualifizierung entsagen, kurz, dem nicht begeisterten
Publikum. Mit charismatischer Qualitit ist hier zweierlei gemeint. Zum einen
demarkiert diese die soziale, symbolische und emotionale Nihe zum Verehrten,
da sie den Grad der Begnadung des jeweiligen Mitglieds der Gemeinde bemisst.
Zum anderen basiert die charismatische Qualifizierung auf den rituellen Mitteln,
Uber die jede Figur innerhalb dieses Sozialgefiiges verfuigt und welche innerhalb
dieses Spiels mit der Macht zum Einsatz kommen und daher stets zu verwirkli-
chen sind. Es ist insofern die Teilhabe am Produktionsprozess des Idolatrischen
mittels Formen der Verschleierung und Praktiken der Ehrgabe, welche tiber die
Zugehorigkeit zur und die Hierarchie innerhalb der Verehrergemeinde entschei-
det. Dies wird insbesondere am Beispiel des symbolischen Tausches augenschein-
lich. Der ehrenden Gabe muss eine symbolische Besonderheit und Einzigartigkeit
innewohnen, um nicht im gesichtslosen Kreis der Verehrenden unterzugehen.
Aufgrund der der Gabe inhidrenten Aufforderung zur wechselseitigen Anerken-
nung, deren Dringlichkeit freilich mit dem Grad der Verausgabung formuliert
wird, birgt die Ehrgabe somit auch immer die Moglichkeit, Nihe zum Charisma-
tiker herzustellen, und die so produzierte Relationalitit zwischen Verehrer und
Verehrendem sozial zu inszenieren. Die moglichst exorbitante Gabe wirkt inso-
fern sozial distinguierend, als sie an die Wertschitzung des Charismatrigers appel-
liert; eine Wertschitzung, die gemeinhin mit einem Statusaufstieg des Verehrten
verbunden ist und diesem nicht nur emotionale Gratifikation verschaftt, sondern
ebenso eine symbolische Treueprimie verspricht, das heifdt konkret, diesen cha-
rismatisch qualifiziert.#¢ Der Verehrende muss sich also durch die Gabe als ein der

44 Mauss, Die Gabe (Anm. 40), S. 25.

45 Weber, Wirtschaft und Gesellschaft (Anm. 9), S. 141.

46 Vgl. Mauss, Die Gabe (Anm. 40), S. 25. Fiir eine interaktionstheoretische Betrachtung der
sozial strukturierenden Wirkung von Ritualen vgl. auch R. Collins, Interaction Ritual
Chains, Princeton, NJ 2004. Collins’ Ansatz zufolge bestimmt die Akkumulation von

https://dol.org/10.5771/6783956505850-23 - am 13.01.2028, 06:49:54, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izmm—


https://doi.org/10.5771/9783956505850-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DAS SPIEL DER HINGABE 37

Verehrung wiirdiges Gegeniiber prisentieren. Er muss anhand kostspieliger Signa-
le#” anzeigen, dass er iiber ausreichend emotionale und materielle Ressourcen ver-
fugt, die er zugunsten der verehrten Ikone verschwenden kann. Ehrgaben visuali-
sieren daher immer auch die soziale und symbolische Potenz, das Ansehen des
Ergebenen. Entsprechend erfiillen diese verausgabenden Handlungen eine sozial
stratifikatorische Funktion, indem sie nicht nur, je nach Ausmaf! der Gabe, eine
Nihe zwischen Verehrtem und Verehrendem suggerieren, sondern indem durch
sie soziale Hierarchien im Sozialgefiige der Verehrenden etabliert werden.

4. Das Publikum und die Gefabr der Profanierung

Charisma ist per definitionem ein fragiles Konstrukt, ist es doch bestindig von der
Gefahr der Veralltiglichung durch eine Uberproduktion bedroht. Die Einhaltung
einer illusorischen und agonistischen Spiellogik des Verehrens bewahrt die produ-
zierte Wirklichkeit des Charismatischen, indem sie ebendieser Gefahr entgegen-
wirkt und zugleich prophylaktisch im Hinblick auf jeden Versuch der rationalen
Begriindung der magischen Anziehungskraft wirkt. Der entzauberte und nach Er-
klarung suchende Blick des nicht affizierten Publikums reprisentiert diese Gefahr
der Profanierung der ludischen Wirklichkeit, denn er ,durchbricht den Zauberkreis
und konfrontiert die Spielwelt mit der Unwirklichkeit ihrer Konstruktion®.48

Die Konstruktion des Mysteriums fundiert dabei eine Demarkationslinie zwi-
schen den verzauberten Verehrenden und den kritischen, aufgeklirten Aufiensei-
tern. Der Blick auf die Verehrung und ihr Umgang mit dem Geheimnisvollen ba-
siert, wie Jan Assman beschreibt, auf einer anderen Wissensform: Wihrend erstere
das Geheimnis andéchtig schiitzen, trachten letztere — einem Pathos der Transpa-
renz folgend - nach einer Aufdeckung, nach der Sichtbarmachung, der Entritse-
lung und nicht zuletzt der Begrindung des Geheimnishaften.*® Was fiir den einen
entweder anhand recht einfacher Erklirungen entzaubert werden kann oder ein
Indiz fur ein triigerisches Spiel, fur ein Blendwerk der Macht ist, bei dem es dar-
um geht, die wahren Interessen der Michtigen zu verschleiern, ist fur den Vereh-
rer Ausdruck und Zeichen der Aufleralltiglichkeit, die es seinerseits zu bewahren
gilt. Die Frage nach der Legitimitit dieser asymmetrischen Machtbeziehung kann
daher ebenso als ein Versuch der Profanierung und daher als ein Angriff auf die

emotionaler Energie aufseiten der Ritualteilhaber die Position der Akteure im Sozialgefi-
ge. Freilich stellt sich hier die Frage, wie diese sichtbar angezeigt wird, um im Sozialen
wirksam zu sein. Praktiken der Verausgabung sind meiner Ansicht nach unerlisslich, han-
delt es sich bei diesen doch gerade um kostspielige Signale, welche die Verfiigung tiber aus-
reichend emotionale Energie visualisieren.

47 Vgl. hierzu die Ausfithrungen von C. S. Alcorta / R. Sosis, Ritual, Emotion, and Sacred

Symbols, in: Human Nature 16, Heft 4, 2005, S. 232-259.

M. Gerster, Der Ernst des Spiels, in: K. Junge [et al.] (Hrsg.), Kippfiguren. Ambivalenz in

Bewegung, Weilerswist 2013, S. 95-110, hier S. 106.

49 Vgl. Assmann, Das verschleierte Bild zu Sais (Anm. 29).

48

https://dol.org/10.5771/6783956505850-23 - am 13.01.2028, 06:49:54, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izmm—


https://doi.org/10.5771/9783956505850-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

38 VERONIKA ZINK

Integritit dieser Relation verstanden werden. Der Verehrer hat somit die Wahl,
seine Verehrung dieser Entzauberung preiszugeben oder ihr — insofern er an der
Aufrechterhaltung dieser aufleralltiglichen Beziehung interessiert ist — entgegen-
zuwirken und dies indem die Exklusivitit und die Undurchdringlichkeit des Cha-
rismatischen gesteigert wird. Entsprechend wird ein Grenzraum der Intimitét zwi-
schen verehrter Uberfigur und verehrendem Subjekt markiert, welcher den Nach-
fragen der Auflenseiter notwendigerweise versagt bleibt: ,Die Verehrung setzt
immer“, wie Bollnow beschreibt, ,eine ganz personliche Beziehung voraus, die
sich in dem notwendigen Zusatz ,mein‘ ausdriickt“.’® In diesem ,mein‘ griindet
die Unergrindlichkeit des Phinomens; eine Unergriindlichkeit, die sich den Bli-
cken des Publikums entzieht und deren scheinbar unerklirliches Fundament nur
dem begeisterten Subjekt zuginglich ist oder zumindest dergestalt ausgestellt wer-
den muss. Der Versuch der Profanierung birgt insofern immer auch das Risiko,
sich positiv auf den Produktionsprozess des Idolatrischen auszuwirken. Der Vereh-
rer arbeitet mittels seiner eigenen Verehrung an der Integritit der michtigen Rolle
des Charismatikers mit, und dies umso enthusiastischer, je mehr es gilt, den Nim-
bus des Verehrten und die Wirklichkeit des Idolatrischen vor den Angriffen des
spielverderbenden Publikums zu schiitzen.

Der entzaubernde Blick verkehrt sich insofern in sein Gegenteil, als er das Po-
tenzial zu symbolischen Uberhdhungen aufseiten der Verehrer und der Verehrten
birgt. Dem Versuch der Profanierung kommt dartiber hinaus hinsichtlich der Deu-
tung des symbolischen Tauschwertes des Verehrens eine vitale Funktion bei der
Produktion des Illusionswertes des Charismatischen zu. Aus Sicht der Verehrer
scheint sich die oben beschriebene Form des symbolischen Tausches der Verehrung
eindeutiger okonomischer Gesetze zu entziehen, wird sie doch vonseiten der Ver-
ehrer gerade unter dem Vorzeichen einer dépense improductive im Sinne Batailles
ausgestellt.’! Der Verehrer verausgabt sich fiir den Anderen, denn, so zumindest
der Blick der Anhinger, die rituelle Ehrpraktik basiert auf einer reinen, weil ideel-
len Gabebeziehung und ist indifferent gegeniiber materiellen Interessen. Wenn-
gleich diese Deutung den Eindruck erweckt, als konnte man mit Blick auf Vereh-
rungshandlungen eine eindeutige Grenze zwischen Symbolik und Okonomie zie-
hen, zwischen nutzloser Verschwendung und Nitzlichkeitsmaximierung, darf dies
freilich nicht dariiber hinwegtiuschen, dass dem symbolischen Tauschverhiltnis
die enge Verquickung von Symbolischem und Okonomischem zugrunde liegt.
,Uberall versucht man®, so formuliert Baudrillard, ,funktionale Verschwendung als
symbolische Destruktion auszugeben. Da der 6konomische Bereich sein Niitzlich-
keitsprinzip und seine funktionalen Fesseln unbarmherzig durchgesetzt hat, be-
kommt alles, was aus ihm ausbricht, leicht den Wohlgeruch von Spiel und Nutzlo-

50 Bollnow, Ehrfurcht (Anm. 18), S. 22. B
51 Vgl. G. Bataille, Die Authebung der Okonomie, iibers. von G. Bergfleth [et al.] (Batterien;
22), Berlin 2001.

https://dol.org/10.5771/6783956505850-23 - am 13.01.2028, 06:49:54, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izmm—


https://doi.org/10.5771/9783956505850-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DAS SPIEL DER HINGABE 39

sigkeit“.”2 Von der Position all jener, die nicht an diesem symbolisch aufgeladenen
Spiel teilhaben, erscheint der hierin produzierte Illusionswert als reines Blendwerk,
welches vor allem auf der 6konomischen Nutzbarmachung des Ludischen basiert
und letztlich zu einer Akkumulation des 6konomischen Kapitals aufseiten der Ver-
ehrten fithre.”3 Am augenscheinlichsten mag dies sicherlich mit Blick auf den pop-
kulturellen Bereich zutreffen, da die Moglichkeiten, den vermeintlichen Helden zu
verehren, finanziell limitiert sind, sie miissen also etwa durch ein Konzertticket
oder durch Devotionalien monetir erworben werden. Bei dieser engen Kopplung
von Symbolik und Okonomie handelt es sich natiirlich keineswegs um ein gegen-
wartskulturelles Phinomen oder gar um ein Produkt kulturindustrieller Inszenie-
rungstechniken, vielmehr ist sie ein wesentliches Kennzeichen von Sakralisierungs-
praktiken Giberhaupt und lisst sich daher ebenso in archaischen Gabebeziehungen
nachzeichnen.? Das Spiel der Macht, welches uns an dieser Stelle in Form eines
Gabentauschs des symbolischen Anerkennens von Statuspositionen entgegentritt,
basiert immer auch auf einem 6konomischen Prinzip. Ein Aspekt auf den Bour-
dieu in aller Deutlichkeit hingewiesen hat, wobei die Frage nach der Trennung von
symbolischem Kapital und 6konomischen Kapital obsolet erscheint; hingegen je-
doch weder fiir den Entzauberten noch fur den Verehrer, birgt doch gerade diese
Frage den vermeintlichen Schliissel fiir ein Verstehen der Verehrung. Wihrend fur
das Publikum allein wirtschaftliche Interessen im Vordergrund stehen, scheint fir
den Verehrer allein das auflerokonomische Moment von Wert zu sein.

Fiir letzteren basiert die Logik des Verehrens auf dem Glauben an eine Indiffe-
renz gegeniiber einem 6konomischen Gesetz und zuvorderst auf dem Glauben an
die Wirkmacht der Ehrgabe, die in der symbolischen Formierung eines sozialen
Bandes zwischen beiden Parteien liegt. Aus einer solchen Perspektive nimmt die
scheinbar selbstlose Gabe der Ehre und der Hingabe fast immer, wie Mauss formu-
liert, ,die Form des Geschenks an, des grofiziigig dargebotenen Prisents, selbst
dann, wenn die Geste, die die Ubergabe begleitet, nur Fiktion, Formalismus und
soziale Liige ist und es im Grunde um Zwang und wirtschaftliche Interessen
geht“.> Bei der Verehrung geht es darum, dieses Wechselverhiltnis von quantitati-
vem Ermessen und der symbolisch aufgeladenen, qualitativen Gabepraktik zu ver-
schleiern — wenngleich aus einer Auflenperspektive das 6konomische Wertgesetz
eindeutig im Vordergrund zu stehen scheint. Auch an dieser Stelle kehrt das Motiv
der Verschleierung wieder, denn die Mystifikation des 6konomischen Wertgesetzes
ist konstitutiv fur das Verehren und bildet demgemif$ eine nicht zu hinterfragende

52 J. Baudrillard, Der symbolische Tausch und der Tod, iibers. von G. Bergfleth [et al.] (Batte-
rien; 14), Berlin 1982, S. 171.

53 Vgl. Bourdieu, Theorie der Praxis (Anm. 40).

54 Man denke an den Ubergang vom Realopfer zum Symbol etwa in Form eines objektivier-
ten Chartageldes bis hin zur Substituierung durch die Miinze, die dann nur noch das
Emblem des Opfertieres trigt, vgl. J.-P. Baudet, Opfern ohne Ende. Ein Nachtrag zu Paul
Lafargues ,Religion des Kapitals®, Berlin 2013.

55 Mauss, Die Gabe (Anm. 40), S. 13.

https://dol.org/10.5771/6783956505850-23 - am 13.01.2028, 06:49:54, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izmm—


https://doi.org/10.5771/9783956505850-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

40 VERONIKA ZINK

Regel innerhalb des Spiels des Ehrens. Man ,bezahlt sich®, mit Bourdieu gespro-
chen, ,gleichsam selbst mit dem Falschgeld [des] Traums. Die kollektive Verken-
nung [...] ist nur moglich, weil in dieser Art Lige, die sich die Gruppe selbst vor-
gibt, es zu keiner Zeit einen Téuschenden noch einen Getdiuschien gibt. >

5. Produktion des Idolatrischen:
Der Glanbe an den aufSerokonomischen Wert

Es scheint daher weniger so, als wiirden sich die verehrenden Anhinger blind der
Macht eines verehrten Helden unterwerfen, vielmehr unterwerfen sich beide, Ver-
ehrter und Verehrender, einem verfiihrerischen Prinzip der Verschleierung. Auch
wenn mit der Verehrung ein Machtgefille zwischen zwei Parteien markiert wird,
so bedeutet dies nicht zugleich, dass wir es hier mit einem eindimensionalen
Wirkprinzip zu tun hitten, welches von einem manipulativen und tiuschenden
Verfiihrer ausgeht und das dazu fiihrt, dass die Anhdnger von ihren Gefiihlen ge-
blendet dieser michtigen Figur anheimfallen. Grundlegend fiir den Glauben an
die auferalltigliche Logik und die libidinose Energie des Charismatischen ist die
gemeinsame Arbeit an der Verhiillung vor dem Publikum. Der Verehrer wird so-
mit nicht einfach getduscht, sondern er arbeitet aktiv an der Reproduktion des
Idolatrischen mit. Wie dargelegt, kann die Frage nach der Macht in diesem Spiel
jedoch nie unabhingig vom 6konomischen Prinzip, das der Produktion und Re-
produktion des Idolatrischen notwendigerweise zugrunde liegt, betrachtet werden.
Dagegen basiert aber der Glaube an das Aufleralltigliche auf dem Glauben an den
auflerdkomischen Wert des Verehrens, welcher unablissig (re)produziert werden
muss. Vergleichbar hierzu formuliert Weber hinsichtlich des Glaubens an den
Wert der Religion:

»Denn der ,Sinn‘ des spezifisch religiosen Sichverhaltens wird [...] weniger in rein dufe-
ren Vorteilen des 6konomischen Alltags gesucht und insofern also das Ziel des religidsen
Sichverhaltens ,irrationalisiert’, bis schliefllich diese ,aulerweltlichen’, d.h. zunichst: au-
Rerokonomischen Ziele als das dem religiosen Sichverhalten Spezifische gelten.*>?

Aus der Position der Auflenseiter und des Publikums dieses Spiels riickt der 6ko-
nomische Wert bei der Deutung in den Vordergrund, lisst sich doch das ver-
meintlich verfithrerische Prinzip als eine Mystifikation des 6konomischen Prin-
zips enthiillen. Wobei die Moglichkeit der Enthiillung und damit einhergehend
die Profanierung des Charismatischen von der Giite der Verschleierungsarbeit
von Verehrer und Verehrendem abhingt. Der enthiillende Blick des Publikums
kann somit auch immer als eine Aufforderung zur Steigerung der enthusiasti-

56 Bourdieu, Theorie der Praxis (Anm. 40), S. 376, Hervorhebung V. Z.
57 Weber, Wirtschaft und Gesellschaft (Anm. 9), S. 259.

https://dol.org/10.5771/6783956505850-23 - am 13.01.2028, 06:49:54, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izmm—


https://doi.org/10.5771/9783956505850-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DAS SPIEL DER HINGABE 41

schen Arbeit am Idolatrischen gelesen werden.’® Der Produktionsprozess des Ido-
latrischen basiert so gesehen auf der Generierung von Illusionswerten durch die
Verehrungsdyade. Innerhalb dieses Prozesses kommt der profanierenden Aufien-
seiterperspektive eine potenziell dynamisierende Rolle zu, da der Versuch, die
hier etablierte Spielwelt mit ihrer Relativitit, ihrer Unwirklichkeit und mit einem
rationalen Ernst zu konfrontierten, zugleich in sein Gegenteil umschlagen und
zu einer Uberhohung der symbolischen Werte fithren kann. Innerhalb der ludi-
schen Produktion kann der Versuch der Entzauberung auf diesem Umweg als ein
Element dieses Produktionsprozesses integriert werden.

Die andichtige Anerkennung des Mysteriums, die Tabuisierung der Ergriind-
barkeit, die Wahrung der Unantastbarkeit wie das sich potenziell bis ins Exzessi-
ve steigernde Spiel der Hingabe und des Verehrens sind konstitutive Elemente
innerhalb der Logik des Verehrens wie fiir den ihr zugrunde liegenden Glauben
an deren auflerokonomischen Wert. Zugleich ziehen aber diese Momente der
symbolischen Uberformung und des verhiillenden Spiels mit dem Charisma den
Verdacht und die Kritik der Auflenseiter auf sich. Was sich fiir den verzauberten
Blick als sinnhafter Ausdruck einer erfullenden Grofle prisentiert, erscheint dem
auflenstehenden Beobachter als Ausdruck eines irrsinnigen Anhimmelns einer il-
legitimen Ubermacht.

Freilich kommt dieser Differenz in der Wertung des Verehrens gegenwartskultu-
rell eine gesonderte Stellung zu, also innerhalb einer Gesellschaft, fir die der
Liedtext der Stranglers ,No More Heroes“ wohl ebenso zutreffend ist wie die wie-
derkehrende Sozialdiagnose, wir wiirden als Resultat unserer postreligiésen Hal-
tung in einem Zeitalter des Idolatrischen leben, in dem potenziell alles und jeder
zu einem auflerordentlichen Objekt des Heldenfetischismus werden kann.>? Wir
sehen uns unentwegt mit einer kulturindustriellen und massentauglichen Produk-
tion des Idolatrischen bzw. der Zeichen des Idolatrischen konfrontiert, wobei sich
ebendiese Produktion auf alle Arenen und Fuflballstadien der Kultur erstreckt, ob
in der Religion, der Popkultur oder Politik. Die Verehrung einer religiosen Tkone
kann ebenso popkulturelle Ziige annehmen wie in der kultischen Auseinanderset-
zung mit dem ,Star’ genuin religiose Elemente genutzt werden. Von der Pilger-
fahrt nach Graceland, den privaten Schreinen fiir die Stars bis hin zur imitatio -
anekdotisch lassen sich die symbolischen Uberschreitungen zwischen dem Bereich
der Religion und dem der Popkultur endlos erweitern. Ebenso finden sich im Be-
reich der Religion offensichtliche Anleihen der Popkultur, wie Bergmann, Soeft-

58 Freilich steigt die Aufmerksamkeit, die wir einem solchen Phinomen wie der Verehrung

schenken, sei es nun in wissenschaftlicher oder in medialer Form, exponentiell mit der
Asymmetrie dieser Beziehung und damit in Verbindung stehend mit der steigenden Frag-
wiirdigkeit der venerativen Handlungen der passionierten Anhinger.

Oder wie Michel Maffesoli in seiner unlingst erschienen Monographie titelt: ,nos idolatries
postmoderenes®, M. Maffesoli, Iconologies: Nos idol@tries postmodernes, Paris 2008. Vgl.
zudem den Sammelband von A. Honer [et al.] (Hrsg.), Diesseitsreligion. Zur Deutung der
Bedeutung moderner Kultur, Konstanz 1999.

59

https://dol.org/10.5771/6783956505850-23 - am 13.01.2028, 06:49:54, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izmm—


https://doi.org/10.5771/9783956505850-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

42 VERONIKA ZINK

ner und Luckman in ihrer Untersuchung zu den ,Erscheinungsformen von Cha-
risma“ veranschaulichen, indem sie auf die ,Iypenverwischung zwischen Papstfi-
gur und Celebrity“®? hinweisen und die Auswirkungen auf die Anhingerschaft
studieren. In Anbetracht der postulierten Entgrenzung des Sakralen und ange-
sichts der vielfiltigen Triger des Verehrenswerten lohnt eine komparative Betrach-
tung gegenwartsgesellschaftlicher Sphiren des Verehrens. Wenngleich sich die Re-
ligion, die Politik und die Popkultur freilich der ,Logik der ,Erlebnisgesellschaft*
annehmen, wie unter anderem Joas darlegt,®! heifit dies jedoch noch nicht, dass
politische wie auch popkulturelle Formen einfach als ,quasi-religiése’ Phinomene
zu verstehen sind. Die Rede vom Religionsersatz scheint insofern inaddquat, als
sich die Bedeutungshorizonte etwa der Religion und der Unterhaltungskultur
deutlich voneinander unterscheiden. So wird innerhalb der religiosen Sphire zu-
mindest der Anspruch erhoben, dass nicht die Vermittlung des Transzendenten,
sondern nur das Transzendente selbst wesensbestimmend fiir die Religion sei:
»eine Wirklichkeit, die nicht wirkt, und doch erhebt sie den Anspruch, dafl sie
auch unabhingig von der religiosen Kommunikation ,ist“.6? Wihrend in der reli-
giosen Verehrung auf etwas Hoheres und auf ein unerkennbar Wahres Bezug ge-
nommen wird, etwas, das sich jenseits der Grenzen des Sozialen verberge, ver-
schreibt sich die popkulturelle Adoration ja gerade einem Genuss des Dargebote-
nen und der damit einhergehenden Aura der Erscheinung. Der Glaube an die
Existenz einer transzendenten Hinterwelt, die unabhingig vom sozialen Hier und
Jetzt gesetzt wird und die immer nur verfilscht im Diesseits vermittelt wird, bildet
daher immer auch den Rahmen fiir religiose Verehrungsformen. Im popkulturel-
len Bereich verbirgt sich demgegeniiber die Giite der Verehrung, folgt man zu-
mindest den Darstellungen der Verehrer, eben gerade nicht in der Referenz auf
etwas Jenseitiges und Wahres, sondern sie liegt in der Bejahung dieser unterhal-
tungskulturell produzierten Scheinwelt der Stars und Idole. Das Moment des #//x-
dere gewinnt hier also eine ganz andere Bedeutung; folgt man zumindest mit Mi-
chael Jackson dem Diktum ,be part of the illusion“. Die Vielfiltigkeit, mit der uns
die Verehrung gegenwartskulturell entgegentritt, fordert daher gerade dazu auf,
diese symbolischen Grenzverwischungen und Interpenetrationen vor dem Hin-
tergrund der kulturellen Bedeutungsunterschiede dieser sozialen Felder zu reflek-
tieren und diese im Hinblick auf die jeweils prozessierten Weisen der Produktion
des Idolatrischen wie ihrer sozialen Wirkmacht zu perspektiveren. Spitestens vor

60 J. Bergmann [et al.], Erscheinungsformen von Charisma — Zwei Pipste, in: W. Gebhardt

[et al.] (Hrsg.), Charisma. Theorie, Religion, Politik (Materiale Soziologie / TB; 3), Berlin/
New York 1993, S. 121-158, hier S. 152.

H. Joas, Braucht der Mensch Religion? Uber Erfahrungen der Selbsttranszendenz, Freiburg
2004, S. 26.

Vgl. H. Knoblauch, Transzendenzerfahrung und symbolische Kommunikation. Die phi-
nomenologisch orientierte Soziologie und die kommunikative Konstruktion der Religion,
in: H. Tyrell [et al.] (Hrsg.), Religion als Kommunikation, Wiirzburg 1998, S. 147-186,
hier S. 181.

61

62

https://dol.org/10.5771/6783956505850-23 - am 13.01.2028, 06:49:54, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izmm—


https://doi.org/10.5771/9783956505850-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DAS SPIEL DER HINGABE 43

diesem Hintergrund und fiir eine Untersuchung der gegenwirtigen Kulturbedeu-
tung des Idolatrischen ist eine kritische Betrachtung der symbolisch-6konomi-
schen Logik der Verehrung daher unablissig, die sich nicht nur von der Au8enseite
dem Phinomen annihert, sondern dieses zuvorderst aufgrund der Produktion der
Verehrung analysiert, also an jenem Punkt ansetzt, an dem die Arbeit am Idolatri-
schen stattfindet.

https://dol.org/10.5771/6783956505850-23 - am 13.01.2028, 06:49:54, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izmm—


https://doi.org/10.5771/9783956505850-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/6783956505850-23 - am 13.01.2028, O

:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Emm


https://doi.org/10.5771/9783956505850-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

