
5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 311

5.1.1.5 Religiosität als Relativierung! Behauptung einer These

Im Zuge dieser ersten theologischen Replik auf zentrale religionsbezogene Aussagen

des radikalen Konstruktivismus stellt dieses Unterkapitel einen kurzen Zwischenstopp

dar. Es zieht noch einmal die Ergebnisse der letzten Unterkapitel zusammen und ver-

hält sich zur These von Religiosität als Relativierungsmechanismus.

Im radikalen Konstruktivismus kommen Religion und Religiosität zumeist nur bei-

läufig vor. Zu den Schwerpunktthemen des Diskurszusammenhangs zählen sie bislang

sicherlich nicht.Werden sie doch einmal thematisiert, so dienen sie, wie ausführlich in

Kap. 3.1 dargelegt wurde, zumeist als Beispiele fürWahrheitspositivismenmit Neigung

zu Unterdrückung und Gewalt. Das ist auch deshalb möglich, weil eine substantielle

Religionsdefinition vorausgesetzt wird, die auf realistischen Annahmen aufbaut und

sich einer radikalkonstruktivistischen Verarbeitung so entzieht. Zur Diskussion steht

damit letztlich die Frage, »ob Theologie eine bestimmte Ontologie voraussetzt.«517 Oh-

ne die Argumentation von Kap. 5.1.1.1 hier noch einmal abzuspulen, soll doch kurz auf

das Ergebnis hingewiesen werden. Statt eines substantiellen Ansatzes kann auch ein

funktionaler Zugang gewählt werden, der sich mit radikalkonstruktivistischen Überle-

gungen als kompatibel erweist. Religiöse ›Substanzen‹ wie Gott oder die Transzendenz

werden so unter den Vorzeichen der Funktion beobachtet. Die radikalkonstruktivis-

tisch betriebene Stilisierung von Religion und Religiosität zu Feindbildern löst sich so

auf, weil der Konnex von Religion und Gewalt innerhalb des radikalen Konstruktivis-

mus letztlich nur als Symptom der realistischen Vorannahmen begründet werden kann.

Entzieht man der Religiosität ihre realistische Fundierung und beobachtet sie unter

funktionalen Gesichtspunkten, wird umso ersichtlicher, dass Religiosität nicht wesen-

haft an Gewalt und Unterdrückung gekoppelt ist. Letztlich wird damit die basale Ein-

sicht aktualisiert, dass es gerade in der Kombination von Merkmalen (etwa: religiös –

gewalttätig) auf die zugrundeliegende Definition der Merkmale ankommt.518 Die vor-

geschlagene reformulierte Religionsdefinition trägt sich deshalb in Wallichs Bild einer

»unaufdringliche[n] Religion«519 ein. Werden die religiösen Funktionen genauer beob-

achtet, bleibt es nicht bei der Einsicht in eine mögliche Vereinbarkeit von Religiosität

und radikalem Konstruktivismus. Beide Bereiche treffen sich vielmehr in der Bearbei-

tung von Kontingenz, konkret in ihren Fokussierungen auf die Unabschließbarkeit und

VorläufigkeitmenschlichenDenkens.Religionen leisten dies bspw.durch die Einfügung

von Superlativen, die – als Transzendenzen – auf Unverfügbarkeit hindeuten.520 Der

radikale Konstruktivismus realisiert dies hingegen durch seine skeptische Grundhal-

tung. Sein erkenntnistheoretischer Zweifel ist so grundsätzlich, dass er in einen Raum

der Unbeweisbarkeit führt. In diesem Raum stehen – so die These – Religiosität und

radikaler Konstruktivismus eng beisammen.

517 Wallich, Autopoiesis S. 456.

518 Hinsichtlich des Zusammenhangs von Religion und Gewalt hat Craig Martin dies in einem etwas

spitzzüngigem, aber dennoch treffenden Aufsatz herausgearbeitet. Vgl. Craig Martin, What Is Re-

ligion? In: Political Theology 15 Heft 6 (2014). S. 503-508.

519 Wallich, Autopoiesis S. 578.

520 Vgl. dazu ausführlicher Kap. 5.1.3.1.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-023 - am 14.02.2026, 19:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


312 Konstruktion von Verbindlichkeit

Der Relativierung als zentraler religiöser Operation kannman nun in verschiedenen

Anwendungsfeldern nachspüren. Besonders eindrücklich lässt sich das beobachten, wo

der Relativismus theologisch bekämpft wird, Relativierungen aber dennoch an argu-

mentativen Schlüsselpunkten eingesetzt werden (Kap. 5.1.1.2). Auch »das Relativieren

des Relativierens«521 setzt die Relativierung als Methode fort und steigt nicht aus dem

Spiel aus, das doch eigentlich abgewiesen werden soll. Jenseits dieser Beobachtungen

lässt sich die relativierende Wirkung von Religiosität aber vor allem an Denkfiguren

festmachen, die die eigene Unzulänglichkeit ins Wort setzen. Die verschiedensten re-

ligiösen Bilderverbote halten originäre Eindrücke religiöser Relativierung bereit. Dar-

über hinaus lässt sich dieserMechanismus bis in die Konstruktion religiöser Rede nach-

verfolgen. Überaus präzise gelingt dies gerade im Kontakt mit religiösen Paradoxien,

die ebenso wie die Bilderverbote leisten, was Hafner als Transzendenzschutz beschreibt

(s.o.). Anhand des Katechismus der katholischen Kirche habe ich einige exemplarische

Paradoxien der kirchlichen Lehre herausgearbeitet und in ihrer Analyse anfanghaft dar-

gestellt, wie diese Denkfiguren die Geheimnishaftigkeit des Glaubens davor schützen,

eindimensional nach den Gesetzen der Logik aufgelöst zu werden.522 Das Irritations-

potential von Sätzen, die gleichzeitig wahr und falsch sind, greift auf Eindeutigkeiten

zu und behindert Fundamentalismen. Das beinhaltet auch, dass Relativierung nicht

verkürzt im Sinne eines Fortschrittsgedankens interpretiert wird. Es geht also nicht

darum, solange zu relativieren, bis ein endgültiges Ergebnis erreicht wird, das keiner

Relativierung mehr bedürfte. Hier meldet sich – theologisch gewendet – der eschato-

logische Vorbehalt an. Es geht um eine theologische Denkform im Sinne Schröers, die

umfassend und nicht bloß vorläufig greift.

Die Paradoxien zeigen darüber hinaus an, dass sich Religiosität nicht einfach in

der Relativierung erschöpft. Deshalb lege ich die Relativierung auch nicht als einzige

Funktion fest, sondern arbeite sie lediglich als Theorieangebot bzw. -ergänzung auf.

Über sie hinaus lassen sich andere Mechanismen beschreiben. Anhand der Paradoxien

wird das vor allem daran ersichtlich, dass sie trotz ihrer kontradiktorischen Form im-

stande sind, die Kommunikation fortzusetzen und bspw. Hoffnungsperspektiven auf-

zubauen.523 Exemplarisch wird dies u.a. anhand der Auferstehungsparadoxie, die nicht

einfach dabei stehen bleibt, die Unmöglichkeit von letzter Gewissheit zu postulieren,

521 Diese Formulierung einer Beobachtung zweiter Ordnung findet sich bei: Hans-JoachimHöhn, Zeit

und Sinn. Religionsphilosophie postsäkular. Paderborn 2010. S. 216. In ein Verständnis von Reli-

gion als Relativierung von Relativierung fügt sich auch ein Gedanke Gianni Vattimos. Er äußert

die Überzeugung, »dass man heute zur Religion zurückkehrt, weil man begriffen hat, dass alles

Wissen, das man als endgültig ansah, sich als von historischen Paradigmen, von Bedingungen un-

terschiedlicher Natur, gesellschaftlicher, politischer, ideologischer usw., abhängig herausstellte.«

Girard/Vattimo, Christentum S. 39.

522 Hier geht es – in denWorten Koschorkes – umdie religiöse »Andersheit, die sich gegen ihre lebens-

weltliche Umsetzung sperrt und deshalb im Raum des Imaginären nur in Gestalt von Paradoxien

oder Rätselfiguren aufscheint, von Fremdkörpern, an die sich im Lauf der Zeit ein Kranz unzu-

länglicher, nie erschöpfender, letztlich vergeblicher Deutungen ansetzt.« Albrecht Koschorke, Die

Heilige Familie und ihre Folgen. Frankfurt a.M. 2011. S. 41.

523 Aufgrund dieser Einschränkungen und der Erweiterung des Religiositätsverständnisses auf wei-

tere Operationen entgeht dieses Verständnis übrigens einer gewichtigen Kritik Zanders: »Religi-

onskonzepte wiederum, die mit negativen Definitionen arbeiten und den Kern einer Religion im

https://doi.org/10.14361/9783839462171-023 - am 14.02.2026, 19:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 313

sondern sich darüber hinaus auf die Deutung festlegt, dass das Leben stärker ist als

der Tod. Diese Hoffnung lässt sich übrigens wiederum mit einer radikalkonstruktivis-

tischen Perspektive verbinden. M.E. hätte sie sogar das Potential, zu einer Leitvokabel

des Diskurszusammenhangs zu werden.524 Das meine ich nicht nur, weil Hoffnung

Unsicherheit und Entzogenheit verarbeitet525, sondern auch, weil es gerade im radika-

len Konstruktivismus bedeutsam ist, die erkenntnistheoretisch angezeigte Kontingenz

mit einer darüber hinausgehenden Deutung zu versehen. Das beginnt bereits bei der

Kommunikation, für die Schmidt festhält, sie setze die Unterstellung voraus, dass an-

dere Systeme der gleiche Beobachter*in-Status wie einem selbst zukommt.526 Schon

die scheinbar simple Annahme einer Außenwelt ist im radikalen Konstruktivismus mit

einer so weitreichenden Ungewissheit behaftet, dass es hier entscheidend sein kann, ei-

ne Hoffnungsperspektive einzunehmen. Deutlicher noch wird dieser Aspekt vielleicht,

wenn kurz von Foersters Überlegungen zur Metaphysik einbezogen werden. Von Fo-

erter antwortet auf die Frage, »was ein Metaphysiker ist: einer, der prinzipiell unent-

scheidbare Fragen für sich entscheidet.«527 In von Foersters Konzeption treten diese

unentscheidbare Fragen aber beinahe überall auf, sie hängen mit der Nicht-Trivialität

zusammen.Wer sich trotz dieser Unsicherheiten handelnd bewegenwill, dermuss Ent-

scheidungen treffen und sich (immer wieder neu) festlegen. Genau dies beschreibt aber

eben auch die Hoffnung, die es nicht bei dem bloßen Postulat von Ungewissheit belässt,

sondern diesem konkrete Perspektiven in Zuversicht zuordnet. Damit sei keineswegs

unterstellt, der radikale Konstruktivismus argumentiere religiös. Ich möchte lediglich

auf einige Verbindungslinien hinweisen, die die radikalkonstruktivistisch vertretene

Idee einer Unvereinbarkeit stark einschränken. Festzuhalten bleibt hier also noch ein-

mal, dass die radikalkonstruktivistische Polemik gegen Religiosität und Religion nicht

von den theoretischen Prämissen her abgeleitet werden kann. Zu der Beschreibung von

Religiosität als Relativierungsmechanismus gehört in diesem Kontext übrigens auch,

dass sie sich ohne spezifische Theorieanleihen beim radikalen Konstruktivismus den-

ken lässt. Die relativierende Wirkung ließe sich auch vor dem Hintergrund anderer

Theorielayouts begründen. Rücken dabei jedoch Paradoxien in den Fokus, erweist sich

ein spezifischer Mehrwert einer theologischen Konstruktivismus-Rezeption, weil hier

ein theoretisches Angebot vorliegt, mit dessen Hilfe produktiv auf Paradoxien und Zir-

kularitäten eingegangen werden kann.

Neben diesen Fragen wurde in dieser ersten Replik eine weitere wichtige Thematik

behandelt. Mit der Rede von der relativierenden Wirkung der Religiosität verbinden

sich nämlich unweigerlich Anfragen, die den Verbindlichkeits- und Geltungsanspruch

von Religion betreffen. ImKontext der Relativismusdebatte wurden einige Anfragen be-

reits kurz aufgenommen, das Unterkapitel Normativität auf dem Prüfstand (Kap. 5.1.1.4)

setzte sich dann explizit mit ihnen auseinander. Deutlich wurde dabei, dass es nicht

Nichtsagbaren sehen, verfehlen die Praxis und weite Teile der Reflexion in allen Religionen.« Zan-

der, Religionsgeschichte S. 20.

524 Vgl. dazu Kap. 5.1.3.

525 Wer hofft, bezieht sich auf Zukunft und bearbeitet Unklarheit in zuversichtlicher Weise.

526 Vgl. Schmidt, Paradigma S. 34.

527 Foerster/Bröcker, Teil S. 12.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-023 - am 14.02.2026, 19:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


314 Konstruktion von Verbindlichkeit

nur zu normativen Begründungsproblemen kommt, wenn religiös oder radikalkon-

struktivistisch argumentiert wird. Ebensowenig markieren diese Schwierigkeiten ein

Spezifikum eines auf Relativierungen aufbauenden Verständnisses von Religion und

Religiosität, auch wenn Verbindlichkeitsansprüche hier fraglos noch einmal intensiver

in ihrer Vorläufigkeit wahrgenommen werden. Auf allen Ebenen meldet sich immer

wieder die Kontingenz an. Die Begründungsprobleme werden also nicht ausgeräumt,

sondern selbst in die Dynamik der Relativierung einbezogen. Für den weiteren Gang

dieser Arbeit resultiert daraus die Möglichkeit, konkreten Fragen von Verbindlichkeit

und Geltung weiter nachgehen zu können. Bevor dies in den beiden weiteren Repliken

zu den Themen Mystik (Kap. 5.1.2) und Gott (Kap. 5.1.3) umgesetzt wird, soll diese ers-

te Replik noch um zwei weitere Aspekte ergänzt werden, die nicht mehr im engeren

Sinne zur Entwicklung des Kerngedankens beitragen, die Überlegungen aber doch in

unterschiedlicher Weise präzisieren. Zum einen werde ich eine knappe Analyse zu ei-

ner exemplarischen Anwendung imKontext der Religionskritik anbringen (Kap. 5.1.1.6).

Zum anderen wird in einem weiteren Unterkapitel die Frage diskutiert, ob mit den bis-

herigen Ausführungen ein religiöser Antirealismus postuliert wird (Kap. 5.1.1.7).

5.1.1.6 Religionskritische Stichproben: Projektion und Realismus

Nach den bisherigen Überlegungen dieser ersten Replik, in denen die radikalkon-

struktivistischen Ausführungen zu Religiosität und Religion theologisch kommentiert

und mit Denkalternativen kontrastiert wurden, soll dieses Unterkapitel eine exem-

plarische Weiterführung leisten. Zur Diskussion steht hier, wie in einem konkreten

(fundamental-)theologischen Anwendungsbereich, der Religionskritik, die Vorzüge

des Theoriekontakts von radikalem Konstruktivismus und Theologie erwiesen werden

können. Der gewählte Anwendungsbereich ist dabei in zweifacher Weise mit den

bisherigen Überlegungen verknüpft. Zum einen können auch die religionsbezoge-

nen Versatzstücke des radikalen Konstruktivismus als Religionskritiken interpretiert

werden. Zum anderen konfrontiert der Blick auf die Religionskritik die bislang religi-

onsproduktive Aufarbeitung der radikalkonstruktivistischen Perspektive mit der Frage,

ob der radikale Konstruktivismus die Religionskritik argumentativ nicht entscheidend

begünstigt, indem er etwa dem Projektionsvorwurf erkenntnistheoretisch Vorschub

leistet. Beiden Anknüpfungspunkten werde ich im Verlauf dieses Unterkapitels in

fokussierten Modellstudien nachgehen, um die Ergebnisse der ersten Replik in ihrer

Anwendung noch einmal zu profilieren und exemplarische Konsequenzen darzustellen.

Angesichts des Umfangs und der Struktur dieser Arbeit kann es dabei nicht darum

gehen, eine allgemeine Einführung in die Religionskritik vorzulegen.528 Möglich

sind hier lediglich Stichproben, die methodisch abermals als Beobachtungen zweiter

528 In der Sekundärliteraturwirdmanhier schnell fündig. Vgl. u.a. Hans Zirker, Religionskritik. (Leitfa-

den Theologie Bd. 5). Düsseldorf 1982 [= Zirker, Religionskritik.]; GregorMariaHoff, Religionskritik

heute. (Topos plus Taschenbücher Bd. 523). Kevelaer 2004; Michael Weinrich, Religion und Religi-

onskritik. Ein Arbeitsbuch. (UTB Bd. 3453). Stuttgart 2011 [=Weinrich, Religion.]; Michael Kühnlein

(Hg.), Religionsphilosophie und Religionskritik. Ein Handbuch. (stw Bd. 2140). Berlin 2018. Für ein

Kompendium religionskritischer Primärtexte mit jeweils knappen einleitenden Kommentierun-

gen vgl. zudem: Karl-Heinz Weger, Religionskritik. (Texte zur Theologie. Fundamentaltheologie

Bd. 1). Graz/Wien/Köln 1991.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-023 - am 14.02.2026, 19:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

