5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

5.1.1.5 Religiositat als Relativierung! Behauptung einer These
Im Zuge dieser ersten theologischen Replik auf zentrale religionsbezogene Aussagen
des radikalen Konstruktivismus stellt dieses Unterkapitel einen kurzen Zwischenstopp
dar. Es zieht noch einmal die Ergebnisse der letzten Unterkapitel zusammen und ver-
hilt sich zur These von Religiositit als Relativierungsmechanismus.

Im radikalen Konstruktivismus kommen Religion und Religiositit zumeist nur bei-
laufig vor. Zu den Schwerpunktthemen des Diskurszusammenhangs zihlen sie bislang
sicherlich nicht. Werden sie doch einmal thematisiert, so dienen sie, wie ausfithrlich in
Kap. 3.1 dargelegt wurde, zumeist als Beispiele fiir Wahrheitspositivismen mit Neigung
zu Unterdriickung und Gewalt. Das ist auch deshalb méglich, weil eine substantielle
Religionsdefinition vorausgesetzt wird, die auf realistischen Annahmen aufbaut und
sich einer radikalkonstruktivistischen Verarbeitung so entzieht. Zur Diskussion steht
damit letztlich die Frage, »ob Theologie eine bestimmte Ontologie voraussetzt.«<>*7 Oh-
ne die Argumentation von Kap. 5.1.1.1 hier noch einmal abzuspulen, soll doch kurz auf
das Ergebnis hingewiesen werden. Statt eines substantiellen Ansatzes kann auch ein
funktionaler Zugang gewihlt werden, der sich mit radikalkonstruktivistischen Uberle-
gungen als kompatibel erweist. Religiése >Substanzen«< wie Gott oder die Transzendenz
werden so unter den Vorzeichen der Funktion beobachtet. Die radikalkonstruktivis-
tisch betriebene Stilisierung von Religion und Religiositit zu Feindbildern 16st sich so
auf, weil der Konnex von Religion und Gewalt innerhalb des radikalen Konstruktivis-
mus letztlich nur als Symptom der realistischen Vorannahmen begriindet werden kann.
Entzieht man der Religiositit ihre realistische Fundierung und beobachtet sie unter
funktionalen Gesichtspunkten, wird umso ersichtlicher, dass Religiositit nicht wesen-
haft an Gewalt und Unterdriickung gekoppelt ist. Letztlich wird damit die basale Ein-
sicht aktualisiert, dass es gerade in der Kombination von Merkmalen (etwa: religios —

518

gewalttitig) auf die zugrundeliegende Definition der Merkmale ankommt.”*® Die vor-

geschlagene reformulierte Religionsdefinition trigt sich deshalb in Wallichs Bild einer

519 ein. Werden die religiosen Funktionen genauer beob-

»unaufdringliche[n] Religion«
achtet, bleibt es nicht bei der Einsicht in eine mogliche Vereinbarkeit von Religiositit
und radikalem Konstruktivismus. Beide Bereiche treffen sich vielmehr in der Bearbei-
tung von Kontingenz, konkret in ihren Fokussierungen auf die UnabschlieRbarkeit und
Vorliufigkeit menschlichen Denkens. Religionen leisten dies bspw. durch die Einfiigung
von Superlativen, die — als Transzendenzen — auf Unverfiigbarkeit hindeuten.>2° Der
radikale Konstruktivismus realisiert dies hingegen durch seine skeptische Grundhal-
tung. Sein erkenntnistheoretischer Zweifel ist so grundsitzlich, dass er in einen Raum
der Unbeweisbarkeit fiihrt. In diesem Raum stehen — so die These — Religiositit und

radikaler Konstruktivismus eng beisammen.

517 Wallich, Autopoiesis S. 456.

518 Hinsichtlich des Zusammenhangs von Religion und Gewalt hat Craig Martin dies in einem etwas
spitzzlingigem, aber dennoch treffenden Aufsatz herausgearbeitet. Vgl. Craig Martin, What Is Re-
ligion? In: Political Theology 15 Heft 6 (2014). S. 503-508.

519 Wallich, Autopoiesis S. 578.

520 Vgl. dazu ausfithrlicher Kap. 5.1.3.1.

- am 14.02.2026, 19:08:53. y e

3n


https://doi.org/10.14361/9783839462171-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

312

Konstruktion von Verbindlichkeit

Der Relativierung als zentraler religioser Operation kann man nun in verschiedenen
Anwendungsfeldern nachspiiren. Besonders eindriicklich lisst sich das beobachten, wo
der Relativismus theologisch bekimpft wird, Relativierungen aber dennoch an argu-
mentativen Schliisselpunkten eingesetzt werden (Kap. 5.1.1.2). Auch »das Relativieren
des Relativierens«®*! setzt die Relativierung als Methode fort und steigt nicht aus dem
Spiel aus, das doch eigentlich abgewiesen werden soll. Jenseits dieser Beobachtungen
lasst sich die relativierende Wirkung von Religiositit aber vor allem an Denkfiguren
festmachen, die die eigene Unzulidnglichkeit ins Wort setzen. Die verschiedensten re-
ligiésen Bilderverbote halten originire Eindriicke religiéser Relativierung bereit. Dar-
tiber hinaus lisst sich dieser Mechanismus bis in die Konstruktion religidser Rede nach-
verfolgen. Uberaus prizise gelingt dies gerade im Kontakt mit religiésen Paradoxien,
die ebenso wie die Bilderverbote leisten, was Hafner als Transzendenzschutz beschreibt
(s.0.). Anhand des Katechismus der katholischen Kirche habe ich einige exemplarische
Paradoxien der kirchlichen Lehre herausgearbeitet und in ihrer Analyse anfanghaft dar-
gestellt, wie diese Denkfiguren die Geheimnishaftigkeit des Glaubens davor schiitzen,
eindimensional nach den Gesetzen der Logik aufgelost zu werden.>** Das Irritations-
potential von Sitzen, die gleichzeitig wahr und falsch sind, greift auf Eindeutigkeiten
zu und behindert Fundamentalismen. Das beinhaltet auch, dass Relativierung nicht
verkiirzt im Sinne eines Fortschrittsgedankens interpretiert wird. Es geht also nicht
darum, solange zu relativieren, bis ein endgiiltiges Ergebnis erreicht wird, das keiner
Relativierung mehr bediirfte. Hier meldet sich — theologisch gewendet — der eschato-
logische Vorbehalt an. Es geht um eine theologische Denkform im Sinne Schréers, die
umfassend und nicht blof} vorliufig greift.

Die Paradoxien zeigen dariiber hinaus an, dass sich Religiositit nicht einfach in
der Relativierung erschépft. Deshalb lege ich die Relativierung auch nicht als einzige
Funktion fest, sondern arbeite sie lediglich als Theorieangebot bzw. -erginzung auf.
Uber sie hinaus lassen sich andere Mechanismen beschreiben. Anhand der Paradoxien
wird das vor allem daran ersichtlich, dass sie trotz ihrer kontradiktorischen Form im-
stande sind, die Kommunikation fortzusetzen und bspw. Hoffnungsperspektiven auf-
zubauen.””® Exemplarisch wird dies u.a. anhand der Auferstehungsparadoxie, die nicht
einfach dabei stehen bleibt, die Unméglichkeit von letzter Gewissheit zu postulieren,

521 Diese Formulierung einer Beobachtung zweiter Ordnung findet sich bei: Hans-Joachim Hohn, Zeit
und Sinn. Religionsphilosophie postsidkular. Paderborn 2010. S. 216. In ein Verstandnis von Reli-
gion als Relativierung von Relativierung fligt sich auch ein Gedanke Gianni Vattimos. Er duflert
die Uberzeugung, »dass man heute zur Religion zuriickkehrt, weil man begriffen hat, dass alles
Wissen, das man als endgiiltig ansah, sich als von historischen Paradigmen, von Bedingungen un-
terschiedlicher Natur, gesellschaftlicher, politischer, ideologischer usw., abhangig herausstellte.«
Girard/Vattimo, Christentum S. 39.

522 Hier gehtes—in den Worten Koschorkes—um die religiose »Andersheit, die sich gegen ihre lebens-
weltliche Umsetzung sperrt und deshalb im Raum des Imaginéren nur in Gestalt von Paradoxien
oder Ratselfiguren aufscheint, von Fremdkorpern, an die sich im Lauf der Zeit ein Kranz unzu-
langlicher, nie erschopfender, letztlich vergeblicher Deutungen ansetzt.« Albrecht Koschorke, Die
Heilige Familie und ihre Folgen. Frankfurt a.M. 2011. S. 41.

523 Aufgrund dieser Einschrinkungen und der Erweiterung des Religiositatsverstandnisses auf wei-
tere Operationen entgeht dieses Verstandnis ibrigens einer gewichtigen Kritik Zanders: »Religi-
onskonzepte wiederum, die mit negativen Definitionen arbeiten und den Kern einer Religion im

- am 14.02.2026, 19:08:53. y e


https://doi.org/10.14361/9783839462171-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

sondern sich dariiber hinaus auf die Deutung festlegt, dass das Leben stirker ist als
der Tod. Diese Hoffnung lisst sich iibrigens wiederum mit einer radikalkonstruktivis-
tischen Perspektive verbinden. M.E. hitte sie sogar das Potential, zu einer Leitvokabel
des Diskurszusammenhangs zu werden.’>* Das meine ich nicht nur, weil Hoffnung
Unsicherheit und Entzogenheit verarbeitet>?®, sondern auch, weil es gerade im radika-
len Konstruktivismus bedeutsam ist, die erkenntnistheoretisch angezeigte Kontingenz
mit einer dariiber hinausgehenden Deutung zu versehen. Das beginnt bereits bei der
Kommunikation, fiir die Schmidt festhilt, sie setze die Unterstellung voraus, dass an-
dere Systeme der gleiche Beobachter*in-Status wie einem selbst zukommt.52¢ Schon
die scheinbar simple Annahme einer Aufienwelt ist im radikalen Konstruktivismus mit
einer so weitreichenden Ungewissheit behaftet, dass es hier entscheidend sein kann, ei-
ne Hoffnungsperspektive einzunehmen. Deutlicher noch wird dieser Aspekt vielleicht,
wenn kurz von Foersters Uberlegungen zur Metaphysik einbezogen werden. Von Fo-
erter antwortet auf die Frage, »was ein Metaphysiker ist: einer, der prinzipiell unent-
scheidbare Fragen fiir sich entscheidet.«*2” In von Foersters Konzeption treten diese
unentscheidbare Fragen aber beinahe iiberall auf, sie hingen mit der Nicht-Trivialitat
zusammen. Wer sich trotz dieser Unsicherheiten handelnd bewegen will, der muss Ent-
scheidungen treffen und sich (immer wieder neu) festlegen. Genau dies beschreibt aber
eben auch die Hoffnung, die es nicht bei dem blofien Postulat von Ungewissheit belisst,
sondern diesem konkrete Perspektiven in Zuversicht zuordnet. Damit sei keineswegs
unterstellt, der radikale Konstruktivismus argumentiere religios. Ich méchte lediglich
auf einige Verbindungslinien hinweisen, die die radikalkonstruktivistisch vertretene
Idee einer Unvereinbarkeit stark einschrinken. Festzuhalten bleibt hier also noch ein-
mal, dass die radikalkonstruktivistische Polemik gegen Religiositit und Religion nicht
von den theoretischen Primissen her abgeleitet werden kann. Zu der Beschreibung von
Religiositit als Relativierungsmechanismus gehort in diesem Kontext iibrigens auch,
dass sie sich ohne spezifische Theorieanleihen beim radikalen Konstruktivismus den-
ken lisst. Die relativierende Wirkung liefle sich auch vor dem Hintergrund anderer
Theorielayouts begriinden. Riicken dabei jedoch Paradoxien in den Fokus, erweist sich
ein spezifischer Mehrwert einer theologischen Konstruktivismus-Rezeption, weil hier
ein theoretisches Angebot vorliegt, mit dessen Hilfe produktiv auf Paradoxien und Zir-
kularititen eingegangen werden kann.

Neben diesen Fragen wurde in dieser ersten Replik eine weitere wichtige Thematik
behandelt. Mit der Rede von der relativierenden Wirkung der Religiositit verbinden
sich nimlich unweigerlich Anfragen, die den Verbindlichkeits- und Geltungsanspruch
von Religion betreffen. Im Kontext der Relativismusdebatte wurden einige Anfragen be-
reits kurz aufgenommen, das Unterkapitel Normativitit auf dem Priifstand (Kap. 5.1.1.4)
setzte sich dann explizit mit ihnen auseinander. Deutlich wurde dabei, dass es nicht

Nichtsagbaren sehen, verfehlen die Praxis und weite Teile der Reflexion in allen Religionen.« Zan-
der, Religionsgeschichte S. 20.

524 Vgl. dazu Kap. 5.1.3.

525 Wer hofft, bezieht sich auf Zukunft und bearbeitet Unklarheit in zuversichtlicher Weise.

526 Vgl. Schmidt, Paradigma S. 34.

527 Foerster/Brocker, Teil S.12.

- am 14.02.2026, 19:08:53. y e

313


https://doi.org/10.14361/9783839462171-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

314

Konstruktion von Verbindlichkeit

nur zu normativen Begriindungsproblemen kommt, wenn religiés oder radikalkon-
struktivistisch argumentiert wird. Ebensowenig markieren diese Schwierigkeiten ein
Spezifikum eines auf Relativierungen aufbauenden Verstindnisses von Religion und
Religiositit, auch wenn Verbindlichkeitsanspriiche hier fraglos noch einmal intensiver
in ihrer Vorliufigkeit wahrgenommen werden. Auf allen Ebenen meldet sich immer
wieder die Kontingenz an. Die Begriindungsprobleme werden also nicht ausgeraumt,
sondern selbst in die Dynamik der Relativierung einbezogen. Fiir den weiteren Gang
dieser Arbeit resultiert daraus die Moglichkeit, konkreten Fragen von Verbindlichkeit
und Geltung weiter nachgehen zu kénnen. Bevor dies in den beiden weiteren Repliken
zu den Themen Mystik (Kap. 5.1.2) und Gott (Kap. 5.1.3) umgesetzt wird, soll diese ers-
te Replik noch um zwei weitere Aspekte erginzt werden, die nicht mehr im engeren
Sinne zur Entwicklung des Kerngedankens beitragen, die Uberlegungen aber doch in
unterschiedlicher Weise prizisieren. Zum einen werde ich eine knappe Analyse zu ei-
ner exemplarischen Anwendung im Kontext der Religionskritik anbringen (Kap. 5.1.1.6).
Zum anderen wird in einem weiteren Unterkapitel die Frage diskutiert, ob mit den bis-
herigen Ausfithrungen ein religioser Antirealismus postuliert wird (Kap. 5.1.1.7).

5.1.1.6  Religionskritische Stichpreben: Projektion und Realismus

Nach den bisherigen Uberlegungen dieser ersten Replik, in denen die radikalkon-
struktivistischen Ausfithrungen zu Religiositit und Religion theologisch kommentiert
und mit Denkalternativen kontrastiert wurden, soll dieses Unterkapitel eine exem-
plarische Weiterfithrung leisten. Zur Diskussion steht hier, wie in einem konkreten
(fundamental-)theologischen Anwendungsbereich, der Religionskritik, die Vorziige
des Theoriekontakts von radikalem Konstruktivismus und Theologie erwiesen werden
konnen. Der gewihlte Anwendungsbereich ist dabei in zweifacher Weise mit den
bisherigen Uberlegungen verkniipft. Zum einen kénnen auch die religionsbezoge-
nen Versatzstiicke des radikalen Konstruktivismus als Religionskritiken interpretiert
werden. Zum anderen konfrontiert der Blick auf die Religionskritik die bislang religi-
onsproduktive Aufarbeitung der radikalkonstruktivistischen Perspektive mit der Frage,
ob der radikale Konstruktivismus die Religionskritik argumentativ nicht entscheidend
begiinstigt, indem er etwa dem Projektionsvorwurf erkenntnistheoretisch Vorschub
leistet. Beiden Ankniipfungspunkten werde ich im Verlauf dieses Unterkapitels in
fokussierten Modellstudien nachgehen, um die Ergebnisse der ersten Replik in ihrer
Anwendung noch einmal zu profilieren und exemplarische Konsequenzen darzustellen.
Angesichts des Umfangs und der Struktur dieser Arbeit kann es dabei nicht darum
gehen, eine allgemeine Einfithrung in die Religionskritik vorzulegen.5?® Moglich
sind hier lediglich Stichproben, die methodisch abermals als Beobachtungen zweiter

528 InderSekundarliteratur wird man hier schnell findig. Vgl. u.a. Hans Zirker, Religionskritik. (Leitfa-
den Theologie Bd. 5). Diisseldorf1982 [= Zirker, Religionskritik.]; Gregor Maria Hoff, Religionskritik
heute. (Topos plus Taschenbiicher Bd. 523). Kevelaer 2004; Michael Weinrich, Religion und Religi-
onskritik. Ein Arbeitsbuch. (UTB Bd. 3453). Stuttgart 2011 [= Weinrich, Religion.]; Michael Kithnlein
(Hg.), Religionsphilosophie und Religionskritik. Ein Handbuch. (stw Bd. 2140). Berlin 2018. Fiir ein
Kompendium religionskritischer Primartexte mit jeweils knappen einleitenden Kommentierun-
gen vgl. zudem: Karl-Heinz Weger, Religionskritik. (Texte zur Theologie. Fundamentaltheologie
Bd. 1). Graz/Wien/Ko6ln 1991.

- am 14.02.2026, 19:08:53. y e



https://doi.org/10.14361/9783839462171-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

