Klange, Dufte und Geschmacke:
Turoffner in die Welt des Verborgenen

Grenzerfahrungen im Sufi-Islam Pakistans

Jiirgen Wasim Frembgen

Following the approach of ,sensorial anthropology* the author investigates the
meaning and role of sensual perceptions within the context of Sufi Islam in Pakistan.
He focuses in particular on exceptional emotional states of mystical rapture and
trance at saints’ shrines by discussing excerpts from ethnographic narratives. The
latter exemplify the role of mystical sounds, sacred fragrances and paradisiacal
tastes as ,,door openers® into the spiritual world of divine secrets, the realm of the
unseen and unspeakable. In addition, they show how auditory, olfactory and gustatory
experiences actually shape the experiences of devotees and how these dimensions
interact with each other.

Sufis, die an den Schreinen ihrer verehrten Meister den Eintritt in die jen-
seitige Realitit des Gottlichen suchen, die dort — mit ihren eigenen Worten —
,,aus der Weinschale der Gottesliebe trinken®, machen ebenso wie Glaubi-
ge, die ihren Heiligen aus eher pragmatischen Griinden huldigen und sie als
Mittler und Fiirsprecher bei Allah anrufen, emotionale und korperliche Er-
fahrungen von unmittelbarer Sinnlichkeit. Vor allem in den pakistanischen
Tieflandprovinzen Punjab und Sindh ist das Grabmal, von dem die Méch-
tigkeit eines Gottesfreundes (wali Allah) ausstrahlt, ein dsthetisch aufgela-
dener, der Alltagsebene enthobener sakraler Raum, in dem sich — oftmals in
visueller Opulenz — ein Wahrnehmungspanorama entfaltet (Abb. 1)":

1 In einem fritheren Text (Frembgen 2005) habe ich mich in erster Linie mit visu-
ellen und haptischen Ausdruckselementen beschiftigt, die iiber Artefakte an

14.02.2026, 19:26:25.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226 | Jurgen Wasim Frembgen

Abb. 1: Schrein des Sufi-Heiligen Majnun Sain, einem Schlsschen
gleichend; November 2009; Lahore, Punjab
(© J.W. Frembgen)

Neben visuellen und haptischen Ausdruckselementen spielen auditive, ol-
faktorische und gustatorische Dimensionen eine wichtige Rolle. Aulerdem
ist der Gebrauch von Seelendrogen (vor allem Cannabis) hervorzuheben,
der Pforten gesteigerter Wahrnehmung 6ffnet und Zugang zu inneren Bild-
welten ermdglicht. Im Kontext devotionaler Riten evozieren und strukturie-
ren diese Wahrnehmungen religiose Grenzerfahrungen in Form auferge-
wohnlicher Zustinde wie mystische Ergriffenheit, Verziickung und Trance.

Ausgehend von einem sensuellen ethnologischen Ansatz diskutiere ich
in diesem Beitrag die Rolle mystischer Kldnge, heiliger Diifte und paradie-
sischer Geschmécke als Tiroffner in die alam al-ghaib — eine unsichtbare,
spirituelle Welt der Geheimnisse, die dem gewdhnlichen Auge verborgen
bleibt, aber in die unmittelbare Ndhe Gottes fiihrt, eine Sphire des Unge-
wohnlichen, in der — wie die islamischen Mystiker sagen — ,,Worte an der
Kiiste bleiben. Sufis streben auf ihrem inneren Weg nach der Vereinigung

Heiligenschreinen vermittelt werden (Gegenstinde auf dem Grab, sakrale Assemb-
lagen und weitere Objektivationen der Frommigkeit). Die vorliegende kleine
Untersuchung schlief8t explizit daran an.

14.02.2026, 19:26:25.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kléange, Difte und Geschmacke | 227

ihrer Seele mit dem gottlichen Geliebten — nach der Aufhebung aller Ge-
gensétze in Zustdnden mystischer Einheit und Verziickung, einer erotischen
unio mystica, deren Erfahrung ,,unaussprechlich* bleibt oder sich hochstens
in Paradoxen dufert wie in den theopathischen Ausspriichen mancher irani-
scher Meister, zum Beispiel Bayezid Bistami (gest. 874), Hallaj (gest. 922)
oder Ruzbihan Bagqli (gest. 1209), einer ekstatischen Seelensprache, die
sich der menschlichen Vernunft entzieht.” Die Einsicht, dass Worte inadi-
quat bleiben, um mystische Erfahrungen auszudriicken, kommentierte eine
junge Iranerin wie folgt: ,,Wenn man Liebe in Worte fassen kdnnte, dann
wire es keine Liebe mehr, sondern Sprache.“3 Daher sind es insbesondere
nicht-sprachliche, sinnliche Ausdruckselemente, die an aromatisierten Schrei-
nen mystische Grenzerfahrungen erlauben, ein Schmecken der spirituellen
Wirklichkeit und Wahrheit (hagigat).

ETHNOLOGIE DER SINNE

In seinem Buch The Taste of Ethnographic Things. The Senses in Anthropo-
logy (1989), das auf zahlreichen Feldaufenthalten im westafrikanischen
Niger zwischen 1976 und 1988 basiert, diskutiert Paul Stoller nicht nur den
Gebrauch der Sinne bei den dort lebenden Songhay, sondern reflektiert
auch seine eigenen Formen der Wahrnehmung. Welche Auswirkungen die-
se Perspektive fiir einen radikal empirisch arbeitenden Feldethnologen und
sein Schreiben hat, deutet er mit folgenden Worten an:

If anthropologists take a sensual turn they will position themselves to let the
other’s world penetrate their being. This repositioning [...] would transform
the fundamental relationship among our writers, texts and readers. In most
ethnographic texts, anthropologists are the authors. [...] In more sensual-
ized ethnographies the scenes described (people, interviews, ritual) become
authors, the anthropologist becoming the intermediary between the author
and an 4audience. These texts are then the products of socialization in two
worlds.

Stoller propagiert im letzten Kapitel seines Buches eine narrative Ethno-
graphie, die besser als dies etwa dem Medium Film gelingen konnte, die

2 Vgl. Ernst 1985; Hajjar 2018: 198.
3 Schriftliche Mitteilung des Iranisten Marian Brehmer (April 2018).
4 Stoller 1989: 56.

14.02.2026, 19:26:25.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228 | Jurgen Wasim Frembgen

sinnlich wahrnehmbaren Dimensionen einer Kultur in ihrer Unmittelbarkeit
in den Fokus nimmt.” In den folgenden Kapiteln versuche ich diesen Ansatz
durch ausgewdhlte dichte Beschreibungen aus eigenen Erzéhlberichten zum
Sufi-Islam in Pakistan zu verdeutlichen. Eine Haltung zweifelnder akade-
mischer Distanz erscheint mir dabei gegeniiber mystischen Erfahrungswel-
ten generell fragwiirdig.®

Im Jahre 1991 entwirft David Howes in einem von ihm herausgegebe-
nen Quellenwerk dezidiert eine Ethnologie der Sinne (anthropology of the
senses bzw. sensorial anthropology), die andere Kulturen durch deren kol-
lektiven Gebrauch der Sinne zu verstehen sucht, wobei individuelle Diffe-
renzen je nach Alter, Geschlecht, Tatigkeit und Temperament vor dem Hin-
tergrund der betreffenden Gesellschaft zu betrachten sind.” Daraus ergibt
sich die Frage, in welcher Weise die verschiedenen Sinne geiibt, gewdhnt
und gelernt werden und in der jeweiligen Kultur und Gesellschaft in der
Regel ein hierarchisiertes Profil ergeben, sowohl mit einzelnen Préferenzen
als auch mit gegenseitigen Durchdringungen und symbolischen Korrespon-
denzen (etwa zwischen Farbe, Klang, Geruch und Temperatur). Auf diese
Weise lassen sich spezifische cultural maps of the senses erstellen. Howes
identifiziert verschiedene Bereiche einer Kultur, in denen die Sinne prak-
tisch genutzt werden, v.a. nennt er das rituelle Leben, in dem Techniken der
Korperwahrnehmung (z.B. das Horen von Musik und Tanz) seit der Kind-
heit eingeiibt und kontrolliert werden.

In seinen Uberlegungen zur teilnehmenden Beobachtung im Rahmen
ethnologischer Feldforschung bezieht sich Gerd Spittler sowohl auf die
Arbeiten von Stoller als auch auf den Begriff der Resonanz bei Unni Wikan,
der Empathie, Mitgefiihl, Verstehen und geteilte Erfahrung impliziert.®
Spittler betont, dass zur ,,Dichten Teilnahme* unbedingt das Erleben mit
der Einbeziehung aller Sinne gehort, das gesamte korperliche und seelische
Fiihlen also.’

Im vorliegenden Fall beschranken wir uns auf den Bedeutungshorizont
der Sinne im spezifischen raum-zeitlichen Kontext des indigenen, lokal ge-

Vgl. Stoller 1989: 154—156; Stoller 1997.

Vgl. Paper 2004: 9; Frembgen 2017: 166—171.
Vgl. Howes 1991; Classen u.a. 1994: 119-122.
Vgl. Wikan 1992; vgl. Spittler 2001: 20.

Vgl. Spittler 2001: 19-20.

O 0 3 N W

14.02.2026, 19:26:25.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kléange, Difte und Geschmacke | 229

bundenen und gefiihlsbetonten Sufi-Islams in Pakistan, der von Pluralitét
und Hybriditdt bestimmt wird. Uns interessiert mit anderen Worten das
Sensorium der Sufis und Gldubigen an Heiligenschreinen und die Art und
Weise, wie dadurch Erfahrungen geformt werden. Dabei werden sowohl
regionale kulturelle Pragungen aus dem Punjab und Sindh wirksam als auch
tradierte Erscheinungsformen der Religion und Asthetik des Islam. Im Zu-
sammenhang der Riten eines devotionalen Islam, wie er fiir Siidasien cha-
rakteristisch ist, stellen sich Fragen, ob einzelne Sinne stirker angesprochen
werden als andere, ob eine Sequenz in der Stimulation von Sinneseindrii-
cken festzustellen ist, inwieweit einzelne Sinne miteinander interagieren
und welche Rolle religiése Spezialisten in deren Gebrauch spielen.'’

AUDITIVE ERFAHRUNGEN

Fiir Muslime im Allgemeinen und Sufis im Besonderen spielt das emotio-
nal berithrende Horen rezitierter Koran-Verse eine herausragende Rolle.
Das Horen erscheint wichtiger als das Lesen und Sehen; ,,das Organ, die
Verse aufzunehmen, ist das Gehor.'' Glaubige reagieren verziickt, ergrif-
fen und begliickt auf die Wahrheiten der gottlichen Offenbarungsrede und
ihres ésthetischen Wohlklangs.'? Ein Mystiker aus Lahore erzihlte mir,
dass fiir ihn die Sure rahman (55) und die Sure ya-sin (36) ebenso wie der
Gebetsruf die Qualitit einer Klang-Therapie hitten, wenn sie mit schoner
Stimme vorgetragen wiirden. An den Schreinen der Sufi-Heiligen wird je-
doch nicht nur das heilige Wort zu Gehor gebracht — bspw. durch einen
blinden Koranrezitator, den Vorbeter der angegliederten Moschee oder den
regelméBigen Ruf zum gemeinsamen Gebet —, sondern einzelne Ergriffene
und Berufssénger tragen auch mystische Dichtungen laut vor. Solche perfor-
mativen Rezitationen sollen die Horer zu mystischem Erleben inspirieren."
Eine wohlklingende poetische Sprache voller geistiger Tiefe vermag —
ob sie gesungen, rezitiert oder gelesen wird — profunde &sthetische Erfah-
rungen hervorzurufen. Seyyed Hossein Nasr bemerkt dazu: ,,Persian Sufi
literature contains what one could call the depiction of paradise, that is, it

10 Vgl. Howes; Classen 1991: 278-280.
11 Kermani 1999: 173.

12 Vgl. Kermani 1999: 365-425.

13 Vgl. Avery 2004.

14.02.2026, 19:26:25.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230 | Jurgen Wasim Frembgen

creates a kind of celestial atmosphere for the soul to breathe in“'*. Haupt-
themen der Sufi-Dichtung in Persisch, Urdu, Punjabi, Sindhi und anderen
Islam-Sprachen sind tauhid, die Vergegenwirtigung der absoluten Einheit
und Einzigkeit Gottes mit dem Ziel, schlieBlich in Thm zu entwerden, und
ishg, die glithende Gottesliebe, die in all ihrer Schonheit besungen wird.
Wihrend im Mittelpunkt der persischen Poesie die Trennung von dem Ge-
liebten steht, wird in Urdu, Punjabi und Sindhi die Vereinigung besungen.
Der Liebende erscheint dabei immer in Gestalt einer Frau, der Geliebte als
Mann. Die Metaphern und Symbole, die Dichter oft in verschwenderischer
Fiille verwenden, erlauben eine Anndherung an das gottliche Mysterium.

Abb. 2: Ein junger Qawwal singt bei einem Heiligenfest fiir den Gottsucher
Bablo Sain; Februar 2013; Makli Hill bei Thatta, Sindh
(© J.W. Frembgen)

Unmittelbar neben den Grabmailern mystischer Lehrmeister finden neben
dem Lesen und Rezitieren des Korans und poetischer Werke zu bestimmten
Anléssen kollektive Riten des ekstatischen Gottgedenkens (zikr) statt; bei
diesen Andachtsiibungen gruppieren sich Mitglieder von Sufi-Orden um
ihren Fiihrer, um spezifische heilige Formeln rhythmisch zu wiederholen
und oftmals laut zu intonieren."” Zum Klangraum vieler Heiligenschreine in

14 Nasr 1999: 5.
15 Vgl. Frembgen 2008b: 156-164.

14.02.2026, 19:26:25.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kléange, Diifte und Geschmacke | 231

Pakistan gehdrt neben solchen Rezitationen und Anrufungen das mystische
Horen (sama‘) gesungener Sufi-Verse in den Genres gawwali (s.0. Abb. 2),
kafi, sufiyand kalam und galandri dhamalain. Musik und der daraus oftmals
entstehende Tanz schaffen eine intensive, rauschhafte Atmosphire, in dem
die Glaubigen — von trunkener Liebe zu Gott und den Heiligen iiberwaltigt —
den Augenblick der Gegenwart (waqt-e hal) verwirklichen — Momente mys-
tischer Ergriffenheit angesichts des Unsagbaren. Bei solchen Konzerten
kommt es nicht selten zu verdnderten Bewusstseinszustinden.

Am 6. Muharram des Jahres 1427, dem 5. Februar 2006 nach dem gre-
gorianischen Kalender, wurde ich im Rahmen des jdhrlichen Festes am
Todestag des Sufi-Heiligen Baba Farid ud-Din Ganj-i Shakar (gest. 664
Hijri, 1265 n.Chr.) in Pakpattan im Siiden des Punjab Zeuge eines gawwali-
Konzertes (Abb. 3), das unweit des groBlen Schreins im Hinterhof eines
Privathauses stattfand.'® Bei den Teilnehmern handelte es sich in der Mehr-
zahl um Sufis des Chishti-Sabiri-Ordens; den Vorsitz dieser rituellen musi-
kalischen Darbietung zu Ehren ihres verehrten Meisters fithrte der amtie-
rende Shaikh, der an einem Ende des schmalen, {iberdachten, mit Rosen-
blattern bestreuten Hofes auf einem Kissen Platz nahm. Am anderen Ende
gruppierten sich zehn Musiker, zuvorderst die beiden Hauptsénger. In ihrem
kraftvollen und dichten Gesang rithmten sie den prominentesten Schiiler
von Baba Farid, nach dem ihr Ordenszweig benannt wurde. Nachdem der
erste Sénger ein mystisches Gedicht intoniert hatte, folgte der zweite mit
einer stakkatoartig vorgetragenen hymnischen Aufzéhlung der Eigenschaften
des Heiligen, danach setzte der Chor mit Versen ein, die durch ihre Wieder-
holungen einen dichten Stimmenteppich webten, dann wieder Akklamatio-
nen des Leadsdngers, immerzu vorangetrieben durch peitschendes Hande-
klatschen und die Schlidge der Tabla. Die folgende Beschreibung versucht
einen Eindruck von der Intensitét dieser Musikerfahrung zu vermitteln, bei
der mir die Struktur des gawwali-Konzerts deutlich wurde:

Nach einigen Laufen auf dem Harmonium setzen die Sénger ohne rhyth-
mische Begleitung ein und singen abwechselnd poetische Verse — mitunter
wie in einem Frage-Antwort-Spiel —, mit denen der spezifische Charakter
des Liedes festgelegt und die Atmosphére bestimmt werden. In der alaap-
Phase herrscht relative Stille, und der Leadsidnger oder Mohri, Safdar Ali
Chan, schaut aufmerksam in die Gesichter der Horer, um Reaktionen abzu-
lesen. Er geht auf den emotionalen Ausdruck der Sufis, auf ihre Gesten und

16 Zum Folgenden siche Frembgen 2010: 124-132.

14.02.2026, 19:26:25.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232 | Jurgen Wasim Frembgen

verziickten Rufe ein, indem er einzelne Verse wiederholt, bestimmte Worte
betont, das rhythmische Tempo des Vortrags steigert oder Zisuren setzt.
Ziel dieser ekstatischen Musik ist die Offnung fiir die innere Wahrheit der
mystischen Verse und schlieflich das Erreichen eines anderen Bewusstheits-
zustandes, der zur Erfahrung des Gottlichen hinfiihrt.””

Abb. 3: Die Qawwali-Séinger Safdar Ali Khan
und Mubarak Ali Khan bei einem Heiligenfest;
Februar 2006, Pakpattan, Punjab

(©: J.W. Frembgen)

Es folgten weitere vokale Meditationen mit Versen in Punjabi, in denen
Baba Farid gepriesen wurde, wihrend der Rhythmus unter Trommelschlé-
gen und Héndeklatschen stetig wuchs und — den Variationen der Solostim-
men folgend — Fahrt aufnahm:

Der Mohri lenkt und steigert den Fluss des ekstatischen Liedes durch die Ver-
se, die er, von ausdrucksvollen Gesten begleitet, hymnisch vortrdgt und die

17 Frembgen 2010: 127-128.

14.02.2026, 19:26:25.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kléange, Difte und Geschmacke | 233

vom Chor hypnotisierend wiederholt werden. Er beginnt jeweils langsam und
erhoht dann sein Tempo. Wéhrend des Refrains, den er vorgibt und den ande-
ren Sidngern dann iibergibt, schrauben sich die Stimmen hoch in die Sphére
der Engel zu einem jubelnden Lobpreis des Tschischti-Heiligen und gewin-
nen unter dem treibenden Rhythmus der pulsierenden Tabla-Schldge und des
frenetischen Héndeklatschens ungeheure Kraft und Intensitét.

Nach der Intonation wird der Rhythmus zur hauptséchlichen Matrix meiner
Erfahrung. Mein Korper erschauert, an Waden, Schenkeln und Oberarmen
fiihle ich ein Kribbeln, als sei ich Stromschlédgen ausgesetzt. Die Klinge tra-
gen meine Seele hinweg, lassen mich in Landschaften jenseits der Rationali-
tit reisen. Ich gerate in einen Zustand der Trance, einer totalen Erfahrung
von Emotionen! Meine Augen fiillen sich mit Trénen.

Erst nach einer Weile finde ich zuriick und schaue mich um — eine Stim-
mung der Verziickung und volligen Selbstvergessenheit hat uns alle erfasst,
ergriffen haben einige ihre Augen geschlossen, wiegen ihre Képfe und Ober-
korper, werfen ihre Arme emphatisch nach vorne, seufzen und stdhnen.
Einzelne Sufis reichen Geldscheine — immer ehrfurchtsvoll mit beiden Hén-
den — durch die Reihen hin zum Scheich, tiber dessen Kopf das Geld mit einer
kreisenden Bewegung gesegnet wird und dann nach vorne zuriickwandert,
um schlieBlich auf ein Harmonium gelegt oder vor die Musiker auf den Bo-
den gestreut zu werden."®

Diese Beschreibung spiegelt nur eine Zwischensequenz des Musikrituals,
das einem Hohepunkt entgegenstrebte, bei dem sich der Shaikh erhob — und
mit ihm alle Anwesenden, einschlieflich der Sdnger — und langsam mit
wiirdevollen Schritten auf die Musiker zuging und ihren, so mdchte ich
sagen, spirituellen Dienst mit der feierlichen Ubergabe von Geldscheinen
entlohnte. Das Zeitgefiihl kam mir vollig abhanden, das Konzert dauerte
weit liber zwei Stunden. Anschlieend fragte mich ein dlterer Sufi, ob ich

= e

»Geschmack an diesem sama“ gefunden hitte, und fligte hinzu, dass

gawwali ,,das Herz weich mache®, es sei eine Musik, ,,die uns von der
sichtbaren in die unsichtbare Welt fliegen lisst“." Ein Ausnahmezustand,
eine Zeit des Rausches, hervorgerufen durch deep listening, die jeder von
uns individuell erlebte, eine spirituelle Erfahrung, in der sich jeder selbst in
einem Spiegel sah. Doch zugleich waren wir alle eingebunden in eine kol-
lektive Stimmung der Verziickung, die eine hdhere Gnade erfahren lasst.”

Wiahrend solcher und dhnlicher Musikereignisse, denn man hort auch

18 Frembgen 2010: 129.
19 Frembgen 2010: 131.
20 Vgl. Hajjar 2018: 438.

14.02.2026, 19:26:25.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234 | Jurgen Wasim Frembgen

Konzerte klassischer nordindisch-pakistanischer Musik mit dem Ohr des
Herzens, werden viele Anwesenden ergriffen, was sie korperlich durch ein
Kribbeln spiiren, wenn sich die Korperhaare aufstellen, und mehr noch
empfinden sie Schmerz und Wehmut, der zu Trénen riihrt. Manche — sowohl
Mainner und Angehdorige des ,,Dritten Geschlechts™ (khwaja sara, hijra) als
auch an einigen wenigen Heiligenschreinen Frauen — fallen in Trance (hal)
und tanzen mit ekstatischen Bewegungen. Es sind Zustinde einer Uber-
méchtigung durch die religiose Wirklichkeit, die als Geschenke und Gna-
denerweise Gottes gelten.”' Sie verwandeln den Menschen und ergreifen
ihn korperlich, fithren zu einer Entgrenzung und Aufgabe des Egos, vermit-
teln ihm gar das Gefiihl, leicht zu sein wie eine Feder. Ténzer, die ich in
Sehwan Sharif, dem grofiten Wallfahrtsort Pakistans in der stidlichen Pro-
vinz Sindh, dazu befragte, beschrieben kal als ein ,,Sinken® oder ,,Eintau-
chen in den Ozean der Liebe“, wiahrenddessen sie die energetische Gegen-
wart des Sufi-Heiligen als Wirme oder Duft spiirten.”

OLFAKTORISCHE ERFAHRUNGEN

Der Zauber des Duftes ist in der muslimischen Welt wohlbekannt; vor allem
in der persischen Poesie dient er als beliebte Metapher. Der Duft ist, wie
Annemarie Schimmel schreibt, ,,die Wunderkraft, die den fernen oder un-
“3_ Der groBe Dichter und Sufi-
Meister Maulana Rumi (gest. 1273) besingt hiufig die Diifte, so rilhmt er

sichtbaren Geliebten ins Gedéchtnis ruft

im fiinften Buch seines beriihmten mystischen Lehrgedichts, dem mathnavi,
Moschus und Ambra und dichtet: ,,GewOhne deinen Bauch an duftende
Pflanzen und Rosen, damit du die Weisheit und Nahrung der Propheten er-
héltst™, ferner heif3t es: ,,[d]amit du flir die Liebenden wie der Geruch der
Rose und ihr Fiihrer zum Rosengarten wirst“.”* Anders als die angenchmen
Diifte gehort jedoch Geruch an sich in der Poesie Rumis ebenso wie die
Farbe zur Begierde und bleibt daher dem Diesseits verhaftet; Heuchler und
Verbrecher verstromen einen solchen.” So dhneln abstoBende Eigenschaf-

21 Vgl. Frembgen 2016: 158.

22 Vgl. Frembgen 2016: 168.

23 Schimmel 1984: 58.

24 Rumi, Das Matnavi 2012: 30, 68, 174, 233.

25 Vgl. Rumi, Das Matnavi 2012: 246, 283; Schimmel 1995: 8.

14.02.2026, 19:26:25.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kléange, Difte und Geschmacke | 235

ten dem Geruch von Knoblauch und Zwiebeln, den der Prophet Muhammad
verabscheute.” Am schlechten Geruch erkennt man Ubeltaten, der geistige
Duft ist dagegen mit guten Gedanken verbunden.”’

Aufgrund dieser moralischen Assoziationen wird in der islamischen
Mystik der Duft zu einer Metapher fiir die Liebe zu Gott, ein Sufi atmet den
Gnadenhauch Gottes, den Duft des Einsseins. Viele mystische Dichter loben
den Dufthauch der goéttlichen Liebe, so wie der hochverehrte Sultan Bahu
(gest. 1691) in Punjabi: Allah chambe di biti, mere man wich murshid ld’e
hii. — ,Mein Meister pflanzte den goéttlichen Jasmin in mich ein®, und in der
iibernichsten Zeile: Andar biiti mushk machdya, jan phullan te a’e hi. —
»Als die Bliiten sich entfalteten, stromte ihr Duft ganz durch mich hin-
durch.“*® Der dgyptische Shadhili-Shaikh Sharaf ad-Din al-Busiri (gest.
1296) riihmte den Duft des Propheten: ,,Kein Duft gleicht dem Staub, der
seine Gebeine umschlieft — selig, wer von ihnen einatmet oder sie kiisst*.”’
Eine verbreitete fromme Segensformel lautet: ,,Mdge der Staub seines Gra-
bes angenehm duften!* Den Heiligen — ob verstorben oder lebend — eignet
im Islam wie im Christentum ein auBergewdhnlicher Wohlgeruch, ein Aroma
der SiiBe.”” Dem Mund eines Heiligen entstromt ein siiBer Duft. Damit wird
vor allem Rosenduft assoziiert, von dem in der Poesie so oft die Rede ist,
schlieflich gilt die Rose als Sinnbild der immerwédhrenden gottlichen
Schonheit. Thre Destillate Rosenwasser und Rosendl verkdrpern Reinheit,
Segen und Wohlgeruch.’' Eine besondere Bewandtnis hat es mit khushbu-é
Ali, dem Duft des heiligen Ali, Cousin und Schwiegersohn des Propheten
und erster Imam der Schiiten. Der indische Qalandar-Mystiker Shaikh
Bu ‘Ali (gest. 1324) unterzog sich der Uberlieferung nach zwanzig Jahre
der asketischen Ubung, in einem Fluss zu stehen.’> Danach fragte ihn Gott:
,Hast du einen Wunsch?“, und der Sufi antwortete: ,,Lass mich Ali wer-
den!“. Doch Gott entgegnete, dass dies unmdglich sei. Untrostlich stellte
sich der Asket weitere zwanzig Jahre in den Fluss. Gott fragte ihn dann ein

26 Vgl. Schimmel 1995: 8.

27 Vgl. Schimmel 1995: 8-9; Classen u.a. 1994: 55, 130.

28 Elias 1998: 37.

29 Hajjar 2018: 181.

30 Vgl. Classen u.a. 1994: 52-54.

31 Vgl. Frembgen 2007.

32 Diese miindliche Uberlieferung erzihlte mir ein Derwisch am 9. Oktober 2008
im Konvent von Bodla Bahar in Sehwan Sharif/Sindh.

14.02.2026, 19:26:25.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236 | Jurgen Wasim Frembgen

zweites Mal, aber dieser wiederholte seinen unerfiillbaren Wunsch. Gott
teilte ihm daraufhin mit, dass er ihn nur zum ,,Duft Alis* machen konne.
Auf diese Weise erhielt der Heilige seinen Namen. Im Sindh umschreiben
Sufis das Verloschen des Egos und die Verschmelzung mit dem Goéttlichen,
indem sie rithmen, dass sich ein Suchender oder Wissender ,,im Duft der
Heiligkeit aufloste”. Mystiker und Dichter haben ihre literarischen Werke
nicht von ungeféhr Dufthauche der Schéonheit, Hauche der Vertrautheit, Dufi-
brise der Seelen oder Jasmin der Liebenden genannt.

In den Riten, die an den Schreinen der Sufi-Heiligen durchgefiihrt wer-
den, sprechen Blumengaben eine sakrale Sprache (s.u. Abb. 4). Folglich
spielen liebliche Geriiche eine wichtige Rolle: neben Rosenwasser (das bei
Festen unter den Pilgern verspritzt wird), Weihrauch und dem indischen
Aloe-Holz (ud) bspw. auch eine aromatische Paste aus lang duftendem
Sandelholz. Am jéhrlichen Todestag eines Heiligen, der als heilige Hoch-
zeit mit Gott gefeiert wird, reibt man das Kenotaph mit Sandelholz ein,
anschlieBend wird dieser mit Rosenwasser gewaschen. Auf das Grab streut
man Rosenbliiten und andere Bliitenblétter. Auch andere Sakralobjekte
werden bei dieser Gelegenheit rituell mit Rosenwasser, Parfiim und anderen
aromatischen Substanzen, z.B. Biindeln mit Basilikumblattern, gereinigt
und mit Weihrauch berduchert. Allenthalben glimmen Réaucherstdbchen und
erfiillen mit ihren feinen, grauen, rasch hochschwirrenden Rauchfahnen den
Schreinbezirk. Hier Notizen einer Begegnung mit meinem jiingst verstorbe-
nen Sufi-Lehrer Ashfag Ahmad Khan (gest. 2018) aus Lahore, mit dem ich
mehr als zwei Jahrzehnte regelmiBig Heiligenfeste und Konzerte klassi-
scher nordindisch-pakistanischer Musik horte:

Waihrend wir in seinem Musikzimmer Raga-Klangen lauschen, pflegte er Rau-
cherstidbchen anzuziinden, deren Duft uns half, von der du3eren in eine innere
Welt hiniiberzugleiten. Die Bambusstidbchen waren mit ockerfarbenen und
dunkelbraunen Pasten aus natiirlichen Inhaltsstoffen {iberzogen, deren wohl-
tuende Eigenschaften bereits in altindischen Ayurveda-Texten beschrieben
werden: Rose, Jasmin, Lavendel, Safran und Naag Tschampa.

Mein Freund bevorzugt handgerolltes Raucherwerk der Marke Cycle Brand
aus Madras, das die Familie von N. Nanga Rao dort seit Generationen her-
stellt. [...] [E]ine langsam glimmende Mischung, die ein reiches, siil-wiirziges
Aroma entfaltet. Zu ihren Ingredienzen gehoren Sandelholz, Kréuter, Harze
und das Ol der Tschampak-Bliite.

14.02.2026, 19:26:25.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kléange, Difte und Geschmacke | 237

Der Duft von Cycle Brand wurde tiber die Jahre fiir mich zu einem Erinne-
rungstrager, der Assoziationen zu den Rdumen der traditionellen Musik Pakis-
tans weckt.”

Abb. 4: Das mit duftenden Blumen geschmiickte
Bildnis des Sufi-Heiligen Mahlan Shah;
November 2017, Lahore, Punjab

(© J.W. Frembgen)

Um Kontakt mit Geistern aufzunehmen, wird an Heiligenschreinen vor allem
Weihrauch (luban) verwendet. Mein Freund Baba Wali Mohammad Baloch,
der in einem Slumviertel der Megametropole Karachi lebt und sich selbst
scherzhaft khushbi ka diwana — einen ,,nach Wohlgeruch Verriickten* nennt,
praktiziert dort als magischer Heiler. Zu Beginn einer Séance lockt er durch
Weihrauch seine Shidi-Heiligen sowie Geister und Ddmonen herbei. Indem
er den Rauch selbst inhaliert, gerét er in einen Trancezustand, um Aufschluss
iber die Notlagen und Krankheiten seiner Patienten zu gewinnen. Zunichst
legt er einige Brockchen luban auf eine Réducherpfanne und stellt diese, um
sie zu erhitzen, iiber die brennenden Ollimpchen in der Nische seines Haus-
schreins, der mehreren Heiligen seiner afro-pakistanischen Gemeinde, den

33 Frembgen 2010: 79.

14.02.2026, 19:26:25.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238 | Jurgen Wasim Frembgen

Shidi, geweiht ist. Dann bindet er sich ein Tuch um den Kopf, stellt die
Pfanne vor sich auf den Boden, inhaliert mehrfach und gerét sodann auf-
grund seiner langjihrigen Ubung in wenigen Sekunden in eine kurze, hef-
tige Ekstase, wihrend der er die Worte haqq, haqq Allah hervorstdft. Nun
erscheinen ihm — wie er mir nachher erzihlte — seine beiden, durch den
Wohlgeruch magisch angezogenen mokil, unsichtbare Jinn-Fiirsten, die ihm
zur Seite stehen. In diesem aulergewohnlichen Bewusstseinszustand wid-
met er sich seinen Klienten. Mit Weihrauch — dem wichtigsten Medium der
Kommunikation mit der Sphére der Geister — rduchern die religidsen Spezi-
alisten der Shidi bei ihren Ritualen auch die heiligen Trommeln (Abb. 5).

Abb. 5: Inhalieren von Weihrauch bei einem
Heilritual der Shidis;

Februar 2012; Karachi, Sindh

(© J.W. Frembgen)

Im Kontext von Besessenheitstherapien atmen alle Anwesenden nicht nur
Weihrauch ein und berduchern teils ihren ganzen Koérper und ihre Kleidung
damit, sondern stecken sich auch einen zuvor in Parfiim getauchten Baum-
wollwulst an ihre Ohrldppchen. Nach ihrer Identifizierung werden die un-
reinen Geister durch den Wohlgeruch aus dem Korper herausgelockt und
konnen durch magische Praktiken in Schach gehalten werden.

14.02.2026, 19:26:25.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kléange, Difte und Geschmacke | 239

GUSTATORISCHE ERFAHRUNGEN

Derwische feuchten den Zeigefinger ihrer rechten Hand an, stecken ihn in
die Asche des heiligen Feuers, das an vielen Grabmélern von Sufi-Heiligen
glimmt, und essen ein wenig davon; fromme Besucher kauen Rosenbliiten-
blatter, die auf das Kenotaph gestreut wurden, nehmen eine Prise heiligen
Salzes, dem Sitz der Wahrheit, das sich in einem Behilter beim Grab befin-
det, essen Niisse, Trockenfriichte und Zuckerbéllchen, die mit Segenskraft
(baraka) aufgeladen sind, trinken heilbringendes Wasser, das dem Dursti-
gen an jedem Schrein zur Verfliigung steht. Manche essen gar ein wenig
Graberde, am beriihmtesten ist wohl die khak-e Karbala, die heilige Erde
vom Grab des schiitischen Martyrers Imam Husain. Am Schrein von Shah
Nurani in den Bergen Baluchistans essen Pilger Brotfladen, die in der hei-
Ben Asche des heiligen Feuers gebacken werden. An jedem gréBeren Heili-
genschrein in Pakistan gibt es eine Freikiiche (langar) fiir die Armen und
Bediirftigen; dort werden in schweren, bauchigen Kochkesseln Linsen-
gerichte, biryani und Fleisch zubereitet, andernorts auch Brot mit Butter,
siiBer Reis und Fruchtsaft. Es gilt als religios verdienstvoll, Essen zu spen-
den und dies bei einer Speisung selbst mit eigenen Hidnden zu verteilen
(s.u. Abb. 6).

Bei bestimmten Gottesfreunden wissen die Besucher genau, welche
Speisen der Heilige liebt und ihm als Opfergabe darzubringen sind. So etwa
im Falle der Shidi-Heiligen in Karachi: Bava Ghor bringt man eine malida
genannte Speise dar, die aus Schmelzbutter, Brot und Zucker zubereitet und
mit Kardamom aromatisiert wird, wihrend seine Schwester Mai Nuri als
Gabe Reis und Rohrzucker erhilt. Alle Nahrungsmittel, die an der Ruhe-
stitte eines hier lebendig anwesend gedachten Heiligen konsumiert werden,
enthalten seinen Segen. So auch im Falle des in Makli im Sindh begrabe-
nen, urspriinglich aus Kerala stammenden Hajji Baba (gest. 2011):

Morgens gab es Tee mit einer Art Zwieback, mittags und abends Linsen mit
Gemiise und Brot. Zuerst al3en die Ménner, danach die Frauen und Kinder.
Am Schrein wird diese einfache Mahlzeit bis heute nach Hajji Babas eige-
ner Rezeptur aus Linsen und Gemiise gekocht, taglich zwei Kilogramm
davon, die Leute nennen sie daal, obwohl sie nicht nur aus Linsen besteht.
Nur wenige kennen den eigentlichen Namen dieses siidindischen Gerichts,
sambhar, das aus gelben Mung-Bohnen, Spinat, Kiirbis und Tomaten zube-
reitet und mit grinem Chili, Tamarindenmark und Ingwer gewiirzt wird.
[...] Fast tdglich klopften Besucher an das Tor seiner Einsiedelei. Babaji
forderte sie dann zunéichst auf zu essen, danach konnte man reden. Er beher-

14.02.2026, 19:26:25.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240 | Jurgen Wasim Frembgen

zigte die Uberlieferung des Propheten: ,Gib den Menschen zu essen, dann sind
sie gliicklich.© Und er zitierte Rumi: ,,Frag nicht nach dem Glauben, gib Brot
zu essen.” Gastfreundschaft war daher Hajji Babas oberstes Gebot.™

Abb. 6: Verteilung segensreicher Speisen bei einem
Heiligenfest; Februar 2013; Makli Hill bei Thatta,
Sindh

(© J.W. Frembgen)

Eine besondere Rolle spielen Siiigkeiten (mithai), die fromme Besucher,
deren Anliegen der Heilige erfiillt hat, an die Anwesenden verteilen. Sie
geben einen Vorgeschmack auf die Freuden des Paradieses. Auch Derwi-
sche, die bei Heiligenfesten den sakralen Rauschtrank bhang geniefen,
nehmen, wenn sich die Wirkung der Droge nach ein bis zwei Stunden voll
entfaltet hat, grofle Stiicke braunen Rohrzuckers in den Mund, der zu einem
enormen Kick verhilft. Sabzi zu konsumieren, so das indigene Codewort
fiir den griinen Trunk aus zerstoBenen Cannabispflanzen, dient dazu, den
wagqt-e hal zu verwirklichen, den Zustand der Entriickung und des Uber-
gangs in die andere, verborgene Welt — eine Zeit der Entduflerung, in der
die Trunkenen den Duft der Vereinigung einatmen.” Hier einige Gedanken
und Beobachtungen wihrend des Heiligenfestes am Schrein von Lal Shahbaz
Qalandar (gest. 1274) in Sehwan Sharif im Sindh:

34 Frembgen 2017: 38-39.
35 Vgl. Frembgen 2008a: 119.

14.02.2026, 19:26:25.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kléange, Diifte und Geschmacke | 241

[H]at nicht Rumi selbst den Rausch einen der ,,Bausteine des Jenseits* ge-
nannt? Und riihmen in seiner Heimat Afghanistan die Derwische nicht bis
heute Haschisch als madschuun-e falakseer, als ein ,,Promenieren am Him-
mel entlang*? Der Qalandar jedenfalls scheint [...] das Erbe Shivas angetreten
zu haben, der indischen Gottheit des Rausches, der Musik und des Ekstase-
tanzes, die frither in Sehwan in einem grolen Tempel verehrt wurde. Shivas
heilige Gabe ist die Wirkung des bhang, des Cannabis-Getranks. Sowohl fiir
hinduistische Sadhus als auch fiir islamische Mystiker hat der Genuss von
Haschisch sakralen Charakter. Er gilt als Schliissel, der die Tiir 6ffnet zum
Raum der Einheit, dem erfiillten Sein in Gott. [...]

Die morgendliche Prozedur des Haschisch-Zubereitens im Zelt ist ein kulti-
scher Akt: sorgsam, geduldig, begleitet von Anrufungen an den Qalandar.
[...] Dabei werden zundchst Mandeln mit Wasser versetzt und mit einem gro-
Ben, mit Rasselringen besetzten Holzst68el in einem Morser zersto3en, danach
gibt man Kardamom, Fenchel und schwarzen Pfeffer hinzu [...] [A]nschlie-
Bend eisgekiihltes bhang und viel Zucker sowie Pistazien, Melonen- und
Kiirbiskerne und Kiimmel. Die Mischung wird zum Ende in ein Filtertuch
gegossen und hindurchgepresst.36

Wenngleich die Verhaltensregeln der Sufi-Orden ihren initiierten Mitglie-
dern, dem Vorbild des Propheten Muhammad folgend, Geniigsamkeit und
regelméBige Perioden des Fastens auferlegen,’” also den Nahrungstrieb und
besonders den Genuss von Fleisch bewusst bekdmpfen, so wird ihre Le-
bensfiihrung jedenfalls nicht nur durch Leibfeindlichkeit bestimmt. Von
Qalandar-Derwischen weill man, dass sie nach dem Fasten wahre Festmédh-
ler veranstalteten und dabei mitunter bis zum Erbrechen schlemmten.’
Aber auch der groBie Sufi-Meister Rumi soll Siiligkeiten unter seinen Schii-
lern verteilt haben, wie auf einer persischen Miniatur im Museum of Fine
Arts in Boston zu sehen ist.*” AbschlieBend sei erwihnt, dass es altindischer
asthetischer Theorie folgend auf dem Subkontinent auch bei einer Auffiih-
rung von Musik und Tanz fiir Kiinstler und Publikum darum geht, den ,Saft
eines Raga zu extrahieren und ihn im Sinne einer Verkorperung von Gefiihls-
zustéinden zu erleben.

36 Frembgen 2008a: 79-80.

37 Vgl. Frembgen 2008b: 149—156; Reynolds 2000.
38 Vgl. Frembgen 2008b: 152—-153.

39 Vgl Sabri 2018: 104.

14.02.2026, 19:26:25.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242 | Jurgen Wasim Frembgen

CONCLUSIO

In den eros-orientierten Riten der Devotion an den Grdbern der verehrten
Gottesfreunde wird das Numinose konkret mit allen fiinf Sinnen erfahren —
in der religiosen Alltagspraxis, um sich dessen Heil- und Segenskraft (ba-
raka) anzueignen, bei besonderen Festtagen jedoch sowohl im Kollektiv als
auch individuell, um Schleier der Geheimnisse (persisch pardeha-ye asrar)
wegzureiflen, um in Zustdnden mystischer Verziickung, Ergriffenheit und
Trance einen Zugang, wenngleich meist nur in Ahnungen, zur anderen, jen-
seitigen Welt des Verborgenen zu finden. Diese inneren Erfahrungen wer-
den also unmittelbar iiber die Sinne vermittelt und geschehen nur mit gott-
licher Ermichtigung. Neben Sehen und Beriihren dienen vornehmlich
Klange, Diifte und Geschméicke als Briicken in diese Welt des Unaus-
sprechlichen. Sie Offnen Tiren zu sakralen Rdumen, in denen sensiblen
Gottsuchern Visionen, Lichterfahrungen und Traumbilder zuteilwerden, in
denen Liebe und fauhid, die Einheit und Einzigkeit Gottes, d.h. die beiden
Wesenskerne des Sufi-Islam, auf dsthetisch-sinnliche Weise wahrgenom-
men werden kdnnen. Beim Besuch eines Heiligenschreins spielen Bilder,
Farben, Ornamente und Formen der Architektur zwar eine wichtige Rolle,
doch ist wihrend der Riten das Horen der Sinn, dem — wie im Islam gene-
rell — hochste Bedeutung beigemessen wird. Die innige Berithrung des
Grabes und sakraler Gegenstidnde und das Umkreisen des Grabes prigen
die alltdgliche Huldigung des Heiligen. Dies gilt in besonderem Mafe,
wenn ein lebender Heiliger zum Fokus der Devotion wird, man kiisst ihm
ehrfiirchtig die Fiile, massiert seinen Korper, hdngt an seinen Lippen.
Obwohl ein Schrein durchwegs von einem Duft der Heiligkeit erfiillt ist,
gehoren Wohlgeriiche vor allem zur rituellen Rezitation von Koran und
Poesie sowie zur Musik. Sie erweitern das Panorama der Wahrnehmung.
Ferner setzen religiose Spezialisten vor allem bei kollektiven Riten den
Geruchssinn gezielt als Tiirdffner ein. Der Geschmackssinn wird dagegen
eher am Ende eines Ritus bzw. zum Ausklang eines Grabbesuches angespro-
chen. SchlieBlich gibt es auBergewdhnliche Riten der Devotion, bei denen
mehrere Sinne miteinander interagieren und eindeutige Zuordnungen schwer-
fallen, so etwa bei der jahrlichen religiosen Waschung des Mausoleums von
Sayyid Mughul Pir in dem Ort Jati unweit des Indus-Deltas mit Milch.

14.02.2026, 19:26:25.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kléange, Difte und Geschmacke | 243

LITERATUR

Anmerkung: Wenn in diesem Text nicht ausdriicklich auf Belegstellen in der Litera-
tur verwiesen wird, so handelt es sich um Ergebnisse eigener Feldforschungen in
Pakistan.

Avery, Kenneth S.: 4 Psychology of early Sufi sama’. Listening and altered
states. London — New York: RoutledgeCurzon 2004.

Classen, Constance; Howes, David; Synnott, Anthony: Aroma. The Cultural
History of Smell. London — New York: Routledge 1994.

Elias, Jamal J.: Death before Dying. The Sufi Poems of Sultan Bahu. Berke-
ley u.a.: University of California Press 1998.

Ernst, Carl W.: Words of Ecstasy in Sufism. Albany: State University of
New York Press 1985.

Frembgen, Jirgen Wasim: ,,Assemblage und Devotion: Macht und Aura
von Objekten in muslimischen Heiligenschreinen im Punjab®, in: Tobias
L. Kienlin (Hg.), Die Dinge als Zeichen: Kulturelles Wissen und mate-
rielle Kultur, Bonn: Verlag Dr. Rudolf Habelt 2005, 171-177.

Frembgen, Jirgen Wasim: ,,Reinheit, Segen und Wohlgeruch. Beitrage zur
Ethnographie von Rosenwasser und Rosendl im muslimischen Orient®,
in: Miinchner Beitrdge zur Vélkerkunde 11 (2007), 81-110.

Frembgen, Jirgen Wasim: Am Schrein des roten Sufi. Fiinf Tage und Ndéchte
auf Pilgerfahrt in Pakistan. Frauenfeld: Waldgut 2008a.

Frembgen, Jirgen Wasim: Journey to God. Sufis and Dervishes in Islam.
Karachi: Oxford University Press 2008b.

Frembgen, Jirgen Wasim: Nachtmusik im Land der Sufis. Unerhortes Pakis-
tan. Frauenfeld: Waldgut 2010.

Frembgen, Jiirgen Wasim: ,,,Manchmal tanze ich auf Dornen!* Ekstase und
Trance im Sufi-Islam®, in: Michael Schetsche; Renate-Berenike Schmidt
(Hg.), Rausch — Trance — Ekstase. Zur Kultur psychischer Ausnahme-
zustdnde, Bielefeld: transcript 2016, 157-175.

Frembgen, Jirgen Wasim: Das Rdtsel des Pfeils. Begegnungen mit Sufi-
Meistern. Frauenfeld: Waldgut 2017.

Hajjar, Ralf Osman: Besuch der Griber. Der sufische Kult um die Wiirde des
Menschen in der Shadhiliyya-Tradition. Hage: catware.net Verlag 2018.

14.02.2026, 19:26:25.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

244 | Jurgen Wasim Frembgen

Howes, David: ,,Sensorial Anthropology*, in: David Howes (Hg.), The
Varieties of Sensory Experience. A Sourcebook in the Anthropology of
the Senses, Toronto u.a.: University of Toronto Press 1991, 167-191.

Howes, David; Classen, Constance: ,,Sounding Sensory Profiles, in: David
Howes (Hg.), The Varieties of Sensory Experience. A Sourcebook in the
Anthropology of the Senses, Toronto u.a.: University of Toronto Press
1991, 257-288.

Kermani, Navid: Gott ist schon. Das dsthetische Erleben des Koran. Miin-
chen: C.H. Beck 1999.

Nasr, Seyyed Hossein: ,,Persian Sufi Literature. Its Spiritual and Cultural
Significance®, in: Leonard Lewisohn (Hg.), The Heritage of Sufism:
The Legacy of Medieval Persian Sufism (1150-1500), Vol. 11, Oxford:
Oneworld 1999, 1-10.

Paper, Jordan: The Mystical Experience: A Descriptive and Comparative
Analysis. Albany: State University of New York Press 2004.

Reynolds, Gabriel Said: ,,The Sufi Approach to Food: A Case Study of Adab“,
in: The Muslim World 90 (2000), 198-217.

Rumi, Maulana Jalal ud-Din: Das Matnavi. Fiinftes Buch. Moulana Galal
ad-Din Rumi. Der Prophet der Liebe. Ziirich: Edition Shershir 2012.
Sabri, Zahra: ,,Mystic Power. Why Sufism is not what it is made out to be®,

in: Herald (Karachi) 51/4 (2018), 100-105.

Schimmel, Annemarie: Stern und Blume. Die Bilderwelt der persischen
Poesie. Wiesbaden: Harrassowitz 1984.

Schimmel, Annemarie: Yom Duft der Heiligkeit. Steinfurth: Rosenmuseum
1995.

Spittler, Gerd: ,, Teilnehmende Beobachtung als Dichte Teilnahme®, in: Zeit-
schrift fiir Ethnologie 126/1 (2001), 1-25.

Stoller, Paul: The Taste of Ethnographic Things. The Senses in Anthropology.
Philadelphia: University of Pennsylvania Press 1989.

Stoller, Paul: Sensuous Scholarship. Philadelphia: University of Pennsylva-
nia Press 1997.

Wikan, Unni: ,,Beyond the Words. The Power of Resonance®, in: American
Ethnologist 19/3 (1992), 460-482.

14.02.2026, 19:26:25.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kléange, Difte und Geschmacke | 245

ABBILDUNGEN

Abb. I: Schrein des Sufi-Heiligen Majnun Sain, einem Schldsschen glei-
chend; November 2009; Lahore, Punjab; © J.W. Frembgen.

Abb. 2: Ein junger Qawwal singt bei einem Heiligenfest fiir den Gottsucher
Bablo Sain; Februar 2013; Makli Hill bei Thatta, Sindh; © J.W. Frembgen.

Abb. 3: Die Qawwali-Sénger Safdar Ali Khan und Mubarak Ali Khan bei
einem Heiligenfest; Februar 2006; Pakpattan, Punjab; © J.W. Frembgen.

Abb. 4: Das mit duftenden Blumen geschmiickte Bildnis des Sufi-Heiligen
Mabhlan Shah; November 2017; Lahore, Punjab; © J.W. Frembgen.

Abb. 5: Inhalieren von Weihrauch bei einem Heilritual der Shidis; Februar
2012; Karachi, Sindh; © J.W. Frembgen.

Abb. 6: Verteilung segensreicher Speisen bei einem Heiligenfest; Februar
2013; Makli Hill bei Thatta, Sindh; © J.W. Frembgen.

14.02.2026, 19:26:25.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 19:



https://doi.org/10.14361/9783839447253-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

