Vom Beriihrtwerden

Schwangerschaft als paradoxes Paradigma

TANJA STAEHLER

Beriihrung ist Endlichkeit.
JACQUES DERRIDA/ON TOUCHING

In der philosophischen Literatur zu Schwangerschaft hat sich eine Auseinander-
setzung entwickelt zwischen denen, die eine Einheit von Mutter und Kind zum
Ausgang nehmen, und denen, die von Andersheit, Differenz, Dualitit, Zweiheit
ausgehen.l Diese Auseinandersetzung ist meines Erachtens unproduktiv, da es
sich um eine irrefithrende Alternative handelt. In der Erfahrung von Schwanger-
schaft (der die hier eingenommene phidnomenologische Perspektive nachgeht)
gibt es definitiv beides: Einheit und Zweiheit. Da ist Einheit in dem Sinne, dass
es immer noch ein Leib ist, mein Leib, den ich nicht nur habe, sondern der ich
bin, im Sinne des gelebten, erfahrenen Leibes. Der Verlust der gewohnheitlichen
oder vertrauten Seite meines Leibes ist eine der verstorendsten Erfahrungen der
Schwangerschaft, was die alltdgliche Seite der Schwangerschaft betrifft. Der

1 Fiir die erste Position stehen vor allem Young und Oksala ein (Young, Iris Marion:
Pregnant Embodiment: Subjectivity and Alienation, in: The Journal of Medicine and
Philosophy 9 (1984), S. 45-62; Oksala, Johanna: The Birth of Man, in: Dan Zaha-
vi/Sara Heindgmaa/Hans Ruin (Hg.), Metaphysics, Facticity, Interpretation: Phenome-
nology in the Nordic Countries, Dordrecht 2003, S.139-166), fir die zweite
Heindmaa, Guenther und Kristeva (Heindmaa, Sara: Phenomenologies of Mortality
and Generativity, in: Robin May Schott (Hg.), Birth, Death, and Feminity: Philoso-
phies of Embodiment, Bloomington 2010, S.73-156 sowie dies.: An Equivocal
Couple Overwhelmed by Life: Phenomenological Analysis of Pregnancy, in: Philo-
Sophia 4/1 (2014), S. 12-49; Guenther, Lisa: The Gift of the Other: Levinas and the
Politics of Reproduction, Albany 2006; Kristeva, Julia: Stabat mater, in: Toril Moi
(Hg.), The Kristeva Reader, Oxford 1986, S. 160-186).

https://doi.org/1014361/6783839436394-002 - am 14.02.2026, 06:40118.



https://doi.org/10.14361/9783839436394-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28 | STAEHLER

Verlust des vertrauten Leibes geschieht, indem der Leib mir zunehmend fremd
wird und damit eine Grundwahrheit tiber den Leib bestitigt: Mein Leib ist mir
immer schon fremd. Er ist das Vertrauteste und doch fremd, weil wir nicht auf-
horen, erstaunt zu sein (mal mehr, mal weniger), dass das Wahrnehmungsobjekt,
in dem wir uns befinden, wirklich ist, wer wir sind, und alles, was wir haben, um
Zu sein.

Die Wahrheit dessen, ein Subjekt/Objekt zu sein, wird in der Schwanger-
schaft durch die Zweiheit deutlich, die fiir die Erfahrung ebenso wesentlich ist
wie die Einheit des Leibes. Die Dualitét, die der Leib immer hat, kommt in der
Schwangerschaft zum Vorschein, indem der Leib von innen durch etwas Frem-
des beriihrt wird. Eine genauere Erforschung dieser Zusammenhénge ist Aufga-
be dieses Essays. Die phdnomenologische Perspektive bringt den Begriff der
Welt ein, um aus der unproduktiven Einheit/Zweiheit-Alternative herauszufiih-
ren durch einen Vorschlag, der beide aufnehmen kann. Am Ende ergibt sich eine
dynamische Verflechtung von Weltbeziehungen und Welter6ffnungen, denen
von Anfang an auch eine ethische Bedeutung innewohnt.

WELTDISTANZIERUNG

Wenn es zur Beschreibung des Schwangerseins kommt, erlaubt uns die Phino-
menologie eine tiefergehende Beschreibung, als eine Liste bestimmter Merkmale
es leisten konnte. Solche Merkmale sind vielfiltig, da Schwangersein unser Le-
ben auf verschiedenen Ebenen beeinflusst. Es wird schwieriger,

¢ aufzustehen,

* sich herunterzubeugen,

* sich im Raum zu bewegen (zwischen Menschen und Gegensténden),
* sich schnell zu bewegen oder zu laufen, usw.

In einer an Merleau-Ponty anlehnenden Weise sollen zunidchst die Unzuldng-
lichkeiten einer objektivistischen Sicht und subjektivistischen Perspektive ange-
deutet werden, um dann Phinomenologie als plausible Alternative einzufiihren.

Zwar wiirde eine objektivistische Perspektive solche Veridnderungen als Re-
sultat des zusétzlichen Gewichts oder vorstehenden Bauches erkldren. Aber das
ist nicht zufriedenstellend, da die Anderungen sich von denen der Gewichtszu-
nahme deutlich unterscheiden. Selbst wenn ich mich hinlege, zeigt sich mir die
Welt anders als zuvor. Eine Verldngerung der Liste von Merkmalen wiirde auch
nicht helfen, die grundlegenden Anderungen zu erfassen.

https://doi.org/1014361/6783839436394-002 - am 14.02.2026, 06:40118.



https://doi.org/10.14361/9783839436394-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VoM BERUHRTWERDEN | 29

Eine subjektivistische Perspektive wiirde hervorheben, dass sich meine
Welterfahrung veridndert hat, weil ich wegen meiner ,,anderen Umstinde vor-
sichtiger und schutzbediirftiger bin. Aber eine solche Erklidrung greift ebenfalls
zu kurz. Auch wenn ich weil}, dass ich keinen besonderen Schutz brauche, zeigt
sich mir die Welt anders als vorher. Und die Verinderungen erfahre ich auch
nicht wirklich im Sinne von Schutzbediirftigkeit: Die Welt erscheint nicht ge-
fahrlicher. Sie erscheint vielmehr irritierend oder frustrierend, zumindest zeit-
weise.

Aus phianomenologischer Perspektive lisst sich die Veridnderung der Welter-
fahrung anders erkldren, indem wir zunichst beriicksichtigen, dass unser Leib
kein materiell Seiendes im Raum ist wie andere Gegenstinde, sondern von innen
erfahren wird, als leibliche Existenz. Durch unseren Leib sind wir in der Welt
und erfahren Welt. Die Veridnderungen des Schwangerseins kdnnen aus Sicht
von Merleau-Ponty als Verlust des ,,Gewohnheitsleibes* oder aus Heideggers
Sicht als Transformation und Teilverlust des ,,Zuhandenen‘ beschrieben werden.

Wie konnen wir den ,,Gewohnheitsleib® kurz erkliren? Damit bezeichnen
wir in der Nachfolge Merleau-Pontys unsere normale Erwartung, uns in der Welt
ohne Unfille und Unterbrechungen zurechtzufinden und bewegen zu koénnen.
Alltdgliche Aktivitidten wie gehen, Treppen steigen oder essen sind so zur Ge-
wohnheit geworden, dass wir uns nicht besonders auf sie besinnen miissen, und
wir brauchen uns auch nicht unserer Umgebung bewusst zu sein, jedenfalls nicht
im Sinne gemessener Distanzen oder Eigenschaften. Nur wenn ich eine Beinver-
letzung habe oder die Treppenstufen beschédigt sind, muss ich mich auf meine
Aktivitiat des Treppensteigens besinnen. Andernfalls sind solche Bewegungen
zur Gewohnheit geworden, wobei Merleau-Ponty erklirt: ,,Die Gewohnheit ist
der Ausdruck unseres Vermogens, unser Sein zur Welt zu erweitern oder unsere
Existenz durch Einbeziehung neuer Werkzeuge in sie zu verwandeln.** Eine Er-
weiterung meiner leiblichen Existenz kann in der Tat Werkzeuge einschliefen,
beispielsweise das Automobil, in dem ich fahre, oder den Stock der Blinden, der
in ihren leiblichen Raum einbezogen wird. Es zeigt sich dann, dass Gewohnheit
,,weder eine Kenntnis noch ein Automatismus ist”, sondern ein ,,Wissen, das in
den Hénden ist, das allein der leiblichen Betitigung zur Verfiigung steht, ohne
sich in objektive Bezeichnung iibertragen zu lassen.*

Wihrend der Gewohnheitsleib meine Welt erweitert, gerdt der schwangere
Leib sich selbst in den Weg und stort meine gewohnheitlichen Aktivititen. Die
Aktivitdten, die ich zu meistern gelernt hatte, ob gehen, Auto fahren oder Fahr-

2 Merleau-Ponty, Maurice: Phinomenologie der Wahrnehmung, iibersetzt u. eingefiihrt
v. Rudolf Boehm, Berlin 1966, S. 173.
3 Ebd, S. 174.

https://doi.org/1014361/6783839436394-002 - am 14.02.2026, 06:40118.



https://doi.org/10.14361/9783839436394-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30 | STAEHLER

rad fahren, miissen auf modifizierte Weise gelernt werden oder werden teilweise
sogar unméglich. Mein zuvor mobiler Leib wird zunehmend ,tridge‘ und offen-
bart den phdnomenologischen Sinn von Trédgheit (im Gegensatz zum physikali-
schen Begriff als proportional zur Masse eines Gegenstandes). Die Welt ist mir
weniger zugénglich, erscheint weiter entfernt; daher riihrt auch die Erfahrung der
Welt als frustrierender. Wihrend Gewohnheit mein In-der-Welt-sein ,,erweitert®,
konnte man Schwangerschaft als eine Art Schrumpfung oder Zusammenziehen
beschreiben, trotz der Tatsache, dass das physische Volumen meines Leibes
wiichst.

Meine Schwierigkeiten, mich im Raum zu bewegen, fiihren zum Anwachsen
der Distanzen, und die Gegend, die mir zugénglich ist, wird kleiner. Dieser Ef-
fekt stellt Schwangerschaft in einen unerwarteten Gegensatz zur modernen
Transporttechnik, wie Heidegger sie beschreibt: Technik schrumpft Entfernun-
gen. Die Weisen, wie Schwangerschaft meine Erfahrung vom Raum verindert,
sollen nun ein wenig genauer untersucht werden, da die Unterschiede in der
Rédumlichkeit gut zeigen, inwiefern das Zuhandene nicht mehr zur Hand ist. Hei-
degger kiindigt zu Beginn seiner Betrachtungen zur Raumlichkeit an, dass seine
Uberlegungen aufweisen werden, wie die Riumlichkeit des innerweltlich Seien-
den in der Weltlichkeit von Welt griindet.4 Diese Entdeckung ist fiir unsere Zwe-
cke entscheidend, da sie anzeigt, dass die Modifizierung der Raumlichkeit nicht
nur eine Angelegenheit eines Gegenstandes oder einiger weniger Gegenstinde
ist, die mir weniger zugénglich sind, sondern ein Wandel meiner Um-welt und
daher meiner Existenz (als In-der-Welt-sein).

In Begriffen der Rédumlichkeit betrachtet, zeigt sich Zuhandenheit als Néhe
oder das, was in ,,Reich-, Greif- und Blickweite liegt“5
Heideggers prizise und treffende Bemerkung iiber Dasein und Nihe beriicksich-
tigen — ,,Dasein ist wesenhaft ent-fernend, es ldsst als das Seiende, das es ist, je
Seiendes in die Nihe begegnen*® —, so zeigt sich zunechmend, inwiefern Schwan-

. Wenn wir auch noch

gerschaft existenzielle Probleme hervorruft, da sie der wesenhaften Ent-fernung
oder Tendenz auf Niherung im Weg steht. Die Welt liegt ferner, und der Zirkel
des Zuhandenen oder dessen, was in Greifweite ist, schrumpft.

AuBlerdem differenziert sich die Welt deutlicher in Gegenden. Heidegger be-
schreibt, wie Rdumlichkeit im ,.existenzialen* Sinne (im Gegensatz zum objekti-
ven oder geometrischen) fiir uns in distinkte Gegenden zerfillt: Das ,,Unten* ist

das ,,am Boden®." Fiir die schwangere Existenz werden die Unterschiede zwi-

Vgl. Heidegger, Martin: Sein und Zeit, 17. Auflage, Tiibingen 1993, S. 102.
Ebd., S. 106.

Ebd., S. 105.

Vgl. ebd., S. 103.

~N O L B

https://doi.org/1014361/6783839436394-002 - am 14.02.2026, 06:40118.



https://doi.org/10.14361/9783839436394-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VoM BERUHRTWERDEN | 31

schen den Gegenden viel ausdriicklicher, da sich der Abstand zwischen dem ,,am
Boden* und dem ,,auf dem Regal* verschirft. Mehr Uberlegung und Planung ist
erforderlich: Bevor ich mich hinsetze, muss ich nachdenken und niher bringen,
was ich spéter brauchen konnte.

Aufgrund dieser Verdnderungen hinsichtlich meines Gewohnheitsleibes, der
Réumlichkeit meiner Existenz und des Charakters der Dinge um mich herum er-
scheint die Welt anders. Ich werde desorientiert und suche nach neuen Wegen
der Orientierung und Organisation. Eine Moglichkeit liegt in der Kommunikati-
on (,,Konntest du mir bitte ...7*); doch die Unterbrechung meines normalen
Weltverhiltnisses wird durch solche Mittelbarkeit und Abhingigkeit nur besté-
tigt. Insgesamt hat die Welt auf umfassende Weise von mir Distanz genommen
und ist nur mit Schwierigkeit zugénglich.

Es gibt aber auch eine andere, positive Seite der Weltdistanzierung, und zwar
meine wachsende Nostalgie nach dem Gewohnheitsleib. Diese wachsende Nos-
talgie ist eine wichtige Motivationsgrundlage dafiir, die Geburt herbeizuwiin-
schen. Natiirlich gibt es auch das Begehren, das Baby zu sehen, vor allem auch
deshalb, weil die Kreatur in mir sich nicht wirklich wie ein Baby anfiihlt, bevor
sie zur Welt kommt, wie wir im nédchsten Abschnitt genauer sehen werden. Doch
wihrend das Begehren, das Baby sehen zu konnen, sicherlich ein starker Be-
weggrund ist, so handelt es sich doch um einen konstanteren Faktor, und es gibt
keinen auf Erfahrung basierenden Grund, warum jenes Begehren im Laufe der
Schwangerschaft kontinuierlich zunehmen wiirde. Die Nostalgie fiir den Ge-
wohnheitsleib hingegen wichst definitiv immer stirker, im gleichen Mafle, in
dem der gewaltige Leib sich zunehmend schwieriger handhaben ldsst. Auf der
Ebene der Alltagsbeschreibung wird dies manchmal als das Vermdgen ausge-
driickt, wieder normale Kleidung zu tragen — aber man muss nicht auf jemanden
stoen wie mich, die sich wenig aus Kleidung macht, um zu merken, dass es um
viel mehr geht: um eine Weise zu sein und sich zur Welt zu verhalten, also eine
Weise des In-der-Welt-seins, die mit dem Gewohnheitsleib in enger Verbindung
steht. Der starke Wunsch, den Gewohnheitsleib zuriickzugewinnen, ist als Moti-
vation sinnvoll und notwendig, um der Angst entgegenzuwirken, die daher riihrt,
dass es unmoglich zu sein scheint, einen anderen Leib zu gebéren.

Es gibt noch eine weitere Lektion iiber unseren Leib, die wir vom Schwan-
gersein lernen konnen und die auch nach dem Wiedererwerb des Gewohnheits-
leibes nach der Geburt bestehen bleiben kann. Das ist die Lektion, dass sich auch
ein radikal verdnderter Leib auf neue Weise der Welt anpassen kann, und wir
uns mit ihm. Ob es eine neue oder wiedergewonnene Begeisterung fiir das
Schwimmen ist (im Wasser wird das zusitzliche Gewicht getragen, und der Leib
fiihlt sich fast normal an, wenn man davon absieht, dass das Element Wasser be-

https://doi.org/1014361/6783839436394-002 - am 14.02.2026, 06:40118.



https://doi.org/10.14361/9783839436394-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32 | STAEHLER

stimmte Bedingungen mit sich bringt, und daher eine ganze Reihe von Beschif-
tigungen in ihm moglich sind wie gehen, schwimmen, tanzen, entspannen, re-
den — nicht jedoch die ansonsten so selbstverstindlichen Titigkeiten des Ko-
chens, Essens, Fernsehens usw.) oder eine Weise, mehrere Kissen um den Leib
herum zu arrangieren, um das andernfalls oft schmerzhafte Umdrehen im Bett zu
erleichtern und damit den Schlaf weniger zu unterbrechen: Die Herausforderun-
gen des abnormalen Leibes machen kreativ. Das enorme Potenzial solcher Krea-
tivitdt und Anpassungsfihigkeit kann auch einen Beitrag leisten zu Studien iiber
Behinderungen. Aus phidnomenologischer Sicht erscheint es ratsam, durch Er-
zdhlungen und Filme denen Mut zu machen, die sich an Behinderung oder
Krankheit neu gewohnen miissen. Sie konnten sehen, wie andere durch Kreativi-
tdt neuen Weltzugang gewonnen haben. In einer Studie aus soziologischer Sicht
zeigt Amy Mullin, inwiefern sich Einsichten iiber die Notwendigkeit verstirkter
sozialer Unterstiitzung in dhnlicher Weise bei Schwangerschaft, Umgang mit
Neugeborenen, Krankheit und Behinderung ergeben.8

WELTENTHULLUNG DURCH BERUHRUNG

Schwangerschaft zeigt, wie fundamental Beriihrung ist, im Gegensatz zu unserer
normalen Prioritit des Sehens. Beriithrung ist der grundlegende oder elementare
Sinn, da sie auf direkte Weise unserer Erfahrung entspricht, ein Leib zu sein —
sie ist der leiblichste Sinn —, und Leib zu sein, ist die Grundtatsache unserer
Existenz. Wegen dieser fundamentalen Verbindungen werden einige in diesem
Abschnitt dargelegte Ideen selbstverstindlich erscheinen, vielleicht sogar tauto-
logisch. Gleichzeitig sind uns diese fundamentalen Verbindungen teilweise
fremd, so wie mein Leib mir fremd ist; aus mehreren Griinden.

Das Wesen der Beriithrung ist uns fremd, weil sie unbequeme Wahrheiten
iiber unsere Existenz als endlich und verwundbar zum Vorschein bringt. ,,Beriih-
rung ist Endlichkeit*’, sagt Jacques Derrida im Zusammenhang seiner Uberle-
gungen zur Philosophie von Jean-Luc Nancy. Er weist darauf hin, dass ein ,,end-
liches Lebewesen ohne jeden anderen Sinn leben und iiberleben kann“'
fiir einige sehr primitive Lebewesen der Fall ist. Dabei ist es wichtig, hier wie

, wie es

8 Vgl. Mullin, Amy: Reconceiving Pregnancy and Childcare: Ethics, Experience, and
Reproductive Labour, Cambridge 2005.

9 Derrida, Jacques: On Touching: Jean-Luc Nancy, iibersetzt v. Christine Irizarry, Stan-
ford 2005, S. 138.

10 Ebd., S. 139.

https://doi.org/1014361/6783839436394-002 - am 14.02.2026, 06:40118.



https://doi.org/10.14361/9783839436394-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VoM BERUHRTWERDEN | 33

auch fiir die Lektiire von Merleau-Ponty und Irigaray, dass eine solche Aussage
auf phianomenologische statt biologische Weise gelesen wird. Die phdnomenolo-
gische Perspektive nimmt die Sicht der ersten Person ein und untersucht meine
leibliche Erfahrung (hinsichtlich allgemeiner Strukturen, die sich erkennen las-
sen), wihrend eine biologische Perspektive die Sicht der Naturwissenschaften
und damit der dritten Person wihlt. Dass es fiir Lebewesen unméglich ist, ohne
Beriihrung zu leben, ist kein empirischer Beweis fiir die grundlegende Rolle der
Beriihrung. Vielmehr hilft die Einsicht uns im Sinne eines typischen phidnome-
nologischen Gedankenexperiments, in dem wir mithilfe der Phantasie die Gren-
zen oder Grundparameter unseres Betrachtungsgegenstandes variieren und so
feststellen, wann wir die Grenzen dessen erreicht haben, was es heifit, ein Lebe-
wesen zu sein. Ein Leib zu sein bedeutet, mit der Welt in Beriihrung zu stehen.
Das kann auf ganz fundamentale Weise geschehen, aber auch auf Weisen, die
mit den anderen Sinnen in einem Verhiltnis der Ergidnzung oder des Konflikts
stehen, wie ich im Folgenden zeigen mochte.

Leib sein bedeutet, endlich sein. Es heif3t, geboren worden zu sein und mit
der Gewissheit des Todes konfrontiert zu sein und gleichzeitig mit der absoluten
Ungewissheit dariiber, wann und wie. Unabhéngig von der Frage, ob es etwas
vor oder nach dem Tod gibt, ist es wahr, dass unsere Existenz in der Welt bedeu-
tet, leiblich und damit begrenzt zu sein, im Raum und in der Zeit. Es bedeutet
auch, in ,,Kontakt“” zu sein, mit der Welt und mit anderen — wihrend das Sehen
uns von uns weg und auf die Welt hin orientiert. Das miisste nicht unbedingt ein
Problem sein, zumal wir von Heidegger und Merleau-Ponty gelernt haben, dass
Existenz In-der-Welt-sein ist; doch problematisch ist, dass der Leib vergessen
wird, und der Leib ist unser Zugang zur Welt. Das Sehen orientiert uns vom Leib
weg, und wir werden von der Welt aufgesogen. Beriihrung fiihrt uns zum Leib
zuriick, bringt uns in Kontakt mit unserer Materialitit. Aber ist es tiberhaupt hilf-
reich, auf den Leib aufmerksam zu werden? Wie steht es mit Alltagsphdnome-
nen wie der Hypochondrie, die als iibertriebene Aufmerksamkeit auf die eigene
Leiblichkeit interpretiert werden kann? Ohne uns zu sehr in alltéigliche oder em-
pirische Phinomene verwickeln zu lassen, sollte es deutlich sein, dass ein Ver-
gessen unserer Leiblichkeit zu ernsthaften Problem fiihren kann, wenn es um un-
seren Umgang mit Krankheit, Altern, Tod, aber auch Sexualitit, Schwanger-
schaft, Geburt und das Sein mit Neugeborenen geht. Aufgrund des Vergessens
sind diese Erfahrungen oftmals fremd und manchmal sogar schockierend, wenn
wir sie erleben. Wichtiger noch, uns fehlen die Begriffe und ein vertrauter Dis-
kurs, die es uns erlauben wiirden, diese Dimensionen unserer Existenz zu thema-
tisieren.

11 Ebd, S. 139.

https://doi.org/1014361/6783839436394-002 - am 14.02.2026, 06:40118.



https://doi.org/10.14361/9783839436394-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34 | STAEHLER

Das Primat des Sehens trigt zu unserem Selbstverstindnis bei, ,,Meister und
Besitzer der Natur*'* zu sein. Es trdgt auch bei zu unserem fast ausschliefSlichen
Fokus auf Aktivitdt, Agentinnen und Aktion auf Kosten der Passivitit. Beriih-
rung hingegen verkorpert Passivitidt, und Passivitit spielt fiir Schwangerschaft
eine entscheidende Rolle. Auch in dieser Hinsicht ist Schwangerschaft paradig-
matisch; denn als Leib zu existieren heif3t, der Welt gegeniiber offen oder ausge-
setzt zu sein und von Dingen beriihrt zu werden, die unserer Existenz zutriglich
oder abtrdglich sind. Leiblich zu existieren bedeutet, verwundbar zu sein, und
auf Grundlage dieser fundamentalen Verwundbarkeit auch Lust zu empfinden.

Beriihrung ist ein so leiblicher Sinn, dass Philosophen wie Jean-Luc Nancy
und Jacques Derrida sie als den Sinn bezeichnen. Nancy sagt: ,,Sinn ist Beriih-

«l3
rung.

Derrida entwickelt diese Idee weiter, indem er vorschligt: ,,Dieser Sinn
transzendiert die anderen; er dient als ihr Fundament; er macht sie moglich —
wld Beriihrung

ist kein Sinn neben den anderen, nicht der zweite, dritte, vierte oder fiinfte Sinn,

aber in dem Sinne, dass er selbst nicht mehr wirklich ein Sinn ist.

und nicht mal der erste Sinn, da er die anderen entspringen ldsst und daher nicht
mit ihnen in einer Reihe steht. Berithrung geht den anderen Sinnen nicht zeitlich
vorher, sondern fundiert sie insofern, als alle Sinne auf die eine oder andere
Weise damit befasst sind, wie Welt uns beriihrt (sogar das Sehen, obwohl es am
weitesten darin geht, uns die Illusion der Distanz und des Meisterns zu geben).
Beriihrt zu werden ist die urspriingliche Bedeutung unserer Beziehung zu den
Dingen um uns herum. Daher ist Berithrung auch der existenziellste Sinn; denn
er macht uns darauf aufmerksam, dass Existenz ein In-der-Welt-sein ist, in dem
wir von Welt beriihrt werden. Beriihrung ist nicht gleichbedeutend mit Oberfla-
chenkontakt: Fiir einen unbewussten Korper ist es moglich, dass es Kontakt zwi-
schen Oberfldchen gibt, aber keine Erfahrung und damit keine Berithrung im
phidnomenologischen Sinne. Beriihrt werden heifit, affiziert zu werden, also be-
rithrt zu werden im weitesten Sinne. Wenn wir am stirksten durch die anderen
Sinne affiziert werden, erinnern sie uns an Berithrung: Wenn wir einem sehr hel-
len Licht oder schrillen Gerdusch begegnen, schrecken wir zuriick, als wiirde
Welt uns unangenehm beriihren, als wiirde sie zu sehr auf uns (ein-)driicken.
Was ergibt eine Phinomenologie der Beriihrung? Wenn wir eine geschichtli-
che Perspektive einnehmen und betrachten, wie Beriihrung von den ersten Phé-
nomenologen beschrieben wurde, so sticht ein Phanomen hervor, das unter dem

12 Descartes, René: Von der Methode des richtigen Vernunftgebrauchs und der wissen-
schaftlichen Forschung, iibersetzt u. hrsg. v. L. Gidbe, Hamburg 1960, S. 100.

13 Nancy, Jean-Luc: A Finite Thinking, hrsg. u. iibersetzt v. Simon Sparks, Stanford
2003, S. 110 [Ubersetzung d. Verf.].

14 Derrida: On Touching, S. 146f.

https://doi.org/1014361/6783839436394-002 - am 14.02.2026, 06:40118.



https://doi.org/10.14361/9783839436394-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VoM BERUHRTWERDEN | 35

Begriff der Doppelempfindungen behandelt wurde. Sowohl Edmund Husserl (im
zweiten Band seiner Ideen) als auch Maurice Merleau-Ponty (in der Phdnomeno-
logie der Wahrnehmung) konzentrieren sich auf die Moglichkeit der Doppel-
empfindungen, wie sie sich ergeben, wenn eine Hand die andere beriihrt oder
allgemeiner ein Teil des Leibes einen anderen. Doppelempfindungen sind von
Bedeutung, weil sie einen wichtigen Unterschied zwischen meinem Leib und
bloB physischen Gegenstinden beschreiben."

Beziiglich unseres Themas der Schwangerschaft im Besonderen und der
weiblichen Leiblichkeit im Allgemeinen steht eine besondere Art der Doppel-
empfindung im Vordergrund, die von Luce Irigaray herausgestellt wurde, nim-
lich die von einander beriihrenden Lippen. Dieses Phianomen hat Irigaray in vie-
len ihrer Texte behandelt, und die Beschreibungen rufen oftmals eine Reaktion
in den Leserinnen und Lesern hervor, die wohl am besten als Scham'® zu be-
schreiben wire. Wir sind ein solches Maf} an Intimitit in philosophischen Schrif-
ten nicht gewohnt (auch wenn sich im fiktiven Bereich inzwischen vieles ereig-
net hat...). Wenn wir jedoch das anfdngliche Unbehagen iiberwinden und uns
dem Phénomen sich beriihrender Lippen zuwenden, kommen wir unweigerlich
zu der Frage, wie sich die Beobachtung, dass alle Menschen einen Mund und
damit mindestens zwei Lippen bzw. ein Paar Lippen haben, zu Irigarays Uberle-
gungen verhilt. Natiirlich sind vier Lippen oder zwei Paare keine bloBe Ver-
dopplung, da es sich um eine ganz andere Region der Leiblichkeit handelt
(Mund versus Geschlecht). Trotzdem mochte ich vorschlagen, dass es ein ande-
res Phidnomen gibt, das ebenso wichtig, wenn nicht gar entscheidender fiir weib-
liche Leiblichkeit ist als das von sich beriihrenden Lippen: die Erfahrung des Be-
rithrtwerdens von innen. Dieser Vorschlag beruht ebenfalls auf Irigarays Philo-
sophie, da sie selbst darauf hinweist, dass es entscheidend fiir die sexuelle Diffe-
renz ist, ob man eine(n) Andere(n) innerhalb oder auflerhalb des eigenen Leibes

15 Weitere Unterschiede betreffen den Leib als ,,bestdndiges Hier* (das heifit, den Orien-
tierungspunkt, den ich nicht verlassen kann), den affektiven Leib (im Sinne einer Ge-
gend, in der Affekte lokalisiert sind, statt als Ursache fiir Affekte zu fungieren) und
Kindsthesen, womit die Interdependenz von kinesis (Bewegung) und aisthesis (Wahr-
nehmung) bzw. die untrennbare Verbindung von Bewegungsleib und Wahrnehmung
angesprochen ist.

16 Dabei denke ich vor allem auch an leibliche Manifestationen der Scham wie das Rot-
werden, erldutert in: Landweer, Hilge: Scham und Macht. Phdnomenologische Unter-
suchungen zur Sozialitdt eines Gefiihls, Tiibingen 1999, S. 35-42.

https://doi.org/1014361/6783839436394-002 - am 14.02.2026, 06:40118.



https://doi.org/10.14361/9783839436394-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36 | STAEHLER

trigt (auf das Tragen kommen wir im nichsten Abschnitt zuriick) und ebenso, ob
man Sex innerhalb oder auf3erhalb des eigenen Leibes hat."”

Irigarays Beobachtung verlangt nach einer wichtigen Klarstellung. Es ist
ganz bestimmt nicht meine Absicht hier zu behaupten, dass Schwangerschaft in
irgendeiner Hinsicht wesentlich wire fiir die weibliche Leiblichkeit. Das kann
schon deshalb nicht der Fall sein, weil bei Weitem nicht alle weiblichen Men-
schen schwanger werden, und es ist natiirlich auch nicht meine Absicht, Schwan-
gerschaft als Norm oder Ideal zu errichten, zumal wir damit hinter die entschei-
dende feministische Errungenschaft zuriickfallen wiirden, Weiblichkeit von Mut-
terschaft zu entkoppeln. Wichtig ist vielmehr das Potenzial oder die Moglich-
keit, von innen beriihrt zu werden. Das Beispiel der sexuellen Aktivitit macht
deutlich, dass solche Uberlegungen nicht auf Schwangerschaft beschrinkt sind.

Um ein besseres Verstindnis dessen zu entwickeln, was es heif3t, von innen
beriihrt zu werden, greifen wir auf einen Begriff zuriick, den Merleau-Ponty ein-
fiihrt, um seine eigene frithe Darstellung der Leiblichkeit weiterzufiihren, die er
im Nachhinein zu subjektorientiert fand. Das ist der Begriff ,,Fleisch (la chair),
dem Merleau-Ponty in seiner Spitphilosophie und insbesondere in Das Sichtbare
und das Unsichtbare nachgeht. Dem Modell von Merleau-Pontys Spétphiloso-
phie zufolge lasst sich die Wahrnehmung auf Grundlage der Relation von Beriih-
ren und Beriihrtwerden und damit der Doppelempfindung verstehen, wenn wir
insbesondere die Moglichkeit des Rollentausches oder der Reversibilitét einbe-
ziehen. Merleau-Ponty verweist uns auf den antiken Begriff ,,Element”, um
,,Fleisch* besser zu verstehen.'® Elemente sind materiell, aber auf bereits inner-
lich differenzierte Weise, da sie nicht neutrale Materie sind, sondern gewisse
Tendenzen haben. Ein Element gehort in eine bestimmte Gegend, ohne an diese
gebunden zu sein: Luft ist normalerweise, aber nicht immer, iiber der Erde.

Mein Leib besteht aus diesen Elementen und nimmt daher eine mittlere und
vermittelnde Position ein. Genauer gesagt sind Elemente im antiken Sinne ,,in
der Mitte zwischen raumzeitlichem Gegenstand und Idee“'”. Dieser Zwischen-
charakter ldsst sich nur schwer begrifflich einholen; es handelt sich um eine Art
materialisierte Idee oder ein ,,inkarniertes Prinzip®, das einen gewissen ,,Seins-

17 Vgl.: Of Relations and Rights. Interview with Luce Irigaray (bei gbtimes), auf:
https://www.youtube.com/watch?v=ODD8-wayDhM vom 8. Mirz 2013, Women’s
Day. Siehe auch Irigaray, Luce: Teaching, London 2008.

18 Vgl. Merleau-Ponty, Maurice: Das Sichtbare und das Unsichtbare, gefolgt von Ar-
beitsnotizen, hrsg. u. mit einem Vor-und Nachwort versehen v. Claude Lefort, aus
dem Franzosischen v. Regula Giuliani u. Bernhard Waldenfels, Miinchen 2011,
S. 139.

19 Ebd.

https://doi.org/1014361/6783839436394-002 - am 14.02.2026, 06:40118.



https://doi.org/10.14361/9783839436394-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VoM BERUHRTWERDEN | 37

stil* einfiihrt.”” Der Begriff des Fleisches bietet eine gute Gelegenheit fiir eine
Diskussion der Andersheit. Fleisch eroffnet der Andersheit durch Falten einen
Raum. Falten des Fleisches bezeichnen ein ,,Rollen” des Sichtbaren iiber das
Sichtbare?' dergestalt, dass das Sehen zustande kommt. Im Sehen beriihren sich
das Sehen und das Gesehene, wie eine Falte, in der sich Innen und Auflen beriih-
ren. Solche Falten sind ein allgemeineres Bild dafiir, wie wir in der Schwanger-
schaft von innen beriihrt werden. ,,Fleisch® ist so iiber das Ungeborene gefaltet,
dass es dem Blick verborgen und gewissermafen unsichtbar ist. Es macht sich
aber durch die Beriihrungen von innen ganz deutlich spiirbar, manchmal bis hin
zum Sichtbarwerden in einer Beule.

Allerdings ist Schwangerschaft keine Doppelempfindung in Merleau-Pontys
Sinne. Doppelempfindungen involvieren immer die Beriihrung von zwei Teilen
meines Leibes, sodass ich einen Teil von innen empfinde (als beriihrend) und ei-
nen von auflen (als beriihrt). In der Schwangerschaft gewinnt mein Leib eine zu-
siatzliche Oberfliche, da ich nun von innen beriihrt werden kann. Aber was mich
von innen bertiihrt, ist nicht Teil meines eigenen Leibes, sondern ein Wesen mit
eigenen Bewegungen, die nicht unter meiner Kontrolle stehen, wie zunehmend
klar wird.

Die Erfahrung des Beriihrtwerdens von innen betrifft mehrere Ebenen, die
unterschieden werden konnen. Wenn ich meinen Bauch von auflen mit meiner
Hand beriihre, gibt es zunichst zwei Ebenen, verbunden durch eine Doppelemp-
findung: Meine Hand beriihrt die Oberfliche des Bauches, und der Bauch be-
rithrt die Hand. Doch bisweilen gibt es Bewegungen unter der Haut, und wenn
der Bauch von innen beriihrt wird, kann ich meine Hand an die rechte Stelle be-
wegen. Freunde oder Partner werden beim Versuch, der Bewegung von auflen zu
folgen, hochstwahrscheinlich nicht erfolgreich sein, weil die dritte Ebene, die
Innenseite des Bauches, fiir sie als Identifikationspunkt fehlt. Die vierte Ebene
ist die Beriihrung von innen, die Berithrung durch den fremden Leib in mir. Weil
ich weil} (basierend mehr auf Theorie als auf Erfahrung), dass der fremde Leib
die gleichen Teile hat wie mein eigener, versuche ich ihn zu identifizieren und
die Beriihrung einem Fuf3, einer Hand, einem Kopf oder Popo zuzuweisen — aber
hochstwahrscheinlich wird es mir nicht gelingen, es sei denn, mir ist beispiels-
weise von einer Hebamme mitgeteilt worden, dass der Leib innen sich gerade in
einer bestimmten Position befindet.

Die Erfahrungen von Beriihren und Beriihrtwerden in der Schwangerschaft
laufen also nicht auf ein Verdoppeln der Doppelempfindungen hinaus. Vielmehr
zeigt die von Doppelempfindungen ihren Ausgang nehmende Erkldrung, wie

20 Vgl. ebd.
21 Vgl. ebd,, S. 140.

https://doi.org/1014361/6783839436394-002 - am 14.02.2026, 06:40118.



https://doi.org/10.14361/9783839436394-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38 | STAEHLER

diese Idee im Laufe der Schwangerschaft unterminiert wird, indem ich immer
deutlicher von der/dem Anderen beriihrt werde. Es ist mein erster Impuls zu
denken, dass eine Hand auf meinem Bauch Doppelempfindungen erfahren wird;
aber in der Schwangerschaft gibt es etwas Fremdes in mir, das meine normalen
Erwartungen vom Fiihlen durchbricht und mich auf die Andersheit in mir auf-
merksam macht.

VON ANDEREN BERUHRT WERDEN:
PARADOX UND PARADIGMA

Auf Weisen, die hier freilich nur angedeutet werden konnten, erweist sich die
Schwangerschaft als eine Art Paradigma fiir Wahrnehmung im Sinne einer Be-
wegung in zwei Richtungen, in der sich Beriihrung als grundlegender Sinn zeigt.
Damit wird Schwangerschaft auch zum Paradigma dafiir, in welchem MaBle An-
dere und Andersheit immer schon Teil von mir sind. Wie manifestiert sich An-
dersheit in mir, auerhalb des wortlichen In-seins in der Schwangerschaft? Als
Unzuginglichkeit, Unverfiigbarkeit, Auferlegung — und diese Auferlegung ist
letztlich die einer ganzen Welt, wie wir mithilfe von Derrida sehen konnen.

Derrida stellt eine plausible Verbindung her zwischen der Andersheit in mir
und der Auferlegung durch Andere in einem dekonstruierten Sinn von Ethik (der
sich wesentlich Emmanuel Levinas verdankt). Er weist zun4chst darauf hin, dass
Andersheit in mir sich mir als Sein fiir Andere offenbart — doch ist dies nicht
simplistisch aufzufassen. Vielmehr zeigt sich, dass das Szenarium, das eine An-
gelegenheit des wortlichen In-Seins zu sein scheint, ndmlich Schwangerschatft,
selbst schon mehrdimensional ist. Es bleibt eine Angelegenheit des/der Anderen
in mir, auch nachdem das Baby zur Welt gekommen ist, und es ist bereits eine
Angelegenheit des Seins fiir Andere, auch wenn der/die Andere noch in mir ist.
Um die tiefere Ebene der Verantwortung fiir Andere zu sehen, hilft es, ein drittes
Element in die Beziehung zwischen mir und dem/der Anderen einzufiihren, zwi-
schen mir und dir: Welt.

Welt zeigt uns Derrida durch eine bedenkenswerte Zeile von Paul Celan:
,.Die Welt ist fort, ich muss Dich tragen®. Diese Zeile, die letzte in einem Ge-
dicht aus der Sammlung Atemwende, wird von Derrida in Rams (Widder) inter-
pretiert, einem Hans-Georg Gadamer gewidmeten Nachruf. Derrida erklirt, in-
wiefern Tod jedes Mal das Ende einer Welt bedeutet, einer einzigartigen Welt
des singuldren Anderen. Phidnomenologisch aufschlussreicher als mein eigener
Tod ist demnach der Tod der Anderen. Wihrend die Welt in der Angst zum To-

https://doi.org/1014361/6783839436394-002 - am 14.02.2026, 06:40118.



https://doi.org/10.14361/9783839436394-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VoM BERUHRTWERDEN | 39

de irrelevant wird und versinkt, bedeutet der Tod der Anderen, dass ich das Er-
scheinen einer oder der Welt erfahren kann.

Schwangerschaft ist ebenfalls eine mehrdimensionale Weltrelation. Indem
die Welt eines neuen Menschen entspringt, wird meine Beziehung zur Welt auf
vielfiltige Weise verwandelt. Diese Weisen sind so eng verflochten, dass es hier
ebenfalls nicht sinnvoll ist, zwischen einer Welt und der Welt zu unterscheiden.
Um die verschiedenen Modalititen der Weltbeziehung auseinanderlegen zu kon-
nen, sollten wir zunichst Derridas ausdriickliche Beschreibung heranziehen, die
sich aus seiner Interpretation des Verbs ,,tragen® in jenem Vers Celans ergibt:

»Tragen bezieht sich im Alltagsgebrauch auch auf die Erfahrung, ein noch ungeborenes
Kind zu tragen. Zwischen Mutter und Kind, eines im anderen und dem einen fiir das An-
dere, in diesem einzigartigen Paar vereinzelter Wesen, in der geteilten Einsamkeit zwi-
schen einem und zwei Leibern, verschwindet die Welt, sie ist in der Ferne, sie bleibt
gewissermafen ein ausgeschlossenes Drittes. Fiir die Mutter, die das Kind tragt, gilt: ,Die

Welt ist fort*.«*

Bei der ersten Lektiire erschien mir diese Beschreibung unplausibel, vorurteils-
behaftet und romantisch: Mutter und Kind als unabhéngig, blof} auf einander be-
zogen, nicht an anderen Menschen oder Welt interessiert. Ich wollte einwenden
und fragen: Ruft mich die bevorstehende Ankunft des Kindes nicht gerade in die
Welt zuriick, da ich weil3, dass das Baby (anfinglich) meine Welt teilen wird,
und ich ihm oder ihr diese Welt zeigen werde, auch auf der praktischen Ebene,
wie wir im ersten Abschnitt gesehen haben?

Bei genauerem Hinsehen zeigen sich drei verschiedene Dimensionen der
Wandlung meiner Weltbeziehung, die sich jeweils mithilfe von Celans Satz
entwickeln lassen. Derridas Auslegung erweist sich damit als zwar nicht un-
zutreffend, aber unvollstindig. Ein Kind stellt eine dreifache Wandlung mei-
nes Weltbezugs dar, wobei bereits vorab erwihnt werden sollte, dass es sich
bei der ersten der drei Dimensionen um die Welt handelt, die das Kind als
neuer Mensch eroffnet, wihrend es sich bei den anderen beiden um einen Ef-
fekt auf ,die* Welt handelt, nimlich die allgemeine Welt, die dem Erscheinen
des Kindes vorhergeht.

1. Ursprung von Welt, Eroffnung neuer Zusammenhinge von Bedeutun-
gen und Moglichkeiten. Gleichzeitig erdffnen sich mit diesem Ur-

22 Derrida, Jacques: Der ununterbrochene Dialog: zwischen zwei Unendlichkeiten, das
Gedicht, in: ders./Hans-Georg Gadamer, Der ununterbrochene Dialog, hrsg. v. Martin
Gessmann, Frankfurt a.M. 2004, S. 7-50, hier S. 45. [Hervorh. i. Orig.]

https://doi.org/1014361/6783839436394-002 - am 14.02.2026, 06:40118.



https://doi.org/10.14361/9783839436394-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40 | STAEHLER

sprung Verantwortungen, die selbst mit dem Tod nicht zu einem Ende
kommen, sondern sich sogar verstirkt zeigen — wie Derrida es zum
Ausdruck bringt, wenn er sagt, dass der Tod eines Menschen jedes Mal
das Ende einer Welt bedeutet. Geburt und Tod sind die unzugénglichen
,Grenzen® der Welt, die ein Mensch aufgehen ldsst und die sich mit sei-
nem Tod verschliefen wiirde, wenn wir als Uberlebende sie nicht auf-
rechterhalten. Jeder Mensch ist eine Welt, eroffnet eine Welt, und die
Verantwortung fiir diese Welt liegt bei denen, die diesen Menschen lie-
ben, vor allem dann, wenn er oder sie getragen werden muss, ob als
Baby oder zur Zeit des Todes: ,,Wenn die Welt fort ist, muss ich dich
tragen.*

2. Verdecken von Welt, wie von Derrida beschrieben, wenn er sagt, dass
die Welt fiir Mutter und Kind verschwindet oder zum gleichsam ausge-
schlossenen Dritten wird. Ein Grund fiir das Verschwinden von Welt
scheint in der exzessiven Verwundbarkeit zu liegen, die das Kind vor
der Geburt und in der anfénglichen Zeit danach zeigt. Das Neugebore-
ne scheint unsere gesamte Aufmerksamkeit zu brauchen; denn die neue
Welt, die es eroffnet (im ersten, gerade erlduterten Sinne) ist so fremd
und einnehmend, dass die gewohnte, gemeinsame Welt gleichsam ver-
schwindet: ,,Wenn ich dich trage, ist die Welt fort*. Derrida entwickelt
genauer, inwiefern diese Inversion des Satzes erlaubt und plausibel
ist.”® Die verstirkte Verantwortung fiir Welt im ersten Sinne, ndmlich,
fiir einen neuen Menschen als Ursprung einer ganzen Welt, hat den Ef-
fekt, dass Welt im restlichen und tiblichen Sinne fiir gewisse Zeit an
Bedeutung verliert. Diese Zeit ereignet sich vor, wihrend und in der
ersten Zeit nach der Geburt.

3.  Begegnung mit Welt, als Wiederbegegnung mit der grofen, allgemei-
nen, bekannten Welt, da ich mir in der Phantasie vorstelle (schon bevor
das Baby zur Welt gekommen ist), wie es sein mag, der Welt zum ers-
ten Mal zu begegnen. In diesem Versuch, solche anfinglichen Begeg-
nungen zur Vorstellung zu bringen (was nie ganz gelingen kann, weil
ich nur teilweise von meiner Vertrautheit mit der Welt absehen kann),
zeigen sich einige wesentliche phinomenologische Charakteristika von
Welt: Welt geht mir immer vorher als bedeutsamer Zusammenhang,
den ich nicht hervorgebracht habe; das ist eine Dimension der Unheim-
lichkeit von Welt. Derrida spricht in der Nachfolge Celans von der
,,Unlesbarkeit“24 der Welt, manifest vor allem in der Komplexitit von

23 Vgl. ebd., S. 44.
24 Ebd., S.25.

https://doi.org/1014361/6783839436394-002 - am 14.02.2026, 06:40118.



https://doi.org/10.14361/9783839436394-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VoM BERUHRTWERDEN | 41

Welt, die ein vollstdndiges Verstehen ausschliet. Das ist einer der pa-
radoxen Momente, in denen gilt, dass wir die Welt immer schon gele-
sen haben und sie fiir das Kind weiterhin lesen werden, trotz dieser
fundamentalen Unlesbarkeit. — Dieses Mal miissen wir den Satz ein
bisschen stirker @ndern: ,,.Die Welt ist unlesbar, ich muss dich tragen*.
Gleichzeitig gilt, dieses Mal iiber Celan und Derridas Deutung hinaus-
gehend, aber den allgemeinen phidnomenologischen Befunden folgend,
dass ein Verschwinden der Welt (wie in der Angst) eine Offenbarung
von Welt bedeuten kann, da Verbergung und Entbergung allgemein
eng verbunden sind: ,,Wenn ich dich trage, erscheint die Welt (wie-
der).”

Wir haben es also gewissermafen mit einer Dialektik zu tun (im allgemeinen
Sinne von Dialektik); denn die neue Welt, die das Kind mit seiner Existenz
erdffnet, verdeckt und verdringt zunichst die allgemeine, vertraute Welt — doch
dann kommt es zur Neubegegnung mit der altvertrauten Welt. Der neue Sinn
kommt dadurch zustande, dass ich nun die alte Welt neu erfahre, mit dem Kind,
dessen Welt sich zuerst als Unterbrechung und dann als Gelegenheit zur Neu-
interpretation der alten Welt zeigt. Durch die neue Begegnung mit der alten Welt
wird Welt nicht weniger ritselhaft; aber das Kind zeigt mir, dass es meine Ver-
antwortung ist, mich diesen Ritseln zu stellen. Denn unsere Existenz ist immer
mit Welten befasst, und die Fremdheit der neuen Welt, die das Kind bedeutet,
kann uns auf die untrennbare Verbindung von Existenz und Welt aufmerksam
machen, die uns oft so vertraut ist, dass wir sie nicht zum Thema machen kon-
nen.

Wenn wir die Beziehungen zwischen mir, dir und Welt — oder, in unserem
Fall, Mutter, Kind und Welt — betrachten, stellt sich heraus, dass Schwanger-
schaft nicht blo8 eine Angelegenheit von zwei Seienden ist, von denen eines im
Anderen lokalisiert ist und damit ein Paradox fiir unsere Erfahrung vom Leib
darstellt. Vielmehr involviert Schwangerschaft eine Vielzahl komplexer Bezie-
hungen zwischen diesen zwei Seienden und ihren jeweiligen Weltverhéltnissen.
Schwangerschaft und die Begegnung mit einem neuen Menschenwesen bedeutet
Ursprung einer neuen Welt, temporire Verdeckung der gewohnten Welt und er-
neute Begegnung mit Welt.

Phénomenologisch betrachtet wird Schwangerschaft daher bedeutsam; denn
es ist besonders schwierig, uns auf die allzu vertraute Welt zu besinnen. Wir ha-
ben in Heideggers Sein und Zeit gelernt, dass sowohl ein zerbrochener Hammer
als auch Angst vor dem Tode uns zu einer Begegnung mit Welt verhelfen kann.
Doch die Moglichkeiten, die sich aus Derridas Text iiber Celan ergeben, sind

https://doi.org/1014361/6783839436394-002 - am 14.02.2026, 06:40118.



https://doi.org/10.14361/9783839436394-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42 | STAEHLER

meines Erachtens leichter begreiflich, und sie fithren uns auch iiber Levinas’ Di-
lemma hinaus, zwischen Welt und dem anderen Menschen entscheiden zu miis-
sen. Levinas behauptet, dass das Angesicht des/der Anderen ,,aulerhalb jeder
Ordnung, jeder Welt“*
riihren grob gesagt daher, dass Welt herangezogen werden kann, um ethische

Bedeutung trage. Seine Vorbehalte der Welt gegeniiber

Verantwortung abzuwilzen — etwa, indem wir die Tiiren oder Grenzen nur fiir
Menschen aus bestimmten Welten 6ffnen oder uns darauf berufen, dass die An-
gehorigen der Welt des/der Anderen Verantwortung fiir sie iibernehmen sollten.

Wihrend Levinas den Weltbegriff in seine ethisch motivierte Kritik an der
Phianomenologie einbezieht, bringt Derrida Welt zuriick, indem er betont, dass
der/die Andere immer auch eine Welt ist. Der/die Andere ist der Ursprung einer
Welt und macht uns damit auf neue Weise auf die allgemeine Welt aufmerksam,
die auf den Verhiltnissen zu Anderen beruht; denn Welt ist geteilte und gemein-
same Welt. Damit ebnet Derrida den Weg fiir eine Phinomenologie, die der
Ethik nicht entgegengesetzt oder durch neutrale Deskription ungeeignet fiir sie
geworden ist, sondern in die Ethik immer schon einbezogen wird. Denn wenn
wir wirklich beschreiben, wie der oder die Andere mich beriihrt, er6ffnet sich je-
des Mal eine ganz neue Welt, die unmittelbar unbedingte Verantwortung bedeu-
tet. Das Paradox der Schwangerschaft kann damit als Paradigma dienen sowohl
fiir unsere Erfahrung von Anderen und von Welt als auch fiir eine beziehungs-
reichere Existenz, in der wir die Anderen und deren Welt tragen — die Anderen,
die uns immer schon beriihrt haben.

LITERATUR

Derrida, Jacques: Der ununterbrochene Dialog: zwischen zwei Unendlichkeiten,
das Gedicht, in: ders./Hans-Georg Gadamer, Der ununterbrochene Dialog,
hrsg. v. Martin Gessmann, Frankfurt a.M. 2004, S. 7-50.

Ders.: On Touching: Jean-Luc Nancy, iibersetzt v. Christine Irizarry, Stanford
2005.

Descartes, René: Von der Methode des richtigen Vernunftgebrauchs und der
wissenschaftlichen Forschung, iibersetzt u. hrsg. v. L. Gibe, Hamburg 1960.

Guenther, Lisa: The Gift of the Other: Levinas and the Politics of Reproduction,
Albany 2006.

Heidegger, Martin: Sein und Zeit, 17. Auflage, Tiibingen 1993.

25 Levinas, Emmanuel: Die Bedeutung und der Sinn, in: ders., Der Humanismus des an-
deren Menschen, tibersetzt v. Ludwig Wenzler, Hamburg 1989, S. 9-59, hier S. 41.

https://doi.org/1014361/6783839436394-002 - am 14.02.2026, 06:40118.



https://doi.org/10.14361/9783839436394-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VoM BERUHRTWERDEN | 43

Heinidimaa, Sara: Phenomenologies of Mortality and Generativity, in: Robin May
Schott (Hg.), Birth, Death, and Feminity: Philosophies of Embodiment,
Bloomington 2010, S. 73-156.

Dies.: An Equivocal Couple Overwhelmed by Life: Phenomenological Analysis
of Pregnancy, in: Philo-Sophia 4/1 (2014), S. 12-49.

Husserl, Edmund: Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phdnomenologi-
schen Philosophie. Zweites Buch. Phidnomenologische Untersuchungen zur
Konstitution, Hua IV, hrsg. v. M. Biemel, Den Haag 1952.

Irigaray, Luce: Teaching, London 2008.

Kristeva, Julia: Stabat mater, in: Toril Moi (Hg.), The Kristeva Reader, Oxford
1986, S. 160-186.

Landweer, Hilge: Scham und Macht. Phinomenologische Untersuchungen zur
Sozialitdt eines Gefiihls, Tiibingen 1999.

Levinas, Emmanuel: Die Bedeutung und der Sinn, in: ders., Der Humanismus
des anderen Menschen, iibersetzt v. Ludwig Wenzler, Hamburg 1989, S. 9-
59.

Merleau-Ponty, Maurice: Phdnomenologie der Wahrnehmung, tibersetzt u. ein-
gefiihrt v. Rudolf Boehm, Berlin 1966.

Ders.: Das Sichtbare und das Unsichtbare, gefolgt von Arbeitsnotizen, hrsg. u.
mit einem Vor-und Nachwort versehen v. Claude Lefort, aus dem Franzosi-
schen v. Regula Giuliani u. Bernhard Waldenfels, Miinchen 2011.

Mullin, Amy: Reconceiving Pregnancy and Childcare: Ethics, Experience, and
Reproductive Labour, Cambridge 2005.

Nancy, Jean-Luc: A Finite Thinking, hrsg. u. tibersetzt v. Simon Sparks, Stanford
2003.

Oksala, Johanna: The Birth of Man, in: Dan Zahavi/Sara Heindmaa/Hans Ruin
(Hg.), Metaphysics, Facticity, Interpretation: Phenomenology in the Nordic
Countries, Dordrecht 2003, S. 139-166.

Young, Iris Marion: Pregnant Embodiment: Subjectivity and Alienation, in: The
Journal of Medicine and Philosophy 9 (1984), S. 45-62.

ONLINE-QUELLEN

Of Relations and Rights. Interview with Luce Irigaray (bei gbtimes), auf:
https://www.youtube.com/watch?v=0DD8-wayDhM vom 8. Mirz 2013,
Women’s Day.

https://doi.org/1014361/6783839436394-002 - am 14.02.2026, 06:40118.



https://doi.org/10.14361/9783839436394-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://doi.org/1014361/6763839436384-002



https://doi.org/10.14361/9783839436394-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

