Verwaltungsethik und Gesprachskultur

Benjamin Lindner

1 Problemhorizont

Gesprache haben bestimmte Voraussetzungen und folgen bestimmten Regeln.
Einige dieser Regeln bleiben meist unausgesprochen und werden wie automa-
tisch eingehalten, andere bedirfen der bewussten Anwendung und Kritik. Ob
Personalgesprach, Fachdiskussion oder Birgergespréch — die offentliche Verwal -
tung kennt mannigfaltige Formen kommunikativer Praxis. Auch in der Aus-,
Fort- und Weiterbildung kann die Reflexion auf die Voraussetzungen und Regeln
der Gesprachsfiihrung dabei helfen, konkrete Ziele zu formulieren, begriindete
Urteile zu bilden und kooperativ miteinander zu kommunizieren.

Beim 24. Glienicker Gesprach zum Thema ,, Verwaltungsethik vom 25. bis
27. April 2013 an der Hochschule fir Wirtschaft und Recht in Berlin ist insbe-
sondere die Frage thematisiert worden, wortber wir eigentlich sprechen, wenn
wir Uber Ethik sprechen. Dieser Frage weiter nachzugehen, dazu haben die Vor-
trage, Gespréache und Workshops viele Anregungen gegeben. Eine dieser Anre-
gungen aufzunehmen, namlich die Beziehung von Verwaltungsethik und Ge-
sprachskultur zu kléren, das soll im Folgenden versucht werden. Diese Klarung
erlaubt zugleich einen kritischen Blick auf die Funktion von Gesprachen, die der
Ausbildung und Erweiterung personaler, fachlicher, methodischer und sozialer
Kompetenzen dienen: Inwieweit lassen sich kommunikative Praktiken als Tell
einer ,Kultur® verstehen? Welche Funktion hat dabel die (selbst-)kritische Re-
flexion von Werten und Normen? Was ist das Spezifische einer Gesprachskultur
in der offentlichen Verwaltung unter ethischen Gesichtspunkten? Wie l&sst sich
die ethische Perspektive in Lehr- und Lernprozesse integrieren und wie kann sie
in der Verwaltungspraxis wirksam werden?

2 Zum Kulturbegriff

2.1 Kultur und Kulturfahigkeit

Die Kultur — so hat es Immanuel Kant einmal formuliert — ist ,, die Hervorbrin-
gung der Tauglichkeit eines verntinftigen Wesens zu beliebigen Zwecken Uber-

haupt (folglich in seiner Fretheit)* (Kant 1968c [1790], S. 431). Diese Exposi-
tion enthalt einen folgenreichen Gedanken: Die Kultur ist nichts Statisches, son-



https://doi.org/10.5771/9783845267838-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

132 Benjamin Lindner

dern ein Prozess. Im Kulturprozess bildet der Mensch Fahigkeiten aus, die es
ihm ermdglichen, seine Zwecke zu verwirklichen. Ziele und Zwecke sind nicht
ein fir alle Mal festgelegt, sondern kdnnen prinzipiell alles umfassen, was der
Mensch kraft seiner Freiheit tun kann. Die sogenannte ,, Hochkultur® hat Lels-
tungen hervorgebracht, die als Ausnahmele stungen gelten missen. Zudem sind
die gesdllschaftlichen Institutionen und birokratischen Strukturen nicht das Werk
eines Einzelnen; und doch kann potenziell jeder Mensch kulturschaffend tétig
werden. Das macht ihn als Menschen aus. Die Symbolsysteme, die sich die
Menschheit geschaffen hat: Mythos und Religion, Sprache, Kunst, Geschichte
und Wissenschaft (vgl. Cassirer 1990 [engl. 1944]); sie haben das Zusammen-
leben der Menschen zu allen Zeiten verandert. In diesem Sinne hat Hans Blu-
menberg von einer ,Aktualitét der Rhetorik gesprochen: Der Mensch besitzt
die Fahigkeit, ,Handlungen zu ersetzen" (Blumenberg 1996 [1981], S. 116f.),
also beispielsweise Konflikte durch das gesprochene Wort und Verhandlungen
zu | 6sen, statt durch die Gewalt der Waffen.

Auch auf den Bereich der , Organisations- und Unternehmenskultur” 18sst
sich diese Einsicht tbertragen. Zielvorgaben, Arbeitsstrukturen und -ablaufe in
Organisationen lassen sich verandern. Das betrifft sowohl die , Tatigkeit der
zielorientierten Steuerung” als auch das ,, soziale Gebilde selbst”, in welchem die
Aktivitaten gesteuert werden (Laux/Liermann 2005, S. 1f.). Den Werkzeugen
der Gesprachsfiihrung kommt auch hier eine besondere Bedeutung zu: Neue
Zielsetzungen und ihre Auswirkungen auf die bestehenden Rahmenbedingungen
werden kommuniziert, um ihre Zweckmaliigkeit zu begriinden. In der Kommu-
nalverwaltung zeigt sich dies am Wandel von der Ordnungs- Uber die Dienst-
leistungs- hin zu einer Birgerkommune (vgl. hierzu Bogumil/Holtkamp 2011).
An der (Gesprachs-)Kultur 18sst sich also arbeiten.

Und noch etwas enthdlt Kants Kulturbegriff: Wer seine Fahigkeiten kulti-
viert, tut dies als ein verninftiges Wesen. Einerseits ist unsere Kultur offen fir
den Fortschritt und Veranderungen. Das gilt sogar fur das ,, [stéhlerne] Gehéuse"
der offentlichen Verwaltung (Weber 1988a [1918], S. 332). Wir konnen allerlei
Methoden und Techniken ausbilden, um unsere Zwecke zu verwirklichen. An-
dererseits haben wir kraft unserer Vernunft auch die Fahigkeit, unseren Willen
In seiner Freiheit einzuschranken. Wenn solche Einschrankungen gesellschaft-
lich institutionalisiert werden, dann gehen Gestaltungsspielrdume verloren. Das
ist nicht nur in der Verwaltung, sondern beispielsweise auch in der Erziehung
der Fall (vgl. Luhmann 2004 [1992], S. 206). Die Kultur hat demnach zwel Sei-
ten: Sieist zum einen eine ,Kultur der Geschicklichkeit, die zu allerlei mdgli-
chen Zwecken tauglich macht, zum anderen eine ,,Kultur der Disziplin®, die
Grenzen der Zwecksetzung definiert (vgl. Kant 1968c [1790], S. 431f.). Die
Kultur kann dabel schopferisch und vielfatig sein, aber auch destruktiv und ein-
dimensional. Sie kann Konflikte im Kleinen wie im Grof3en bewadltigen helfen



https://doi.org/10.5771/9783845267838-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Verwaltungsethik und Gesprachskultur 133

oder Konflikte allererst entstehen lassen. Allzu leicht erliegen wir der ,, Fiktion®,
dass es so etwas wie , kulturell homogen[€e] Einheit[en]“ gebe, die es erlauben
wurden, zwischen dem Eigenen und dem Fremden zu unterscheiden (vgl. hierzu
Straub 2004, S. 579). Solche Annahmen schiren allererst Konflikte, die sie zu
erklaren vorgeben, wie z.B. die These vom ,,Kampf der Kulturen® (Huntington
1998). Ein kritisches Kulturbewusstsein bedeutet also enerseits, bestehende
Kulturen nicht als Rechtfertigung fir deren Besténdigkeit misszuverstehen, und
andererseits, die Potenziale fur Veranderung am Mal3stab unserer Vernunft zu
prifen, um zu sehen, welche kulturellen Einschrankungen gemessen am Zweck
der Kultur Gberhaupt sinnvoll sind.

Die Kultur der Disziplin hat damit auch eine moralische Dimension, indem
sie uns dazu bringt, uns selber in unserer Freiheit einzuschranken, um dadurch
die Freiheit und das Wohlergehen aler zu férdern. Das konnen wir kraft unserer
Vernunft tun. Gleichwohl ist diese Interpretation nicht selbstversténdlich, son-
dern das Ergebnis eines langen, konfliktreichen historischen Prozesses der Auf-
kldrung. Ein moderner Begriff fur die Aufgabe, die damit an uns ergeht, ist ,, Ver-
antwortung”. Mehr noch: Wer sich als Tell eines kulturellen Prozesses begreift,
kann sich seiner Verantwortung fur das Ganze der Kultur bewusst werden. Esist
dies das Bewusstsein daflr, das, was man ist, nicht allein durch sich selber zu
sein, dafr, nicht isoliert fur sich, sondern als Teil einer vielfdtigen Gemeinschaft
zu existieren. Um aus der blof3en Existenz ein erfllltes Leben zu machen, miissen
wir Verantwortung fir uns selbst und andere tibernehmen. Die Kultur wird da-
durch zu einem kollaborativen Projekt, das eine aktive Beteiligung voraussetzt.

2.2 Verantwortung fur das Ganze der Kultur

Mit dem Bewusstsein einer Verantwortung fir das Ganze der Kultur ist ein
hoher Anspruch verbunden. Hans Jonas beispiel sweise hat aus der Einsicht, dass
die Menschheit sich im Zuge der technischen Zivilisation selbst zu zerstéren
droht, einen Imperativ der Verantwortung formuliert: ,Handle so, dal3 die Wir-
kungen deiner Handlung vertréglich sind mit der Permanenz echten menschli-
chen Lebens auf Erden” (Jonas 1984, S. 36). Seine Aktualitét zeigt dieser Impe-
rativ in Ausdricken wie , Ressourcenbewusstsein® oder ,Nachhaltigkeit“. Im
Unterschied zum Kategorischen Imperativ nach Kant: ,,Handle so, dass die Ma-
xime deines Willens jederzeit zugleich als Prinzip einer algemeinen Gesetzge-
bung gelten konne* (Kant 1968b [1788], S. 30), der die Verallgemeinerbarkeit
des Sittengesetzes und die Autonomie der Person in den Vordergrund stellt,
nimmt Jonas auch die Konsequenzen unserer Handlungen in den Blick. Bei Kant
geht es um ein unbedingtes Handeln aus Pflicht, bei Jonas um ein Handeln, das
unser aller Handlungsfahigkeit langfristig gewéahrleisten soll. Dies korrespon-
diert dem Gegensatz von ,,Gesinnungsethik” und ,,Verantwortungsethik® (vgl.



https://doi.org/10.5771/9783845267838-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

134 Benjamin Lindner

Weber 1988b [1919], S. 551f.). Da wir die Zukunft nicht vorhersehen kénnen,
missen wir, sofern wir gemald der Verantwortungsethik argumentieren wollen,
vorsichtig sein, Risiken analysieren und gegebenenfalls mit dem Schlimmsten
rechnen, insbesondere bei Entscheidungen mit weitreichenden Folgen. Das kann
auch bedeuten, dem Zivilisationsprozess Grenzen zu setzen, z.B. Grenzen des
wissenschaftlichen Fortschritts oder des wirtschaftlichen Wachstums. Der An-
spruch, der bel der Frage, was wir tun sollen, an uns ergeht, ist also hoch; aber er
sollte nicht bereits deshalb als unreadlistisch verworfen werden: So kann bei-
spielsweise der Wissenschaftler durchaus ,,Verantwortung® tbernehmen bei der
Selbstregulation des Wissenschaftssystems (vgl. DFG 1998, S. 7). Padagoginnen
und Padagogen Ubernehmen téaglich Verantwortung fur das, was durch ihr Han-
deln im Erziehungs- und Bildungswesen geschieht, Unternehmen fir das Wonhl-
ergehen ihrer Beschéftigten, fur den Fortbestand ihrer Unternehmen und deren
Einbindung in die Gemeinschaft, und die Beschéftigten in der Verwaltung ver-
antworten die Rechtméafdigkeit und Verhadtnismaidigkeit ihrer Entscheidungen in
einem funktionsfahigen Staat.

Um bewusst Verantwortung Ubernehmen zu konnen, werden Fahigkeiten
bendtigt, die im Prozess der ontogenetischen Entwicklung erst ausgebildet wer-
den mussen — durch die primére Soziaisation in der Familie und im personlichen
Umfeld und durch die sekundére Sozialisation in Bildungsei nrichtungen und am
Arbeitsplatz. Dabei kommt es vor alem auf unsere ,, Kooperationsfahigkeit* an
(vgl. Tomasello 2010, S. 13). Kultur, Vernunft und Bildung sind Teil eines kul-
turellen Wertesystems, das uns zugleich pragt und durch uns erst wirksam wer-
den kann. Um sich als mindiger Blrger aktiv am Diskurs Uber Werte, Werte-
pluralismus und Wertewandel in der Gesellschaft beteiligen zu kénnen, bedarf
es personaer, fachlicher, methodischer und sozialer Kompetenzen. Diese Kom-
petenzen umfassen Motive und Einstellungen, Kenntnisse und Fahigkeiten wie
Selbstreflexion, Kritik- und Urteilsfahigkeit, Empathie- und Konfliktfahigkeit,
Kommunikations- und Diskurskompetenz (vgl. zur Kompetenzorientierung aus-
fuhrlich Résch 2011). Solche Kompetenzen lassen sich durch die eingehendere
Beschaftigung mit den Grundfragen der Ethik fordern.

3 Dieethische Perspektive

3.1 Ethik und Moral

Die Ethik ist die Philosophie der Moral. Die Moral basiert auf tradierten Werten
und Normen, die unser Handeln leiten. Das konnen humanistische oder auch rdli-

gidse Tugenden sein wie die sogenannten ,, Kardinaltugenden“ Weisheit, Tapfer-
keit, Besonnenheit und Gerechtigkeit, die bereits in der griechischen Antike zur



https://doi.org/10.5771/9783845267838-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Verwaltungsethik und Gesprachskultur 135

Tugendethik gehdrten, sowie Glaube, Hoffnung und Liebe, die spater durch die
christliche Tradition erganzt wurden: ,,Nun aber bleibt Glaube, Hoffnung, Liebe,
diese drei; aber die Liebe ist die grofdte unter ihnen” (1. Kor. 13,13). N&chsten-
liebe, Malligung, Gerechtigkeit — die Ethik priift solche moralischen Prinzipien
kritisch in Ansehung praktischer Probleme, die nach einer Entscheidung verlan-
gen. Dabei geht sie methodisch vor. Wer ethisch reflektiert, beschreibt Phéanomene,
macht sich das eigene (Vor-)Verstandnis bewusst, analysiert Begriffe und prift
Argumente, erortert Alternativen und entwickelt Lésungen (vgl. die Funf-Finger-
Methode nach Martens 2010, S. 162). Ethische Kompetenz ist insbesondere dann
gefragt, wenn wir moralisches Fehlverhalten feststellen oder gar nicht (langer)
klar ist, was richtig und falsch ist, wenn also beobachtetes Verhaten sich nicht
in Einklang mit bestehenden moralischen Vorstellungen bringen I&sst oder wenn
solche Vorstellungen ihrerseits ins Wanken geraten. Im Grunde gehdren Ethik
und Moral zusammen. Die Differenz des griechischen Wortes ,, ethos* und des
lateinischen ,mores’ ist eine nachtragliche Konstruktion. Gemeint sind die Sitten
und Gebrauche, durch die der Charakter gebildet und das Zusammenleben regu-
liert wird. Mora und Ethik geben uns Orientierung. Wir orientieren uns, indem
wir unser Denken und Handeln an der ,, Idee des Guten* ausrichten. Diesen Ge-
danken hat Platon in seinem Buch tber den Staat formuliert:

»1ch denke, unsre Stadt, wenn sie richtig angelegt ist, wird ja auch wohl voll-
kommen gut sein. [...] Offenbar also ist sie weise und tapfer und besonnen und
gerecht.” (Platon 1990 [entst. nach 399 v. Chr.], S. 301f. [St. 427€])

In der Idee des Guten bertihren sich Fragen der personlichen Lebensgestaltung
und der staatlichen Ordnung. Das Gute ist Ziel der Lebenskunst wie der Staats-
kunst. Nun wirden wir in einem Staat, so wie Platon ihn sich vorgestellt hat,
vermutlich nicht Ieben wollen, denn er trégt totalitére Zuge (vgl. hierzu Popper
1992 [1957], S. 200). Ohne die Idee des Guten aber gibt es keine Orientierung
und wir tappen gleichsam im Dunkeln oder geraten auf Abwege. Auch unser
Gewissen oder unsere moralischen Empfindungen kénnen uns Anhaltspunkte
bieten, wenn wir uns zu orientieren versuchen. Zu fragen, was in ethisch-morali-
scher Hinsicht gut und richtig ist, bedeutet letztlich zu fragen: ,, Was soll ich tun?*
Diesist zugleich die zwelite, praktische Frage der drei Grundfragen der Philoso-
phie nach Kant: ,, Was kann ich wissen? Was soll ich tun? Was darf ich hoffen?
(Kant 1968a [1781/87], S. 522 [B833]). Spater hat Kant eine vierte Frage er-
ganzt: ,Wasist der Mensch?* (Kant 1968d [1800], S. 25).

Zu kléren, was gut und richtig ist, bedeutet immer auch, sich Gber das Welt-
und Menschenbild zu verstandigen. Wie folgenreich die (Selbst-)Erkenntnis des
Menschen fir die Vorstellung von moralischer und politischer Ordnung ist, das
l&sst sich exemplarisch an den unterschiedlichen Auffassungen vom Menschen
bei Thomas Hobbes und Jean-Jacques Rousseau zeigen: Ist der Mensch seiner



https://doi.org/10.5771/9783845267838-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

136 Benjamin Lindner

Natur nach ein egoistisches Wesen, dann muss er sich (freiwillig) der Herrschaft
eines starken, restriktiven Staates unterwerfen, um ,aus dem elenden Zustande
eines Krieges aller gegen alle gerettet zu werden® (Hobbes 2000 [1651], S. 151).
Ist der Mensch seiner Natur nach gut und wird erst durch die Kultur verdorben,
dann erscheint die Kultur als das Negative, dann sind ,,[a]ll unsre Sitten nichts
as Unterwerfung, Druck und Zwang* (Rousseau 2009 [1762], S. 118), die der
Entwicklung des Menschen zu einem freien, mindigen Bilrger entgegenstehen,
so dass es einer Revolution in der Erziehung bedarf, um eine politische Kultur
der Fretheit zu ermdglichen.

Mora und Ethik gehéren also zusammen, aber die Differenzierung von
Ethik und Moral kann uns dabei helfen, die Frage nach dem guten und richtigen
Handeln kritisch zu reflektieren. Zundchst unterscheiden sich moralische Aussa-
gen von anderen Aussagen dadurch, dass sie einen Aufforderungscharakter haben.
Moralische Aussagen sind zugleich Imperative. Aul3erdem ist es nicht alein in
unser Belieben gestellt, was dittliches Handeln ausmacht, sondern wir erheben mit
moralischen Forderungen einen Anspruch auf Allgemeingiltigkeit, d.h. wir wollen
uns nicht damit zufrieden geben, dass jeder tun und lassen kann, was er will. Wir
wollen sagen kdnnen, was getan werden soll. Das gilt dann auch fir uns selber. Die
Unterscheidung von Kdnnen und Sollen ist wichtig, denn nicht ales, was wir tun
konnen, erscheint uns richtig: Es gibt Grenzen, die wir bei dler Freiheit und Tole-
ranz nicht Uberschreiten durfen. Auch das ist mit einer ,, Kultur der Disziplin® ge-
meint (Siehe oben 2.1). Sogar die Forderung, dass jeder tun und lassen kénnen soll,
was ihm beliebt, wére eine moralische Forderung, denn dann wirden wir es nicht
akzeptieren, dass unsere Handlungsmdglichkeiten eingeschrankt werden. Morali-
sche Aussagen sind demnach keine empirischen Aussagen. Moralisches oder un-
moralisches Handeln Iasst sich as solches nicht beobachten! Pradikate wie ,, gut®
und ,,bdse” basieren vielmehr auf Postulaten, die theoretisch-reflektierend in ihrem
normativen Charakter begriindet werden missen, um tberhaupt auf die Erfahrung
angewendet werden zu konnen. Indem wir moralische Einstellungen und Motive
kritisch hinterfragen und Handlungsoptionen prifen, betreiben wir Ethik. Ethik ist
das systematische und historische Nachdenken tber moralische Probleme mit dem
Ziel, begrindete Urteile dartiber zu bilden, welche Handlungen gut und richtig ge-
nannt zu werden verdienen. Um moralische Forderungen in ihrer Berechtigung zu
begriinden, miissen wir Rechenschaft ablegen Uber die Werte, nach denen wir wer-
ten. Die Frage nach der ,, Objektivitat” dieser Werte erlaubt Beziige zur Kulturwis-
senschaft (siehe dazu Rickert 1986 [1926], S. 126 [137]). Die Ethik trégt in diesem
Kontext zur Selbsterkenntnis bei.

3.2 Dieethische Kritik von Vorurteilen

Um uns die Viefaltigkeit moglicher moralischer Einstellungen und Motive be-
wusst zu machen, missen wir Einsicht in unsere eigene Vorurtellsstruktur gewin-



https://doi.org/10.5771/9783845267838-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Verwaltungsethik und Gesprachskultur 137

nen. Wir alle haben Vorurteile. Sie sind Teil unserer Weltwahrnehmung. ,,Vor-
urteilsfrei* zu urteilen, bedeutet eigentlich, sich die eigenen Vorurteile bewusst
zu machen und sich nicht von ihnen beherrschen zu lassen. Ein erster Schritt in
diese Richtung kann das Gesprach sein, indem wir uns Uber unsere moralischen
Vorstellungen versténdigen, uns auf den Gesprachspartner einlassen, seinen
Standpunkt wahrnehmen und zu verstehen versuchen. Indem wir dies tun, kon-
nen wir andere, ,, fremde* Perspektiven mit unseren eigenen Auffassungen kon-
frontieren. Diese Methode kann als ,,doppelte Optik* bezeichnet werden (vgl.
Wiater 2011, S. 49). Durch eine doppelte Optik nehmen wir unserer personli-
chen Wertorientierung die Selbstverstandlichkeit. Ein Problembewusstsein ent-
steht. Indem wir nachvollziehen, wie andere zu ihrem Welt- und Menschenbild
gekommen sind, kénnen wir auch die eigenen Zwecke, Ziele und Interessen hin-
terfragen, sie als etwas Gewordenes verstehen, das in einem Kontext steht und
auf bestimmten Voraussetzungen beruht. Das setzt allerdings eine selbstkritische
Haltung im Gesprach voraus. Die Sozialwissenschaften konnen uns dabei helfen
zu erklaren, wie Vorurteile und Stereotype , erlernt” werden und wie sie unsere
Wahrnehmung beeinflussen (vgl. bpb 2005, S. 11f.; Leil3e et al. 2008, S. 150f.;
Zimbardo/Gerrig 2008, S. 653ff.). Wie aber l&sst sich mit unterschiedlichen mora-
lischen Vorstellungen produktiv umgehen?

Hier tritt die Ethik auf den Plan: Wo die M&glichkeiten und Grenzen unse-
rer Fretheit liegen, wie sie definiert sind und wie sie sich begriinden lassen, das
lasst sich im Bereich der Ethik nur durch die Vernunft bestimmen. Wer die Ver-
nunft in praktischer Hinsicht gebraucht, kann sich nicht darauf zuriickziehen zu
sagen: Ich soll etwas tun, well es geschrieben steht. Der Moralist kdnnte das tun.
Er kann gleichsam die ,Moralkeule” hervorziehen und unmoralisches Verhalten
verurteilen, sofern er einen Rahmen hat, in den seine moralischen Forderungen
eingefasst sind. Diesen Rahmen aber zu prifen und zu sehen, ob er tberhaupt
fest begrenzt ist und die Kritik rechtfertigt, das ist die Aufgabe der ethisch argu-
mentierenden Vernunft. Die Vernunft sitzt gleichsam Uber sich selber zu Gericht
und Ubernimmt in diesem Gerichtshof finf Rollen: Sie ist zugleich Angeklagte,
Ankl&gerin, Verteidigerin, Richterin und Gesetzgeberin (vgl. Hoffe 2003, S. 37).

4  Ethik und Verwaltungspraxis

4.1 Der Zusammenhang des Ethischen und des Rechtlichen

Das Recht hat in unserer Gesellschaft einen Status, der selbst als das Ergebnis
ethischer Reflexionen angesehen werden kann, némlich als Zustand des Rechtli-

chen. Das Zi€l bel der Installation eines solchen rechtlichen Zustands im Staat
ist es, Legalitdt und Legitimitét in Einklang zu bringen (vgl. Malkmus 2011,



https://doi.org/10.5771/9783845267838-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

138 Benjamin Lindner

S. 11-14). In positives Recht sollte also das umgesetzt werden, was auch unter
ethischen Gesichtspunkten recht und billig ist. Unser Grundgesetz kann selber
als das Ergebnis eines solchen Versuches gelesen werden: Die Unverletzlichkeit
der Wirde des Menschen, das Recht auf freie Meinungsaul3erung oder auf freie
Religionsausiibung erscheinen dann als in Recht Ubersetzte ethische Forderun-
gen. Die Ethik tritt in unserem Rechtsstaat bevorzugt dann ins Bewusstsein, wenn
wir mit Phanomenen konfrontiert sind, fur die es (noch) keine konkreten recht-
lichen Regelungen gibt, weil die Kultur sich weiterentwickelt hat, z.B. durch
neue technische Moglichkeiten, durch ein verandertes Problembewusstsein, oder
dann, wenn wir innerhalb der Grenzen des Rechtlichen einen Ermessensspiel-
raum haben.

Fir Personen, die beruflich in der offentlichen Verwaltung tétig sind, ist es
besonders naheliegend, das Verhéltnis des Rechtlichen und des Ethischen zu
kléren, denn das Recht gibt hier im beruflichen Alltag sehr viel unmittelbarer
den Handlungsrahmen vor, als dies beispielsweise in der Privatwirtschaft der
Fall ist. Dort bildet der rechtliche Rahmen eher etwas AuReres; der 6ffentlichen
Verwaltung ist er immanent. Wer in der offentlichen Verwaltung arbeitet und sich
mit seinem Berufsethos auseinandersetzt, wird unmittelbar auf Fragen gefihrt,
die das Allgemeinwohl betreffen. Auch das ist nicht selbstverstandlich! Viel-
mehr ist es eine Aufgabe der Ethik, das nur scheinbar Selbstverstandliche immer
wieder neu zu begriinden und zu rechtfertigen (siehe oben 3.2). Bereits die Ge-
schichte der Verwaltung in Deutschland mahnt einen bewussten Umgang mit
den Errungenschaften der Demokratie an. In der 6ffentlichen Verwaltung hat die
Ethik immer auch eine politische Dimension. Die Perspektive der Ethik l&asst sich
hier nicht auf den Bereich der privaten Lebensfihrung begrenzen (siehe oben
3.1). Vielleicht kann sogar umgekehrt von einer , Pflicht“ gesprochen werden,
sich mit ethischen Fragen als immer schon gesellschaftlichen Problemen ausein-
anderzusetzen. Hier liegen mogliche Ansétze zu einer Professionsethik.

4.2 Verwaltungsethik zwischen allgemeiner und angewandter Ethik

Wie lasst sich also ein Zugang zur Ethik im Kontext der 6ffentlichen Verwaltun-
gen gewinnen? Auch hier kann die Unterscheidung von Moral und Ethik hilf-
reich sein (siehe oben 3.1). Moralische Imperative geben nicht blol3 Handlungs-
optionen vor, sondern fordern sie ein, z.B. in dem Gebot: ,,Du sollst nicht |igen!*
Mit welchem Anspruch eine solche Forderung auftritt, welche V oraussetzungen
sie hat und ob sie berechtigt ist, das prift die Ethik. Ist es ein Gebot der Klug-
heit, nicht zu ltgen, well Ligen ,kurze Beine” haben und weil wir, sofern wir
selber ehrlich sind, eher glauben, mit Grund erwarten zu diurfen, dass wir auch
von anderen nicht belogen werden? Ist Ehrlichkeit ein Wert, den wir intuitiv as
wertvoll erachten, so dass wir uns nach ihm richten, und sei es nur, um en



https://doi.org/10.5771/9783845267838-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Verwaltungsethik und Gesprachskultur 139

schlechtes Gewissen zu vermeiden? Oder gilt das LUgenverbot unbedingt, ist es
also meine Pflicht, aufrichtig zu sein, ungeachtet der Frage, ob das fir mich und
andere Vor- oder Nachteile mit sich bringt? Halte ich mich daran, die Wahrheit
zu sagen, weil Betrug rechtlich sanktioniert wird, oder lige ich deshalb nicht,
well wir uns in der Gesellschaft darauf geeinigt haben, dass unser Zusammen-
leben Schaden nehmen wiirde, wenn wir anderen nicht mehr vertrauen kénnten?
Solche Fragen haben bereits ethischen Charakter: Ich vergewissere mich der Be-
stimmungsgrinde meines Urteils in moralischen Fragen. Dies hat auch Auswir-
kungen auf das Verstandnis einer Gesprachskultur. Die Modelle der Ethik — z.B.
Utilitarismus, Werteethik, Pflichtethik, Kontraktualismus, Diskurs- und Tugend-
ethik (siehe hierzu die Ubersicht bei Kock 2002, S. 96) — sie bieten uns Argu-
mentationsmuster an, mit denen unsere ethischen Urteile begrindbar und kom-
munizierbar werden.

Wird nach der Aufgabe der Verwaltungsethik gefragt, ist es aul3erdem sinn-
voll, die Ethik in verschiedene Bereiche zu unterteilen (Siehe hierzu Pfeifer 20093,
S. 37; dhnlich Rippe 2010, S. 19f.; Makmus 2011, S. 8). Die Ethik kann ver-
suchen, moralische Grundsétze zu beschreiben und verstéandlich zu machen, sie
kann aber auch selber den Anspruch erheben, verbindliche Normen zu ent-
wickeln, die das Ergebnis einer kritischen Prifung sind. Im ersten Fall handelt
es sich um deskriptive, im zweiten Fall um normative Ethik. Die deskriptive
Ethik ermdglicht eine Beschreibung vieler verschiedener Moralvorstellungen,
die einander auch widersprechen kdnnen, und eréffnet damit verschiedene Per-
spektiven auf ein ethisches Problem. Damit aber wissen wir noch nicht, welche
moralischen Vorstellungen auch richtig sind. Das zu kléren, ist Aufgabe der
normativen Ethik. Sie liefert uns praktische Gesetze, nach denen wir handeln
sollen, wie z.B. den Kategorischen Imperativ nach Kant oder den Imperativ der
Verantwortung nach Hans Jonas (siehe oben 2.2). Wenn wir uns fragen, was de-
skriptive und normative Ethik unterscheidet, dann betreiben wir eine dritte Form
der Ethik, namlich Meta-Ethik. Die Meta-Ethik untersucht, was wir tun, wenn wir
moralische Probleme zu beschreiben oder zu [6sen versuchen, also die Art und
Weise wie wir urteilen und kommunizieren. Gemeinsam bilden die deskriptive
Ethik, die normative Ethik und die Meta-Ethik den Bereich der Allgemeinen
Ethik.

Wahrend die Allgemeine Ethik nicht auf einen bestimmten Problembereich
festgelegt ist, versuchen die verschiedenen ,,angewandten“ Ethiken Antworten
auf moralische Fragen zu geben, die sich in bestimmten Handlungsfeldern auf-
tun. Die offentliche Verwaltung ist so ein Handlungsfeld. So sind beispielsweise
Ethik-Kommissionen mit dem Ziel eingerichtet worden, Fragen der Medizin-
ethik zu klaren, die ihrerseits ein Teilgebiet der Bioethik sind, die sich mit dem
Verhdltnis des Menschen zu sich selber und zu Natur und Umwelt befasst. Die
einzelnen Gebiete der angewandten Ethik wie die Bioethik, die Sozia ethik oder



https://doi.org/10.5771/9783845267838-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

140 Benjamin Lindner

die Wissenschaftsethik lassen sich aber nicht ganzlich isoliert betreiben: Ohne
den Bezug zur Allgemeinen Ethik lassen sich die Fragen, was getan oder unter-
lassen werden soll, nicht hinreichend klaren. Um eine Empfehlung ethisch zu
begriinden, missen auch deskriptive, normative und meta-ethische Gesichts-
punkte in den Blick genommen werden. Diese Anforderung betrifft aber nicht
nur den Bereich offenkundig ethisch relevanter Fragen, sondern auch den beruf-
lichen Alltag. Kann ich dem Gespréchspartner gegentiber aufrichtig sein oder
meine ich, taktieren zu missen? Telle ich alle notwendigen Informationen mit
oder halte ich Wissen zurlick? Nehme ich den Gesprachspartner als ,, Partner®
ernst oder versuche ich blof3, ihn nach meinen Interessen zu beeinflussen? Er-
laubt mir die Situation, authentisch zu sein, oder zwingt sie mich zur Verstellung?

Bereits die Frage, ob der Name ,, Verwaltungsethik® Gberhaupt benttigt wird,
zeigt, dass die Beschéftigung mit dem Thema Verwaltungsethik sinnvoll ist,
denn sie fuhrt dazu, dass die Ethik zur Verwaltung in Beziehung gesetzt wird,
um zu sehen, was Ethik ist, und welche Stellung sie in der offentlichen Ver-
waltung hat. Uberhaupt kann die Benennung und Verortung eines Problems ein
wichtiger Schritt sein, um dieses Problem zu bearbeiten und zu |6sen. Im Pro-
zess der gegenseitigen Verstandigung sind wir darauf angewiesen, die verwen-
deten Begriffe zu kléren.

4.3 Diskursethischer Ansatz

Jurgen Habermas hat sich intensiv mit den Regeln beschéftigt, die einen Diskurs
ermoglichen: , Diskurse sind Veranstaltungen mit dem Ziel, kognitive AuRerun-
gen zu begrinden” (Habermas 2004, S. 324). Auch bei Diskursen sind also Ver-
nunft und Urteilskraft gefragt. Innerhalb des diskursiven Begrindungszusam-
menhangs unterscheidet Habermas hermeneutische, theoretisch-empirische und
praktische Diskurse (ebd., S. 325). Der hermeneutische Diskurs soll die Ver-
stéandlichkeit im Gesprach sicherstellen; hier geht es darum, unsere Begriffe zu
kléren. Ein praktischer Diskurs ist konsensorientiert, d.h. hier geht es darum,
Empfehlungen zu geben oder Warnungen auszusprechen, um eine ,, Ubereinstim-
mung“ aler am Diskurs betelligten Personen und Gruppen zu ermdglichen.
Damit unterscheiden sich praktische Diskurse von theoretisch-empirischen Dis-
kursen. Wer Aussagen mit wissenschaftlichem Wahrheitsanspruch formuliert,
bendtigt zwar ebenfalls eine Begrindung, aber diese Begrindung ist an Sach-
verhalten orientiert, die sich empirisch untersuchen und prifen lassen, z.B. die
Wirksamkeit eines Medikaments. Aus der Verstandigung Uber die Fakten allein
aber ergibt sich noch keine Handlungsempfehlung! Die ,Zustimmung® in der
Sache ist noch nicht gleichbedeutend mit der , Ubereinstimmung* in den daraus
zu ziehenden Konsequenzen. Hier liegt die Gefahr eines sogenannten ,, natura-
listischen Fehlschlusses® von Sein auf Sollen (siehe hierzu Pfeifer 2009b, S. 25;



https://doi.org/10.5771/9783845267838-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Verwaltungsethik und Gesprachskultur 141

vgl. auch oben 3.1). Dass ein Medikament in klinischen Studien seine Wirksam-
keit unter Beweis gestellt hat, bedeutet noch nicht, dass wir darin tbereinkom-
men mussen, den Einsatz dieses Medikaments zu legitimieren. Was ist der Zweck
dieses Medikaments? Wer soll davon profitieren und in welcher Hinsicht? Wel-
che Folgen hétte die Zulassung fir das Individuum und die Gesellschaft? Es ist
also bedenklich, wenn die Zulassungsverfahren fur Medikamente auf den theo-
retisch-empirischen Diskurs reduziert werden, denn dadurch verlieren sie ihr
ethisches Moment.

Die Gegenstande von Diskursen konnen in Ansehung méglicher Folgen sehr
schnell komplex und untibersichtlich werden, nicht nur in der Bioethik, sondern
auch bei Themen wie soziale Gerechtigkeit, Globalisierung, Energiewende,
demografischer Wandel und Integration. Die zunehmende Untibersichtlichkeit
gesellschaftlicher Entwicklungen enthebt aber nicht von der Verantwortung zum
,ordnenden Uberblick* (vgl. Schmidt 1982, S. 3). Ethische Probleme erfordern
mehrperspektivische Diskurse. In der offentlichen Verwaltung sind dies vor allem
rechts-, wirtschafts- uns sozialwissenschaftliche Perspektiven. Laut Habermas
sollten in Diskursen bevorzugt digenigen gehdrt werden, die sich mit einem
Thema gut auskennen, d.h. Fachleute, von denen wir ein kompetentes Urtell
erwarten durfen (vgl. Habermas 2004 [1995], S. 326). Allerdings sollte jeder
Diskurs sich zugleich an dem Idea orientieren, , herrschaftsfrel zu sein, d.h.
keine der beteiligten Personen, Anspruchsgruppen, Institutionen und Interessen-
vertreter sollte von vornherein eine privilegierte Stellung im Diskurs haben (vgl.
ebd., S. 330f.). Stattdessen zahlt die Begrindung. Und diese Begriindung muss
kommuniziert werden, um kritische Stellungnahmen zu ermdéglichen. Ein (ethi-
scher) Diskursist also kein bloféer Meinungsaustausch, sondern er folgt diskursi-
ven Regeln und setzt entsprechende Qualifikationen der Beteiligten voraus, die
alererst , kultiviert* werden muissen (siehe oben 2.1).

5 Ausblick: Forderung ethischer Kompetenz

In der Verwaltungspraxis kann die ethische Perspektive dadurch wirksam wer-
den, dass sich die Verwaltungsmitarbeiter mit dem Thema ,, Ethik* auseinander-
setzen. Um dies zu erreichen, sollte das Lernziel einer ethischen Kompetenz be-
reits in die Ausbildung des Nachwuchses sowie in die Fort- und Weiterbildung
integriert werden. Mit der Verwaltungsethik als einem eigenstandigen Fach kon-
nen die Grundlagen der Ethik geklart, klassische Modelle ethischer Argumenta-
tion erarbeitet und Perspektiven der angewandten Ethik erdffnet werden, um
dadurch ethische Diskurs- und Handlungskompetenz zu entwickeln (siehe oben
2.2, 4.2, 4.3). Die interdisziplinare Ausrichtung der Verwaltungsausbildung er-



https://doi.org/10.5771/9783845267838-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

142 Benjamin Lindner

laubt es, diese ethischen Aspekte auch in den Fachern der Rechts-, Wirtschafts-
und Sozialwissenschaften zu berticksichtigen.

Fir die Einbettung der Ethik in die bestehenden Organisationstrukturen in
den Kommunen gibt es bereits eine Reihe von Vorschlagen, z.B. regelmaliige
Diskussionsrunden zu aktuellen Problemen, Schulungsprogramme, Einrichtung
eines Ethikbeauftragten oder die Entwicklung von Ethik-Standards und -Leifé-
den (vgl. Malkmus 2011, S. 59f.). Dartber hinaus gibt es bereits externe Organi-
sationen, welche die Kommunen bel ethischen Fragen unterstiitzen, z.B. bei der
sozialverantwortlichen Beschaffung von Arbeitskleidung, Nahrungsmitteln oder
Baumaterialien (vgl. Landmark 2012). Im , Leitfaden fir die gesellschaftliche
Verantwortung von Unternehmen® nach der DIN SO 26000 wird diesbeztiglich
die Rolle der Organisationsftihrung betont (vgl. BMAS 2011, S. 15). Fuhrungs-
krafte tragen in besonderer Weise Verantwortung fir das Ganze der Unterneh-
menskultur, insbesondere bei der Gestaltung und Steuerung von Veranderungs-
prozessen (vgl. Beck/Fisch 2009, S. 14f.).

Eines der wirksamsten Steuerungsinstrumente, die einer Fuhrungskraft zur
Verfligung stehen, ist die Kommunikation. Die Art und Weise, in der Entschei-
dungen kommuniziert und Kommunikationsablaufe innerhalb der offentlichen
Verwaltung gestaltet werden, hat einen entscheidenden Einfluss auf das Gelin-
gen oder Scheitern des Steuerungsprozesses. Aber auch jeder einzelne Mitarbei-
ter bzw. jede einzelne Mitarbeiterin kann zu einer ethischen Gesprachskultur
beitragen. Insofern handelt es sich bei kommunikativen und ethischen Kompe-
tenzen eigentlich nicht um sogenannte ,,weiche® Kompetenzen, denn sie beruhen
auf wissenschaftlichen Fachkenntnissen und erfordern ein aufwendiges Training.
Am wichtigsten aber ist die Einsicht, sich gerade ,,in seiner Fretheit” mit ethi-
schen Fragen auseinandersetzen zu sollen (siehe oben 2.1). Eine ethische Hal-
tung l&sst sich nicht einfach verordnen. Sie setzt ein kritisches Selbstbewusstsein
voraus und die Bereitschaft, den Sinn und Zweck von Entscheidungen zu klaren
und den Prozess ihrer gelingenden Umsetzung aktiv mit gestalten zu wollen,
z.B. wenn neue Abtellungen eingerichtet oder Arbeitsbereiche zusammengelegt
werden, wenn Aufgaben verteilt oder Arbeitszeiten verandert werden, wenn Per-
sonal eingestellt wird oder wenn Fortbildungen nétig sind. Auch in den Bezie-
hungen der Verwaltung zur Politik, zur Wirtschaft und zum Birger sollte die
Kommunikation nicht blof3 als ein ,, Instrument” betrachtet werden, um beliebige
Zwecke und Zielvorgaben zu erreichen, sondern auch in ihrer ethischen Dimen-
sion reflektiert werden. So kann es beispielsweise als eine ethische Aufgabe an-
gesehen werden, Offentlichkeit in gesellschaftlich relevanten Fragen herzustel-
len und Informationen auszutauschen, um Partizipation und Kooperation zu er-
moglichen (siehe oben 2.2).

Die Verwaltungsethik als eine , angewandte” Ethik (siehe oben 4.2) be-
schrankt sich also nicht auf den internen Bereich der Verwaltung, sondern zeigt



https://doi.org/10.5771/9783845267838-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Verwaltungsethik und Gesprachskultur 143

sich vor alem im Verhdtnis der Verwaltung zur Gesellschaft. Allerdings stellt
es bereits eine besondere Herausforderung dar, den ethischen Aspekt des Ver-
waltungshandelns in Arbeitsablaufe und Kommunikationsprozesse innerhalb der
Verwaltung zu integrieren. Die bestehenden rechtlichen, wirtschaftlichen und
gesallschaftlichen Rahmenbedingungen bestimmen die Mdglichkeiten und Gren-
zen von Veranderungsprozessen mit (siehe oben 2.1). Der ethische Aspekt kann
jedoch in seiner Bedeutung fir eine verantwortungsvolle Zusammenarbeit be-
reits dadurch herausgestellt werden, dass er as solcher tUberhaupt wahrgenom-
men und reflektiert wird, d.h. indem ein Problembewusstsein entsteht (siehe
oben 3.2). Bereits tiber das nur scheinbar Selbstverstandliche oder Alternativliose
ins Gesprach zu kommen, kann neue Perspektiven auf die Verwaltungspraxis
eroffnen.

Quéllen

Beck, Dieter/Fisch, Rudolf (2009): Subjektive Theorien von Fuhrungskraften Gber die Gestal-
tung von Veranderungsprozessen in der offentlichen Verwaltung (= Speyerer Forschungs-
berichte; 262). Speyer: Deutsches Forschungsinstitut fir 6ffentliche Verwaltung

Blumenberg, Hans (1996 [1981]): Anthropologische Anndherung an die Aktualitét der Rheto-
rik [zuerst ital. 1971, dt. 1981]. In: Wirklichkeiten in denen wir leben: Aufsdtze und eine
Rede. Stuttgart, S. 104-136

BMAS — Bundesministerium fur Arbeit und Soziales (Hg.) (2011): Die DIN 1SO 26000 ,, L eit-
faden zur gesellschaftlichen Verantwortung von Organisationen“ — Ein Uberblick —
(Stand: November 2011). Bonn

Bogumil, Jorg/Holtkamp, Lars (2011): Burgerkommune. In: Olk, Thomas/Hartnuf3, Birger
(Hg.): Handbuch Burgerschaftliches Engagement. Weinheim, S. 41-51

bpb — Bundeszentrale fur politische Bildung (Hg.) (2005): Vorurteile (= Informationen zur
politischen Bildung; 271). Bonn

Cassirer, Ernst (1990 [engl. 1944]): Versuch Uber den Menschen: Einflhrung in eine Philoso-
phie der Kultur [An Essay on Man: An Introduction to a Philosophy of Human Culture
1944]. Ubers. v. Reinhard Kaiser. Frankfurt/M.

DFG — Deutsche Forschungsgemeinschaft (1998): Vorschlage zur Sicherung guter wissen-
schaftlicher Praxis: Empfehlungen der Kommission ,, Selbstkontrolle in der Wissen-
schaft” — Denkschrift. Weinheim (Online-Ausgabe: www.dfg.de/foerderung/rechtliche
rahmenbedingungen/gwp/index.html; zuletzt aufgesucht am 23.9.2013)

Eigler, Gunther (Hg.) (1990): Platon: Werke in acht Bénden. Griech.-dt. Sonderausg. nach der
Ubers. v. Friedrich Schleiermacher. Darmstadt

Habermas, Jirgen (2004 [1995]): Vorlesungen zu einer sprachtheoretischen Grundlegung der
Soziologie. 5. Vorl.: Wahrheit und Gesdllschaft — Die diskursive Einlésung faktischer Gel-
tungsanspriiche. Frankfurt/M., S. 104-126. In: Stekeler-Weithofer, Pirmin (Hg.): Geschichte
der Philosophiein Text und Darstellung, Bd. IX: Gegenwart. Stuttgart, S. 310-338



https://doi.org/10.5771/9783845267838-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

144 Benjamin Lindner

Hobbes, Thomas (2000 [1651]): Leviathan: Erster und zweiter Teil [Leviathan or The Matter,
Forme, & Power of a Common-Wealth Ecclesiastical and Civill 1651]. Ubers. v. Jakob
P. Mayer, Nachw. v. Malte Diesselhorst, unverdnd. Nachdr. der 1. Aufl. v. 1970. Stutt-
gart

Hoffe, Otfried (2003): Kants Kritik der reinen Vernunft. Die Grundlegung der modernen Phi-
losophie. Minchen

Huntington, Samuel P. (1998): Kampf der Kulturen: Die Neugestaltung der Weltpolitik im
21. Jahrhundert (The Clash of Civilizations and the Remaking of World Order 1996;
Ubers. aus dem Amerikan. v. Holger Fliessbach, 8. Aufl.). Miinchen

Jaeger, Friedrich/Straub, Jirgen (Hg.) (2004): Handbuch der Kulturwissenschaften, Bd. 2:
Paradigmen und Disziplinen. Stuttgart, Weimar

Jonas, Hans (1984): Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik fur die technologische
Zivilisation. Frankfurt/M.

Kant, Immanuel (1968a [1781/87]): Kritik der reinen Vernunft [1781(A)/1787(B)]. In: Kants
gesammelte Schriften, hrsg. v. der Koniglich-Preul3ischen (seit 2002 Berlin-Branden-
burgischen) Akademie der Wissenschaften [Akad.-Ausg.], Bd. IlI: Kritik der reinen
Vernunft (2. Aufl. 1787). Berlin

Kant, Immanuel (1968b [1788]): Kritik der praktischen Vernunft [1788]. In: Akad.-Ausg.,
Bd. V: Kritik der praktischen Vernunft. Kritik der Urteilskraft. Berlin, S. 1-163

Kant, Immanuel (1968c [1790]): Kritik der Urteilskraft [1790/21792]. In: Akad.-Ausg., Bd. V:
Kritik der praktischen Vernunft. Kritik der Urtellskraft. Berlin, S. 165485

Kant, Immanuel (1968d [1800]): Logik. Ein Handbuch zu Vorlesungen [1800, bearb. v. Gott-
lob B. Jasche]. In: Akad.-Ausg., Bd. IX: Logik. Physische Geographie. Padagogik. Ber-
lin, S. 1-150

Kock, Peter (2002): Handbuch des Ethikunterrichts. Fachliche Grundlagen, Didaktik und Me-
thodik, Beispiele und Materialien. Donauworth

Landmark Konsortium (Hg.) (2012): Uberpriifung soziaer Verantwortung entlang der Zulie-
ferkette: Ein rechtlicher Praxis-Leitfaden fur 6ffentliche Einkaufer (2011-2012, Autoren:
Vasileva, Veselina/Defranceschi, Peter/Semple, Abby u.a., Ubers. v. Eurideas Linguistic
Services, Brussel; Online-Ausgabe: www.landmark-project.eu/fileadmin/files/de/LAND
MARK _Projekt_rechtlicher_Praxis-Leitfaden SRP_2012.pdf; zuletzt aufgesucht am
23.9.2013)

Laux, Helmut/Liermann, Felix (2005): Grundlagen der Organisation: Die Steuerung von Ent-
scheidungen als Grundproblem der Betriebswirtschaftsehre (6. Aufl.). Berlin u.a.O.
Leil3e, Olaf/Buhl, Thomas/Leil3e, Utta-Kristin/Berger, Uwe (2008): Psychologie und Soziolo-

gie: Lehr- und Lernbuch fir die Verwaltung. Minchen, Wien

Luhmann, Niklas (2004 [1992]): System und Absicht der Erziehung [zuerst in: Luhmann,
Niklas/Schorr, Karl E. (Hg.): Zwischen System und Umwelt: Fragen an die Pédagogik.
Frankfurt/M. 1992, S. 102-124]. In: Ders.. Schriften zur Padagogik. Hg. u. mit einem
Vorwort v. Dieter Lenzen. Frankfurt/M., S. 187-208

Malkmus, Klaus (2011): Ethik-Standards fur die Kommunalverwaltung. Moglichkeiten zur
Ldsung von Konflikten zwischen Legalitdt und Legitimitdt. Hamburg

Martens, Ekkehard (2010): Wozu Philosophie in der Schule? In: Meyer, Kirsten (Hg.): Texte
zur Didaktik der Philosophie. Stuttgart, S. 156-172



https://doi.org/10.5771/9783845267838-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Verwaltungsethik und Gesprachskultur 145

Meyer, Kirsten (Hg.) (2010): Texte zur Didaktik der Philosophie. Stuttgart

Olk, Thomas/Hartnuf3, Birger (Hg.) (2011): Handbuch Birgerschaftliches Engagement. Wein-
heim

Pfeifer, Volker (2009a): Didaktik des Ethikunterrichts: Bausteine einer integrativen Werte-
vermittlung (2., Uberarb. u. erw. Aufl.). Stuttgart

Pfeifer, Volker (2009b): Ethisch argumentieren: Eine Anleitung anhand von aktuellen Fall-
analysen. Braunschweig

Platon 1990 [entst. nach 399 v. Chr.]: Der Staat (Politeia). In: Ders.: Werke in acht Banden.
Hg. v. Gunther Eigler. Griech.-dt. Sonderausg. nach der Ubers. v. Friedrich Schleierma-
cher, Bd. IV, bearb. v. Dietrich Kurz. Darmstadt, S. 327-621

Popper, Karl R. (1992 [1957]): Die offene Gesellschaft und ihre Feinde [The open Society
and Its Enemies, 1945; dt. 1957]. 2 Bde. Bd. |: Der Zauber Platons. Ubers. v. Paul K.
Feyerabend. 7. Aufl., mit weitgehenden Verb. u. neuen Anhangen. Tubingen

Rickert, Heinrich (1986 [1926]): Kulturwissenschaft und Naturwissenschaft [Erstentwurf v.
1898; 61926]. Mit einem Nachw. hg. v. Friedrich Vollhardt. Nach der 6. u. 7. durchges.
u. erg. Aufl. Tabingen 1926 [Zitatbelege nach dieser Ausg. zusétzlich in eckigen Klam-
mern]. Stuttgart 1986

Rippe, Klaus P. (2010): Ethik in der Wirtschaft. Paderborn

Rdsch, Anita (2011): Kompetenzorientierung im Philosophie- und Ethikunterricht. Entwick-
lung eines Kompetenzmodells fur die Fachergruppe Philosophie, Praktische Philosophie,
Ethik, Werte und Normen, LER (zugl. Gief3en, Univ., Diss,, 2009; 3. Aufl. mit CD-
ROM). Wien u.a.0.

Rousseau, Jean-Jacques (2009 [1762]): Emile oder Uber die Erziehung [Emile, ou De
I’Education. Paris 1762; entst. 1757-1760]. Hg., eingel. u. mit Anm. vers. v. Martin
Rang, Ubers. aus dem Franz. unter Mitarb. des Hg. v. Eleonore Sckommodau, Unverand.
Nachdr. der 1. Aufl. v. 1963. Stuttgart

Schmidt, Helmut (1982): Gesellschaftliche Moral des Wissenschaftlers. In: Die Zeit 25/1982
(18.6.1982) (Online-Ausgabe: www.zeit.de/1982/25/gesel | schaftliche-moral-des-wissen
schaftlers; zuletzt aufgesucht am 23.9.2013)

Stekeler-Weithofer, Pirmin (Hg.) (2004): Geschichte der Philosophie in Text und Darstellung,
Bd. IX: Gegenwart. Stuttgart

Straub, Jirgen (2004): Kulturwissenschaftliche Psychologie. In: Jaeger, Friedrich/Straub, Jir-
gen (Hg.): Handbuch der Kulturwissenschaften, Bd. 2: Paradigmen und Disziplinen.
Stuttgart, Weimar, S. 568-591

Tomasello, Michael (2010): Warum wir kooperieren. Berlin

Weber, Max (1988a [1918]): Parlament und Regierung im neugeordneten Deutschland
[1918]. In: Ders.: Gesammelte politische Schriften, hg. v. Johannes Winckelmann. 5.
Aufl. TUbingen 1988, S. 306444

Weber, Max (1988b [1919]): Politik als Beruf [1919]. In: Ders.: Gesammelte politische Schrif
ten, hg. v. Johannes Winckelmann. 5. Aufl. Tubingen 1988, S. 504-561

Wiater, Werner (2011): Ethik unterrichten: Einflhrung in die Fachdidaktik. Stuttgart

Zimbardo, Philip G./Gerrig, Richard J. (2008): Psychologie (18., aktual. Aufl., Ubers. aus
dem Amerik. v. Ralf Graf, Dagmar Mallet, Markus Nagler u. Brigitte Ricker, dt. Bearb.
v. Ralf Graf. Mit tber 430 Abb.). Minchen u.a.O.



https://doi.org/10.5771/9783845267838-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

- am 15.01.2028, 08:48:20.


https://doi.org/10.5771/9783845267838-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

