»DIE MENSCHEN LUGEN NUN MAL. ABER NIEMAND

GIBT ES ZU. SIE WISSEN NICHT MAL, DASS SIE
LUGEN.«': ZUR RELATIVITAT VON WIRKLICHKEIT
UND WAHRHEIT IN RASHOMON

ALEXANDER FLIERL

0. Hinfiihrung

Die in der Uberschrift zitierte Aussage des Dieners” aus Rashomon
deutet ein zentrales Problem an, mit dem sich der aus dem Jahre 1950
stammende und mehrfach preisgekronte® japanische Film auseinan-
dersetzt: Ist der Mensch zur Wahrheit fahig? Das menschliche Verhal-
ten, so scheint der Film von Akira Kurosawa auf den ersten Blick na-
hezulegen, ist zutiefst von Egoismus geprégt, so dass der Mensch
zwangsldufig dazu neigt, die »objektive« Wahrheit zum eigenen Vor-
teil zurechtzubiegen und ins Liigenhafte umzudrehen. Der Mensch ist

1

Diener in der Rahmenhandlung am Rasho-Tor nach dem ersten
Ruckblick (Version des Banditen) auf das Geschehen zwischen dem
Rauber und den Eheleuten.

Im Gegensatz zu den Figuren des Priesters und des Holzfallers wird im
Film nicht eindeutig klar, welche Bezeichnung der dritten Person, die
unter dem Rasho-Tor Schutz sucht, angemessen ware. In der Literatur
zum Film wird sie als »con man« (D. Desser: The Samurai Films of Akira
Kurosawa (= Studies in Cinema 23), Ann Arbor 1981, S. 68.), »com-
moner« (D. Richie: »Rashomon«, in: ders. (Hg.), Focus on Rashomon,
Englewood Cliffs 1972, S. 71-94, hier: S. 73) oder »Dienstbote« (P.
Wuss: Die Tiefenstruktur des Filmkunstwerks. Zur Analyse von Spiel-
filmen mit offener Komposition, Berlin 1986, S. 133) bezeichnet.

Der Film gewann unter anderem 1951 den Oscar als bester nicht eng-
lisch-sprachiger Film und einen Goldenen Lowen in Venedig.

49

- am 14.02.2026, 14:3412, - [


https://doi.org/10.14361/9783839401804-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALEXANDER FLIERL

demnach nicht fiir wahrhaftiges Verhalten gemacht. Hat dann die »ob-
jektive« Wahrheit und das Bemiihen um ihre aufrichtige Weitergabe
iiberhaupt noch einen Wert fiir den Menschen oder miisste sie nicht viel
mehr in verschiedene »subjektive Wahrheiten« aufgelost werden, die
unverbunden und gleichberechtigt nebeneinander stehen kénnen?

Es diirfte jedoch zu kurz greifen, Rashomon lediglich unter dem
Aspekt der Relativitit der Wahrheit fiir das menschliche Verhalten zu
betrachten. Was wire, wenn die Personen, die im Film widerspre-
chende Versionen ein und desselben Geschehens erzihlen, tatsdchlich
von der Realitdt »ihres« Tatherganges tliberzeugt sind? Ist es moglich,
dass sie tatsdchlich ihre »eigenen« Versionen des Geschehens erlebt
haben? Kann ein Geschehen in mehreren Formen real werden bzw.
konnen verschiedene Realitdten gleichzeitig nebeneinander existieren?
Diese Fragen erdffnen die Perspektive, unter der Rashomon ebenfalls
thematisiert werden kann: Ist nicht nur der menschliche Umgang mit
der Wahrheit, sondern die gesamte Wahrnehmung der Wirklichkeit fiir
den Menschen subjektiv geprigt und somit lediglich relativ?

Die Frage nach der Relativitit der Wirklichkeit mag fiir den westli-
chen Filmbetrachter auf den ersten Blick iiberraschend wirken. Sie ist
jedoch dem westlichen Denken keineswegs fremd und wird besonders
im philosophisch-erkenntnistheoretischen Kontext immer wieder the-
matisiert. Dem traditionellen 6stlich-asiatischen Verstdndnis in Philo-
sophie, Religion und Asthetik liegt diese Fragestellung auf jeden Fall
deutlich niher als eine Problematisierung der Wahrheit.* Es deutet sich
hier schon eine Schwierigkeit an, die wihrend der folgenden Aus-
fiihrungen immer mitbedacht werden sollte: Bei Rashomon handelt es
sich um einen japanischen Film, der an dieser Stelle zwangslaufig aus
einer westlichen Perspektive mit entsprechenden Vor- und Frage-
stellungen betrachtet wird.

Nach einer Darstellung des Handlungsablaufs (1.) soll im folgenden
den oben angerissenen Problemstellungen im Film Rashomon in
dreifacher Perspektive nachgegangen werden:

4 Vgl. D. Richie, »Introduction«, in: ders. (Hg.), Focus on Rashomon,
Englewood Cliffs 1972, S. 1-7, hier: S. 2-5.

50

- am 14.02.2026, 14:3412, - [


https://doi.org/10.14361/9783839401804-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KUROSAWAS RASHOMON

— Die Relativitdt menschlicher Wirklichkeitswahrnehmung (2.)
— Wirklichkeit und Wahrheit (3.)
— Der Umgang mit der Wahrheit (4.)

1. Handlung

Als Grundlage fiir seinen Film Rashomon griff Akira Kurosawa auf die
beiden Kurzgeschichten Rashomon und Yabu no naka (Im Dickicht)
von Ryunosuke Akutagawa’ zuriick, die aus dem frithen 20. Jahrhun-
dert stammen. Wihrend die erste der beiden literarischen Vorlagen vor
allem den Namen des Filmes und den Ort des Geschehens fiir die
Rahmenhandlung liefert, steht die zweite Geschichte im Zentrum von
Kurosawas Film: Mit ihrem Geschehen begibt sich der Zuschauer zu-
riick in die stiirmischen Zeiten Japans im 12. Jahrhundert. Im Blick-
punkt stehen die Ereignisse um drei Personen, die sich in einem
Waldstiick begegnen: der beriichtigte Bandit Tajomaru, ein Samurai®
sowie dessen Ehefrau. Die Kernelemente dieses Zusammentreffens
bestehen darin, dass der Rauber den Ehemann iiberwiéltigt und der Frau
Gewalt antut. AnschlieBend wird der Samurai getotet. Wie das
Geschehen im einzelnen ablduft, bleibt unklar.

Eigentlich ist es irrefithrend, iiberhaupt von einem Geschehen
sprechen zu wollen. Denn die Ereignisse rund um das Zusam-
mentreffen der drei Personen werden riickblickend im Rahmen einer
Gerichtsverhandlung aus verschiedenen Perspektiven geschildert. Die
drei beteiligten Personen — der inzwischen gefangene Bandit, die
Ehefrau und ihr getéteter Ehemann (mithilfe einer Totenbeschwdrerin)
— erzdhlen die Ereignisse aus ihrem jeweiligen subjektiven Erleben.
Dabei treten drei vollig unterschiedliche Versionen zu tage, die bis auf

5 Eine deutsche Ubersetzung der beiden Geschichten ist zu finden in: R.
Akutagawa: Rashomon. Ausgewahlte Erzahlungen. Aus dem Japanischen
von J. Berndt, Miinchen 2001, S. 5-12 und 253-264.

6 Ahnlich wie beim Diener gehen auch hier die Bezeichnungen in der Lit-
eratur auseinander: Die Figur wird als »Samurai« bezeichnet (z.B. D.
Desser: The Samurai Films, S. 67; D. Richie: Rashomon, S. 90 Bild 2), es
findet sich aber auch die Bezeichnung »Kaufmann« (P. Wuss: Die
Tiefenstruktur des Filmkunstwerks, S. 133.).

51

- am 14.02.2026, 14:3412, - [


https://doi.org/10.14361/9783839401804-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALEXANDER FLIERL

die oben geschilderten Kernelemente auf den ersten Blick wenig ge-
meinsam haben.

Nach Tajomarus Version tétete er selbst den Ehemann in einem
fairen Zweikampf mit seinem Schwert, nachdem dessen Frau seinen
Tod gefordert hatte. Die Ehefrau dagegen berichtet, dass sie ihren
Mann von seinen Fesseln befreite, nachdem der Réuber geflohen war.
Da sie allerdings die Ablehnung und Verachtung ihres Gemahlen nicht
ertragen konnte, die dieser nach ihrer Vergewaltigung an den Tag legte,
stach sie ihm ihren Dolch in die Brust und wurde so fiir seinen Tod
verantwortlich. Der Samurai berichtet dagegen von einem Selbstmord:
Nachdem seine Frau Tajomaru darum gebeten hatte, ihren Ehemann zu
toten, liel der Bandit ihn ob ihrer Skrupellosigkeit entsetzt frei und
floh. Der Samurai konnte mit dieser Entehrung durch seine Frau jedoch
nicht leben und totete sich selbst mit ihrem Dolch.

Mit der unterschiedlichen Darstellung des Geschehens vor Gericht
ist zwar Kurosawas literarische Vorlage Yabu no naka weitgehend
ausgeschopft, nicht jedoch die Erzéhlstruktur des Films. Denn die
Aussagen vor Gericht werden selbst noch einmal aus der Perspektive
dreier Ménner dargestellt, die zu einem spateren Zeitpunkt unter dem
Rasho-Tor der alten Hauptstadt Kyoto vor einem Wolkenbruch
Zuflucht suchen und dabei ins Gespriach kommen. Zwei der drei
Miénner — ein Holzféller und ein Priester — waren bei der
Gerichtsverhandlung anwesend. Da sie jedoch von der Verschieden-
artigkeit der Versionen stark verwirrt sind und beinahe dariiber
verzweifeln, ob es liberhaupt noch so etwas wie Wahrheit geben konne,
erzdhlen sie dem dritten Anwesenden, einem Diener, die unter-
schiedlichen Darstellungen. Im Laufe der Zeit stellt sich heraus, dass
der Holzfiller selbst Zeuge des Verbrechens war und nicht erst, wie er
vor Gericht behauptete, den toten Samurai im Wald entdeckt hatte. Aus
Angst, in die Sache verwickelt zu werden, hatte er diesen Aspekt
verschwiegen. Seine personlichen Zweifel werden dadurch verstérkt,
dass keiner der drei vor Gericht gehorten Tathergéinge mit dem von ihm
selbst erlebten iibereinstimmt. Wihrend er alle drei vor Gericht
Befragten der Liige bezichtigt, verstrickt er sich in seiner eigenen
Geschichte: Der wertvolle Dolch der Frau, von dem alle anderen
Personen iibereinstimmend berichteten, er sei am Tatort zuriick-

52

- am 14.02.2026, 14:3412, - [


https://doi.org/10.14361/9783839401804-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KUROSAWAS RASHOMON

geblieben, fehlt in der Version der Holzféllers. Er hatte ihn an sich
genommen und fiir sich behalten, ohne das Gericht dariiber zu
informieren.

Wihrend sich der Diener in seiner Weltsicht bestitigt sieht (»Jeder
muss zuerst an sich denken. (...) So ist in dieser Welt das Leben«”),
erhélt der Holzféller am Ende des Films allerdings eine Chance zur
»Rehabilitierung«: Die drei Ménner entdecken unter einer Treppe des
Rasho-Tores einen ausgesetzten Sdugling. Der Diener raubt dem
schutzlosen Baby auch noch seine Windeln und Decken. Der Holzféller
ist dagegen bereit, seinen eigenen Vorteil hinten anzustellen und das
Kleinkind zu sich zu nehmen.

2. Die Relativitdat menschlicher
Wirklichkeitswahrnehmung

Versucht man die Differenzen der vier Verbrechensversionen in Ras-
homon zu erklaren, so ldsst sich dies auf verschiedene Weise tun.
Durch die filmische Darstellung wird der Betrachter des Films quasi
dazu gedringt, sich an der Suche nach dem tatsdchlichen Tathergang zu
beteiligen: Auf der Ebene der Gerichtsverhandlung sprechen alle drei
Befragten ihre Aussagen unmittelbar in die Kamera, die ihre Bilder
unbeweglich aus der Position des untersuchenden Richters liefert. Der
Zuschauer des Films kann somit dessen Rolle einnehmen und darf sich
»beauftragt« fithlen, das wahre Geschehen aufzuklaren.

Eine erste Anndherung an die Differenzen der verschiedenen
Schilderungen kann gelingen, indem man sich bewusst macht, dass die
menschliche Wahrnehmung oft auf eine sprachliche Vermittlungs-
leistung angewiesen ist. In Rashomon finden sich zahlreiche Motive
und Hinweise, die eine solche These auf unterschiedlichen Ebenen un-
termauern. Eine doppelte Brechung in der Erzahlstruktur des Films
verhindert fiir den Zuschauer jegliche Sicherheit bei der Re-
konstruktion des urspriinglichen Geschehens. Die Erzédhlungen, die die
Ereignisse riickblickend wiedergeben und mit denen sich der

7 Diener in der Rahmenhandlung am Rasho-Tor, nachdem die drei Manner
das Baby entdeckt haben.

53

- am 14.02.2026, 14:3412, - [


https://doi.org/10.14361/9783839401804-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALEXANDER FLIERL

»Richter«-Zuschauer im Gerichtshof konfrontiert sicht, stammen selbst
aus dem Riickblick der drei Méanner im Rasho-Tor. Damit ergibt sich
eine zeitliche Dreiteilung in eine Pridsens-(Tempel), eine Perfekt-
(Gericht) und eine Imperfektebene (Verbrechen),® die das eigentliche
Verbrechen in einem doppelten Uberlieferungsprozess verschwimmen
lasst und dem unmittelbaren Zugriff des Zuschauers entzieht. Dieser
erfahrt das diskutierte Geschehen lediglich aus den Gesprachen dreier
Mainner, die sich selbst auf die Aussagen vor Gericht bezichen. Als
einzige unmittelbare Verbindungsperson zum urspriinglichen Ge-
schehen erweist sich der Holzfédller, der auf allen drei Ebenen
anwesend ist. Wie sich zum Ende des Filmes herausstellt, ist dessen
Darstellung vor Gericht und gegeniiber den anderen beiden Ménnern
im Rasho-Tor hochstens in Teilen richtig ist. Somit bleibt auch dieser
»direkte« Zugang zum eigentlichen Verbrechen unsicher. Die »Ge-
wissheit« der jeweiligen Darstellung basiert alleine auf der Auf-
richtigkeit der erzdhlenden Person, die jedoch in allen vier Versionen
aufgrund der Widerspriichlichkeiten nur bedingt glaubwiirdig er-
scheinen. Selbst wenn nur eine einzige Version der Geschehnisse
geschildert werden wiirde, bliebe deren Sicherheit zumindest zweifel-
haft. Hier zeigt sich eine erste Einschrinkung menschlicher Erkenntnis:
Fiir den Menschen ist die Wirklichkeit oft nur indirekt und durch
sprachliche Vermittlung zugénglich. Insofern menschliche Wahr-
nehmung jedoch auf kommunikative Prozesse angewiesen ist, unter-
liegt sie auch den Einschrinkungen und Begrenzungen der mensch-
lichen Kommunikation.

Doch selbst beim »unmittelbaren«, eigenen Zugang zur Realitét
bleibt die menschliche Wahrnehmung und Erkenntnis beschrénkt und
selektiv. Die in Rashomon vor Gericht Befragten waren ohne dazwi-
schen geschaltete Vermittlungsinstanz an den Geschehnissen im Wald
beteiligt und scheinen von der Tatsdchlichkeit ihrer je eigenen Dar-
stellung liberzeugt zu sein. Dafiir spricht, dass sich sowohl der Réduber
als auch der Samurai und dessen Ehefrau jeweils selbst als Morder
belasten. Diese Belastung der eigenen Person wire ohne die Uber-
zeugung von der eigenen Taterschaft nur schwer zu erklaren. Zweifel-
los handelt es sich aber um nur ein Verbrechen. Geht man von der

8 Vgl. P. Wuss: Die Tiefenstruktur des Films, S. 134.

54

- am 14.02.2026, 14:3412, - [


https://doi.org/10.14361/9783839401804-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KUROSAWAS RASHOMON

Ernsthaftigkeit der jeweiligen Darstellung aus, so fithren die
Widerspriichlichkeiten zu dem Schluss, dass die vier unmittelbar
beteiligten Personen zwar das gleiche Ereignis erlebt, es aber auf vollig
unterschiedliche Weise rezipiert haben. Die »unmittelbare« mensch-
liche Wirklichkeitswahrnehmung unterliegt offenbar Einschrankungen
und kann keine Sicherheit gewéhren. Scheinbar kann der Mensch nur
einen Teil der Realitdt als solche annehmen, wihrend er einen anderen
Teil subjektiv umkonstruiert.

Aus dem Blickwinkel von Rashomon wird diese Vermutung durch
Motive der Begrenzung unterstiitzt, die Kurosawa auf allen drei Er-
zahlebenen des Filmes einbaut. Auf der Gegenwartsebene konnen die
drei Minner, die sich in der Trockenheit des Rasho-Tores aufhalten,
gerade einmal bis zum Rand des iiberdachten Baus blicken. Um das
Tor herum fallt aufgrund eines Wolkenbruchs so heftiger Regen, dass
jegliche Sicht jenseits des Tores verwehrt bleibt. Priester, Holzféller
und Diener kénnen lediglich ihre engste (trockene) Umgebung im Tor
erkennen, alles andere ist ihrer Wahrnehmung verschlossen. Ebenso
bleibt in den Gerichtsszenen der Blick fiir alle Beteiligten einge-
schriankt. Den Bildhintergrund durchzieht eine ausgedehnte, helle
Mauer, die den Fokus auf den richterlichen Hof zentriert und keinen
Ausblick zuldsst. Auf der Imperfektebene des Verbrechens schlieBlich
wird der Blick fiir den Banditen, die Eheleute und den Holzfiller vom
dichten Bewuchs des Waldes stark eingeschrankt. Wéhrend sich die
unmittelbar an der Tat beteiligten Personen zunéchst in der relativen
Offenheit der Strale begegnen, fithrt der Rauber Tajomaru den
Samurai und seine Ehefrau spiter immer tiefer in das undurch-
dringliche Dickicht des Waldes hinein. Die Lichtung, auf der schlieB3-
lich die Vergewaltigung der Frau und der Tod des Samurais stattfinden,
bietet den Personen zwar Spielraum fiir ihre Handlungen, ldsst aber
keinen offenen Blick iiber das unmittelbare Zusammentreffen hinaus
zu. Auf allen Ebenen des Films zeigen sich also objektive Begrenz-
ungen, die den Radius menschlicher Wahrnehmung einschrénken.

Neben diesen objektiven Begrenzungen lassen sich aber auch
subjektive Faktoren nennen, die den Blick auf die Realitét beeinflussen
und verdndern. In den unterschiedlichen Schilderungen von Réuber,
Samurai und Frau zeigen sich gewisse Invarianzen des jeweiligen

55

- am 14.02.2026, 14:3412, - [


https://doi.org/10.14361/9783839401804-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALEXANDER FLIERL

Verhaltens: Tajomaru, beriichtigt fiir seine Ruchlosigkeit, schreckt
nicht davor zuriick, die eigene Schuld zuzugeben, doch vermeidet er
tunlichst, Zeichen der eigenen Schwiche zu offenbaren (vehement
wehrt er sich beispielsweise gegen die Behauptung, er sei vom Pferd
gefallen). Auch die Frau, die als einzige bei ihren Aussagen vor Gericht
in Trénen ausbricht, gesteht ihre eigene Schuld ein, priasentiert sich
aber durchgéngig als die schwache Verstof3ene, die alles mit sich habe
geschehen lassen, um wenigstens ihren Mann zu retten. Der Samurai
schlieBlich berichtet von seinem Selbstmord durchgingig unter dem
Motiv der Souverinitit, die er selbst im Angesicht des Todes nicht
aufgibt.

Die Widerspriichlichkeiten der unterschiedlichen Darstellungen
verlieren an Uberraschung, wenn man hier die Uberlegung aufgreift,
dass Menschen die Geschehnisse um sich herum immer in ihren per-
sonlichen Lebenshintergrund hinein deuten miissen. Paul Watzlawick
betont, Menschen wiirden immer versuchen, den Situationen, deren
Wesen sie nicht auf Anhieb erfassen kdnnen, eine bestimmte Ordnung
und Erkldrung zuzuweisen (»Interpunktion«), weil die Welt sonst
chaotisch, unberechenbar und bedrohlich erscheinen wiirde. Da diese
Ordnungszuweisung aber von der eigenen Erfahrung, dem in-
dividuellen Lebensentwurf und der persdnlichen Weltanschauung
abhingt, unterscheidet sie sich von Person zu Person und fiihrt durch
verschiedenes Ordnen der Ereignisabldufe auch zu verschiedenen
Wirklichkeiten.” Legt man in Rashomon den drei unmittelbar am
Verbrechen beteiligten Personen deshalb unterschiedliche »Ordnungs-
muster« (Réuber: Vermeidung von Schwiéche; Samurai: Souverénitét;
Ehefrau: Unterwerfung) zugrunde, so werden die widerspriichlichen
Darstellungen des Verbrechens auf dem Hintergrund divergierender
Realitdten quasi als positive Selbsttduschungen verstdndlich. Etwas
griffiger formuliert: Die Menschen beliigen sich selbst.'’ Es zeigt sich
somit, dass in Rashomon neben kommunikativen und vorgegebenen

9 Vgl. P. Watzlawick: Wie wirklich ist die Wirklichkeit? Wahn, Tauschung,
Verstehen, Miinchen/Ziirich 772001, S. 72f.

10 Dies bemerkt auch der Priester in der Rahmenhandlung des Rasho-Tores
nach dem zweiten Riickblick (Version der Frau), als er darauf zu
sprechen kommt, warum die Menschen wohl liigen: »Aus Angst vor der
Wabhrheit! Die Liige soll sie beschiitzen. «

56

- am 14.02.2026, 14:3412, - [


https://doi.org/10.14361/9783839401804-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KUROSAWAS RASHOMON

Wahrnehmungsbarrieren auch die »Verfremdung« der Wirklichkeit
durch einen subjektiven Anteil in der menschlichen Wahrnehmung an-
klingt.

In der philosophischen Diskussion um die Erkennbarkeit der Welt
wird dieser Grundgedanke heute am konsequentesten im Ansatz des
radikalen Konstruktivismus verfolgt und auf seine Spitze getrieben.
Aufbauend auf den Ergebnissen der modernen Neurobiologie gelangen
Vertreter dieser Denkrichtung zu dem Schluss, der Mensch habe keinen
Zugang zur AuBlenwelt, sondern lediglich zu den neuronalen Reak-
tionen der eigenen Sinnesrezeptoren.

Exkurs: Die Subjektivitdat der Erkenntnis
im neurobiologischen Kontext

Wie die moderne Neurobiologie zu zeigen vermag, nimmt der mensch-
liche Erkenntnisapparat die Signale und Informationen der Auflenwelt
nicht einfach im Sinne eines Reiz-Reaktions-Schemas auf, sondern
verarbeitet sie aktiv durch Filterung, Transformation und Kombination,
bevor sie in das Gehirn oder Bewufltsein gelangen. Nur ein geringer
Teil des menschlichen Wahrnehmungsprozesses ldsst sich auf die
unmittelbare Reizung bestimmter Nervenzellen durch Signale aus der
umgebenden Welt zuriickfithren. Der weitaus groflere Teil wird von
selbstorganisierten Kombinations- und Selektionsvorgéngen ein-
genommen, die von den origindren Sinnessignalen lediglich moduliert
werden. Aus der Vielzahl der durch AuBenreize gleichzeitig aktivierten
Nerven miissen einige wenige fiir die gemeinsame Weiterverarbeitung
ausgewdhlt und kombiniert werden, da erst durch die komplexe, aber
gezielt gesteuerte Auswahl und Abstimmung verschiedener Nerven-
gruppen Wahrnehmung moglich wird. Erst durch diese gezielte
Koordination geeigneter Nervenreaktionen wird es dem menschlichen
Erkenntnisapparat moglich, eine (Re-)Konstruktion der Wirklichkeit
vorzunehmen."'

11 Vgl. W. Singer: Der Beobachter im Gehirn. Essays zur Hirnforschung,
Frankfurt/Main 2002, S. 100 -103.

57

- am 14.02.2026, 14:3412, - [


https://doi.org/10.14361/9783839401804-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALEXANDER FLIERL

Vertreter des radikalen Konstruktivismus ziehen aus diesen Ein-
sichten die Konsequenz, dass die Aulenwelt fiir den Menschen uner-
reichbar fern bleibt und nicht einmal eine partielle Erkennbarkeit der
Umwelt moglich ist. Das menschliche Gehirn habe lediglich einen Zu-
gang zum neuronalen »Output« seiner Sinnesrezeptoren. Diese interne
Reaktion der Nervenzellen liefert jedoch nur eine qualitativ nicht
unterscheidbare, bedeutungsfreie »Einheitssprache«, die das Gehirn
verwerten und interpretieren muss, d.h. es konstruiert unabhéngig von
vorausgehenden Reizungen der Nerven die spiter wahrgenommene
Wirklichkeit selbst. Da das menschliche Gehirn nur zu diesen eigenen
neuronalen Reaktionen Zugang hat, erweist es sich als informationell
geschlossenes System. '

Das diesen Vorgingen zugrundeliegende »Programm« des Gehirns
beruht zum einen Teil auf genetischen Festlegungen, zum anderen Teil
auf der personlichen Erfahrung des Individuums. Interessant erscheint
hier vor allem ein Aspekt: Von der Geburt bis in die Pubertit hinein
entwickelt sich das menschliche Gehirn noch immer strukturell weiter.
Durch diesen Prozess verbessert sich das neuronale Netz des
menschlichen Gehirns, d.h. die verschiedensten Nerven werden sinn-
voll miteinander verkniipft. Diese Entwicklung ist jedoch erfahrungs-
abhéngig, und zwar sowohl von den personlichen Erfahrungen des
Individuums als auch von den Interaktionen mit Bezugspersonen. Erst
am Ende dieser Entwicklung erstarrt die Architektur des Nerven-
systems, womit auch die Mdoglichkeit endet, das »Basisprogramm des
Gehirns« zu veriandern."” Fehlt bis zum Abschluss dieses Prozesses die
Moglichkeit, die entsprechenden neuronalen Verbindungen aufzu-
bauen, so gibt es auch spéter keine Chance mehr, diesen Vorgang
nachzuholen. Dem Menschen bleibt damit ein bestimmter Bereich der
Welt unzugénglich, wie Wolfgang Singer am Beispiel des Sehsinns
verdeutlicht:

»Wenn es nicht moglich ist, wahrend der ersten Lebensjahre den Ge-
sichtssinn zu gebrauchen, konnen sich im Gehirn die entsprechenden Ver-

12 Vgl. U. Dettmann: Der Radikale Konstruktivismus. Anspruch und Wirk-
lichkeit einer Theorie, Tubingen 1999, S. 110f.
13 Vgl. W. Singer: Der Beobachter im Gehirn, S. 91f.

58

- am 14.02.2026, 14:3412, - [


https://doi.org/10.14361/9783839401804-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KUROSAWAS RASHOMON

schaltungsarchitekturen nicht optimieren. Selbst wenn dann spater die
optischen Medien der Augen durch chirurgische Eingriffe korrigiert werden
und die Sehwelt wieder voll zur Verfiigung steht, nutzt das nicht, weil die
Signale von den Augen nicht sinnvoll verarbeitet werden konnen. Die
Menschen bleiben blind.«"

An dieser Stelle sei nur auf eine Schwiéche des radikalen Konstrukti-
vismus neben seiner logischen Inkonsistenz als abgeschlossenes er-
kenntnistheoretisches System'® verwiesen, die sich aus der neurobio-
logischen Darstellung ergibt: Die angedeutete Entwicklung des Gehirns
von der Geburt bis zur Pubertdt wurde als erfahrungsabhingig be-
schrieben. Dies bedeutet, dass das Gehirn fiir seine Entwicklung und
spateren Verarbeitungsmoglichkeiten auf Input von der Aullenwelt
verwiesen ist, was jedoch der These seiner informationellen Ge-
schlossenheit zuwiderlauft."®

Dieser knappe Exkurs in die Neurobiologie soll aus einem erkennt-
nistheoretischen Blickwinkel verdeutlichen, dass die Subjektivitit der
menschlichen Wahrnehmung nicht von der Hand gewiesen werden
kann. In der erkenntnistheoretischen Diskussion ist heute auch jenseits
eines radikalen Konstruktivismus ein subjektiver Anteil an der
menschlichen Wahrnehmung weitgehend unbestritten, selbst wenn
seine genaue Bedeutung je nach Standpunkt umstritten bleibt. Doch
selbst im gemédBigten Empirismus wird der subjektive Anteil als
perspektive oder gar selektive Funktion zugestanden.'’

Zweifellos verweisen die fiir Rashomon angedeuteten Elemente auf
eine stark konstruktivistische Sichtweise der Welt. Besonders die am
Verbrechen beteiligten Personen erleben die Welt offenbar nicht so,

14 Ebd., S. 93f.

15 Wenn die Wirklichkeit keinen objektiven Anspruch erheben kann, so
gilt dies auch fiir die Kategorie der Wahrheit, die nur noch als subjek-
tives Konstrukt gedacht werden kann (s.u.). Wenigstens fiir den ei-
genen konstruktivistischen Ansatz muss der radikale Konstruktivismus
jedoch einen objektiven Wahrheitsanspruch erheben.

16 Vgl. U. Dettmann: Der Radikale Konstruktivismus, S. 117f.

17 Vgl. G. Vollmer: Evolutionare Erkenntnistheorie. Angeborene Erkennt-
nisstrukturen im Kontext von Biologie, Psychologie, Linguistik, Philo-
sophie und Wissenschaftstheorie, Stuttgart 1994, S. 42-45.

59

- am 14.02.2026, 14:3412, - [


https://doi.org/10.14361/9783839401804-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALEXANDER FLIERL

wie sie tatsdchlich ist, sondern setzen sich ihre eigene Wirklichkeit
zusammen. Ob Rashomon allerdings tatsdchlich im Sinne eines ra-
dikalen Konstruktivismus zu deuten ist, ob Kurosawa also tatsdchlich
die ganze Welt als selbst konstruierte Illusion verstanden wissen will,'"®
wird im Film nicht deutlich. Man st68t trotz aller Subjektivitét der
Schilderungen auch auf Konvergenzpunkte einer objektiven Wirklich-
keit: Es gibt einen Toten, ndmlich den Samurai, den Ehemann der
befragten Frau, dessen Leichnam im Wald gefunden wurde. Ebenso
bleibt trotz der Unstimmigkeiten der verschiedenen Darstellungen die
Frage nach der Mordwaffe (Schwert oder Dolch) einer objektiven
Uberpriifung nicht entzogen, die sich prinzipiell an der Wunde des
toten Samurai beantworten liee. Gerade der Leichnam und die Art des
Todes sind im Sinnzusammenhang des Films nicht blof3 Inter-
pretationen, sondern an der Realitét iiberpriifbar, und verweisen somit
auf objektive Tatsachen. Dass die Wirklichkeitserfassung nicht vollig
realitdtsunabhingig vonstatten geht, zeigt auch der neurobiologische
Exkurs, denn zu einem gewissen Teil ist ja auch das menschliche
Gehirn auf die AuBenwelt verwiesen. Insofern beinhaltet die mensch-
liche Wahrnehmung auch eine »objektive« Komponente als gemein-
samen Bezugspunkt. Im Hinblick auf Rashomon sollte man deshalb
anstatt von einem »absoluten Wahrheitsrelativismus« eher von einem
»Wahrheitsperspektivismus« sprechen. Ebenso ist fiir die Personen im
Film eine objektive Wirklichkeit nicht vollige Illusion: Zumindest
»eine jeweilige Anniherung an Wirklichkeit«'® scheint ihnen méglich
zu sein. Dies bedeutet jedoch zugleich, dass gemall Rashomon nicht
schon alles, nicht die ganze umgebende Welt, zwangsldufig unsicher
bleiben muss.

18 Vgl. D. Richie, Rashomon, S. 85.

19 D. Mieth: »Wahrhaftig sein - warum? Die Grundnorm der Wahrhaftig-
keit, ihre ethische Begriindbarkeit und ihre Universalitat«, in: W.
Wunden (Hg.), Wahrheit als Medienqualitat (=Beitrage zur Medienethik
3), Frankfurt/Main 1996, S. 85-101, hier: S. 95.

60

- am 14.02.2026, 14:3412, - [


https://doi.org/10.14361/9783839401804-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KUROSAWAS RASHOMON

3. Wirklichkeit und Wahrheit

Folgt nun aus der in Rashomon angedeuteten Perspektivitit der
Wirklichkeit auch schon diejenige der Wahrheit (nicht in einem mora-
lischen Verstdndnis, sondern im Sinne einer Aussagewahrheit)? Geht
man vom bekanntesten und intuitiv wohl naheliegendsten Verstindnis
von Wahrheit als einer Ubereinstimmungsrelation zwischen Denken
und Sein bzw. zwischen einem sprachlichen Ausdruck und einem
Sachverhalt (Korrespondenztheorie) aus, so muss man diese Frage mit
ja beantworten. In der westlichen Philosophie® st6Bt man allerdings
auf verschiedene weiterfilhrende Ansétze, die iiber die oft als unge-
niigend betrachtete korrespondenztheoretische Betrachtung der Wahr-
heit hinausgehen. GemaB einer Kohérenztheorie (z.B. von Nicolas Re-
scher) gelten Siatze beispielsweise dann als wahr, wenn sie wider-
spruchsfrei mit anderen Sétzen eines Systems konsistent sind und mit
diesen in einem systematischen Zusammenhang stehen.”’ Im Rahmen
einer Konsenstheorie (z.B. von Jiirgen Habermas) dagegen gelten Aus-
sagen als wahr, wenn sie von allen verniinftigen Gespréchsteilnehmern
(in einer »idealen Sprechsituation«) anerkannt werden kénnen.”
Wiederum ein anderer Versuch stammt von Alfred Tarski, der seine
semantische Theorie der Wahrheit auf die Unterscheidung zwischen
Objekt- und Metasprache zuriickfiihrt.” Diese und andere Wahr-
heitstheorien versuchen die Schwierigkeit einer Korrespondenztheorie,
die Art der Angleichung zwischen Gedanke und Sache nicht
explizieren zu konnen, durch je andere Ansatzpunkte zu umgehen,
bleiben jedoch selbst mit eigenen Schwierigkeiten verbunden.

Wie Lorenz Bruno Puntel herausstellt, miissen die Eingliederung in
einen durch die sprachliche Deutung der Welt erstellten Kohérenz-
rahmen und die daraus resultierende sprachliche Vermittlung wesent-
liche Elemente eines jeden Verstdndnisses von Wahrheit sein. Zugleich

20 Noch einmal sei an dieser Stelle auf die bereits angeklungenen
Schwierigkeiten verwiesen, die sich ergeben, wenn man einen 6stlichen
Film mit westlichen Denkansatzen konfrontiert.

21 Vgl. L.B. Puntel: Wahrheitstheorien in der Neueren Philosophie. Eine
kritisch-systematische Darstellung. Darmstadt 1993, S. 172-204.

22 Vgl. ebd., S. 144-164.

23 Vgl. ebd., S. 41-61.

61

- am 14.02.2026, 14:3412, - [


https://doi.org/10.14361/9783839401804-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALEXANDER FLIERL

betont er jedoch die Unerlésslichkeit eines gewissen Sachbezuges trotz
der Unmdglichkeit einer unmittelbaren Korrespondenzbeziehung
zwischen »Sprache« und »Welt«: »Da Sprache die Dargestelltheit der
Welt (= die dargestellte Welt) ist, ist die Analyse der Sprache die Be-
schreibung der Welt. Bewegt man sich im Rahmen der Sprache, so be-
wegt man sich im Rahmen der Dargestelltheit der Welt.«**

Legt man also fiir Rashomon einen relativen bzw. perspektiven
Begriff von »Wirklichkeit« zugrunde und kann ein (je nach
Definitionsansatz genauer zu bestimmender) Bezug zur auBler-
sprachlichen Welt fiir den Begriff der »Wahrheit« nicht aufgegeben
werden, so gelangt man zu einem relativen bzw. perspektiven Begriff
von »Wahrheit«. Lésst sich die Realitdt nur noch anndherungsweise
erkennen, so kann auch eine »objektive« Wahrheit nur noch approxi-
mativ erreicht werden. Tatsdchlich bleibt die »wahre« Wirklichkeit des
Verbrechens im Film offen. Sein Tathergang kann hdchstens partiell
rekonstruiert werden.

Es fallt jedoch auf, dass in den Darstellungen aller Befragten auch
Ubereinstimmungen zu erkennen sind: Die Erzihlungen konvergieren
nicht nur darin, dass es einen Toten gibt, sondern schildern ebenso
iibereinstimmend, dass der Réauber Tajomaru den Samurai zunéchst
iberwiltigte und fesselte, anschlieBend mit der Frau Verkehr hatte,
aber den Samurai nicht, wie fiir einen beriichtigten Verbrecher zu er-
warten gewesen wire, einfach meuchelte (wenn er ihn iiberhaupt ge-
totet hat, dann im Zweikampf). Diese unwidersprochenen Uberein-
stimmungen zeigen an, dass es selbst dort, wo die »volle Wahrheit«
iber den Hergang des diskutierten Verbrechens verborgen bleiben
muss und nicht zu rekonstruieren ist, doch zumindest »wahre
Tatsachen« zu geben scheint.

4. Der Umgang mit der Wahrheit

Die verschiedenen Versionen des Verbrechens in Rashomon lassen auf
vorgegebene Begrenzungen sowie einen subjektiven Anteil in der men-
schlichen Wahrnehmungs- und Wahrheitsfahigkeit schlieen. Es wurde

24 Ebd., S. 209.

62

- am 14.02.2026, 14:3412, - [


https://doi.org/10.14361/9783839401804-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KUROSAWAS RASHOMON

deutlich, dass sich dort, wo mehrere »Wirklichkeiten« gleichzeitig
nebeneinander existieren konnen, auch verschiedene Wahrheiten nicht
gegenseitig ausschliefen.

Wollte man allerdings die Widerspriichlichkeiten der verschiedenen
Verbrechensdarstellungen ausschlieBlich auf die individuelle
Wirklichkeitsperspektive zuriickfithren und somit lediglich die diver-
gierenden subjektiven Wahrnehmungen und Wahrheiten fiir die Un-
terschiede der vier Schilderungen verantwortlich machen, so scheint
man dem Film Rashomon nicht ausreichend gerecht zu werden. We-
nigstens der Holzfaller ist sich sehr wohl bewusst, dass seine Tatbe-
schreibung nicht mit seinen personlichen Erlebnissen im Wald iiber-
einstimmt, muss er doch am Ende des Filmes eingestehen, seine vor
Gericht erzdhlte Darstellung absichtlich abgedndert zu haben. Offen-
sichtlich hat er wenigstens in Teilen gelogen. Von den anderen Schil-
derungen ldsst sich dergleichen wenigstens vermuten, konnen ihre
Differenzen doch wenigstens teilweise auch als bewusste »Nachbes-
serungen« der Erzéhlenden zur Aufrechterhaltung der eigenen Cha-
rakterreprisentation und bestimmter Eitelkeiten interpretiert werden.
Jeder scheint sich selbst in ein (aus seiner Sicht) moglichst stimmiges
Licht zu riicken und so zu prisentieren, wie man am liebsten erschei-
nen mochte.

Damit verschiebt sich die Perspektive des Umgangs mit Wahrheit
und Wirklichkeit von einer eher erkenntnistheoretischen zu einer stér-
ker ethischen Fragestellung. Tatsdchlich scheint der Regisseur Akira
Kurosawa bei seiner Verfilmung neben der Infragestellung der einen
Wirklichkeit auch die Frage nach der Motivation des menschlichen
Umgangs mit der Wahrheit im Blick gehabt zu haben. Er selbst
schreibt in seinem Buch So etwas wie eine Autobiographie liber
Rashomon:

»Die Menschen sind unfahig, aufrichtig zu sich selbst zu sein. Sie konnen
nicht Uber sich sprechen, ohne das Bild zu schonen. Das Drehbuch be-
schreibt solche Menschen, die nicht leben konnen, ohne sich selbst zu be-
ligen und sich besser zu machen, als sie sind. Es zeigt, daB dieser siind-
hafte Wunsch, ein falsches, schmeichelndes Bild von sich zu vermitteln,
sogar uber das Grab hinaus Bestand hat: Der Mann, der in dem Stiick ge-
totet wird, kann auch dann nicht von seinen Liigen lassen, als er durch ein

63

- am 14.02.2026, 14:3412, - [


https://doi.org/10.14361/9783839401804-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALEXANDER FLIERL

Medium zu den Lebenden spricht. Egoismus ist das Laster, das die Men-
schen von Geburt an verfolgt; sie sind nur auBerst schwer davon zu heilen.
Dieser Film ist wie ein Rollbild, das im Entrollen das menschliche Ich
enthillt. «®

Egoismus wire demzufolge die Triebfeder, die die befragten Personen
vor Gericht dazu bringt, ihre Darstellungen des Geschehens zu scho-
nen. Jeder Mensch ist von diesem Verlangen getrieben. Egoismus kann
in Rashomon aber nicht einfach mit bloBen Niitzlichkeitserwidgungen
gleichgesetzt werden, stellen sich doch die nach dem Tathergang
Befragten zwar in einem aus ihrer Sicht positiven Licht dar, ziehen
daraus aber keinen tatsdchlichen Nutzen: Mit Ausnahme des
Holzfillers bestreitet keiner seine Téterschaft und belastet sich somit
selbst.

Wie die Charakterisierung »siindhaft« zeigt, handelt es sich fiir
Kurosawa beim Egoismus nicht um eine moralisch neutrale, sondern
eine negative menschliche Eigenschaft, die im Wesen des Menschen
verankert zu sein scheint und noch nicht einmal durch den Tod ein
Ende findet. Solche »dunklen Strebungen und bizarren Ver-
wirrungen«®® lassen sich aber mit der Unsicherheit der Welt, in der der
Mensch zu leben hat, in Verbindung setzen. Dort, wo eine »wahre«
Wirklichkeit letztlich eine Illusion ist, bleibt dem Menschen auch letzte
Sicherheit verwehrt. Wo dem Menschen aber die Sicherheit {iber weite
Bereiche der Welt fehlt, bleibt nur die eigene Person als Riickzugsort
fiir Gewissheit und Orientierung, der schlieBlich auch die Verant-
wortung fiir sémtliche Geschehnisse zugeschrieben wird. Fiir die Perso-
nen in Rashomon nimmt die Unsicherheit jedenfalls eine zentrale
Position ein: Réauber, Samurai und Ehefrau iibernehmen die Ver-
antwortung auch fiir die Geschehnisse in der Undurchschaubarkeit des
Waldes, fiir die sie vielleicht gar nicht verantwortlich sind. Sie
»verirren sich im Dickicht ihres Herzens und wandern immer tiefer in
die Wildnis hinein.«’’ Das gesamte Szenario des Films unterstreicht die
nicht vorhandene Sicherheit der Menschen: Der verfallene Zustand des

25 A. Kurosawa: So etwas wie eine Autobiographie. Aus dem Ameri-
kanischen von M. Bischoff, Miinchen 1986, S. 217f.

26 Ebd., S. 217.

27 Ebd., S. 217.

64

- am 14.02.2026, 14:3412, - [


https://doi.org/10.14361/9783839401804-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KUROSAWAS RASHOMON

Rasho-Tores, unter dessen »Schutz« die Rahmenhandlung der Présens-
Ebene stattfindet, ist nur ein Hinweis dafiir. Der wolkenbruchartige
Regen dringt die Menschen zu einem Riickzug auf engsten Raum. Die
Verhandlung vor Gericht liefert keine Aufkldrung des Verbrechens.
Und die gesamte Handlung spielt in einer Zeit, in der Natur-
katastrophen und Kriege das Land erschiittern und den Menschen ein
sicheres Zusammenleben verwehren.

Wenn hier eine enge Verbindung zwischen der Unsicherheit der
umgebenden Welt und einem egoistisch motivierten Umgang mit der
Wabhrheit anvisiert wurde, so sollte doch gleichzeitig im Blick sein,
dass aus einem Wabhrheitsrelativismus im erkenntnistheoretischen und
aussagenlogischen Sinn nicht schon ein moralischer Wahrheitsrelati-
vismus folgen muss. Die Relativitdt der Wahrheit unterbindet zwar ein
doktrindres Beharren auf »der Wahrheit«, soll nicht den anderen
Menschen ihre Existenz als ebenso individuell wahrnehmende und
lebende Personen abgesprochen werden.” Sie schlieBt jedoch nicht das
Bemiihen um die eigene Wahrhaftigkeit aus. Selbst wenn eine Person
nur die »subjektive« Geltung einer Wahrheit beanspruchen kann, ist
das Bemiihen um die wahrhaftige und moglichst unverfalschte Weiter-
gabe der eigenen Gedanken und Uberzeugungen sowie die aufrichtige
Einbringung der eigenen Person moglich. Aus ethischer Perspektive ist
es durchaus etwas anderes, den Umgang mit der Wahrheit lediglich in
den Dienst der eigenen Sache zu stellen und daraus auch Liigen zu
motivieren oder sich um eine der Gemeinschaft dienliche Einbringung
der eigenen Person in das menschliche Zusammenleben zu bemiihen.

Genau dieser Unterschied wird auch in Rashomon diskutiert. Die
Rahmenhandlung unter dem Rasho-Tor setzt sich mit dieser ethischen
Fragestellung auseinander. Dabei lassen sich die drei Ménner, die dort
wihrend eines Wolkenbruchs Unterschlupf suchen, unschwer als
beispielhafte Typen erkennen. Sie stellen nicht nur einen Mikrokosmos
der menschlichen Gesellschaft dar,” sondern stehen zugleich fiir
unterschiedliche Umgangsweisen mit der Wahrheit.

28 Vgl. N. Tomaschek: Die Wahrheit ist eine Falle. Konstruktiv(istisch)e
Uberlegungen zu einem Begriff von Wahrheit im auBermoralischen
Sinne, Wien 2001, S. 68.

29 Vgl. D. Desser: The Samurai Films, S. 68.

65

- am 14.02.2026, 14:3412, - [


https://doi.org/10.14361/9783839401804-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALEXANDER FLIERL

Der Priester, gemif seines Standes wohl weit weniger in den Be-
diirfnissen und Gegebenheiten des Alltags gefangen als die meisten
anderen Menschen, steht fiir den Glaubenden, der bestimmte meta-
physische und kosmologische Wirklichkeiten (»Die Siinde ist im
Menschen nicht iiber den Tod hinaus verwurzelt«’’) als gegeben vor-
aussetzt. Die Wahrheit stellt fiir ihn einen wesentlichen Wert des
menschlichen Zusammenlebens dar (»Ich glaube an die Wahrheit im
Menschen. Es ist nicht die Liige, die in dieser ungliicklichen Welt
herrscht.«’") Fiir ihn diirfte das Liigenverbot wohl allgemeine Geltung
haben, zeigt doch ein Blick in die heiligen Texte aller grolen Weltreli-
gionen, dass das moralische Verbot der Liige weite Verbreitung fin-
det.*> Auch wenn er selbst eingesteht, manchmal »aus Schwiche« zu
liigen, stellt der aufrichtige Umgang mit der Wahrheit fiir ihn einen
wesentlichen Wert gelingender menschlicher Existenz dar: »Das ent-
setzliche ist, dass es keine Wahrheit zu geben scheint; dass ich das Ver-
trauen verliere. Und es ist schrecklich das Vertrauen in den Menschen
zu verlieren. Wisst Thr, und das ist viel schlimmer als Erdbeben, Un-
wetter, Kriege, Seuchen und alle Ubel, die uns quéilen.«3 3

Als Gegenpol zur Rolle des Priesters findet man den Diener, der in
seiner zynischen und nihilistischen Art quasi den »modernen« und
ungliubigen Menschen reprisentiert.”* Wahrheit stellt fiir ihn keinen
Wert an sich dar, sondern steht im Dienst des eigenen Nutzens. Dass
die Welt dadurch nicht gerade besser wird, stellt er nicht in Frage
(»Hast du nie von dem Damon gehort, der entsetzt erkannt hat, wie
schlecht die Menschen sind und geflohen ist?«’”). Er zeigt jedoch keine
Skrupel, sich mit dieser schlechten Welt zu arrangieren. Demzufolge

30 Priester in der Rahmenhandlung am Rasho-Tor nach dem zweiten
Riickblick (Version der Frau).

31 Priester in der Rahmenhandlung am Rasho-Tor nach dem vierten
Rickblick (Version des Holzfallers).

32 Vgl. E. Schockenhoff: Zur Lige verdammt? Politik, Medien, Medizin,
Justiz, Wissenschaft und die Ethik der Wahrheit, Freiburg 2000, S. 13.

33 Priester zu Beginn der Rahmenhandlung am Rasho-Tor.

34 Vgl. D. Desser: The Samurai Films, S. 68. Im Gegensatz zu Priester und
Holzfaller taucht diese Figur noch nicht in der literarischen Vorlage
auf.

35 Diener in der Rahmenhandlung am Rasho-Tor nach dem dritten Riick-
blick (Version des toten Samurai).

66

- am 14.02.2026, 14:3412, - [


https://doi.org/10.14361/9783839401804-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KUROSAWAS RASHOMON

hat er auch keine Probleme mit dem Liigen. Seine Einstellung im Um-
gang mit der Wahrheit kommt deutlich in folgender Aussage zum Vor-
schein: »Von mir aus kann liigen, wer will. Hauptsache, die Geschichte
ist gut!«®

Der Holzfiller schlieBlich ist das Bindeglied zwischen den ver-
schiedenen Erzdhlebenen, insofern er der einzige ist, der sowohl im
Rasho-Tor als auch im Gerichtshof sowie bei der Tétung des Samurais
anwesend war. Als Vater von sechs Kindern verdient er seinen Le-
bensunterhalt mit handwerklicher Arbeit und représentiert den einfa-
chen Durchschnittsmenschen der damaligen Zeit. Beziiglich seiner
Einstellung zur Wahrheit kann er zwischen Priester und Diener posi-
tioniert werden: Einerseits weill er um die Wichtigkeit der Wahrheit
und verzweifelt beinahe daran, dass es keine Wahrheit zu geben
scheint. Andererseits erweist sich auch er als Liigner zum eigenen Vor-
teil, da er bewusst und in Tduschungsabsicht seinen Bericht vor dem
Gericht verfilscht. In ihm werden am stirksten die Widerspriichlich-
keiten sichtbar, die sich im Menschen im Umgang mit der Wahrheit
auftun konnen.

Keiner der drei Méanner kann die Widerspriichlichkeiten der vier
Tatbeschreibungen sinnvoll auflésen. Doch wihrend der Priester nicht
wahrhaben will, dass es die eine Wahrheit nicht gibt und der Holzfiller
von seiner Anklage gegeniiber den »gelogenen« Darstellungen des
Réubers, des Samurais und der Ehefrau aufgrund seiner eigenen Liige
Abstand nehmen muss, kann sich der Diener in seiner Weltsicht
bestétigt fithlen. Insofern konnte man David Desser zustimmen, der als
eine zentrale These Rashomons eine Aussage iiber die menschliche
Natur erkennt: »You take what you can get in an uncertain world.«’’

Doch die selbstzentrierte und »unmoralische« Einstellung des
Dieners hat in Rashomon nicht das letzte Wort. Als die drei Manner am
Ende des Films den ausgesetzten Sdugling unter einer Treppe finden,
bleibt der Diener zwar weiterhin im Rahmen seiner grundsétzlichen
Einstellung, jeder miisse vor allem auf sich schauen (»Jeder muss
zuerst an sich denken. (...) Die Eltern haben nur an sich gedacht. Das

36 Diener in der Rahmenhandlung am Rasho-Tor nach dem zweiten Riick-
blick (Version der Frau).
37 D. Desser: The Samurai Films, S. 71.

67

- am 14.02.2026, 14:3412, - [


https://doi.org/10.14361/9783839401804-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALEXANDER FLIERL

tut ja jeder heute. (...) So ist in dieser Welt das Leben.«**), und ent-
wendet dem Baby seine Windeln und Decken. Als er aber bereits das
Tor verlassen hat und im Regen verschwunden ist, entscheidet sich der
Holzfiller dafiir, sich des schutzlosen Sduglings anzunehmen und ihn
aufzuziehen. Es fillt auf, dass an dieser Stelle des Films zum ersten
Mal in der Rahmenhandlung der Wolkenbruch ein Ende findet und die
ersten Strahlen der Sonne auf Priester, Holzféller und Kind fallen. Hat
man den Regen vorher als Motiv der Begrenzung und Unsicherheit
verstanden, so steht das selbstlose Verhalten des Holzféllers offen-
sichtlich fiir eine neue Klarheit und Sicherheit im menschlichen Leben.
Darin mag man lediglich ein Aufscheinen von »Kurosawa’s vaun-
ted humanism«® sehen, der die Unertriglichkeit der vorausgehenden
Geschichte abmildern will. Betrachtet man die Szene mit dem Baby,
die sich in Kurosawas literarischer Vorlage noch nicht findet, jedoch
nicht einfach als Zusatz, sondern als Verldngerung der vorausgehenden
Diskussion unter den drei Ménnern, so scheint hier eine Aussage iiber
den Umgang mit der Wahrheit auf. Durch die selbstlose Tat des vorher
noch hin und her gerissenen Holzfillers gewinnt der nahezu ver-
zweifelte Priester, der unter den drei Méannern fiir die Notwendigkeit
der Wahrheit steht und nach Donald Richie am ehesten als Sprachrohr
Kurosawas dient,40 den Glauben an das Gute im Menschen zuriick
(»Ich muss dir danken. Du hast mir gezeigt, dass man an die Menschen
noch glauben kann!«*"). Damit erweist sich die Tat des Holzféllers als
Kriterium fiir den sinnvollen und hilfreichen Einsatz der Wahrheit, der
dem Menschen zugleich ein gewisses Mal an Sicherheit zuriickgeben
kann: Der Umgang mit der Wahrheit muss trotz aller Unsicherheit iiber
die »wahre« Wirklichkeit dem Leben dienen und im Dienste der
Mitmenschlichkeit stehen.”” In diesem Sinne stellt die personliche
Wahrhaftigkeit in Rashomon auch im ethischen Kontext keine absolute
Grofle dar, die schon aus sich selbst heraus evident wére und uni-
versellen Anspruch erheben konnte. Wahrheit erweist sich nicht als

38 Diener in der Rahmenhandlung am Rasho-Tor, nachdem die drei Manner
das ausgesetzte Baby entdeckt haben.

39 D. Desser: The Samurai Films, S. 66.

40 D. Richie: Rashomon, S. 75.

41 Priester in der Schlussszene der Rahmenhandlung am Rasho-Tor.

42 Vgl. D. Mieth: Wahrhaftig sein, S. 95f.

68

- am 14.02.2026, 14:3412, - [


https://doi.org/10.14361/9783839401804-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KUROSAWAS RASHOMON

bloBer Selbstzweck oder als universelle Norm, die ein Liigenverbot
schon kategorisch einfordern wiirde. Vielmehr hat sie sich an
iibergeordneten Kriterien und Normen zu orientieren, eben an den
zentralen Mallstaben der Lebensforderlichkeit und Menschenfreund-
lichkeit."”

5. Resiimee

Trigt man die angestellten Beobachtungen und Uberlegungen zu-
sammen, so sind unter den Fragestellungen dieses Artikels zwei Er-
gebnisse zu unterstreichen. Einerseits kommt in Rashomon eine Deu-
tung von Wahrheit und Wirklichkeit in den Blick, die ein objektives
Verstdndnis der beiden Groflen massiv in Frage stellt. Beide erscheinen
nur noch als relative Kategorien, die von der personlichen Perspektive
und individuellen Deutungskraft des wahrnehmenden Subjekts
abhéngen. Dabei klingt aber zugleich an, dass diese Relativitit noch
nicht genuin die Moglichkeit einer Annéherung an objektive Tatsachen
ausschlieBen muss. Andererseits zeigt sich, dass der Umgang mit der
Wahrheit trotz der Ungewissheit und Unsicherheit des menschlichen
Lebens nicht schon jegliche moralische Bedeutsamkeit verliert. Auch
wenn Menschen von Egoismus gepréigt sind und dazu neigen, sich
selbst zu beliigen, kann der aufrichtige Umgang mit der Wahrheit im
Dienste der Menschenfreundlichkeit und Lebensforderlichkeit
gemeinschaftsfordernde Kraft und moralischen Anspruch besitzen.
Akira Kurosawa, der Regisseur dieses Meisterwerkes japanischer
Filmkunst, konnte sich offenbar selbst in den inneren Spannungen
zwischen Aufrichtigkeit und Selbsttduschung sowie den Widerspriich-
lichkeiten der Menschen in Rashomon wiederfinden. Denn unter Bezug
auf eben diesen Film schreibt er am Ende von So etwas wie eine
Autobiographie:

»Die Menschen vermogen zwar nicht mit vollkommener Aufrichtigkeit uber
sich zu sprechen; doch wenn sie sich in anderen Menschen darstellen, fallt

43 Wollte man versuchen, diese Kriterien mit westlich-christlichen MaB-
staben schlagwortartig zusammenzufassen, so konnte man hier
eventuell von einer Orientierung an der Nachstenliebe sprechen.

69

- am 14.02.2026, 14:3412, - [


https://doi.org/10.14361/9783839401804-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALEXANDER FLIERL

es ihnen sehr viel schwerer, die Wahrheit zu umgehen. Dann zeigen sie oft
viel von dem, was sie in Wirklichkeit sind. Bei mir, da bin ich sicher, war
das der Fall. Nichts sagt so viel Uiber einen schopferischen Menschen aus
wie sein Werk. «*

44 A. Kurosawa: So etwas wie eine Autobiographie, S. 224.

70

- am 14.02.2026, 14:3412, - [


https://doi.org/10.14361/9783839401804-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

