
2.2	Gewalt der Versetzung — mit Texten von Antoine  
	 Chrysostome Quatremère de Quincy und Michael Cuntz

2.2.1	 Antoine Chrysostome Quatremère de Quincy: Ueber den  
	 nachtheiligen Einfluß der Versetzung der Monumente  
	 aus Italien auf Künste und Wissenschaften [Lettres à Miranda, 1796] 

Quatrèmere[!] de Quincy: Ueber den nachtheiligen Einf luß der Versetzung der Monumente 
aus Italien auf Künste und Wissenschaf ten (1796), Stendal 1998, S. 8–37, hier S. 8–9, 13–16, 
37–38. [Wiederabdruck ohne Fußnoten.]

Frz. Original: A[ntoine Chrysostôme]. Q[uatremère de Quincy].: Lettres sur Le préjudice qu’oc-
casionneroient aux Arts et à la Science, le déplacement des monumens de l’Art de l’Italie, le 
démembrement de ses Ecoles, et la spoliation de ses Collections, Galeries, Musées, &c. [Lettres 
à Miranda], Paris: Desenne/Quatremère An IV – 1796.

/8/

In Briefen.
[von Quatremère de Quincy]

Erster Brief.

Sie fragen mich, l[ieber]. Fr[eund]., welchen Einf luß die Versetzung der Monumen-
te Italiens und die Zerstreuung seiner Schulen und Museen, auf Künste und Wissen-
schaften haben könnte? Sie fühlen wohl selbst, daß diese Frage von einem sehr allge-
meinen Interesse ist, und daß sie nicht anders aufgelöset werden kann, als wenn man 
sie aus allgemeinen Gesichtspuncten beantwortet. Man muß hier alle Partheylichkeit, 
alle National-Vorurtheile bey Seite stellen, und sich nicht durch PrivatRücksichten be-
schränken lassen. Auf diese Art glaube ich Ihrer Forderung Genüge leisten zu können.

In der That machen die Künste und Wissenschaften seit langer Zeit in Europa eine 
Republick aus, deren Mitglieder durch die Liebe zum Schönen, und zur Wahrheit, und 
durch die Untersuchung derselben gleichsam wie durch einen gesellschaftlichen Ver-
trag mit einander verbunden, weit weniger sich von ihrem Vaterlande zu isoliren, als 
vielmehr das Interesse desselben mit dem Interesse der übrigen Länder unter dem so 
schönen Gesichtspuncte einer allgemeinen Brüderschaft zu vereinigen suchen. Diese 
glückliche Gesinnung kann selbst nicht durch die blutigen Uneinigkeiten erstickt wer-

https://doi.org/10.14361/9783839439609-008 - am 12.02.2026, 14:05:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439609-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Sammlung und Raum: lokalisieren, transportieren, zentralisieren96

den, welche die Nationen verleiten, sich unter einander zu zerf leischen. Fluch über 
den eben so unsinnigen, als grausamen Mann, der den Funken des heiligen Feuers der 
Humanität und Philanthropie ersticken wollte, den die Cultur der Künste und Wis-
senschaften noch in dem Herzen einiger Menschen er hält. Die Verbreitung der Auf-
klärung hat Europa den großen Dienst geleistet, daß es hier keine Nation mehr giebt, 
die von einer andern den erniedrigenden Namen einer barbarischen Nation erhalten 
könnte. Zwischen allen diesen Ländern findet Gemeinschaft des Unterrichts und der 
Kenntnisse, Gleichheit des Geschmacks, der Wissenschaften und des Fleisses statt. 
Man kann mit Wahrheit sagen, daß man unter

/9/

ihnen weniger Verschiedenheit bemerkt, als zuweilen zwischen den Provinzen eines 
einzigen Staats. Der Grund davon ist der, daß, durch eine glückliche Revolution die 
Künste und Wissenschaften ganz Europa angehören, und nicht mehr das ausschließ-
liche Eigenthum einer Nation sind. Auf die Erhaltung, Begünstigung und Vermehrung 
dieser Gemeinschaft müssen alle Gedanken, alle Bemühungen der vernünftigen Poli-
tick und Philosophie abzwecken.

Ich kann also Ihre Frage nicht wohl anders beantworten, als wenn ich von je-
nem falschen, partheyischen Interesse, abstrahire, durch welches Unwissende und 
Schlechtdenkende sich leiten lassen. Als Glied dieser allgemeinen Republick der Küns-
te und Wissenschaften, nicht als Landsmann dieser oder jener Nation, werde ich das 
Interesse untersuchen, das alle Partheyen zu der Erhaltung des Ganzen verbindet. 
Und welches Interesse? das Interesse der Civilisation, der Vervollkommnung der Mit-
tel zum Glück und zum Vergnügen, der Beförderung und Fortschritte der Wissen-
schaft und der Vernunft, kurz, der Verbesserung des Menschengeschlechts. Alles, was 
dazu beytragen kann, gehört allen Völkern. Keiner hat das Recht, sich es zuzueignen, 
oder willkührlich darüber zu verfügen. Die Nation, die sich eine Art von Recht oder ein 
ausschließliches Privilegium über die Belehrung und die Mittel dazu anmassen wollte, 
würde für diese Verletzung des gemeinschaftlichen Eigenthums gar bald durch Bar-
barey und Unwissenheit bestraft werden. In der Unwissenheit liegt ein sehr thätiger 
Ansteckungskeim. Alle Nationen berühren sich einander so, daß man in keiner eine 
Wirkung hervorbringen kann, die nicht sogleich auf die andere zurückwirken sollte.

Wenn also eine für die Mittel der Belehrung gefährliche Ortsveränderung, wenn 
die Zerstückelung der Schulen der Kunst und des Geschmacks, der Muster des Schö-
nen und der wissenschaftlichen Instrumente, wenn eine Trennung der Gegenstände, 
die Europa zum Unterrichte dienen, wenn die Entfernung der Modelle des Alterthums 
von ihrem vaterländischen Boden, und der daraus folgende Verlust aller Parallelen, die 
sie erklären und ihnen den Werth geben, wenn die Zerstreuung der wissenschaftli-
chen Gegenstände und Zerrüttung der Sammlungen, wodurch alle Mittel zum Unter-
richte zerstreut und vereinzelt werden, die Folge für Europa hat, daß ihm nur noch 
unvollkommne Hülfsquellen zu einem unvollständigen und zerstückelten Unterrichte 
übrig bleiben: muß dann nicht dieses Unglück für die Wissenschaft und Kunst auch 
auf deren unüberlegte Urhebern [!] zurückfallen?

Ich denke Ihnen weiter unten zu beweisen, daß aus einer solchen unüberlegten 
Handelsweise alle Folgen der Unwissenheit und Barbarey entstehen können, und hof-
fe, daß ziemlich specielle Thatsachen und Entwickelungen, die Sie wohl nicht erwar-

https://doi.org/10.14361/9783839439609-008 - am 12.02.2026, 14:05:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439609-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2 Gewalt der Versetzung - A. C. Quatremère de Quincy: Ueber den nachtheiligen Einfluß 97

ten, diese Behauptung auf den höchsten Grad der Evidenz bringen werden. Wenn sie 
mir die bloße Möglichkeit des nachtheiligen Einf lusses zugeben, den eine Versetzung 
der Muster und übrigen Gegenstände der Belehrung, welche die Natur, nach ihrem 
allmächtigen Willen, nach Italien und besonders nach Rom verlegt hat, auf den all-
gemeinen Unterricht Europens haben könne, so werden Sie mir auch zugestehen, daß 
die Nation, die sich dadurch an Europa versündigte, daß sie dazu beytrug, es unwis-
send zu machen, auch zuerst selbst durch die auf sie zurückfallende Unwissenheit Eu-
ropens würde bestraft werden. [...]

/11/

Zweyter Brief.

/13/

Wird diese Ausgrabung der Alterthümer in Rom mit dem nämlichen Eifer fortgesetzt, 
und wird dieser Eifer von den Nationen, die Colonien von Alterthümern besitzen, 
nachgeahmt, so werden die Künste höchstwahrscheinlich eine neue Gestalt gewinnen. 
Dieser große immer wachsende Brennpunct der antiquarischen Einsichten, muß ein 
unsern Vorfahren unbekanntes Licht verbreiten. Nichts geschieht, meiner Meinung 
nach, zweymal auf dieselbe Art. Die alten und neuen Ursachen, welche das Auf blühen 
der Künste bewirkten, können vielleicht nie wieder hervorkommen; statt deren wer-
den andere sich entwickeln. Ich glaube mich nicht zu irren, wenn ich vorher verkün-
dige, daß unter allen Revolutions- oder Regenerations-Ursachen, die auf die Künste 
Einf luß haben können, die allgemeine Wiederauferweckung dieses täglich anwach-
senden Statuen-Volks, dieser Antiken-Welt am fähigsten sey, ganz neue Wirkungen 
hervorzubringen. Diese Welt, die weder Leonhard da Vinci, noch Michael [!] Angelo, 
noch Raphael sahen, oder die sie nur in der Wiege sahen, muß auf das Studium der 
Künste und das Genie Europens einen ausserordentlichen Einf luß äussern. Sicher 
wird der Geschmack am Schönen, Einfachen und Wahren, eine neue Methode bey der 
Nachahmung der Natur. Die Verbesserung einer Menge von Künsten, die mit diesen 
großen Ideen von Vollkommenheit zusammenhängt, wird bald als die merkbare und 
unmittelbare Folge dieser imponirenden Masse von

/14/

Unterricht und Beyspielen sich zeigen, die Rom in diesem Jahrhunderte vervielfältigt, 
und zur Belehrung Europens gesammelt hat.

[…] Die Geschichte des menschlichen Geistes und seiner Entdeckungen, seiner 
Irrthümer, seiner Vorurtheile und der Quellen, aus denen er alle seine Kenntnisse 
schöpfte; die Erklärung der alten Gewohnheiten, religiöse [!] Dogmen, der Gesetze 
und gesellschaftlichen Einrichtungen; die Methoden, die Geschichte zu verbessern, zu 
berichtigen, zu erklären, das Nichtzusammenstimmende zu vereinbaren, die Lücken 
auszufüllen, die Dunkelheiten aufzuhellen, finden in den Denkmählern der Künste 
des Altherthums mehr Hülfsquellen noch, als die nachahmenden Künste. So sind die 
Philosophie, die Geschichte, die Sprachwissenschaft, das Verstehen der Dichter, die 
Chronologie, die wissenschaftliche Astronomie, die Critick lauter einzelne Theile des 

https://doi.org/10.14361/9783839439609-008 - am 12.02.2026, 14:05:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439609-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Sammlung und Raum: lokalisieren, transportieren, zentralisieren98

Ganzen, das man die Republick der Künste nannte, und denen die Integrität desselben 
nicht gleichgültig seyn kann. […] Der Wissenschaft muß also eben so, wie der Kunst, 
daran gelegen seyn, daß die Quelle dieser Wiederhervorbringung der Schätze des Al-
terthums durch nichts getrübt, verstopft oder ausgetrocknet werde.

Ich will dießmal noch nicht von allen andern Nachtheilen sprechen, die eine Ent-
führung oder bloße Versetzung dieser Reichthümer der Wissenschaft und Kunst ver-
ursachen würde. Ich behalte mir dieß auf andere Briefe vor, so wie die Ausführung der 
Idee, auf welche Art zwischen allen Theilen des gelehrten Europas und der Hauptstadt 
der Künste ein Handelsverkehr, durch den man sich gegenseitig bereicherte, errichtet 
werden könnte, und mit welchen Mitteln, ohne das gemeinschaftliche Depositum an-
zutasten, eine thätigere Circulation der Schätze des Alterthums bewirkt werden sollte.

Aber warum fördern nicht, ehe dieser Handel eröfnet [!] wird, diejenigen Nationen, 
die einige Goldadern dieser reichen und schätzbaren Mine besitzen, diese Schätze zu 
Tage? Warum werden nicht die fruchtbaren Ufer von Bajä, Cumä und Posidonium auf-
gegraben und durchsucht?

[…] Warum fördert Frankreich nicht die Ruinen der Provence zu Tage? Warum 
forscht man nicht, nach den in dem vergangenen Jahrhunderte gemachten Entdek-
kungen, mehrere Statuen, und unter andern der schönen Venus in der Gallerie von 
Versailles, die zu Arles gefunden wurde, von neuem nach den gelehrten Ueberresten

/15/

zu Vienne, Arles, Orange, Nismes, Autun und an so vielen andern Orten? Warum wird 
das schöne Amphitheater zu Nismes nicht wieder hergestellt, um darin alle Reichthü-
mer des Alterthums aus dieser römischen Colonie aufzubewahren? Warum errichtet 
man dort nicht ein Museum der Alterthümer, das mit den italiänischen Mustern cor-
respondirt. [...] 

Dritter Brief.

[...] Sie wissen nur zu wohl, mein Freund! daß Zerstreuen und Zerstören einerley ist; 
und werden also nicht verlangen, daß ich beweisen soll, daß Zerstückelung der wah-
re Keim der Zerstörung sey; Sie sind zu wohl unterrichtet, als daß Sie zweifeln soll-
ten, daß die Zerstörung der Elemente und Materialien einer Wissenschaft das wahre 
Mittel sey, die Wissenschaft zu zerstören und zu tödten. Dieß vorausgesetzt muß die 
Zerstückelung des Museums zu Rom der Tod aller Kenntnisse seyn, deren Grundla-
ge ihre unzertrennliche Verbindung ist. Was sind die Alterthümer in Rom anders, als 
ein großes Buch, dessen Blätter die Zeit zerstört oder zerstreut hat, und dessen leere 
Stellen und Lücken durch die neuen Entdeckungen täglich mehr ausgefüllt werden? 
Würde nicht die Macht, die einige der interessantesten Denkmale sich aussuchte, um 
sie wegzuführen und sich zuzueignen, gerade so handeln, wie ein Unwissender, der 
aus einem Buche die Blätter ausreissen wollte, auf denen sich Vignetten befänden? […]

/16/

[...] Andere Orte, wo Museen sich befinden, sind oft genug von der Art der Wissen-
schaft, zu denen sie gehören, unabhängig; dem Museum zu Rom wurde seine Stelle 

https://doi.org/10.14361/9783839439609-008 - am 12.02.2026, 14:05:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439609-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2 Gewalt der Versetzung - A. C. Quatremère de Quincy: Ueber den nachtheiligen Einfluß 99

von der Ordnung der Natur selbst angewiesen, die es an keinen andern Ort stellen 
wollte; das Land selbst macht einen Theil des Museums aus. Man kann alle andern 
öffentliche Niederlagen wissenschaftlicher Gegenstände ganz wegbringen, die Nie-
derlage der Alterthümer zu Rom könnte nur zum Theil von da weggebracht werden; 
dem Ganzen nach ist sie nicht wegzubringen. Es ist ein Coloß, dem man einige Glie-
der abreissen kann, um Fragmente davon mitzunehmen; dessen Masse aber, wie die 
Masse des großen Sphynx von Memphis mit dem Boden zusammenhängt. Irgend eine 
theilweise Versetzung ist nichts anders, als eine für deren Urheber eben so schimpf-
liche, als unnütze Verstümmelung.

Das wirkliche Museum zu Rom, von dem ich hier spreche, besteht zwar aus Sta-
tuen, Colossen, Tempeln, Obelisken, Triumph-Säulen, Bäder [!], Circi, Amphitheatern, 
Triumphbogen, Gräbern, Stuccaturarbeiten, Fresco-Mahlereyen, Basreliefs, Inschrif-
ten, Fragmenten von Zierrathen, Baumaterialien, Meublen, Hausgeräthe [!] u.s.w. 
Aber es gehören dazu auch die Orte, Gegenden, Berge, Steinbrüche, alte Wege, die La-
gen der verschiedenen zerstörten Städte, die geographischen Vergleichungen, die Ver-
hältnisse aller Gegenstände unter einander, die Erinnerungen, Local-Traditionen, die 
noch bestehenden Gebräuche, die Parallelen und Vergleichungen, die nur im Lande 
selbst gemacht werden können. [...]

/34/

Siebenter Brief.

/37/

[...] In der Tat, was auch immer die Franzosen aus Italien heraustragen mögen, nie-
mals würde es ausreichen, um die Reise dorthin seinen Studenten als zwecklos er-
scheinen zu lassen. Sie werden immer genötigt sein, ihr Geld auszugeben, um dort 
an Ort und Stelle selbst das zu betrachten, was wegzunehmen keiner Macht der Welt 
gelänge. Andererseits aber bleibt es recht zweifelhaft, ob die Schüler anderer Länder 
ihr Interesse stets zwischen Paris und Rom teilen könnten. Entweder werden sie wei-
terhin die bessere Schule besuchen, und das wird immer Italien sein, ungeachtet der 
diesem Lande zugefügten Schäden, oder, was am wahrscheinlichsten ist, wenn die 
großartigen Vorbilder sie nicht mehr in dieses Land locken und das kostspielige Pa-
riser Leben sie von diesem neuen Zentrum fernhält, werden sie zu Hause bleiben und 
dem zu teueren und zugleich weniger fruchtbaren Unterricht entsagen.

Der Kunstunterricht, nun zu teuer geworden, würde sich also außer Reichweite 
einer größeren Studentenzahl Europas befinden; zu lang hinausgezogen, wird er auch 
schwieriger und weniger nutzreich. Die Interessenten an diesem Studium werden von 
Tag zu Tag weniger, was letztendlich auch eine Verminderung der Kunstliebhaber und 

-schützer bewirkt. Geschmack, Kenntnis und Talent verringern sich und lassen daher 
die Quellen des genialen Kunstschaffens versiegen. Die Trägheit des Geistes und Ge-
schmackssinnes führt zur Gleichgültigkeit im Hinblick auf solche Werke, die Geist und 
Schönheitssinn herausfordern. Und ist man einmal dahin gelangt, so begehrt man bei 
anderen nicht, was man im eigenen Lande verschmäht. Sollte diese Erscheinung sich 
im übrigen Europa auswirken, so frage ich die spekulierenden Ökonomiepolitiker, für 
wen werden dann wohl Eure Künstler arbeiten, Künstler, die sich vom Auslandshan-

https://doi.org/10.14361/9783839439609-008 - am 12.02.2026, 14:05:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439609-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Sammlung und Raum: lokalisieren, transportieren, zentralisieren100

del all dieser Eures Kunstschaffens trächtigen Produkte ernährten? Wozu würde euch 
denn ein ausschließliches Handelsprivileg dienen, wenn es keinen Absatz gibt und die 
Produkte keine Abnehmer fänden? […]

/38/

Ein und derselbe Trieb führt heutzutage ganz Europa zur Pf lege der Künste; dieser 
Impuls erfüllt sich in direktem Verhältnis zur zentralen Macht, die von Italien und 
Rom ausstrahlt; vermindert man diese, so schwächt man jene.

Rom ist von Natur aus dazu bestimmt, dem hochwertigen Kunstunterricht als 
Zentrum zu dienen, aber durch ihre politische Existenz hat sich diese Stadt außer 
dem als der günstigste Ort erwiesen, Europas Zentralschule zu werden. »Es ist die 
universellste Stadt der Welt«, sagt Montaigne, »wo Seltsamkeit und Verschiedenartig-
keit am wenigsten merklich sind; denn ihre natürliche Wesensart besteht aus den hier 
zusammenkommenden Ausländern; jeder fühlt sich da zu Hause.« Stets in Frieden 
mit Europa, bietet sie einen sicheren Zuf luchtsort für das Studium, selbst inmitten 
der von Unruhen bewegten Nationen. Dank ihrer unkriegerischen Gesinnung vor den 
Überfällen aller anderen Mächte geschützt, ist sie das unantastbare Sammelbecken 
der Kunstschätze und Wissenschaften. Wenn aber erst einmal das Beispiel gegeben 
worden ist, sich an dem allgemeinen Gesamtgut der Kunst vergreifen zu können und 
es dazu käme, daß infolge dieses Vorbilds Italien von all den nahe oder fern gelege-
nen Mächten im Falle von Kriegsereignissen oder politischen Revolutionen beherrscht 
würde, wenn die Reichtümer der Kunst und Wissenschaften nichts anderes mehr wä-
ren als eine Beute, derer sich der erstbeste Eroberer bemächtigen könnte, wenn das 
Kulturerbe aller sich unter jedwedem verteilt sähe, wenn all das, was die Kriegsgesetze 
und die Siegerrechte im zivilisierten Europa bis auf den heutigen Tag berücksichtigt 
haben, wenn die Kulturmonumente und die der öffentlichen Bildung geweihten Ob-
jekte die Triumphzügen [!] all jener sich als Besieger Roms fühlenden Armeen zieren 
sollten, wenn die mit dem Besitz jener Objekte verknüpften kaufmännischen Ideen 
und daraus sich entwickelnden Begierde [!] all die sich künftig bekämpfenden Natio-
nen dazu übergingen, sich gegenseitig zu berauben und Bücher, Manuskripte, Gemäl-
de und Statuen zu entreißen, was für eine Gefahr – so frage ich Sie – würden doch die 
Folgen eines solchen Handelns für die Kunst und Wissenschaft mit sich bringen? Man 
stelle sich vor, wie die überall zerstreuten und verkannten Meisterwerke der Kunst in-
folge all dieser Erschütterungen verstümmelt, geschädigt, der Sorglosigkeit und Ver-
gessenheit bald ausgeliefert, in fremder Erde dem Verderb verfallen würden! Wie alle 
literarischen Kenntnisse, die die Gesamtheit jener zusammengestellten Werke uns 
versprachen, im Keime erstickt würden! Wie dieser Wirkungskreis für die wissen-
schaftliche Welt verlorenginge! Wie damit die Liebe zur Kunst vergehen würde, das 
Gefühl des Schönen sowie das den Geschmackssinn begünstigende Schaffensprinzip, 
wie die Fackel der Geschichte, der früheren Forschungen und der Philosophie erlö-
schen würde, wie Europa in die Nacht des schlechten Geschmacks sinken und die Bar-
barei über sie wiederum den Schleier des Irrtums und der Unwissenheit ausbreiten 
würde! [...]

https://doi.org/10.14361/9783839439609-008 - am 12.02.2026, 14:05:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439609-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1012.2 Gewalt der Versetzung - M. Cuntz: Kunstwerke als immovable mobilizers

2.2.2	Michael Cuntz: Kunstwerke als immovable mobilizers und die Gewalt  
	 des Museums. Verschiebungen und Übertragungen in Quatremère  
	 de Quincys Lettres à Miranda

Der vor allem als Kunsttheoretiker und -historiker berühmte, aber im Verlauf seines 
langen Lebens unter anderem auch als Politiker, Architekt und Archäologe tätige An-
toine Chrysostome Quatremère de Quincy (1755–1849) ist für die Sammlungsforschung 
und die Beschäftigung mit dem kulturellen Erbe gleich in zweifacher Hinsicht von 
Bedeutung. Zum einen hat er mit der Veröffentlichung seiner allgemein nach ihrem 
Adressaten,1 dem Kreolen Francisco de Miranda, als Lettres à Miranda bezeichneten 
Briefe Ende Juli 1796, im An IV des Revolutionskalenders, als einer der ersten gegen 
das, was aus heutiger Sicht als systematische Beutekunstpolitik der Französischen 
Revolution zu bezeichnen ist, seine Stimme erhoben.2 Angesichts der bereits totalitär-
patriotischen Stimmung in Frankreich war dies mit einem hohen persönlichen Risiko 
verbunden. Zum anderen gilt er in der Forschung auch als Begründer einer Position 
der Museumsfeindlichkeit, der etwa auch Paul Valéry mit seinem Text »Le problème 
des musées« (1923) zuzuordnen ist. Diese übt nicht nur an spezifischen Formen von 
Museumsbau oder Ausstellungspraxis und -politik Kritik, sondern verwirft die Insti-
tution des Museums radikal.3

Einen solchen in den Lettres bereits klar angelegten Standpunkt wird Quatremère 
de Quincy 4 später in seinen Considérations morales sur la destination des ouvrages de l’art 
(1815) weiterentwickeln.5 Denn Ablehnung des Kunstraubs und Ablehnung des Mu-
seums sind für Quatremère konzeptuell so untrennbar miteinander verbunden, wie es 
die Entstehung des modernen Museums historisch mit der Praxis des systematischen 
Kunstraubs war. Ist mit dem Begriff der destination im Titel seiner Publikation von 
1815 die Bestimmung der Kunstwerke im Sinne ihres Daseinszweckes gemeint, ist dies 
doch nicht von der semantischen Dimension von destination als Bestimmungsort abzu-
trennen, der einerseits die Alternative Museum oder ursprünglicher Produktions- und 

1 � Zur Rekonstruktion dieser Korrespondenz und den genauen Umständen der Zirkulation und Veröf-
fentlichung der Briefe wie auch der Datierung vgl. Pommier, Édouard: L’art de la liberté. Doctrines et dé-
bats de la Révolution Française, Paris 1991, S. 414–418, sowie ders.: »Die Revolution in Frankreich und das 
Schicksal der antiken Kunstwerke«, in: Quatremère de Quincy, Ueber den nachtheiligen Einfluß der Verset-
zung der Monumente aus Italien auf Künste und Wissenschaf ten (1796), Stendal 1998, S. 41–99, hier S. 43–48.

2 � Zur deutschen Diskussion des französischen Kunstraubs vgl. Savoy, Bénédicte: »›Die Gallier in Rom‹. 
Deutsche Stellungnahmen zum französischen Kunstraub in Italien, 1796–1801«, in: Thomas Höpel 
(Hg.), Deutschlandbilder – Frankreichbilder 1700–1850. Rezeption und Abgrenzung zweier Kulturen, Leipzig 
2001, S. 153–171. Die Lettres 1 bis 6 wurden prompt ins Deutsche übersetzt und erschienen noch im 
Herbst des gleichen Jahres in zwei Lieferungen in der Jenaer Zeitschrif t Minerva. Gegen Quatremères 
Kritik muss konzediert werden, dass die Aufstellung in Museen häufig erstmals eine Betrachtung von 
Kunstwerken in günstigen Lichtverhältnissen und ausreichender Nähe erlaubte. Auch die Reinigung 
verrußter und vergilbter Bilder durch französische Restauratoren wurde wegweisend.

3 � Savoy, Bénédicte: Objets du désir, désir d’objets, Paris 2017, S. 61.
4 � Im Folgenden als ›Quatremère‹ abgekürzt wiedergegeben.
5 � Vgl. Haskell, Francis: »Les musées et leurs ennemis«, in: Actes de la recherche en sciences sociales 49 (1983), 

S. 103–106; Poulot, Dominique: »Le sens du patrimoine: hier et aujourd’hui«, in: Annales. Économies, soci-
étés, civilisations 48/6 (1993), S. 1601–1613; Labrusse, Rémi: »Muséophobies. Pour une histoire du musée 
du point de vue de ses contempteurs«, in: Romantisme 173/3 (2016), S. 68–78.

https://doi.org/10.14361/9783839439609-008 - am 12.02.2026, 14:05:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439609-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Sammlung und Raum: lokalisieren, transportieren, zentralisieren102

Rezeptionskontext, andererseits die Alternative Paris oder Rom meint. Auch die Zeit-
lichkeit von Kunst und somit die Möglichkeit einer Kunstgeschichte bleibt damit für 
Quatremère unmittelbar abhängig von ihrer konkreten Räumlichkeit und Geographie. 

Der eigentliche Titel seiner Briefe, Lettres sur Le préjudice qu’occasionneroient aux Arts 
et à la Science, le déplacement des monuments de l’art de l’Italie, le démembrement de ses Écoles, et 
la spoliation de ses Collections, Galeries, Musées, &c., lässt keinen Zweifel daran, dass Qua-
tremère jeglicher Versetzung oder jeglichem displacement italienischer – und vor allem 
römischer – Kunst eindeutig ablehnend gegenübersteht. Gleichwohl muss er in seiner 
Argumentation mit Paradoxien operieren, die Phänomene der Übertragung, der Trans-
lation, der Übersetzung, Verschiebung und Zerstreuung betreffen. In ihrem Zentrum 
stehen Fragen der Herstellung von politischen wie künstlerischen Kontinuitäten durch 
Nachahmung. Sein Plädoyer gegen die Versetzung und translatio und für eine zumindest 
partielle Unterbrechung ihrer Dynamiken kommt aber nicht umhin, seinerseits mit Ver-
schiebungen und Übertragungen zu operieren oder diese zu ref lektieren. Und dies gilt 
gleichermaßen für eine aktuelle Auseinandersetzung mit Quatremères Position. Für 
diesen sind Kunstwerke, obwohl sie bewegliche Objekte sind und damit transportiert 
werden können, immovable mobilizers, zu denen sich Kunstliebhaber, Kunsthistoriker und 
Künstler bewegen müssen, weil sie nur in ihrem Kontext und im Milieu ihrer Produktion 
verstanden werden und produktiv sein können. Dies bedeutet eine radikale Infragestel-
lung einer Kunstpolitik, die auf der zentralisierenden (Ver)Sammlung von Kunstwerken 
in Museen der Metropole6 basiert und die laut Quatremère den Kontext zerstört.

1. Der zeitgenössische Kontext der Lettres:
Die Kunstpolitik der Französischen Revolution

Die Lettres sur le projet d’enlever les monuments de l’Italie, wie der Text im Schmutzti-
tel variierend benannt wird, entstehen als unmittelbare Reaktion auf die Einnahme 
von Mailand und der Fürstentümer Modena und Bologna zu Beginn von Napoleons 
Italienfeldzug. Während Quatremère schreibt, wird dort gerade umgesetzt, was dem 
Kirchenstaat und vor allem Rom droht: die vom Directoire beschlossene planvolle Aus-
plünderung der herausragendsten Kunstschätze mit dem Ziel der Verbringung nach 
Paris. Projekt ist das Ganze also im doppelten Sinne: noch nicht Fait accompli, son-
dern in the making, aber eben auch keinesfalls unkontrollierbare Begleiterscheinung 
von Kriegsgeschehen, sondern an zentraler Stelle beschlossenes, geplantes und ideolo-
gisch legitimiertes Handeln7 eines etablierten Netzwerks aus Militär und Kommissä-
ren vor Ort, die systematisch und minutiös italienische Kirchen, Bibliotheken, Kunst-
sammlungen inspizieren und inventarisieren. Weiterhin ist es ein Unternehmen von 
Museumsleuten, Bibliothekaren und Wissenschaftlern in Paris, die regelrechte Be-
stelllisten anfertigen. Alle sind miteinander verbunden durch eine für die Zeit bemer-
kenswerte Logistik, die den weitgehend unbeschadeten Transport der requirierten 

6 � Dieser Begrif f findet sich bei Quatremère selbst nicht. Ich verwende ihn hier, weil sich im Anspruch der 
Revolutionäre, Paris sei die Hauptstadt der Menschheit, bereits eine Logik kolonialer Raubkunstpoliti-
ken herausbildet. Die métropole bezeichnet in der französischen Kolonialzeit Frankreich im Verhältnis 
zu den Kolonien.

7 � Vgl. Pommier: Art de la liberté, S. 397–403.

https://doi.org/10.14361/9783839439609-008 - am 12.02.2026, 14:05:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439609-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1032.2 Gewalt der Versetzung - M. Cuntz: Kunstwerke als immovable mobilizers

Objekte über oft unwegsames Terrain nach Paris organisiert.8 Für Quatremère ging 
es also darum, diesem Tun Einhalt zu gebieten und die aus seiner Sicht mit Abstand 
größte drohende Katastrophe zu verhindern: die Plünderung Roms, die in den Jahren 
1797 und 1798 in mehreren Etappen, zunächst durch die in Waffenstillstandsverträ-
gen diktierte Abpressung von hochwertigen Kunstwerken,9 dann nach der Besetzung 
Roms durch die Franzosen Anfang 1798 im direkten ungehinderten Zugriff erfolgte.10 

Der Kunstraub der Französischen Republik auf besetztem Gebiet hatte nicht in 
Italien begonnen. Bereits in den Österreichischen Niederlanden – also vor allem dem 
heutigen Belgien – hatte sich Ähnliches vollzogen, allerdings in weitaus ungeordnete-
rer Weise. Dies bedeutete einerseits, dass Kunstwerke dort weniger systematisch er-
fasst und requiriert wurden, andererseits aber auch, dass die Zerstörungen weit grö-
ßer waren – teils durch Achtlosigkeit und Vandalismus, teils aus ökonomischen und 
militärischen Interessen. Wertvolle Materialen wie Kirchenschätze aus Gold wurden 
ebenso eingeschmolzen wie Bronzefiguren, aus denen Kanonen hergestellt wurden.11 

Diese Vorgehensweise war keineswegs üblich, sondern stellte für neuzeitliche Ver-
hältnisse einen Tabubruch dar. Wie Paul Wescher darlegt, galt seit der Renaissance 
eine Art stillschweigende Übereinkunft, bei Eroberungen gegnerischer Territorien 
auf den Raub von Kunstwerken zu verzichten.12 Dass sich die Französische Republik 
ohne Skrupel über diesen Codex hinwegsetzte, liegt im Selbstverständnis der Revo-
lutionäre begründet: Diese betrachten sich eben nicht als eine weitere Konf liktpartei, 
sondern als Befreier der gesamten Menschheit aus den jahrhundertealten Fesseln des 
Despotismus von Kirche und Monarchie. Mit dem Universalitätsanspruch der Men-
schenrechte geht auch das Selbstverständnis einher, Heimat und Vaterland aller freien 
Menschen zu sein. Die Verbringung von Kunstschätzen nach Paris ist demnach nicht 
deren Verschleppung oder Versetzung von ihrem angestammten Ort, sondern ihrer-
seits Befreiung dieser Objekte:13 Paris gilt als Metropole, in der für die gesamte be-
freite Menschheit die Zeugnisse von Kunst und Wissenschaft legitimerweise zentral 
versammelt werden sollen. Paris ist nicht eine weitere Hauptstadt, sondern Ausnah-
meort: Die Revolutionäre schreiben ihm einen gewissermaßen extraterritorialen Sta-
tus zu. Und die Institution, die diese Extraterritorialität exemplarisch verkörpert und 
verwirklicht, war das Museum.14 

8 � Vgl. Reinhardt, Chanelle: »Mouvoir et émouvoir: émotions et transfert des objets d’Italie en France 
(1796–1798)«, in: Pascal Bastien/Benjamin Deruelle/Lyse Roy (Hg.), Émotions en bataille XVIe–XVIIIe sièc-
le. Sentiments, sensibilités et communautés d’émotion de la première modernité, Paris 2021, S. 331–345. 

9 � Vgl. Reinhardt: »Mouvoir«, S. 334f.
10 � Vgl. Wescher, Paul: Kunstraub unter Napoleon, Berlin 1976, S. 72.
11 � Vgl. Wescher: Kunstraub, S. 38–40.
12 � Quatremère nimmt im abschließenden Plädoyer seines letzten Briefes explizit darauf Bezug: »si ce 

que les lois de la guerre et les droits même de la victoire ont respecté jusqu’à ce jour dans l’Europe ci-
vilisée«, in: A[ntoine Chrysostôme]. Q[uatremère de Quincy].: Lettres sur Le préjudice qu’occasionneroient 
aux Arts et à la Science, le déplacement des monumens de l’Art de l’Italie, le démembrement de ses Ecoles, et la 
spoliation de ses Collections, Galeries, Musées, &c. [Lettres à Miranda], Paris 1796, S. 72. Dies wird auch zuvor 
bereits angesprochen, vgl. ebd., S. 31f. (Referenztext).

13 � Vgl. Pommier: »Revolution in Frankreich«, S. 52. Pommier spricht von einer »messianischen Auf-
fassung« und »Freiheitstheologie«.

14 � Vgl. Pommier: »Revolution in Frankreich«, S. 49. Natürlich ging es auch um die Gegenwart der eige-
nen Kunst. In der of fiziellen Kunstdoktrin Frankreichs dieser Zeit verband sich die Idee, Kunst habe 

https://doi.org/10.14361/9783839439609-008 - am 12.02.2026, 14:05:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439609-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Sammlung und Raum: lokalisieren, transportieren, zentralisieren104

An diesem Ort löst sich auch ein prima facie gegebener Widerspruch (zumindest 
teilweise) auf. Denn angesichts des furiosen Vandalismus, der die ersten Jahre nach 
der Revolution mit seiner massenhaften und großf lächigen Zerstörung und Plünde-
rung von kirchlichen und adligen Immobilien und Objekten in Frankreich prägt, ist 
das f lammende Interesse an den – eben in der Regel auch sakralen oder von Adligen 
in Auftrag gegebenen – f lämischen und vor allem italienischen Kunstwerken nicht 
unmittelbar einsichtig. Warum begehrte man, von dort zu holen, was man im eigenen 
Land verachtete? 

Die einfache Antwort kann sich mit dem Hinweis begnügen, dass nach einer ersten 
Phase des Vandalismus die Stimmen derjenigen laut wurden, die für den Schutz und 
die Bewahrung der eigenen, französischen Kunstschätze nicht nur plädierten, sondern 
durch ihre Sammlung auch aktiv betrieben, wie es Alexandre Lenoir mit dem Musée des 
monuments français tat.15 Doch geht es eben nicht um eine Rückkehr zu einem kurzzeitig 
verlorenen Respekt und auch nicht um eine Frage der Quantität, also um eine gestiege-
ne Wertschätzung durch Zerstörung signifikant knapper gewordener Güter. 

Neben der Institution des Museums16 taucht das Konzept des allgemeinen patri-
moine, also des kulturellen Erbes erstmals unter den Revolutionären auf.17 Die Vor-
stellung eines kulturellen Erbes resultiert also aus der Erfahrung des massivsten Ver-
lustes kultureller Güter, der sich in der Neuzeit in Europa ereignet hatte – sieht man 
einmal vom Ikonoklasmus der Protestanten gleich zu Beginn dieser Neuzeit ab.18 Ent-
scheidend ist aber, dass der Impuls, der zur Zerstörung führte, diesem Konzept weiter 
eingeschrieben bleibt. Denn der nachvollziehbare Hass richtete sich auf Gegenstände 
und Gebäude, weil sich in ihnen das klerikal-aristokratisch-monarchische Unterdrü-
ckungssystem symbolisch materialisierte.19 Für die Mehrheit der citoyens bestand die 
Schwierigkeit darin, die Kunstgegenstände von den religiösen oder repräsentativen 
Bedeutungen und Funktionen abzulösen, die sie in ihrem ursprünglichen Gebrauchs-
kontext erfüllten, sie also zu depragmatisieren und als rein ästhetische Objekte zu 
betrachten,20 deren Produktion von der Größe menschlichen Genies Zeugnis ablegte. 
Alles änderte sich nun damit, wo ein solches Objekt stand. Die intellektuelle Operation 
der Ablösung, die Reinigungsarbeit, derer es bedurfte, um Objekte als rein ästhetische 
zu betrachten, wurde, über die enge Sphäre einiger kosmopolitischer Kunstkenner 

die Mission, die innere Welt zu erleuchten, mit dem Anspruch der Suprematie der zeitgenössischen 
Kunst Frankreichs in Europa, vgl. Pommier: Art de la liberté, S. 18f. Dass Quatremère in seinem Text mit 
keinem Wort auf französische Künstler eingeht, ist also an sich schon eine Provokation.

15 � Vgl. Haskell: »Musées«, S. 103.
16 � Vgl. dazu, in expliziter Auseinandersetzung mit Krzysztof Pomian, Labrusse: »Muséophobies«, S. 69.
17 � Vgl. Haskell: »Musées«; Chastel, André: »La notion de patrimoine«, in: Pierre Nora (Hg.), Les lieux de 

mémoire, Band II: La nation, Teilband 2: Le territoire, l’état, le patrimoine, Paris 1986, S. 405–450; Babelon, 
Jean-Pierre/Chastel, André: La notion de patrimoine, Paris 1994; Pommier: Art de la liberté, S. 209–246.

18 � Auf einem ganz anderen Blatt steht der weitaus massivere Kulturverlust, den andere Kulturen durch 
den ikonoklastischen Furor der neuzeitlichen Europäer erfahren haben, vgl. dazu etwa Latour, Bruno: 
Sur le culte moderne des dieux faitiches suivi de Iconoclash, Paris 2009. 

19 � Vgl. Haskell: »Musées«, S. 103.
20 � Eine Ironie geschichtlicher Verschiebungen ist es, dass ästhetizistische Positionen in der Folge in 

erster Linie von politisch konservativen Kreisen vertreten wurden, vermutlich selten in Kenntnis 
der revolutionären Genealogie dieser Betrachtungsweise.

https://doi.org/10.14361/9783839439609-008 - am 12.02.2026, 14:05:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439609-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1052.2 Gewalt der Versetzung - M. Cuntz: Kunstwerke als immovable mobilizers

und -kritiker hinaus, letztlich erst ermöglicht durch die gewaltsame materielle Opera-
tion der Heraussprengung von Objekten aus ihrem, nun zertrümmerten, ursprüngli-
chen Kontext, also in einer Fragmentierung, in der das Ensemble zerstört wurde, und 
Objekte oder Elemente aus diesem entfernt, dekontextualisiert, isoliert und relokali-
siert wurden. Déplacement als Versetzung ins Museum, das Heraus-Präparieren zum 
reinen Kunstwerk21 und die Proklamation eines patrimoine, des kulturellen Erbes der 
Menschheit, sind also direkt miteinander verbunden. Die Abtrennung von den Kon-
texten – und dies kann immer auch etwa das Herausschlagen eines Reliefs aus einem 
Bauwerk sein oder die Zerteilung eines Altars in Einzelgemälde – wurde also nicht 
als ein Akt der Zerstörung oder des Informationsverlustes betrachtet,22 sondern im 
Gegenteil als Befreiung, als Freisetzung von Potenzialen.

Diese Argumentation wird entsprechend auf die Kunst der von Frankreich besetz-
ten Gebiete übertragen. Und sicher greift sie nirgends stärker als für den Kirchenstaat 
und das katholisch-päpstliche Rom als Antagonist schlechthin, dem es nach dieser 
Lesart die künstlerischen Zeugnisse menschlicher Größe zu entreißen gilt, die er ge-
wissermaßen in ideologischer Geiselhaft hält. 

Quatremères Intervention ist in dieser historischen Lage auch eine politische und 
als solche äußerst riskant.23 Selbst Befürworter der Erklärung der Menschenrechte 
und der Verfassung von 1791, aber auch liberal-konservativer Anhänger einer kons-
titutionellen Monarchie,24 spricht er der sich radikalisierenden Französischen Repu-
blik des Directoire die Legitimation, erst recht den Alleinvertretungsanspruch für die 
Menschheit, dezidiert ab und schreckt auch vor einer Reihe von Provokationen nicht 
zurück. Als solche muss den Revolutionären etwa seine Verteidigung und Würdigung 
der Päpste, allen voran Nikolaus V.,25 als Förderer der Künste und führende Akteure 
ihrer Bewahrung wie ihrer reproduction, ihrer Wiederhervorbringung durch archäo-
logische Arbeit in Rom, erschienen sein.

Seine Position als reaktionär zu historisieren und ad acta zu legen, greift dabei 
zu kurz. Wenn man sich die weitere Karriere des Legitimationsmodells der Französi-
schen Revolution in der Rechtfertigung kolonialer Unternehmen im Dienste von Zivi-
lisation und Menschheit und des korrespondierenden Raubs von Objekten vergegen-
wärtigt, helfen binäre Schemata nicht weiter. 

Auch Quatremères eigene Argumentation durchkreuzt Binaritäten, indem sie die 
Begriffe und Werte der Revolutionäre aufgreift, verschiebt und so wendet, dass er 
die Brüche und Widersprüche in ihren Positionen geradezu chiastisch herausarbeitet. 
Dies beginnt damit, dass er – der in vielerlei Hinsicht Ideen des 18. Jahrhunderts ver-
pf lichtet bleibt – sich auf die Auf klärung und deren Erfolg beruft, um zu bestreiten, 

21 � Aus diesem Grund war der Inbegrif f des Museums schon für die citoyens das Kunst- oder Archäologie-
museum, vgl. Labrusse: »Muséophobies«, S. 70.

22 � Zu dieser archäologischen Wende vgl. das nicht umsonst mit »Context, context, context!« betitelte 
Kapitel in Brodie, Neil/Doole, Jenny/Watson, Peter: Stealing History. The Illicit Trade in Cultural Material, 
Chatham/London 2000, S. 10–12.

23 � Zur Denunziation der von ihm vertretenen Position als unfranzösisch in der linientreuen Presse vgl. 
Pommier: Art de la liberté, S. 409; ders.: »Revolution in Frankreich«, S. 47.

24 � Vgl. Guignaut, Joseph-Daniel: »Notice historique sur la vie et les travaux de M. Quatremère de 
Quincy«, in: Mémoires de l’institut national de France 25/1 (1877), S. 361–412.

25 � Vgl. Quatremère: Lettres, S. 12.

https://doi.org/10.14361/9783839439609-008 - am 12.02.2026, 14:05:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439609-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Sammlung und Raum: lokalisieren, transportieren, zentralisieren106

dass irgendeine europäische Nation noch als barbarisch herabgesetzt werden könne, 
was einen Verstoß gegen das Prinzip der égalité darstelle. Die Strategie besteht also 
darin, zu postulieren, dass die grundsätzlichen Parameter, deren Durchsetzung sich 
die Revolution offiziell auf die Fahnen geschrieben hat, bereits vor dem Revolutions-
geschehen verwirklicht worden sind – und es im Gegenteil die Revolution selbst ist, 
die antiauf klärerisch den Rückfall in barbarische Praktiken herbeiführt: So drohe das 
längst an historisch privilegiertem und legitimiertem Ort, in Italien und vor allem in 
Rom existierende »patrimoine de tous«26 zwischen den Kriegsparteien aufgeteilt und 
somit zerteilt zu werden.27 Entsprechend sieht er eine nationenübergreifende Republik 
der Künste und der Wissenschaften in Europa längst verwirklicht, deren sozialer Pakt 
im Dienst des Wahren und des Schönen eine »fraternité universelle«28 geschaffen habe. 

Zudem widerspreche das Vorgehen Frankreichs als erobernde Kriegspartei ganz 
grundsätzlich dem Geist der Freiheit: »L’esprit de conquête dans une République, est 
entièrement subversif de l’esprit de liberté.«29 Dies zielt ins Zentrum des revolutionären 
Selbstverständnisses und greift es dort an, wo die Französische Republik ihr histori-
sches Vorbild sieht. Denn so sehr sich diese gegen das päpstliche Rom wendet, so sehr 
gilt ihr das Rom der Antike, die Römische Republik, als strahlendes Vorbild. Insofern 
ist Revolution auch die Rückkehr zu klassischen Werten und zwischen Frankreich und 
dem antiken Rom besteht ein Verhältnis, das auf imitatio und aemulatio – also Nachah-
mung und Überbietung – ausgerichtet ist. Sicher nicht zufällig verwendet auch Qua-
tremère diese Begriffe, wenn auch bezogen auf die künstlerische Auseinandersetzung 
mit den Werken, vor allen Dingen den Statuen der Antike. Dies lenkt zunächst den Blick 
darauf, dass die Überführung der antiken Kunstwerke nach Paris30 keineswegs als den 
Herkunftskontext tilgende Versetzung funktionierte, sondern eben im Sinne einer 
translatio imperii et studii31 selbstverständlich auf die legitimitätsstiftende Partizipation 
an diesem Kontext im Sinne des Anspruchs der Nachfolge (die dem päpstlichen Rom 
gleichzeitig abgesprochen wurde) in einer aneignenden Übertragung von Romanität32 
abzielte. War für Napoleon und mit seiner Herrschaft bald auch für ganz Frankreich 
eher das Römische Kaiserreich Vorbild, so wirft Quatremère den Revolutionären vor, 
dass das antike Rom politisch immer schon das falsche Vorbild war. Was tatsächlich 

26 � Quatremère: Lettres, S. 72. Auch Pommier betont, dass Quatremère dem ideologischen Konzept des 
Erbes des Directoire einen historischen Begrif f des Erbes entgegensetzt, vgl. Pommier: »Revolution in 
Frankreich«, S. 66. 

27 � Wenn Quatremère in diesem Zusammenhang von einem »dépôt commun« redet, so lässt sich auch 
diese Formulierung als Anspielung auf das Dépot des Petits Augustins lesen, in dem sich 1794 die 
beschlagnahmten Kirchenschätze anhäuf ten und das Lenoir 1795 in das Musée des Monuments 
Français transformierte. 

28 � Quatremère: Lettres, S. 3.
29 � Quatremère: Lettres, S. 2.
30 � Wie etwa die Statue des Apoll des Belvedere, deren Entfernung von den Römern als besonderer Ver-

lust empfunden wurde.
31 � Zu Topos und Tradition der translatio vgl. Krämer, Ulrike: Translatio imperii et studii. Zum Geschichts- und 

Kulturverständnis in der französischen Literatur des Mittelalters und der frühen Neuzeit, Bonn 1996.
32 � Romanität im Sinne von Roland Barthes‘ Konstruktion von Konnotationen einer Italianität, vgl. Bar-

thes, Roland: »Rhétorique de l’image«, in: ders., L’obvie et l’obtus. Essais critiques, Band III, Paris 1992,  
S. 25–42.

https://doi.org/10.14361/9783839439609-008 - am 12.02.2026, 14:05:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439609-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1072.2 Gewalt der Versetzung - M. Cuntz: Kunstwerke als immovable mobilizers

imitiert werde, sei das Recht des Stärkeren eines »Tyrannen der Völker«.33 Dies hielt die 
Republik nicht ab, die Ankunft der aus Rom geraubten Kunstwerke in Paris im Juli 1798 
als einen Triumphzug im Stil der Antike zu inszenieren,34 um die symbolische Dimen-
sion des Ereignisses herauszustellen und in der Partizipation der Pariser Bevölkerung 
zu befestigen.35 Genau dies hatte Quatremère bereits vorhergesagt.36 

Quatremère sah also gerade in der Bezugnahme auf das antike Rom den Be-
leg dafür, dass sich hinter der Fassade des universalistischen Anspruchs, Heimstatt 
der befreiten Völker zu sein, und dem Versprechen, Paris zu einem nie dagewesenen 
Sammlungsort der Künste und Wissenschaften zu machen, in erster Linie nationale 
Interessenpolitik mit hegemonialem Anspruch verbirgt.37 

2. Kunst und die Unhintergehbarkeit der Ökonomie 

Quatremère liefert in seinen Lettres auch eine kurze Kritik der Entfesselung einer der 
Kunst stets inhärenten ökonomischen Wertdimension. Diese zu bändigen, gelingt 
offenbar nur, wenn Kunst eingebettet in das Milieu ihrer Herstellung und ihres etwa 
religiösen, aber auch ganz alltäglichen Gebrauchs bleibt – es sei daran erinnert, dass 
Quatremère auch Architekt war – und somit auch mehr ist als ›reine‹ Kunst. Der Ver-
such der Austreibung dieser Bedeutungszusammenhänge aus den Kunstobjekten 
führt dazu, dass die so produzierte Leerstelle vom wachsenden Geld- und Tauschwert 
aufgefüllt wird. Was immer die zentralisierenden Intentionen der französischen An-
eignungspolitik sein mögen, ihr Resultat wird die Zerstückelung und Dissemination 
der Sammlungen sein. Konnte er noch nicht vorhersehen, dass dies auch durch die Ver-
teilung italienischer Beutekunst auf zahlreiche Museen in der französischen Provinz 
erfolgen würde, so sind Netzwerke aus Händlern und privaten Sammlern als dissemi-
nierende Kraft in seinem Text omnipräsent. Eine unabschließbare Dynamik aber setzt 
unausweichlich ein, sobald die ursprüngliche Sammlungsordnung – wie sie in Italien 
und vor allen in Rom für ihn als Gegebene oder Gewachsene existiert, angetastet wird.

Wenn Quatremère wiederum das merkantile Interesse geißelt, das hinter dem 
Bestreben steht, sich zum ›Verwahrer‹ römischer Kunstschätze zu machen, so ist der 
Profit aus einem Kulturtourismus angesprochen. Dahinter verbirgt sich eine Ökono-

33 � Wenn Quatremère von einer »politique léonine« spricht, dann spielt er zum einen auf den Ausdruck 
société léonine an, der zu seiner Zeit eine ungleiche Gesellschaf t bedeutete und auf dem Widerspruch 
zum Ideal der Gleichheit insistierte. Darüber hinaus aber verweist der Ausdruck auf eine vieldisku-
tierte Fabel Jean de la Fontaines La génisse, la chèvre et la brebis, en société avec le lion, in der der Löwe 
ausdrücklich »le droit du plus fort« für sich in Anspruch nimmt. Dass im Löwen unschwer der absolu-
tistische König zu erkennen ist, in dessen Nähe hier also die erobernde Republik gerückt wird, ist eine 
weitere der Provokationen Quatremères.

34 � Vgl. Savoy, Bénédicte/Lagatz, Merten/Sissis, Philippa (Hg.): Beute. Ein Bildatlas zu Kunstraub und Kultur-
erbe, Berlin 2021.

35 � Das Directoire kündigte im An VI, also 1798 »pompe et solennité« und die »entrée triomphale« an. 
Pommier: Art de la liberté, S. 397f. Vgl. auch Pommier: »Revolution in Frankreich«, S. 76–80. 

36 � »…[s]i les monuments du culte, les objets d’instruction publique vont orner les marches triompha-
les de toutes les armées que se diront victorieuses de Rome« (S. 72f.).

37 � In diesem Zusammenhang kommt einigen antiken Texten, auf die Quatremère sich in seinen Lettres be-
zieht, in einer komplexen, implizit-intertextuellen Argumentation eine zentrale Bedeutung zu: die His-
toríai des Polybius, Ciceros In Verrem (Reden gegen Verres) und, als Anspielung, Titus Livius’ Ab urbe condita.

https://doi.org/10.14361/9783839439609-008 - am 12.02.2026, 14:05:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439609-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Sammlung und Raum: lokalisieren, transportieren, zentralisieren108

mie, die zwar auch ›neue Reichtümer‹ hervorbringt, allerdings indem sie die im Bo-
den verborgenen Schätze birgt, also von den Werten der Vergangenheit zehrt. Anstatt 
Roms Schätze zu zerstückeln, sollte lieber Rekonstruktionsarbeit in Spanien oder 
in der Provence geleistet werden. Auch hier würde sich der ästhetische und wissen-
schaftliche Gewinn durch die Wiederherstellung künstlerischer Stätten der Antike 
mit ökonomischen Gewinn für diese Gebiete verbinden. Dies kann jedoch nur auf ge-
schichtsträchtigem Boden funktionieren, der die Restitution (dies ist der erste Sinn, 
in dem Quatremère das Wort gebraucht) oder Re-Produktion, also die Wiederhervor-
bringung von immer neuem Altem verspricht. Tatsächlich geht es um eine Wieder-
geburt der Antike. Doch um diese zu bewerkstelligen, bedarf es noch einer weiteren 
Form der Auszahlung, die nicht durch Geld erfolgt, sondern durch die Produktion 
neuen Wissens, vor allem aber neuer Kunst, die sich an der wahren Kunst, generell je-
ner Italiens, vor allem jedoch der Antike in imitatio und aemulatio orientiert. 

3. Re: Die Wiederauferstehung der klassischen Kunst aus dem genius loci

Das Re als das Wieder ist auch eines des ›Re-‹ der Revolution – nämlich im ersten 
Wortsinn der Rückkehr –, Regeneration und résurrection, der Wiederauferstehung der 
idealen Kunst aus der Anschauung ihrer Modelle. Da zu seiner Zeit mehr Modelle ver-
fügbar sind als zu Zeiten Raffaels und Michelangelos, ließe sich deren Kunst auch in 
größerer Annäherung an die Antike übertreffen.38 Als Modelle sind sie mehr als bloße 
Anschauungsobjekte, sie sollen künstlerische Produktivität in Bewegung versetzen, 
sie sind immovable mobilizers.39

In eigentümlichen Formulierungen spricht Quatremère von der allgemeinen Wie-
derauferstehung des Volks der Statuen und in einer anderen Passage vom Jüngsten 
Gericht der Kritik, das erst abgehalten werden könne, wenn die verstümmelten und 
aufgelösten Körper der Statuen ihre Unversehrtheit zurückerlangt hätten.40 Hier ver-
bindet sich die religiöse Konnotation mit der Verlebendigung, aber auch mit der Ein-
schreibung der zerstückelnden Gewalt – die zunächst als disseminierende Gewalt der 
Geschichte oder der Zeit ins Spiel kommt. 

Quatremère schreibt als dezidierter Vertreter des Klassizismus. Viel verbindet ihn 
darin zunächst mit Winckelmann, auf den er sich in seinem dritten Brief ausführlich 
bezieht. Mit Winckelmann bedarf es der Erfassung gesamter Kontexte, um die Kunst-
geschichte zu begründen. Quatremère stellt die rhetorische Frage, was man wohl da-
von hielte, die Exponate des Pariser Museums für Naturgeschichte zu zerstreuen?41 Es 
geht um die Rekonstitution historischer Serien der Entwicklung, die es ermöglichen, 
Transformationen nachzuvollziehen und so Stile und Epochen zu unterscheiden. Aus 

38 � Vgl. Quatremère: Lettres, S. 15f.
39 � Diese Begrif fsbildung geschieht in Anlehnung an Bruno Latours immutable mobiles, vgl. Latour, 

Bruno: »Visualization and Cognition: Thinking with Eyes and Hands«, in: Knowledge and Society: Studies 
in the Sociology of Culture and Present 6 (1986), S. 1–40.

40 � Vgl. Quatremère: Lettres, S. 25.
41 � Darin steckt der implizite Bezug auf das Modell der Naturgeschichte (vor allem nach Buf fon), an 

der sich Kunstgeschichte nach Winckelmann und Quatremère orientiert. Vgl. Pommier, Édouard:  
Winckelmann, inventeur de l’histoire de l’art, Paris 2003, S. 156. Vgl. zur Praxis der Zerlegung und Vertei-
lung zoologischer Exponate den Beitrag von Mareike Vennen in diesem Band, S. 116–126.

https://doi.org/10.14361/9783839439609-008 - am 12.02.2026, 14:05:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439609-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1092.2 Gewalt der Versetzung - M. Cuntz: Kunstwerke als immovable mobilizers

den Lettres spricht noch das optimistische Totalitätsversprechen einer weitgehend lü-
ckenlosen und geordneten Rekonstitution, die auch jene der Geschichte des menschli-
chen Geistes im Sinne einer Auf klärung ist42 – immer wieder verweist Quatremère auf 
die lumières, die von den antiken Funden ausstrahlen.43 So mobilisieren die immovable 
mobilizers den wissenschaftlichen Fortschritt.

Zu dem zu bewahrenden Kontext zählt auch die Architektur: Kirchen, Tempel, 
Paläste, in denen die für Quatremère eben nicht fort-beweglichen, obwohl tragbaren 
Werke zu verbleiben haben. Man muss sich zu ihnen bewegen, nicht umgekehrt. Auch 
in dieser Hinsicht sind sie immovable mobilizers, nämlich der Kunstreisenden. Dabei 
geht es Quatremère in einer Ref lexion auf die Rezeptionssituation zwar auch um das 
dépaysement an sich, darum, dass die Herauslösung aus den gewohnten Kontexten 
und Gewohnheiten ein erhöhtes Maß an Rezeptivität, eine völlig andere Form der 
Wahrnehmung als Inkorporation, als prägnante Erfahrung ermöglicht.

Doch diese Kunst ist nicht vom Land ablösbar: »le pays lui-même fait partie du 
museum de Rome«.44 Rom selbst ist »musée total«.45 Nicht allein seine Gebräuche und 
alltäglichen Gewohnheiten, sondern auch seine Landschaften, seine Geographie, sein 
Himmel, sein Klima bilden die ideale ästhetische Sphäre dieser Kunstwerke. Sie haben 
aktiven Anteil an der Entstehung dieser Kunst. Und das bedeutet, dass die imitatio 
nur glücken kann, wenn sie nicht bloß isolierte Kunstwerke – gleich welcher Qualität – 
imitiert, sondern sich aus dem Land selbst speist.46 

Quatremère hingegen verspricht sich von weiteren Ausgrabungen in Rom die lü-
ckenlose Erschließung der Totalität der Natur-Kulturgeschichte der idealen Kunst: Die-
se ist im zu bewahrenden Mikrokosmos der Stadt offenbar mehr oder weniger komplett 
enthalten. Das bedeutet, dass dort nicht nur ideale Entstehungsbedingungen existier-
ten, sondern auch ideale Bedingungen der Sammlung, so als habe die Natur selbst dort 
gesammelt. Rom ist ein Ort wie kein anderer. Die zerstreuenden Kräfte der Entropie 
scheinen dort außer Kraft gesetzt. Somit setzt Quatremère der Behauptung der Extra-
territorialität von Paris die Behauptung der Extraterritorialität Roms entgegen.

Roms natürliche Ordnung der Kunst und ihrer Sammlung kann damit für sich be-
anspruchen, was keine andere, durch Versetzung und Zerstückelung initiierte Samm-
lung je für sich beanspruchen könnte, ganz gleich, wie gut die Kriterien einer neuen 
Assemblage, einer neuen konzentrierenden, ordnenden Sammlung wären: nicht kon-
tingent, nicht arbiträr zu sein.47 

42 � Vgl. Quatremère: Lettres, S. 16.
43 � Vgl. Pommier: Winckelmann. Das Argument, man müsse nach Rom gehen, um die klassische Kunst 

zu verstehen, ist weder bei Quatremère noch bei Winckelmann neu, sondern ein traditionelles Argu-
ment, vgl. Pommier: Art de la liberté, S. 12f. Quatremère hält gegen die translatio-Doktrin der französi-
schen Kunstpolitik an ihm fest.

44 � Quatremère: Lettres, S. 21.
45 � Pommier: Art de la liberté, S. 424.
46 � Vgl. zu ähnlichen Überlegungen bei Winckelmann Pommier: Winckelmann, S. 171. Damit bezieht er 

sich auf die Klimatheorie Montesquieus, vgl. Montesquieu, Charles Louis de Secondat: De l‘esprit des 
lois, Band I, Paris 2001, S. 443–465.

47 � Über die Kritik der Lettres an jenem Recht des Stärkeren, für das Rom steht und über die in sie ein-
gebauten Verweise auf Polybios Historíai und Ciceros Reden gegen Verres wird mehr als deutlich, dass 
Quatremère sich darüber bewusst sein muss, dass die ursprüngliche Akkumulation von ornamenta 

https://doi.org/10.14361/9783839439609-008 - am 12.02.2026, 14:05:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439609-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Sammlung und Raum: lokalisieren, transportieren, zentralisieren110

Quatremères konkretes Plädoyer für die Bewahrung Roms lässt sich auf andere 
Situationen, Orte, Kulturen übertragen – sofern man vom Einzigartigkeitspostulat 
für diesen Ausnahmeort absieht und generell willens ist, den seinem wie jedem ande-
ren Klassizismus inhärenten (Quasi-)Eurozentrismus hinter sich zu lassen. In jedem 
Fall bedenkenswert bleibt seine Geste der Unterbrechung, vielleicht just deshalb, weil 
sie seinerzeit ignoriert wurde. Quatremère hat sich nicht durchgesetzt, die Kunstwis-
senschaft ist andere Wege gegangen. Quatremère zu lesen, erinnert auch an den Preis 
dafür, dass sie sich so begründen konnte, wie sie es getan hat. In jedem Fall aber er-
innert er uns an etwas, das heute in anderer Form noch fortwirkt und das über die 
Konzentration auf die Restitution außereuropäischer Kunst leicht aus dem Blick gerät: 
Was heute die neo-koloniale Grenze zwischen globalem Norden und globalem Süden 
ist, in jedem Fall aber zwischen Plünderern und Ausgeplünderten, verlief damals mit-
ten durch Europa. Auch heute noch wird Südeuropa unvermindert für einen illegalen 
Markt nordwesteuropäischer Sammler durchpf lügt, geplündert und zerstört.48 

und signa in Rom ihrerseits das Ergebnis jahrhundertelanger Plünderungen des Römischen Impe-
riums sind. Auch diese Sammlung beruht also auf Plünderung und einer Kultur der Gewalt. Dieser 
Zusammenhang kann hier aus Platzgründen nicht weiter entfaltet werden, wird aber, ebenso wie 
die Auseinandersetzung mit den antiken Texten, Bestandteil einer ausführlicheren Publikation zum 
Thema sein.

48 � Vgl. Brodie/Doole/Watson: Stealing History.

Auswahlbibliographie

Babelon, Jean-Pierre/Chastel, André: La notion de patrimoine, Paris 1994.
Brodie, Neil/Doole, Jenny/Watson, Peter: Stealing History. The Illicit Trade in Cultur- 

al Material, Chatham/London 2000.
Labrusse, Rémi: »Muséophobies. Pour une histoire du musée du point de vue de 

ses contempteurs«, in: Romantisme 173/3 (2016), S. 68–78.
Pommier, Édouard: L’art de la liberté. Doctrines et débats de la Révolution Française, 

Paris 1991.
Pommier, Édouard: »Die Revolution in Frankreich und das Schicksal der antiken 

Kunstwerke«, in: Quatremère de Quincy, Ueber den nachtheiligen Einf luß der 
Versetzung der Monumente aus Italien auf Künste und Wissenschaf ten (1796), Sten-
dal 1998, S. 41–99.

Pommier, Édouard: Winckelmann, inventeur de l’histoire de l’art, Paris 2003.
Reinhardt, Chanelle: »Mouvoir et émouvoir: émotions et transfert des objets d’Ita-

lie en France (1796–1798)«, in: Pascal Bastien/Benjamin Deruelle/Lyse Roy 
(Hg.), Émotions en bataille XVIe–XVIIIe siècle. Sentiments, sensibilités et commu-
nautés d’émotion de la première modernité, Paris 2021, S. 331–345.

Valéry, Paul: »Le problème des musées«, in: ders., Œuvres, Band 2, Paris 1960,  
S. 1290–1293.

Wescher, Paul: Kunstraub unter Napoleon, Berlin 1976.

https://doi.org/10.14361/9783839439609-008 - am 12.02.2026, 14:05:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439609-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

