
8 Fazit

Das Ziel dieser Arbeit war es, begreifbar zumachen,wie sich ein Lebenmit beschwiege-

nen Vergangenheiten gestaltet und wie sich dies auf das Gefühl des In-der-Welt-Seins

und Praxen des Sich-zugehörig-Fühlens auswirkt. Genauer untersuchte ich die affekti-

ven Auswirkungen von forcierter Migration auf die emotionale Lebensqualität im Alter.

So fragte ich, was es für das gesellschaftliche Zusammenleben und das Älterwerden ge-

fühlsmäßig heißt, wenn mir älter werdende Personen mit Fluchterfahrungen aus Viet-

nam anvertrauten, dass sie »schweigen und vergessen, weil es sonst nicht weiter geht«,

dass »der Körper still war« und man »nicht alles zeigt«, dass es »keine Worte«, aber ei-

nen »inneren Druck« gibt, dass sie mir »das erzählen dürfen, aber sonst keiner darüber

spricht«, dass »manche nach dem zehnten Geburtstag 20 geworden sind« oder dass an-

dere »gedanklich noch im Krieg sind«. Diese Beschreibungen korrelierte ich mit weite-

ren allgemeinen Aussagen meiner Gesprächspartner:innen, wonach »die deutsche Ge-

sellschaft wenig über diese Probleme weiß« und man sich stets bemühen müsse, »den

Staat und die Gesellschaft zu entlasten«. Gleichwohl werden wiederum Personen wie

meine Gesprächspartner:innen in der Öffentlichkeit verallgemeinernd als sogenannte

BoatPeople adressiert,die zueiner »gut integriertenundprivilegiertenFlüchtlingsgrup-

pe« gehören. In diesem letzten Schritt bündele ichmeine Erkenntnissemit Blick auf die

Frage, was es für die Forschung und für die Gesellschaft bedeutet, von Zugehörigkeiten,

Schweigen und Erinnern in den Lebens- und Erfahrungswelten älter werdender Perso-

nenmit vietnamesischen Fluchtbezügen zu sprechen.

Mit empirischen Befundenwies ich auf langfristige emotionale und affektive Folgen

von Krieg, Flucht und Dislokation hin, die sich ohne das Zusammendenken von Affizie-

rungsprozessen mit den theoretischen Strängen zu Belonging, zur Anthropology of Silence

und zu Embodied and EmplacedMemories nicht verstehen ließen. Aus diesem Grunde ent-

wickelte ich in Teil I das Konzept der zerrissenen Zugehörigkeiten sowie eine spezifische

ethnografisch-analytische Herangehensweise, in deren Zentrum ich den mit allen Sin-

nennavigierendenKörper inBewegung stellte.Umzu ergründen,wiemeineGesprächs-

partner:innen die Zeit des Krieges, die Nachkriegszeit sowie Flucht und Ankunftsjahre

erlebten und wie es sich anfühlt, sich an die damit verbundenen Herausforderungen zu

erinnern, arbeitete ich in Teil II zunächst die Komplexität der Zerrissenheit aus einem

historisch-empirischen Blickwinkel heraus. Ein sich daraus ergebendes vielstimmiges

https://doi.org/10.14361/9783839476239-017 - am 13.02.2026, 17:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


290 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Mosaik sollteWege in das Schweigen nachzeichnen, die imRückblick als spezifische Re-

aktionen auf soziokulturelle, politische, ökonomische und historischeKräfte verstanden

werden müssen. Gefühlte Zugehörigkeiten unterliegen einem steten Prozess, denn mit

der Betrachtung der Ankunft zeigte sich auch, dass aus Verlust und Sehnsucht resultie-

rende affektive Intensitäten Momente der Irritation und der Bindung zugleich hervor-

rufen können. Aufbauend auf dem Verständnis, wie Zugehörigkeiten erlebt, geformt,

zerrissen und neu konstituiert wurden, analysierte ich in Teil III, was es auf subjekti-

ver Ebene bedeutet, sich in seiner Zugehörigkeit zerrissen zu fühlen. Ich zeichnete an-

hand zweier affektiver Lebensverläufe nach, wie das Schweigen sich in wechselseitiger

Durchdringung mit gefühlten Nicht-/Zugehörigkeiten, verkörpertem und verortetem

Erinnern wandelte und eine verdichtete Krisenerfahrung offenbarte, die neben subjek-

tiven Belastungserfahrungen auch aufmigrationsbedingte und strukturell diskriminie-

rende Einflussfaktoren zurückführte. Im Laufe der Zeit beobachtete ich, wie meine Ge-

sprächspartner:innen in meinem Beisein ihren Blick zurück ausdifferenzierten, auch,

indemsie sichZeit-/Räume schufen, in denen sie über das Schweigen sprechenkonnten.

So wurde auch der Forschungsraum selbst zu einem Raum für das Artikulieren von Un-

gesagtem. In einemweiteren Schritt verknüpfte ich dann die personenzentrierteWahr-

nehmungdes Schweigensmit der gemeinschaftsorientiertenPerspektive einer imAlltag

präsentenVergangenheit,die dasDenken,HandelnundFühlen imsozialenMiteinander

spürbar durchdringt.

In diesem abschließenden Teil meiner Arbeit diskutiere ich die zentralen Erkennt-

nisse hinsichtlich der eingangs gestellten Forschungsfragen. Erstens halte ich jenseits

von gängigen Viktimisierungen fest, dass eine affektiv erinnerte und verkörperte Ver-

gangenheit Relationen,Sinne sowieRaumundZeit kraftvoll durchdringt unddas gegen-

wärtigeGefühl des In-der-Welt-Seins in einerWeise orientiert, die nicht nur in dieOhn-

macht führt, sondern auch in Momente erneuter Ermächtigung münden kann. Zwei-

tens verdeutliche ich mit meinem Blick auf die Praxis des Schweigens, dass Emotionen

sich im Verlauf von Migration und Älterwerden wandeln und sich entsprechend auch

Zugehörigkeitsgefühle verändern. Drittens zeige ich, dass ein Leben in und Reden über

zerrissene Zugehörigkeiten unabdingbar für einen intergenerationalenDialog ist. In ei-

nem letzten Schritt lege ich dar, warum es notwendig war, langfristige Auswirkungen

vonKrieg und forcierterMigration aus psychologisch-anthropologischer Perspektive als

situierte, verkörperte und verortete Phänomene zu untersuchen und wie insbesonde-

re eine engagierte Perspektive und phänomenologische Go-Alongs dazu beitrugen, eine

aus meiner Sicht ethisch verantwortliche Forschung in vulnerablen Forschungsfeldern

durchzuführen. Letztlich zeige ich vom Partikulären ausgehend auf, wiemeine konzep-

tuelle und empirische Arbeit zu allgemeinen Debatten der Migrations- und Fluchtfor-

schung beiträgt undwelche zukünftigen Forschungsfragen und -felder sich für eine kri-

tische psychologische Anthropologie ergeben.

Verkörperte Vergangenheiten und das Gefühl des In-der-Welt-Seins

Eine wesentliche Erkenntnis meiner Arbeit ist, dass sich langfristige Folgen von Krieg,

Flucht und Dislokation über fortlaufende Affizierungsprozesse als im Alltagsleben prä-

https://doi.org/10.14361/9783839476239-017 - am 13.02.2026, 17:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8 Fazit 291

sent werdende Vergangenheit begreifen lassen. Mit dem Konzept zerrissener Zugehö-

rigkeiten präsentierte ich einen neuen theoretischen Zugang, um diese langzeitlichen

Auswirkungen forcierter Migration als affektive und zutiefst verkörperte Gedächtnis-

form verständlich zu machen. Damit konnte ich herausstellen, wie sich Personen rund

40 Jahrenach ihrerFlucht ausVietnamheute inBerlinbeheimatet fühlen. Ichzeigte,dass

diese Vergangenheit eine Qualität besitzt, die das Denken, Fühlen und Handeln meiner

Gesprächspartner:innen in der Gegenwart durchdringt, weswegen es nicht möglich ist,

von einer abgeschlossenen Vergangenheit zu sprechen.

Methodologisch ermöglichte mir die langzeitlich angelegte personenzentrierte,

phänomenologische und engagierte Ethnografie, situative Affekte in ihrer Entfal-

tung in Bewegungen und in der direkten sinnlichen Interaktion mit der sozialen und

räumlichen Umwelt nachzuzeichnen. Ich konzentrierte mich auf affektive Dynamiken

während des Erinnerns, mit denen meine Gesprächspartner:innen darauf hinwiesen,

dass man »nicht alles sagt«, weil man »die Vergangenheit vergessen will« und »die

Gegenwart alle Ressourcen zum Überleben fordert«. Auch stellte ich so Verbindungen

her zu vergangenen und rezenten Erfahrungen, Belastungen und Befähigungen.Bspw.

zeichnete ich inmikrorelationalen Prozessen nach,wie bereits dasDurchschreiten eines

bewachsenen Waldwegs, das Passieren einer bestimmten Straßenecke, das Betrachten

eines Bildes im Wartezimmer sowie das Riechen, Fühlen oder Schmecken bestimmter

Kräuter verkörperte, verortete und auch entortete Erinnerungen enthüllte. Diese waren

also im Denken, Fühlen und Handeln meiner Gesprächspartner:innen stets omniprä-

sent. Aufbauend auf diesem Ergebnis halte ich fest, dass eine Flucht zwar räumlich

abgeschlossen sein kann, sich aber als verkörpertes Gefühl des In-der-Welt-Seins in

Prozessen des affektiven Erinnerns und sozial-emotionalen Navigierens fortschreibt.

Diese Erkenntnis ermöglichte es mir in einemweiteren Schritt, über Affektdynami-

ken implizitesWissen und Belastungsmomente in Relation zu subjektiven Körperwahr-

nehmungen, Gedanken, Handlungsmustern und Bezügen zur Umwelt herauszuarbei-

ten und diese Ergebnisse gemeinsam mit meinen Gesprächspartner:innen zu bespre-

chen. Der Austausch über konkrete Affizierungen sensibilisierte sie für unangenehme

Situationen, erinnerte sie zugleich aber auch andie eigeneSelbstwirksamkeit undkonn-

te imUmgangmit gefühltenBelastungenzueinerStützewerden. In einemüber vier Jah-

re geführten Forschungsdialog in Bewegung notierte ich Nuancen des Schweigens, die

sich über den affektiven Lebensverlauf entwickelt, verdichtet und verkompliziert hatten.

Damit traten die Komplexität und Flexibilität einer spezifischen Praxis des Schweigens

hervor und es wurde möglich, Wandlungsmomente sowie Potenziale und Grenzen die-

ses Schweigens zu erkennen und zu artikulieren.

Die Momente einander im Schweigen überlappender Gefühlsintensitäten fasste

ich unter dem Begriff des affektiven Erinnerns zusammen, um analytisch eine situativ

überwältigende Wirkmächtigkeit zu skizzieren, die auf verkörperten und teils äußerst

schmerzhaften Vergangenheiten beruhte. Ich erinnere etwa an die phänomenologische

Beschreibung der Situation am Sowjetischen Ehrenmal, aus der ersichtlich wurde,

wie eine Gesprächspartnerin von mir von einer gefühlten Intensität gedanklich und

körperlich überwältigt wurde, weil diese temporale, räumliche und soziale Grenzen

überschritt. Affektives Erinnern tritt in Abhängigkeit zu der sozial-relationalen, der

sinnlichen und räumlich-temporalen Einbettung sowie zu den psychischen Ressourcen

https://doi.org/10.14361/9783839476239-017 - am 13.02.2026, 17:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


292 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

einzelner Menschen auf und verstrickt ambivalente, einander verstärkende und teils

konfliktive emotionale Erfahrungen. Die mit diesem Prozess verbundenen Formen

des Schweigens beanspruchen also Ressourcen und irritierten ein normalerweise mit

Selbstverständlichkeit verbundenes Gefühl des In-der-Welt-Seins. Daraus folgt, dass

die mit dem ehemals erlernten kulturellen Schweigen beabsichtigte Regulierungsfunk-

tion einen gegenteiligen Effekt bewirkt, weil vergangene und gegenwärtige Situationen

erlebter Vulnerabilität im Schweigen affektiv aktualisiert werden. Affektives Erinnern

hemmt situativ die Handlungsfähigkeit von Personen und wirkt sich auf gelebte Praxen

wie auchMöglichkeiten des Sich-zugehörig-Fühlens aus.

Diese Gegenseitigkeit, die Erkenntnisse gemeinsam mit meinen Gesprächspart-

ner:innen reflektieren zu können und somit für ihren therapeutischen Verlauf nutzbar

zu machen, charakterisieren meinen engagierten Forschungsansatz. Denn in mei-

ner Untersuchung betrachtete ich auch psychische Krisen über Affizierungsprozesse

und arbeitete so die Handlungsmacht von Personen heraus, die in und mit Krisen

leben. Daraus leitete ich eine Kritik an bestehenden Traumadiskursen ab, die diese

Handlungsmacht aufgrund einer vorherrschenden Viktimisierungstendenz ausblenden

oder schlichtweg missachten (Khosravi 2017; 2021; Behrouzan 2018; vgl. Ticktin 2014).

Vulnerabilität und Passivität werden demnach vielmehr mit individueller Schuld ver-

knüpft, statt ihre strukturelle Bedingtheit und Einbettung zu entlarven. So z.B. bedingt

die kapitalistischeMaximeder SelbstoptimierungProzesse des Ausblendens undPatho-

logisierens (Browne, Danely & Rosenow 2021). Diese Prozesse wiederum führen dazu,

dass Personen ihre gefühlten Differenzen tabuisieren und verschweigen. So verfestigen

sich ungleiche Machtverhältnisse zwischen Hilfegebenden und -empfangenden (vgl.

Malkki 2015; vgl. Pussetti 2010), was meiner Meinung nach zu einer fehlgeleiteten In-

terpretation »unauffälliger, gut integrierter« PersonenmitMigrationsbezügen beiträgt.

Mehr noch, es lädt die Verantwortung für strukturelle Ungleichbehandlung auf den

Schultern marginalisierter Personen ab und konzentriert sich auf Einzelfälle, statt der

dahinterstehenden diskriminierenden und marginalisierenden Struktur Aufmerksam-

keit zu schenken (H.Nguyen 2023). Ich dagegen plädiere dafür, den Zusammenhang von

Schweigen, Erinnern und schweren Vergangenheiten fernab einer bloßen Pathologisie-

rung zugunsten einer phänomenologischen Situiertheit und Komplexität zu erörtern.

Die vielen Anstrengungen, die meine Gesprächspartner:innen immer wieder unternah-

men, deuten auf Handlungsfähigkeit hin – in und trotz Zerrissenheit. In Gesprächen in

Bewegung enthüllten sich differente Intensitäten des Schweigens, die zu unterschied-

lichen Zeiten an unterschiedlichen Orten gemacht wurden. Das bezog sich auf den

Ausdruck von Verhaltensnormen sowie subjektive und zutiefst verkörperte Erfahrun-

gen der Zerrissenheit. Schweigen diente der Emotionsregulierung, um Verantwortung

zu übernehmen, sich und andere zu schützen oder um Zugehörigkeiten trotz eines

empfundenen Schamerlebens zu erhalten. Die Entflechtung unterschiedlicher Ebenen

ermöglichte es meinen Gesprächspartner:innen und mir dann auch, die individuell

gefühlten Belastungsmomente an strukturelle, soziokulturelle, politische, historische,

kollektive odermedizinische Einflussfaktoren zurückzubinden.Wir ergründeten Belas-

tungennicht als persönlicheSchwäche, sondern alsBedingung innerhalb eines größeren

gesellschaftlichen Rahmens.

https://doi.org/10.14361/9783839476239-017 - am 13.02.2026, 17:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8 Fazit 293

EinewesentlicheErkenntnisdiesesVorgehens ist,dassderBlick aufdenZusammen-

hang von Schweigen und demErinnern belastender Vergangenheiten umden Faktor der

begleitenden affektiven Intensitäten ergänzt werden muss, um die mit dem Schweigen

einhergehenden Wahrnehmungen und Interaktionsmodi in ihrer qualitativen Ausprä-

gung zu ergründen. EthnografischeTherapiebegleitung (Heyken et al. 2019, von Poser et

al. 2019,M.H.Nguyen 2021) trat hier als zielführende Ergänzung auf, um personenzen-

triert zu erörtern,was als Belastung erlebt undwie diese artikuliert und reflektiert wird.

Im Schweigen, so habe ich zu zeigen versucht, wurde die gefühlte Zerrissenheit in Rela-

tionen,mit den Sinnen sowie in Raumund Zeit verarbeitet und ausgehandelt; etwa über

mobile Erinnerungen, Emotionen und Gedanken, die komplex verkörpert und verortet

sind und transnational zwischen Deutschland, Vietnam und anderen diasporischen Or-

ten zirkulieren.

Wichtig für dieses Verständnis war die affektive Lebensverlaufsperspektive, um das

Schweigen nicht nur als aktive, sondern auch als affektive Praxis zu begreifen. Das be-

wegliche Verständnis verkörperter Erinnerungen und zerrissener Zugehörigkeiten auf

mikrorelationaler Ebene zeigte die Unterschiede und Gemeinsamkeiten einer zutiefst

verkörperten Gedächtnisform bezogen auf das Alter, das Geschlecht und die Art der ge-

machten Erfahrungen. Darüber traten implizites Wissen, sinnlich grundierte und non-

verbale Umgangsformen hervor. Zugehörigkeiten handeln meine Gesprächspartner:in-

nen über diese Zerrissenheit aus, eben weil diese Zerrissenheit ihr Gefühl des In-der-

Welt-Seins grundiert. Zerrissene Zugehörigkeiten sind eine Form von (Weiter-)Leben

nach erlebten Krisen. Von dieser subjektiven Betrachtungsweise leite ich nun zu den

Erkenntnissen über, die ich in Bezug auf das Schweigen in dessen Verschränkung mit

Fragen des sozialen Miteinanders herausarbeiten konnte.

Schweigen als Emotionsrepertoire im Wandel

Emotionen werden soziokulturell verschiedentlich ausagiert und wandeln sichmit dem

Alter und in derMigration (vgl. Svašek 2010; Boccagni & Baldassar 2015; von Poser 2018).

Diese Erkenntnis ergänzte ich mit psychologisch-anthropologischen Einblicken in das

Thema der psychosozialen Gesundheit meiner Gesprächspartner:innen, deren Ausprä-

gung sich vor allem an einem schweigenden Umgang mit biografischen Diskontinui-

täten und gefühlten Differenzen manifestierte. Ich hinterfragte das Bild von »ruhigen,

unauffälligen und gut integrierten« Geflüchteten vietnamesischer Herkunft, indem ich

das vonmir empirisch vorgefundene Schweigen als Teil eines spezifischen Emotionsre-

pertoires analysierte,mit demmeineGesprächspartner:innen sozialisiertwordenwaren

und das sich in Abhängigkeit von soziopolitischen Ereignissen über den Lebenslauf ste-

tig wandelte.

Meine Interpretation des Schweigens als komplexe und flexible Gefühlspraxis ver-

deutlicht, dass die Begriffe »ruhig«, »unauffällig« und »gut integriert« im Falle älter

werdender Personen mit vietnamesischen Fluchterfahrungen völlig ungeeignet sind,

umAussagen zu der emotionalenBefindlichkeit oder gefühltenBeheimatung zu treffen.

Dass diese positiv stereotypisierende Bewertung fatale Fehlinterpretationen auslöst,

zeigte ichmit einem Blick auf die differenten Dynamiken, Facetten und Funktionen des

https://doi.org/10.14361/9783839476239-017 - am 13.02.2026, 17:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


294 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Schweigens. Denn das Verdecken von gefühlten Brüchen zwischen Zeiten und Orten

sowie zwischen Gesundheit und Krankheit basierte auf der Grundlage gesellschaftlich

anerkannter und internalisierter Umgangsformen.Die Praxis des Schweigens als solche

ist also nicht das Problem, weil Emotionen entsprechend der kulturellen Modelle und

des Emotionsrepertoires ausagiert werden. Die Problematik des Schweigens ergab sich

erst mit dem Blick auf die affektive Dimension, die sich mit enormen gesellschaftlichen

und politischen Umbrüchen für und zwischen Gemeinschaften ergab.

Ich wies in Teil II darauf hin, dass emotionale Erfahrungen in schweigenden Hand-

lungen ausgedrückt und ausgehandelt werden und mit einer Vielzahl impliziter Codes

einhergehen.Diese durchdringen das sozialeMiteinander undPraxen des Sich-zugehö-

rig-Fühlens. Ich konnte auch zeigen,dass Schweigen einerseits als gestaltendesElement

empfundener Zugehörigkeiten und andererseits als zerreißende Qualität einer stillen

Praxis aufscheint. Ambivalent wurde dieses Schweigen für Vergemeinschaftungspro-

zesse besonders deshalb, weil die Gemeinschaft zwar »wie eine Familie« beschrieben

wurde, aber dass »man nicht alles zeigt« in dieser Gemeinschaft. Diese Perspektivie-

rung führte ich auf ein relationalesGesellschaftsverständnis zurück,das ichmir ich über

die Kombination von personenzentriertem und gemeinschaftszentriertem Ansatz er-

schloss, um Erwartungen an und Vorstellungen von sozialen Beziehungen mit gelebten

Praktiken undMöglichkeiten der Vergemeinschaftung abzugleichen. Ich erarbeitete ei-

ne Geschichte derDiskontinuitäten und erläuterte,wie Zugehörigkeiten imKontext von

Krieg und Flucht zerrissen, wie sie sich neukonfigurierten, wie Risse erlebt wurden und

wie sie heute erinnert werden.

MeineGegenüberstellungder strukturellenundgefühltenDimensionenderAnkunft

in Teil II war insofern aufschlussreich, als ich darlegen konnte, dass affektive Differenz-

erfahrungen hervortraten, die aus der Konfrontation mit einem zunächst unbekannten

Emotionsrepertoire entstanden. Diemit den Erinnerungen an die Ankunft verknüpften

Empfindungen beruhten auf einer geteilten Exklusionserfahrung, aber nicht nur. Denn

das Gefühl, »gleiches erlebt zu haben«, festigte zunächst ein fragiles soziales Geflecht

in einer marginalisierten relationalen und konfuzianistisch orientierten Gemeinschaft.

Problematisch, so zeigte ich vor allemanhandder detaillierten affektivenLebensverläufe

von bác Dũng und cô Tuyết, war jedoch das affektive Schweigen. Denn dieses rief gefühlte

Intensitäten hervor, die in der Vergangenheit nicht zu einem Bestandteil einer Emotion

transformiert worden waren. Ich zeigte auf, wie meine Gesprächspartner:innen wäh-

rend ihrer Sozialisation Grenzüberschreitungen erlebten, die situativ ihr Verständnis

von Würde angriffen. In dieser Zeit wurde aus einem gängigen soziokulturellen Habi-

tus ein wirkmächtiger und anstrengender Protektionsmechanismus, das Schweigen er-

fuhr eine semantische Verschiebung.Das heißt, dass internalisierte Normvorstellungen

eines adäquaten Ausdrucks emotionaler Erfahrungen nichtmehr zu dem tatsächlich Er-

lebtenpassten.MitderFlucht verstärkte sichdiese Inkongruenzundschrieb sich,wie ich

zeigen konnte, sozial-relational, sinnlich und räumlich-temporal fort. Sprechenwir also

heute vomUmgangmit Erinnerungen an Krieg, Diskriminierung, Verlust und forcierte

Migration, somüssenwir dies in einemRahmen tun,der die Zerrissenheit in diesen viel-

fältigen Dimensionen berücksichtigt und der komplexen Wechselwirkung von psycho-

logischen, soziokulturellen, historischen und politischen Prozessen von Zugehörigkeit

Rechnung trägt (vgl. Behrouzan 2018; Mattes & Lang 2021). Somit wird deutlich, dass

https://doi.org/10.14361/9783839476239-017 - am 13.02.2026, 17:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8 Fazit 295

die Geschichte von Flucht konsequent als Geschichte der Zerrissenheit begriffenwerden

muss, die nicht erst mit, sondern weit vor der Flucht begann und die auch nicht mit der

Ankunft in der BRD endete.

Ein geteiltes Schweigen über die Erlebnisse vor der Ankunft war kollektiv notwen-

dig,umdenNeuanfangnicht zusätzlichmit gefühlten IrritationenundderAushandlung

differenter Erfahrungen der Vergangenheit zu belasten. Dies erläuterte ich mit der Be-

schreibung des Dankbarkeitsnarrativs, das in den Erzählungen meiner Gesprächspart-

ner:innen eindeutig dominierte: Die Anerkennung einer unumstößlichen Vergangen-

heit beruht darauf, dass dieser Rahmen eine Verbundenheit stärkt, im aktiven Schwei-

gen anerkannt wird und so individuelle Verwundbarkeiten berücksichtigt. Schweigen

drückt also die Anerkennung der Gesellschaftsordnung, damit einhergehender Normen

undGeschlechterrollen aus und reflektiert die Erwartung, Emotionen zu regulieren und

Verantwortung für sich und andere zu übernehmen. Schweigen ist im diasporischen

Kontext somit auch ein Ausdruck für Beziehungen der Sorge.

Nach außen hin schützt das Schweigen eine verkörperte Zugehörigkeit und zeugt

von demkollektivenBedürfnis, sozialeHarmonie aufrechtzuhalten.Mit demSchweigen

verwies ich ebenso auf ein kausales Netzwerk, das Zugehörigkeiten zwar erhielt, gleich-

zeitig aber auch die Existenz fortwährender Belastungen perpetuierte (vgl.Hinton et al.

2016), z.B. aus Sorge davor, vorschnellmit demStigma điên, also »verrückt zu sein«, gela-

belt zu werden. Das offenbart einen gefühlten Anpassungsdruck, der sich kongruent zu

der sich wandelnden öffentlichenWahrnehmungmigrantisierter Menschen in der BRD

entwickelte. Einen »inneren Druck« führten bác Dũng und cô Tuyết auf Trauer, Verlust,

Demütigung und »Blut im Herzen« zurück. Dieser äußerte sich, wenn sie ihre gefühl-

ten Intensitäten imAlltag permanent unterdrückten und vergangeneMomente vonVul-

nerabilität akute Belastungen verzerrten.Das Schweigen hatte immer dann eine zerrei-

ßende Kraft, wenn die verinnerlichte Bewältigungsstrategie den gefühlten Erfahrungen

nichtmehr adäquat Ausdruck verleihen konnte.Diese Inkongruenzmitzuteilen hätte je-

doch zuMomenten der Scham und des Gesichtsverlusts geführt und wurde daher unter

großenAnstrengungen immerwieder verdeckt.Aber sie verdeckten so auch die struktu-

relle Dimension von Diskriminierungserfahrungen.Die verstärkte Aufmerksamkeit für

das eigene Verhalten in sozialen Beziehungen führte schließlich zu Abgrenzungs- und

Rückzugstendenzen. Das war problematisch, denn das Schweigen erfüllte nicht mehr

die Funktion, gefühlte Erfahrungen zu regulieren, sondern signalisierte ein erstarrtes

Emotionsrepertoire (vgl. Heyken 2019).

Die zunehmende Problematisierung des Schweigens vonseiten unterschiedlicher

Gesprächspartner:innen deutet auf einen erneut stattfindenden semantischen Wandel

des Schweigens hin. Dieser äußert sich im Verhältnis zu sich verändernden Lebens-

umständen im Prozess des Älterwerdens wie dem Übergang vom erwerbsfähigen Alter

in den Renteneintritt. Mit diesem Wechsel gehen sozioökonomische Veränderungen

einher, Alltagsgestaltung und Familienorientierung wandeln sich, körperliche Belas-

tungen nach einem intensiven Arbeitsleben fallen vermehrt ins Gewicht und auch die

im Alter präsenter werdende Frage, wie das Leben rückblickend verlaufen war, nagt an

den Gedanken. Die Frage, was als »normale« Belastungserfahrung gilt und ab wann das

Verhalten einer Person als »deviant« bezeichnetwerdendarf, bedarf also einer räumlich-

temporalen, einer sozial-relationalen und affektiv-emotionalen Differenzierung von

https://doi.org/10.14361/9783839476239-017 - am 13.02.2026, 17:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


296 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

gegenwärtigen und vergangenen Zugehörigkeiten sowie der gewählten und erwarteten

Umgangsformmit Zerrissenheit.

Ich konnte zeigen, dass der Ausdruck und die Interpretation von Emotionen aus ei-

ner Binnenperspektive heraus begriffen werden müssen, um einschätzen zu können,

was für eine Person auf dem Spiel steht, wenn sie schweigt, und ob, wann und in wel-

chem Kontext eine internalisierte Praxis zu einer Belastung wird. Schweigen generiert

sich aus dem Schweigen der Mehrheit. Die einseitige Darstellung des »Boat People«-

Narrativs verstärkt letztlich das Schweigen, denn in diesemNarrativ dominiert die bun-

desdeutscheWahrnehmungderhistorischenEreignisse.DieGefühls-undLebenswelten

der Personen und ihrer Nachkommen, die dieses Narrativ betrifft, werden nurmarginal

berücksichtigt.SichdieserTatsachekritischzuzuwenden,heißt,Zuhörennichtnurüber

Sprache, sondern über Affekte des postmigrantischen gesellschaftlichen Zusammenle-

bens zu begreifen.Wie ich darlegte, versuchtenmeineGesprächspartner:innenüber vie-

le Jahre oder Jahrzehnte ihre Belastungen entlang internalisierter, relationaler und indi-

rekter Kommunikationsmuster auszuhandeln. Dieser Versuch ist jedoch nicht nur eine

Wahl, sondernmuss auch als eineReaktion auf das dominierendeNarrativwie auch feh-

lende strukturelle Zugänge verstandenwerden.MeineGesprächspartner:innen zogen in

der Regel die ihnen vertraute relationale Problembewältigung dem Gang zu deutschen

Institutionen vor.Mit niedrigschwelligen kultur- und sprachsensiblen Angeboten über-

brücken ehrenamtliche Akteur:innen aber auch seit jeher jene strukturelle Lücke zu in-

stitutionalisierten Hilfsangeboten (Ta et al. 2021). Es gibt also strukturelle und gefühlte

Barrieren, die auf empfundene Nicht-Zugehörigkeiten sowie Erfahrungen der Zerris-

senheit zurückführen und die den Wandel von Emotionsrepertoires fördern oder hem-

men.

In der Gesamtschau tragen die vonmir genannten Aspekte eindeutig dazu bei, gän-

gige Interpretationen »unauffälliger, gut integrierter« PersonenmitMigrationsbezügen

kritisch und im Sinne eines positiven Rassismus zu hinterfragen. Denn um das Erle-

ben von Irritationsmomenten im Alltag zu mindern, zogen sich Personen zurück oder

suchten Orte auf, an denen sie als moralisch gleichwertige Mitglieder wahrgenommen

wurden. Diese Linien strukturell bedingter und gefühlter Zerrissenheit deuten auf sehr

unterschiedliche Formen des Schweigens hin. Aus meiner Sicht ist es wichtig, diese ge-

trennt voneinander zu betrachten.

Leben mit zerrissenen Zugehörigkeiten,
Reden über zerrissene Zugehörigkeiten

Ich komme zu meiner dritten Erkenntnis: Ein Leben in Zerrissenheit unterliegt einer

fortwährenden Aushandlung gefühlter Nicht-/Zugehörigkeiten und Neubeheimatun-

gen. Die Aushandlung verkörperter Vergangenheiten bedarf daher dringend einer

Sensibilisierung zwischen den Generationen, d.h. zwischen jenen Generationen, die

von zerrissenen Zugehörigkeiten durch das direkte Erleben, und jenen, die lediglich

indirekt über das Erspüren schwerer Vergangenheiten im Zusammenleben, betroffen

sind. Festhaltenmöchte ich, dass das Suchen nachWorten, umdirekt verkörperte eben-

so wie die von Nachkommen indirekt fühlbaren Vergangenheiten zu beschreiben, den

https://doi.org/10.14361/9783839476239-017 - am 13.02.2026, 17:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8 Fazit 297

Weg ebnen kann für das Entstehen einer sinnlich grundierten Vergemeinschaftung ei-

ner affective community of care (von Poser &Willamowski 2020, Zink 2019). Solche affective

communities of care richten sich an einer sozialen Unmittelbarkeit aus und zeichnen sich

über eine geteilte Sinnlichkeit sowieGefühle der Zusammengehörigkeit aus.Wie bereits

in Teil III deutlich wurde, basiert die intergenerationale Aushandlung zerrissener Zuge-

hörigkeiten auf dauerhaften emotionalen Bindungen, die über längere Zeiträume und

verschiedeneKontexte hinweg bestehen und eine tiefgreifende emotionale und affektive

Bedeutung haben (vgl. Scheidecker 2019). Damit einher gehen soziokulturell kodierte

Rollenverständnisse, Erwartungshaltungen und Umgangsformen. Charakteristisch für

eine affective community of care sind neben den formierenden die transformierenden

affektiven Verbindungen, die sich im Zusammenspiel mit sich verändernden Res-

sourcen und Bedürfnissen wandeln und so Bindungen stabilisieren, mobilisieren oder

lösen. Um die enormen Umbrüche zwischen den Generationen zu reflektieren, müssen

Zugehörigkeiten kontinuierlich über Zerrissenheiten aus- und neuverhandelt werden.

Das prozesshafte Verständnismöchte ichmit Blick auf das intergenerationale Leben

in undmit Zerrissenheit in einer letzten ethnografischen Beschreibung untermalen. Im

April 2017 besuchte ich eine Pfadfindergruppe.Diese bestandmit Unterbrechungen seit

Anfang der 1980er und bot einen Anlaufpunkt für Kinder und Jugendliche mit Fluchter-

fahrungen aus Vietnam. Heute treffen dort die »Kinder von damals« mit ihren Kindern

zusammen.Mit chúHùng (45 J.,m) sprach ich über seinen Umgangmit der eigenen Ge-

schichte. Er erklärte mir diesbezüglich Folgendes:

Ja, die Geschichtsvermittlung haben wir leider sehr vernachlässigt, muss ich sagen.

Als ich noch ein Kind war, haben wir uns jährlich in Troisdorf getroffen, da wohnte der

Herr Neudeck [der Gründer des Cap Anamur-Hilfskomitees; Anm. d. Verf.]. Dadurch

haben wir die Erinnerung automatisch vermittelt. Dann bin ich weggezogen. Aber ich

glaube auch, dass das Treffen nicht mehr jährlich stattfindet. […]

Die Grundidee, die Eltern, die Vorfahren, das ist für mich wichtig. Seine Wurzeln darf

man nicht vergessen. Wenn man keine Wurzeln hat, ist man verloren. Auch in dieser

Gesellschaft muss man seine Wurzeln finden. Muss nicht Vietnamesisch sein, aber

ich versuche trotzdem zu vermitteln, ich habe eine Wurzel und ermutige die Kinder,

ihre Wurzel zu finden. Jeden Tag eine gute Tat. Wir wollen einfach etwas Gutes für die

Welt bringen und die Kinder ermutigen, was Gutes für die Gesellschaft zu tun. Das ist

die Grundlage, mehr nicht. (April 2017)

Die Art derGeschichtsvermittlung, die chúHùng hier inWorte fasst, basiert auf implizit

geteiltemWissen.Die Vergangenheit ließ sich bei diesen Treffenwachrufen,weil es sich

bei ihm und anderen Anwesenden um körperlich eingeschriebene Erinnerungen han-

delte. »Die Erinnerungwurde automatisch vermittelt«, aber »die Geschichtsvermittlung

vernachlässigt«, sagte chù Hùng und kondensierte damit die Durchdringung zerrisse-

nerZugehörigkeitenmitSchweigen,ErinnernundAffekten.DasErinnernereignete sich

somit in spezifischen Relationen, über die Sinne und wurde in Raum und Zeit verortet.

Bloß über diesen spezifischen Erinnerungszeitraum hinaus gab es keine Berührungs-

punkte, um die Geschichte jenen zu vermitteln, die nicht auf verkörperte Erfahrungen

dieser zurückgreifen konnten. Heute ist sich chú Hùng bewusst, dass in seiner Jugend

https://doi.org/10.14361/9783839476239-017 - am 13.02.2026, 17:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


298 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

das Aussparen der belastenden Fluchterfahrung ein Grund für Leid war und auch ein

Auslöser familiärer Konflikte; das wolle er anders machen. Seine Wurzeln beruhen auf

schwierigen Fluchterfahrungen, aber eben nicht nur. Ihn alsMenschenmachemehr aus

als Sprache, kulturell kodierte Umgangsformen und das Bewusstsein für die vietname-

sischeGeschichte.DieKinder ermutige er, sich ihrer »Wurzeln« bewusst zuwerden, sich

mit ihrer Geschichte auseinanderzusetzen und darin das zu finden, was sie stärke. Die

Suche nach den Wurzeln unterstützte er also, indem er vorlebte, dass Geschichten und

Ressourcen aus Zerrissenheit hervorgehen.

Dass der intergenerationale Aushandlungsprozess zerrissener Zugehörigkeiten

weitaus komplexer ist als allgemein angenommen,wurdemir in der Begegnungmit chú

Chính (47 J., m), den ich ebenfalls in der Gruppe traf, einmal mehr bewusst. Er klärte

die Kinder über die Einführung des Berliner Antidiskriminierungsgesetzes auf, sensi-

bilisierte sie im gemeinsamen Gespräch für Mobbing und rassistische Übergriffe und

ermutigte sie, »sich nicht zu verschließen, sondern aktiv zu werden. Sich jemandem

anzuvertrauen, um das Problem anzugehen«. Die Suche nach Stabilität und Sicher-

heit, die chú Chính mit dem Finden »seine[r] Wurzeln« umschreibt, so möchte ich

festhalten, beginnt damit, sich der eigenen Rechte bewusst zu werden und diese im

gesellschaftlichenMiteinander einzufordern.

Das Lebenmit zerrissenen Zugehörigkeiten, so bestätigt dieser ethnografische Ein-

blick, ist nicht nur von einer Vergangenheit geprägt, sondern ebenso von einer Gegen-

wart und einer Zukunft. Aus diesemGrund ist das Finden vonWegen,wiemit den nach-

folgendenGenerationen über Zerrissenheit gesprochenwird,wichtig für die eigeneVer-

ortung, aber auch wichtig für die Verortung der nachfolgenden Generationen.DieWor-

te der Philosophin Carolin Emcke spiegeln diese Anstrengung wider, denn die »Art und

Weise, wie ich angesprochenwerde, bestimmt auchmeine Verortung in derWelt« (2017:

142). Sich der eigenen Rechte bewusst zu sein, wie chú Chính es vermittelt oder wie chú

Hùng es mit seiner Suche nach der eigenen Geschichte vorlebt, formen wichtige Aus-

gangspunkte, um die eigene gefühlte Erfahrung als Teil eines größeren soziohistorisch

geprägten Kontextes zu begreifen.

SowohldasSchweigenals auchdasSich-zugehörig-Fühlenwarenundsind fürmeine

Gesprächspartner:innenmit intensivenGefühlen verbunden,die durchdasErlebenbrü-

chig werdender Strukturen in fragiler werdenden Lebenswelten entstanden und sich in

der transnationalen Neuverortung von Familien fortschrieben. Im Umgang mit Zerris-

senheit etablierten sich spezifische Formen des Denkens, Fühlens und Handelns, die in

neuen, teils schwierigen und teils ermächtigenden Praxen des Sich-zugehörig-Fühlens

mündeten.Genaudas begründet eine Prekarität, kann aber auch durch einen gemeinsa-

men Reflexionsprozess zu einer Kraftquelle dieser spezifischen affective community of care

werden. Es ist also nicht das Sprechen über konkrete biografische Inhalte, welches ich

hier anspreche. Vielmehr geht es darum, dafür zu sensibilisieren, dass gefühlte Inten-

sitäten, die aus der Vergangenheit in die Gegenwart drängen, dasmenschliche Handeln

beeinflussen. Dies zu wissen, erhöht das gegenseitige Verständnis.

Intensitätenwahrnehmenund einordnen zu können, formt einenwichtigen Schritt,

um die Generation der Eltern in einem affective arrangement (Slaby, Mühlhoff & Wüsch-

ner 2017) zu verstehen, welches in der Tat spezifische Gefühlsqualitäten begünstigte.

Verschiedene ältere Gesprächspartner:innen berichteten, wie wichtig es ihnen nach der

https://doi.org/10.14361/9783839476239-017 - am 13.02.2026, 17:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8 Fazit 299

Ankunft war, auf eigenen Beinen zu stehen und »der deutschen Gesellschaft etwas zu-

rückzugeben« bzw. »den deutschen Institutionen keine Arbeit machen zu wollen«. Das

Motiv der Dankbarkeit, »so zu helfen,wie einem selbst geholfenwurde«,wird allerdings

von der postmigrantischen bzw. transnationalen jüngeren Generation oft kritisiert (vgl.

H.Nguyen 2023).Und diese Kritik teile ich ausdrücklich,wenn sie sich auf die Ebene der

strukturellen Diskriminierung richtet, die bis heute eine Homogenität älter werdender

Personen mit vietnamesischen Migrationsbezügen suggeriert und somit selbst Formen

des Schweigens befördert. Der äußere Konformitätsdruck hemmt das Benennen von ei-

nem »inneren Druck« und gefühlten Barrieren.1 Laut D. T. Nguyen (2020: 410) folgt dar-

aus, dass das Zustandekommen einer gemeinsamen Gedenk- und Verarbeitungskultur

unter den Geflüchteten und ihren Nachkommen verhindert wird und dies teils verhee-

rende familiäre Konsequenzen nach sich zieht. Aufgrund erschwerter Zugänge zu der

verkörperten Vergangenheit, so zeigte ich in Teil III, und aufgrund der Sorge u.a. dem

Wohl und Ansehen ihrer Kinder nicht schaden zu wollen, wurde und wird geschwiegen.

Dochnebendieser einenPerspektive aufDankbarkeit alsAnpassungsstrategie,die inder

Kritik steht, existiert eineweitere Lesart derDankbarkeit,die sichden Jüngerenoft nicht

erschließt, weil die Älteren diesbezüglich schweigen. Und diese bezieht sich nicht nur

auf die Wahrnehmung der »gutmütigen Deutschen« und »dankbaren Migrant:innen«.

Sie erinnert still an die Gewalt- und Exklusionserfahrungen, die meine Gesprächspart-

ner:innen und ihre Familien über Generationen hinweg in der Zeit der kolonialen Besat-

zung,derKriege undNachkriegstransformationen inVietnamerlebten.DieserKontrast

beförderte spezifische affektive Dynamiken der Beheimatung und mündete in konkre-

te Muster des Denkens, Fühlens und Handelns, die das Überleben sicherten, das Han-

deln in einer chronifizierten Krise und die eigene und familiäre Entfaltung in zunächst

undurchsichtigen Regelwerken ermöglichten. Diese kraftvollen Ressourcen, die in und

trotzZerrissenheit aufgebrachtwurdenunddie ebenfalls indemAusdruckderDankbar-

keit liegen, bedürfen einer Anerkennung. Ebenso ist es unabdingbar, dass die Elternge-

neration versteht, dass ihre Nachkommen anders gelagerten Dynamiken der struktu-

rellen Ungleichheit ausgesetzt sind und sie ihre eigenen Kräfte finden müssen, die sich

von den Ressourcen und Möglichkeiten der Eltern unterscheiden. Diese Mobilisierung

ist gerade deshalb so wichtig, weil wir in einer Gesellschaft leben, die institutionalisier-

te Exklusionsmechanismen fortschreibt.Die gegenseitige Sensibilisierung für unausge-

sprochene undunaussprechbare gefühlte Erfahrungen der Zerrissenheit bildet das Fun-

dament der affective community of care und diese kann die intergenerationale Zugehörig-

keit kräftigen. Diese gegenseitige Sensibilisierung jedoch braucht Zeit und Raum, um

behutsam erfolgen zu können.

Um das Lebenmit und das Reden über zerrissene Zugehörigkeiten wertzuschätzen,

nutze ich abschließend dieWorte von Annika Lems, die das »placement in displacement«

(2016: 333; Hervorh. i. Orig.) betont. Mit dieser Begrifflichkeit werden nicht nur Zerris-

senheitenberücksichtigt,vielmehrwerdendiemitdiesemProzess verbundenenLebens-

1 Die Entfaltungsmöglichkeiten der »privilegierten Geflüchteten« unterschieden sich stark nach ih-

rem jeweiligen biografischen Alter, nach dem sozioökonomischen und geistigen Kapital, nach

demGrad der familiären Zerrissenheit, nach der Art der erlebten Erfahrungen, demZeitpunkt und

Ort der Ankunft.

https://doi.org/10.14361/9783839476239-017 - am 13.02.2026, 17:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


300 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

erfahrungen als eine produktive und kreative Verortungsstrategie wertgeschätzt. Die

Frage bleibt jedoch, wie diese Leistungen vermittelt werden und wer Anteil an dem ver-

körpertenWissen der Älteren haben kann.DasDankbarkeitsnarrativ als Teil eines fami-

liären Vermächtnisses in einer postkolonialen Gesellschaft zu durchleuchten, kann ein

Ausgangspunkt sein, um neben dem vordergründig kritisierten Anpassungsdruck ein

Schweigen zu sehen, das aufWiderstand und tief verkörperten Ressourcen beruht. Aus-

gehend von diesen Ressourcen lassen sich zerrissene Zugehörigkeiten als Teil des post-

migrantischenund affektivenMiteinanders perspektivieren,das die Rechte auf Teilhabe

undMitgestaltung aller Mitbürger:innen anerkennt.

Zur Relevanz einer engagierten psychologischen
Anthropologie in Mobilitätsstudien

Abschließend möchte ich die Relevanz einer engagierten psychologischen Anthropolo-

gie für die empirische Erforschung langzeitlicher Auswirkungen von Krieg und Flucht

für rezenteDebatten der reflexivenMigrationsforschung und derRefugee Studies herausstel-

len (Nieswand & Drotbohm 2014; Lems 2016; Willen 2019; Ramsay 2020; Behnam Shad

2021). Meine Studie hat gezeigt, dass Affektdynamiken, die 40 Jahre zurückliegen, im-

mernochpräsent sindundalltägliches sozialesNavigierengestaltenoder zerreißenkön-

nen.Wichtiger noch, ich stellte über eine kritisch-phänomenologische Konzeptualisie-

rung ebenso dar, dass Menschen lernen, damit umzugehen. Ich näherte mich diesem

Verständnis über einen engagierten anthropologischen Zugang (Ortner 2019), weil die-

ser nicht nur für ein verantwortliches Forschen undArbeiten in vulnerablen Feldern sen-

sibilisiert, sondern genauso klar mit konkreten Handlungen für und mit Forschungs-

teilnehmenden verbunden ist und eine Forschungsbeziehung auf Augenhöhe anstößt.

Mein langzeitlichesEngagement verdeutlichtemirdieNotwendigkeit, sichder Frageder

Nachhaltigkeit vonMobilitätsregimenkritisch zuzuwenden. Indem ichdieKomplexität,

die Grenzen ebenso wie die Potenziale der Praxis des Schweigens untersuchte, knüpfte

ich auch an Debatten der Anthropology of Humanitarianism an und brach eine oftmals mit

forcierter Migration einhergehende Viktimisierung auf (Ticktin 2014: 283; Malkki 2015).

Auf der Grundlage eines psychologisch-anthropologischen Erklärungsmodells

forcierter Migrationsphänomene und ihrer subjektiven Interpretationen wird letzt-

lich deutlich, dass es nicht möglich ist, einfach von »Integration« zu sprechen. Die

Engführung des migrationspolitischen Paradigmas auf den rechtlichen und sozioöko-

nomischen Status einer Person wurde bereits in verschiedenen sozial- und geistes-

wissenschaftlichen Studien kritisiert (u.a. El-Mafaalani 2018; Röttger-Rössler 2018;

Foroutan 2019; Czollek 2020).

Ich möchte aus meinen Erkenntnissen zum Leben mit zerrissenen Zugehörigkeiten

die folgende Kritik formulieren: Wenn »gut integriert« mit den Worten »ruhig und un-

auffällig« beschrieben wird, wie es in der positiven Stereotypisierung von Personen mit

vietnamesischenMigrationsgeschichten in Deutschland oft der Fall ist (Q. Tran 2017; H.

Nguyen 2023), dann ist das ein deutliches Zeichen dafür, dass das bestehende Integra-

tionsparadigma soziale Ungleichheiten aufrechterhält. Dann beschreibt »Integration«

eine Form des politischen Schweigens, das Machtasymmetrien verfestigt und den Zu-

https://doi.org/10.14361/9783839476239-017 - am 13.02.2026, 17:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8 Fazit 301

gang zu Wissen (Achino-Loeb 2020) oder zu einer angemessenen Gesundheitsversor-

gung begrenzt. Vor diesemHintergrund fällt eine Fehlinterpretation von Zugehörigkei-

ten und damit zusammenhängender spezifischer Praxen des Schweigens noch härter

ins Gewicht. Blicke ich dann auf das Bedürfnis, nicht aufzufallen, welches ein Schwei-

gen kaschiert,weist dies auf eine von Irritations- undDifferenzmomenten durchzogene

Beheimatung hin, die auf strukturell verankerten Diskriminierungen aufbaut.

Wie also ist es um die gesellschaftliche Anerkennung von Personenmit Fluchterfah-

rung gestellt? Und was bedeutet das für die Möglichkeiten des guten Älterwerdens in

einer postmigrantischen Gesellschaft? Am Beispiel von Personen mit vietnamesischer

Fluchterfahrung habe ich gezeigt, dass es mit Blick auf die hier angesprochenen Fragen

strukturell betrachtet durchaus Luft nach oben gibt. Aber wie Marco Antonsisch fest-

hält, bedarf es auch einer emotional-affektiv grundierten Veränderung, denn Prozesse

derZugehörigkeit generieren sich situativ über politische und gesellschaftlicheAnerken-

nung:

[T]he role of political institutions is not sufficient, if the rest of the society fails to

›grant‹ this recognition. […] [P]eople belong neither to a territory, nor to a cultural or

ethnic group, but ›to a situation‹, e. g. to everyday life encounters. (2010: 650–651)

Antonsisch verdeutlicht, dass es die alltäglichen und auch scheinbar gewöhnlichen so-

zialen Begegnungen sind, die Personen signalisieren, dass sie dazugehören oder nicht.

Diese Feststellung führt unweigerlich auf die Bedeutung der Frage zurück, was soziale

Begegnungen mit den eigenen Emotionen und Affekten machen. Ich nutze in meiner

Erläuterung erneut dasWort »Integration«, ummich gleich davon zu verabschieden: In-

tegrationwird ermöglicht durch eine rechtlicheAnerkennung, aber Integrationfindet in

Alltagssituationen statt; also auf demWeg zur Arbeit, in einer Behörde, im Sprechzim-

mer einer Arztpraxis oder im Café, aber auch in Beziehungen innerhalb einer Familie

sowie über das Schweigen in einer Gemeinschaft.

Beziehe ich die Aussage Antonsischs (2010) nun zurück auf das dominante Narrativ

der »Boat People als privilegierte und gut integrierte Flüchtlingsgruppe«, stelle ich ei-

neDifferenz fest.Damit will ich weder sagen, dassmeine Gesprächspartner:innen nicht

gut integriert sind, noch will ich den Rahmen der Ankunft hinterfragen. Was ich hin-

terfrage, ist Folgendes: Warum herrscht bis heute ein statisches Narrativ vor, um Perso-

nen zu beschreiben, die seit 40 Jahren in Deutschland leben, die hier Familien gründe-

ten, die die Gesellschaft aktiv mitgestalten und auch mittragen (z.B. durch das Zahlen

von Steuern)? Das Festhalten am »Boat People«-Narrativ suggeriert eine abgeschlossene

Vergangenheit, die,wie diese Arbeit zeigte, sich nachwie vor lebendig, teils schmerzlich

und teils produktiv, in denAlltagwebt.Das ist derAlltag einer pluralenbundesdeutschen

Gesellschaft.Es ist also notwendig,migrationspolitischeKonzepte zuüberdenken,denn

die Kategorie »Integration« sagt nichts über die gefühlte Beheimatung aus. Sie hemmt

sie vielmehr, weil sie ein gesellschaftliches Ungleichgewicht erhält. Die Verantwortung

für die Frage, wer sich integrieren muss, wird Personen mit Migrationsbezügen zuge-

schoben.Die vonMobilität zwar geprägte unddavon auchprofitierende, aber genaudies

nicht anerkennendeDominanzgesellschaft entzieht sich ihrerVerantwortung.Sprechen

wir hingegen von Zugehörigkeiten, können wir uns nicht auf eine abgeschlossene Ver-

https://doi.org/10.14361/9783839476239-017 - am 13.02.2026, 17:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


302 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

gangenheit beziehen,sondernmüssen –einemZahnradgleich –MöglichkeitendesDia-

logs schaffen. Wenn wir gesellschaftliches Zusammenleben begreifen und das Zusam-

menwirken in einer pluralenGesellschaft tatsächlich stärkenwollen,müssenwir die Be-

deutungvonAffektenundEmotionen indieDebatten einbinden,umnicht »Integration«

zu erörtern, sondern dasWerden von »Zugehörigkeiten«,welches vielfältige Formen ge-

fühlter Zerrissenheit berücksichtigt. Anzuerkennen, dass Zugehörigkeiten aus Zerris-

senheit, Brüchen und Reibungen hervorgehen, ist auch ein Schritt, um den Gedanken

einer sensibilisierten Gesundheits- und Altersversorgung mit den Personen zu erarbei-

ten, die es betrifft.

Basierend aufmeinen Erkenntnissen, schließen sich folgende Fragen an, die in wei-

terer Forschungsarbeit untersucht werden sollten: Ich zeigte, wie langzeitliche Auswir-

kungen von Krieg, Flucht und forcierter Migration Formen des Denkens, Fühlens und

Handelns durchdringen. Doch die Frage der Beheimatung erschließt sich nicht nur aus

den Erfahrungen der Vergangenheit vor der Flucht, sondern, wie ich auchmit dem Ver-

weis auf Antonsisch (2010) zeigte, über die Möglichkeit, als Teil einer Gesellschaft aner-

kannt zu werden. Aus diesem Grund schlage ich vor, zerrissene Zugehörigkeiten auch

stärker in ihren transnationalen Bezügen zu vergleichen, um sich dem Einfluss diffe-

renter Ankunftsumstände bei vergleichbaren Fluchterfahrungen zuzuwenden. Die Fra-

ge ist, welche Rückschlüsse der Vergleich des Mobilitätsregimes auf das Wohlbefinden

im Alter zulässt.Wie wirken sich Ankunftsumstände auf die gefühlte Beheimatung und

Partizipationsmöglichkeiten aus? Hier besteht nach wie vor eine signifikante Leerstel-

le von Forschungsarbeiten, die sich dem Konnex Care, Altern und Migration zuwenden

(vgl. Buch 2015: 287; Hromadžić & Palmberger 2018; Amrith, Sakti & Sampaio 2023). Von

Bedeutung ist ebensodie Frage,welcheRolle lokale und transnationale diasporischeVer-

netzungsmöglichkeiten für Formen des Erinnerns spielen.Wie wird hier die Erfahrung

der Zerrissenheit verhandelt? Sind ähnliche semantische Verschiebungen des Schwei-

gens im Sinne einer diasporic silence festzustellen oder inwiefern reflektieren diese das

jeweilige Mobilitätsregime?

Ein weiterer Forschungskontext beschreibt neben der transnationalen Ausrichtung

eine intergenerationale Perspektive. Ausgehend von der Erkenntnis, dass intergenera-

tionale Care-Beziehungen sich über die Praxis des Schweigens gestalten (Sampaio 2020;

Shohet 2021), schließt sich die Frage an, wie implizites Wissen und verkörperte Erinne-

rungen die intergenerationalen Beziehungen durchdringen. Insbesondere im Prozess

des Älterwerdens, das zeigte ich aufmitmeinen Ausführungen zur Bürde der Frage und

der Last der Erinnerung, ist von einer gefühlten Intensität auszugehen, die die Aufar-

beitung zu einer familiären Angelegenheitmacht und sich aufgrund internalisierter Ge-

fühlsregeln ungleich belastender auswirkt. Also wie ist es um den intergenerationalen

Dialog gestellt? Die Annäherung an die beschwiegene Vergangenheit ist in unterschied-

lichen Zusammenhängen zu prüfen: Einmal im Familienkontext, dann in der Gemein-

schaft und schließlich auch in Bildungsinstitutionen. So z.B. legt der Geschichtsunter-

richt wichtige Weichen für die Art und Weise, wie das Wissen in einer pluralen Gesell-

schaft vermittelt und aufgenommenwird.Wie steht es also um die Vermittlung von Ge-

schichten, die aus Zerrissenheit hervorgehen?

https://doi.org/10.14361/9783839476239-017 - am 13.02.2026, 17:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

