8 Fazit

Das Ziel dieser Arbeit war es, begreifbar zu machen, wie sich ein Leben mit beschwiege-
nen Vergangenheiten gestaltet und wie sich dies auf das Gefiihl des In-der-Welt-Seins
und Praxen des Sich-zugehdorig-Fithlens auswirkt. Genauer untersuchte ich die affekti-
ven Auswirkungen von forcierter Migration auf die emotionale Lebensqualitit im Alter.
So fragte ich, was es fiir das gesellschaftliche Zusammenleben und das Alterwerden ge-
fithlsmiflig heilt, wenn mir ilter werdende Personen mit Fluchterfahrungen aus Viet-
nam anvertrauten, dass sie »schweigen und vergessen, weil es sonst nicht weiter gehtx,
dass »der Korper still war« und man »nicht alles zeigt«, dass es »keine Worte, aber ei-
nen »inneren Druck« gibt, dass sie mir »das erzihlen diirfen, aber sonst keiner dariiber
spricht«, dass »manche nach dem zehnten Geburtstag 20 geworden sind« oder dass an-
dere »gedanklich noch im Krieg sind«. Diese Beschreibungen korrelierte ich mit weite-
ren allgemeinen Aussagen meiner Gesprachspartner:innen, wonach »die deutsche Ge-
sellschaft wenig tiber diese Probleme weif3« und man sich stets bemithen miisse, »den
Staat und die Gesellschaft zu entlasten«. Gleichwohl werden wiederum Personen wie
meine Gesprichspartner:innen in der Offentlichkeit verallgemeinernd als sogenannte
Boat People adressiert, die zu einer »gut integrierten und privilegierten Fliichtlingsgrup-
pe« gehoren. In diesem letzten Schritt biindele ich meine Erkenntnisse mit Blick auf die
Frage, was es fir die Forschung und fir die Gesellschaft bedeutet, von Zugehorigkeiten,
Schweigen und Erinnern in den Lebens- und Erfahrungswelten ilter werdender Perso-
nen mit vietnamesischen Fluchtbeziigen zu sprechen.

Mit empirischen Befunden wies ich auf langfristige emotionale und affektive Folgen
von Krieg, Flucht und Dislokation hin, die sich ohne das Zusammendenken von Affizie-
rungsprozessen mit den theoretischen Strdngen zu Belonging, zur Anthropology of Silence
und zu Embodied and Emplaced Memories nicht verstehen lieRen. Aus diesem Grunde ent-
wickelte ich in Teil I das Konzept der zerrissenen Zugehdrigkeiten sowie eine spezifische
ethnografisch-analytische Herangehensweise, in deren Zentrum ich den mit allen Sin-
nen navigierenden Korper in Bewegung stellte. Um zu ergriinden, wie meine Gesprachs-
partner:innen die Zeit des Krieges, die Nachkriegszeit sowie Flucht und Ankunftsjahre
erlebten und wie es sich anfiihlt, sich an die damit verbundenen Herausforderungen zu
erinnern, arbeitete ich in Teil II zunichst die Komplexitit der Zerrissenheit aus einem
historisch-empirischen Blickwinkel heraus. Ein sich daraus ergebendes vielstimmiges

https://dol.org/1014361/9783839476239-017 - am 13.02.2026, 17:53:46, /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839476239-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

290

Edda Willamowski: Zerrissene Zugehdrigkeiten

Mosaik sollte Wege in das Schweigen nachzeichnen, die im Riickblick als spezifische Re-
aktionen auf soziokulturelle, politische, 6konomische und historische Krifte verstanden
werden miissen. Gefithlte Zugehdorigkeiten unterliegen einem steten Prozess, denn mit
der Betrachtung der Ankunft zeigte sich auch, dass aus Verlust und Sehnsucht resultie-
rende affektive Intensititen Momente der Irritation und der Bindung zugleich hervor-
rufen konnen. Aufbauend auf dem Verstindnis, wie Zugehorigkeiten erlebt, geformt,
zerrissen und neu konstituiert wurden, analysierte ich in Teil I1I, was es auf subjekti-
ver Ebene bedeutet, sich in seiner Zugehorigkeit zerrissen zu fithlen. Ich zeichnete an-
hand zweier affektiver Lebensverliufe nach, wie das Schweigen sich in wechselseitiger
Durchdringung mit gefiihlten Nicht-/Zugehorigkeiten, verkdrpertem und verortetem
Erinnern wandelte und eine verdichtete Krisenerfahrung offenbarte, die neben subjek-
tiven Belastungserfahrungen auch auf migrationsbedingte und strukturell diskriminie-
rende Einflussfaktoren zuriickfithrte. Im Laufe der Zeit beobachtete ich, wie meine Ge-
sprachspartner:innen in meinem Beisein ihren Blick zuriick ausdifferenzierten, auch,
indem sie sich Zeit-/Riume schufen, in denen sie iiber das Schweigen sprechen konnten.
So wurde auch der Forschungsraum selbst zu einem Raum fiir das Artikulieren von Un-
gesagtem. In einem weiteren Schritt verkniipfte ich dann die personenzentrierte Wahr-
nehmung des Schweigens mit der gemeinschaftsorientierten Perspektive einer im Alltag
prisenten Vergangenheit, die das Denken, Handeln und Fithlen im sozialen Miteinander
spiirbar durchdringt.

In diesem abschlieRenden Teil meiner Arbeit diskutiere ich die zentralen Erkennt-
nisse hinsichtlich der eingangs gestellten Forschungsfragen. Erstens halte ich jenseits
von gingigen Viktimisierungen fest, dass eine affektiv erinnerte und verkorperte Ver-
gangenheit Relationen, Sinne sowie Raum und Zeit kraftvoll durchdringt und das gegen-
wirtige Gefithl des In-der-Welt-Seins in einer Weise orientiert, die nicht nur in die Ohn-
macht fihrt, sondern auch in Momente erneuter Ermichtigung miinden kann. Zwei-
tens verdeutliche ich mit meinem Blick auf die Praxis des Schweigens, dass Emotionen
sich im Verlauf von Migration und Alterwerden wandeln und sich entsprechend auch
Zugehorigkeitsgefithle verindern. Drittens zeige ich, dass ein Leben in und Reden iiber
zerrissene Zugehorigkeiten unabdingbar fiir einen intergenerationalen Dialog ist. In ei-
nem letzten Schritt lege ich dar, warum es notwendig war, langfristige Auswirkungen
von Krieg und forcierter Migration aus psychologisch-anthropologischer Perspektive als
situierte, verkorperte und verortete Phinomene zu untersuchen und wie insbesonde-
re eine engagierte Perspektive und phinomenologische Go-Alongs dazu beitrugen, eine
aus meiner Sicht ethisch verantwortliche Forschung in vulnerablen Forschungsfeldern
durchzufithren. Letztlich zeige ich vom Partikuliren ausgehend auf, wie meine konzep-
tuelle und empirische Arbeit zu allgemeinen Debatten der Migrations- und Fluchtfor-
schung beitrigt und welche zukiinfrigen Forschungsfragen und -felder sich fir eine kri-
tische psychologische Anthropologie ergeben.

Verkdrperte Vergangenheiten und das Gefiihl des In-der-Welt-Seins

Eine wesentliche Erkenntnis meiner Arbeit ist, dass sich langfristige Folgen von Krieg,
Flucht und Dislokation iiber fortlaufende Affizierungsprozesse als im Alltagsleben pri-

https://dol.org/1014361/9783839476239-017 - am 13.02.2026, 17:53:46, /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839476239-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8 Fazit

sent werdende Vergangenheit begreifen lassen. Mit dem Konzept zerrissener Zugeho-
rigkeiten prisentierte ich einen neuen theoretischen Zugang, um diese langzeitlichen
Auswirkungen forcierter Migration als affektive und zutiefst verkorperte Gedachtnis-
form verstindlich zu machen. Damit konnte ich herausstellen, wie sich Personen rund
40Jahre nachihrer Flucht aus Vietnam heute in Berlin beheimatet fithlen. Ich zeigte, dass
diese Vergangenheit eine Qualitit besitzt, die das Denken, Fithlen und Handeln meiner
Gesprichspartner:innen in der Gegenwart durchdringt, weswegen es nicht méglich ist,
von einer abgeschlossenen Vergangenheit zu sprechen.

Methodologisch ermdglichte mir die langzeitlich angelegte personenzentrierte,
phinomenologische und engagierte Ethnografie, situative Affekte in ihrer Entfal-
tung in Bewegungen und in der direkten sinnlichen Interaktion mit der sozialen und
rdumlichen Umwelt nachzuzeichnen. Ich konzentrierte mich auf affektive Dynamiken
wihrend des Erinnerns, mit denen meine Gesprichspartner:innen darauf hinwiesen,
dass man »nicht alles sagt«, weil man »die Vergangenheit vergessen will« und »die
Gegenwart alle Ressourcen zum Uberleben fordert«. Auch stellte ich so Verbindungen
her zu vergangenen und rezenten Erfahrungen, Belastungen und Befihigungen.Bspw.
zeichnete ich in mikrorelationalen Prozessen nach, wie bereits das Durchschreiten eines
bewachsenen Waldwegs, das Passieren einer bestimmten Straflenecke, das Betrachten
eines Bildes im Wartezimmer sowie das Riechen, Fithlen oder Schmecken bestimmter
Krauter verkorperte, verortete und auch entortete Erinnerungen enthiillte. Diese waren
also im Denken, Fithlen und Handeln meiner Gesprachspartner:innen stets omnipri-
sent. Aufbauend auf diesem Ergebnis halte ich fest, dass eine Flucht zwar riumlich
abgeschlossen sein kann, sich aber als verkorpertes Gefithl des In-der-Welt-Seins in
Prozessen des affektiven Erinnerns und sozial-emotionalen Navigierens fortschreibt.

Diese Erkenntnis ermdglichte es mir in einem weiteren Schritt, itber Affektdynami-
ken implizites Wissen und Belastungsmomente in Relation zu subjektiven Kérperwahr-
nehmungen, Gedanken, Handlungsmustern und Beziigen zur Umwelt herauszuarbei-
ten und diese Ergebnisse gemeinsam mit meinen Gesprichspartner:innen zu bespre-
chen. Der Austausch tiber konkrete Affizierungen sensibilisierte sie fiir unangenehme
Situationen, erinnerte sie zugleich aber auch an die eigene Selbstwirksamkeit und konn-
te im Umgang mit gefithlten Belastungen zu einer Stiitze werden. In einem iiber vier Jah-
re gefithrten Forschungsdialog in Bewegung notierte ich Nuancen des Schweigens, die
sich iiber den affektiven Lebensverlauf entwickelt, verdichtet und verkompliziert hatten.
Damit traten die Komplexitit und Flexibilitit einer spezifischen Praxis des Schweigens
hervor und es wurde moglich, Wandlungsmomente sowie Potenziale und Grenzen die-
ses Schweigens zu erkennen und zu artikulieren.

Die Momente einander im Schweigen iiberlappender Gefithlsintensititen fasste
ich unter dem Begriff des affektiven Erinnerns zusammen, um analytisch eine situativ
iiberwiltigende Wirkmachtigkeit zu skizzieren, die auf verkérperten und teils duf3erst
schmerzhaften Vergangenheiten beruhte. Ich erinnere etwa an die phinomenologische
Beschreibung der Situation am Sowjetischen Ehrenmal, aus der ersichtlich wurde,
wie eine Gesprichspartnerin von mir von einer gefithlten Intensitit gedanklich und
korperlich tiberwiltigt wurde, weil diese temporale, raumliche und soziale Grenzen
tiberschritt. Affektives Erinnern tritt in Abhingigkeit zu der sozial-relationalen, der
sinnlichen und riumlich-temporalen Einbettung sowie zu den psychischen Ressourcen

https://dol.org/1014361/9783839476239-017 - am 13.02.2026, 17:53:46, /de/s Access

291


https://doi.org/10.14361/9783839476239-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

292

Edda Willamowski: Zerrissene Zugehdrigkeiten

einzelner Menschen auf und verstrickt ambivalente, einander verstirkende und teils
konfliktive emotionale Erfahrungen. Die mit diesem Prozess verbundenen Formen
des Schweigens beanspruchen also Ressourcen und irritierten ein normalerweise mit
Selbstverstindlichkeit verbundenes Gefiihl des In-der-Welt-Seins. Daraus folgt, dass
die mit dem ehemals erlernten kulturellen Schweigen beabsichtigte Regulierungsfunk-
tion einen gegenteiligen Effekt bewirkt, weil vergangene und gegenwirtige Situationen
erlebter Vulnerabilitit im Schweigen affektiv aktualisiert werden. Affektives Erinnern
hemmt situativ die Handlungsfihigkeit von Personen und wirke sich auf gelebte Praxen
wie auch Moglichkeiten des Sich-zugehdrig-Fithlens aus.

Diese Gegenseitigkeit, die Erkenntnisse gemeinsam mit meinen Gesprichspart-
ner:innen reflektieren zu konnen und somit fir ihren therapeutischen Verlauf nutzbar
zu machen, charakterisieren meinen engagierten Forschungsansatz. Denn in mei-
ner Untersuchung betrachtete ich auch psychische Krisen iiber Affizierungsprozesse
und arbeitete so die Handlungsmacht von Personen heraus, die in und mit Krisen
leben. Daraus leitete ich eine Kritik an bestehenden Traumadiskursen ab, die diese
Handlungsmacht aufgrund einer vorherrschenden Viktimisierungstendenz ausblenden
oder schlichtweg missachten (Khosravi 2017; 2021; Behrouzan 2018; vgl. Ticktin 2014).
Vulnerabilitit und Passivitit werden demnach vielmehr mit individueller Schuld ver-
kniipft, statt ihre strukturelle Bedingtheit und Einbettung zu entlarven. So z.B. bedingt
die kapitalistische Maxime der Selbstoptimierung Prozesse des Ausblendens und Patho-
logisierens (Browne, Danely & Rosenow 2021). Diese Prozesse wiederum fithren dazu,
dass Personen ihre gefithlten Differenzen tabuisieren und verschweigen. So verfestigen
sich ungleiche Machtverhiltnisse zwischen Hilfegebenden und -empfangenden (vgl.
Malkki 2015; vgl. Pussetti 2010), was meiner Meinung nach zu einer fehlgeleiteten In-
terpretation »unauffilliger, gut integrierter« Personen mit Migrationsbeziigen beitrigt.
Mehr noch, es lidt die Verantwortung fiir strukturelle Ungleichbehandlung auf den
Schultern marginalisierter Personen ab und konzentriert sich auf Einzelfille, statt der
dahinterstehenden diskriminierenden und marginalisierenden Struktur Aufmerksam-
keit zu schenken (H. Nguyen 2023). Ich dagegen plidiere dafiir, den Zusammenhang von
Schweigen, Erinnern und schweren Vergangenheiten fernab einer blofRen Pathologisie-
rung zugunsten einer phinomenologischen Situiertheit und Komplexitit zu erdrtern.
Die vielen Anstrengungen, die meine Gesprichspartner:innen immer wieder unternah-
men, deuten auf Handlungsfihigkeit hin - in und trotz Zerrissenheit. In Gesprichen in
Bewegung enthiillten sich differente Intensititen des Schweigens, die zu unterschied-
lichen Zeiten an unterschiedlichen Orten gemacht wurden. Das bezog sich auf den
Ausdruck von Verhaltensnormen sowie subjektive und zutiefst verkorperte Erfahrun-
gen der Zerrissenheit. Schweigen diente der Emotionsregulierung, um Verantwortung
zu iibernehmen, sich und andere zu schiitzen oder um Zugehorigkeiten trotz eines
empfundenen Schamerlebens zu erhalten. Die Entflechtung unterschiedlicher Ebenen
ermoglichte es meinen Gesprichspartner:innen und mir dann auch, die individuell
gefithlten Belastungsmomente an strukturelle, soziokulturelle, politische, historische,
kollektive oder medizinische Einflussfaktoren zuriickzubinden. Wir ergriindeten Belas-
tungen nicht als persénliche Schwiche, sondern als Bedingung innerhalb eines grofReren
gesellschaftlichen Rahmens.

https://dol.org/1014361/9783839476239-017 - am 13.02.2026, 17:53:46, /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839476239-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8 Fazit

Eine wesentliche Erkenntnis dieses Vorgehensist, dass der Blick auf den Zusammen-
hang von Schweigen und dem Erinnern belastender Vergangenheiten um den Faktor der
begleitenden affektiven Intensititen erginzt werden muss, um die mit dem Schweigen
einhergehenden Wahrnehmungen und Interaktionsmodi in ihrer qualitativen Auspri-
gung zu ergriinden. Ethnografische Therapiebegleitung (Heyken et al. 2019, von Poser et
al. 2019, M. H. Nguyen 2021) trat hier als zielfithrende Erginzung auf, um personenzen-
triert zu erdrtern, was als Belastung erlebt und wie diese artikuliert und reflektiert wird.
Im Schweigen, so habe ich zu zeigen versucht, wurde die gefiihlte Zerrissenheit in Rela-
tionen, mit den Sinnen sowie in Raum und Zeit verarbeitet und ausgehandelt; etwa tiber
mobile Erinnerungen, Emotionen und Gedanken, die komplex verkérpert und verortet
sind und transnational zwischen Deutschland, Vietnam und anderen diasporischen Or-
ten zirkulieren.

Wichtig fiir dieses Verstindnis war die affektive Lebensverlaufsperspektive, um das
Schweigen nicht nur als aktive, sondern auch als affektive Praxis zu begreifen. Das be-
wegliche Verstindnis verkorperter Erinnerungen und zerrissener Zugehorigkeiten auf
mikrorelationaler Ebene zeigte die Unterschiede und Gemeinsamkeiten einer zutiefst
verkorperten Gedichtnisform bezogen auf das Alter, das Geschlecht und die Art der ge-
machten Erfahrungen. Dariiber traten implizites Wissen, sinnlich grundierte und non-
verbale Umgangsformen hervor. Zugehdorigkeiten handeln meine Gesprachspartner:in-
nen iber diese Zerrissenheit aus, eben weil diese Zerrissenheit ihr Gefiihl des In-der-
Welt-Seins grundiert. Zerrissene Zugehorigkeiten sind eine Form von (Weiter-)Leben
nach erlebten Krisen. Von dieser subjektiven Betrachtungsweise leite ich nun zu den
Erkenntnissen iiber, die ich in Bezug auf das Schweigen in dessen Verschrinkung mit
Fragen des sozialen Miteinanders herausarbeiten konnte.

Schweigen als Emotionsrepertoire im Wandel

Emotionen werden soziokulturell verschiedentlich ausagiert und wandeln sich mit dem
Alter und in der Migration (vgl. Svasek 2010; Boccagni & Baldassar 2015; von Poser 2018).
Diese Erkenntnis erginzte ich mit psychologisch-anthropologischen Einblicken in das
Thema der psychosozialen Gesundheit meiner Gesprichspartner:innen, deren Auspri-
gung sich vor allem an einem schweigenden Umgang mit biografischen Diskontinui-
titen und gefiihlten Differenzen manifestierte. Ich hinterfragte das Bild von »ruhigen,
unauffilligen und gut integrierten« Gefliichteten vietnamesischer Herkunft, indem ich
das von mir empirisch vorgefundene Schweigen als Teil eines spezifischen Emotionsre-
pertoires analysierte, mit dem meine Gesprichspartner:innen sozialisiert worden waren
und das sich in Abhingigkeit von soziopolitischen Ereignissen iiber den Lebenslauf ste-
tig wandelte.

Meine Interpretation des Schweigens als komplexe und flexible Gefithlspraxis ver-
deutlicht, dass die Begriffe »ruhig«, »unauffillig« und »gut integriert« im Falle alter
werdender Personen mit vietnamesischen Fluchterfahrungen véllig ungeeignet sind,
um Aussagen zu der emotionalen Befindlichkeit oder gefiihlten Beheimatung zu treffen.
Dass diese positiv stereotypisierende Bewertung fatale Fehlinterpretationen auslost,
zeigte ich mit einem Blick auf die differenten Dynamiken, Facetten und Funktionen des

https://dol.org/1014361/9783839476239-017 - am 13.02.2026, 17:53:46, /de/s Access

293


https://doi.org/10.14361/9783839476239-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

294

Edda Willamowski: Zerrissene Zugehdrigkeiten

Schweigens. Denn das Verdecken von gefiihlten Briichen zwischen Zeiten und Orten
sowie zwischen Gesundheit und Krankheit basierte auf der Grundlage gesellschaftlich
anerkannter und internalisierter Umgangsformen. Die Praxis des Schweigens als solche
ist also nicht das Problem, weil Emotionen entsprechend der kulturellen Modelle und
des Emotionsrepertoires ausagiert werden. Die Problematik des Schweigens ergab sich
erst mit dem Blick auf die affektive Dimension, die sich mit enormen gesellschaftlichen
und politischen Umbriichen fiir und zwischen Gemeinschaften ergab.

Ich wies in Teil II darauf hin, dass emotionale Erfahrungen in schweigenden Hand-
lungen ausgedriickt und ausgehandelt werden und mit einer Vielzahl impliziter Codes
einhergehen. Diese durchdringen das soziale Miteinander und Praxen des Sich-zugeho-
rig-Fithlens. Ich konnte auch zeigen, dass Schweigen einerseits als gestaltendes Element
empfundener Zugehorigkeiten und andererseits als zerreiffende Qualitit einer stillen
Praxis aufscheint. Ambivalent wurde dieses Schweigen fiir Vergemeinschaftungspro-
zesse besonders deshalb, weil die Gemeinschaft zwar »wie eine Familie« beschrieben
wurde, aber dass »man nicht alles zeigt« in dieser Gemeinschaft. Diese Perspektivie-
rung fithrte ich aufein relationales Gesellschaftsverstindnis zuriick, das ich mir ich iiber
die Kombination von personenzentriertem und gemeinschaftszentriertem Ansatz er-
schloss, um Erwartungen an und Vorstellungen von sozialen Beziehungen mit gelebten
Praktiken und Méglichkeiten der Vergemeinschaftung abzugleichen. Ich erarbeitete ei-
ne Geschichte der Diskontinuititen und erliuterte, wie Zugehorigkeiten im Kontext von
Krieg und Flucht zerrissen, wie sie sich neukonfigurierten, wie Risse erlebt wurden und
wie sie heute erinnert werden.

Meine Gegeniiberstellung der strukturellen und gefithlten Dimensionen der Ankunft
in Teil IT war insofern aufschlussreich, als ich darlegen konnte, dass affektive Differenz-
erfahrungen hervortraten, die aus der Konfrontation mit einem zunichst unbekannten
Emotionsrepertoire entstanden. Die mit den Erinnerungen an die Ankunft verkniipften
Empfindungen beruhten auf einer geteilten Exklusionserfahrung, aber nicht nur. Denn
das Gefithl, »gleiches erlebt zu habenc, festigte zunichst ein fragiles soziales Geflecht
in einer marginalisierten relationalen und konfuzianistisch orientierten Gemeinschaft.
Problematisch, so zeigte ich vor allem anhand der detaillierten affektiven Lebensverliufe
von bac Diing und ¢6 Tuyét, war jedoch das affektive Schweigen. Denn dieses rief gefiihlte
Intensititen hervor, die in der Vergangenheit nicht zu einem Bestandteil einer Emotion
transformiert worden waren. Ich zeigte auf, wie meine Gesprichspartner:innen wih-
rend ihrer Sozialisation Grenziiberschreitungen erlebten, die situativ ihr Verstindnis
von Wiirde angriffen. In dieser Zeit wurde aus einem gingigen soziokulturellen Habi-
tus ein wirkmaichtiger und anstrengender Protektionsmechanismus, das Schweigen er-
fuhr eine semantische Verschiebung. Das heif3t, dass internalisierte Normvorstellungen
eines adiquaten Ausdrucks emotionaler Erfahrungen nicht mehr zu dem tatsichlich Er-
lebten passten. Mit der Fluchtverstirkte sich diese Inkongruenz und schrieb sich, wie ich
zeigen konnte, sozial-relational, sinnlich und riumlich-temporal fort. Sprechen wir also
heute vom Umgang mit Erinnerungen an Krieg, Diskriminierung, Verlust und forcierte
Migration, so milssen wir dies in einem Rahmen tun, der die Zerrissenheit in diesen viel-
faltigen Dimensionen beriicksichtigt und der komplexen Wechselwirkung von psycho-
logischen, soziokulturellen, historischen und politischen Prozessen von Zugehorigkeit
Rechnung trigt (vgl. Behrouzan 2018; Mattes & Lang 2021). Somit wird deutlich, dass

https://dol.org/1014361/9783839476239-017 - am 13.02.2026, 17:53:46, /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839476239-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8 Fazit

die Geschichte von Flucht konsequent als Geschichte der Zerrissenheit begriffen werden
muss, die nicht erst mit, sondern weit vor der Flucht begann und die auch nicht mit der
Ankunft in der BRD endete.

Ein geteiltes Schweigen iiber die Erlebnisse vor der Ankunft war kollektiv notwen-
dig, um den Neuanfang nicht zusitzlich mit gefithlten Irritationen und der Aushandlung
differenter Erfahrungen der Vergangenheit zu belasten. Dies erliuterte ich mit der Be-
schreibung des Dankbarkeitsnarrativs, das in den Erzihlungen meiner Gesprichspart-
ner:innen eindeutig dominierte: Die Anerkennung einer unumstofllichen Vergangen-
heit beruht darauf, dass dieser Rahmen eine Verbundenheit stirkt, im aktiven Schwei-
gen anerkannt wird und so individuelle Verwundbarkeiten beriicksichtigt. Schweigen
driickt also die Anerkennung der Gesellschaftsordnung, damit einhergehender Normen
und Geschlechterrollen aus und reflektiert die Erwartung, Emotionen zu regulieren und
Verantwortung fiir sich und andere zu iibernehmen. Schweigen ist im diasporischen
Kontext somit auch ein Ausdruck fiir Beziehungen der Sorge.

Nach auflen hin schiitzt das Schweigen eine verkorperte Zugehérigkeit und zeugt
von dem kollektiven Bediirfnis, soziale Harmonie aufrechtzuhalten. Mit dem Schweigen
verwies ich ebenso auf ein kausales Netzwerk, das Zugehorigkeiten zwar erhielt, gleich-
zeitig aber auch die Existenz fortwihrender Belastungen perpetuierte (vgl. Hinton et al.
2016), z.B. aus Sorge davor, vorschnell mit dem Stigma dién, also »verriickt zu seinc, gela-
belt zu werden. Das offenbart einen gefithlten Anpassungsdruck, der sich kongruent zu
der sich wandelnden 6ffentlichen Wahrnehmung migrantisierter Menschen in der BRD
entwickelte. Einen »inneren Druck« fithrten bac Diing und ¢6 Tuyét auf Trauer, Verlust,
Demiitigung und »Blut im Herzen« zuriick. Dieser dufderte sich, wenn sie ihre gefiihl-
ten Intensititen im Alltag permanent unterdriickten und vergangene Momente von Vul-
nerabilitit akute Belastungen verzerrten. Das Schweigen hatte immer dann eine zerrei-
Rende Kraft, wenn die verinnerlichte Bewaltigungsstrategie den gefiihlten Erfahrungen
nicht mehr adiquat Ausdruck verleihen konnte. Diese Inkongruenz mitzuteilen hitte je-
doch zu Momenten der Scham und des Gesichtsverlusts gefithrt und wurde daher unter
grofien Anstrengungen immer wieder verdeckt. Aber sie verdeckten so auch die struktu-
relle Dimension von Diskriminierungserfahrungen. Die verstirkte Aufmerksambkeit fir
das eigene Verhalten in sozialen Beziehungen fiihrte schlieflich zu Abgrenzungs- und
Riickzugstendenzen. Das war problematisch, denn das Schweigen erfiillte nicht mehr
die Funktion, gefiihlte Erfahrungen zu regulieren, sondern signalisierte ein erstarrtes
Emotionsrepertoire (vgl. Heyken 2019).

Die zunehmende Problematisierung des Schweigens vonseiten unterschiedlicher
Gesprichspartner:innen deutet auf einen erneut stattfindenden semantischen Wandel
des Schweigens hin. Dieser dufert sich im Verhiltnis zu sich verindernden Lebens-
umstinden im Prozess des Alterwerdens wie dem Ubergang vom erwerbsfihigen Alter
in den Renteneintritt. Mit diesem Wechsel gehen soziookonomische Verinderungen
einher, Alltagsgestaltung und Familienorientierung wandeln sich, korperliche Belas-
tungen nach einem intensiven Arbeitsleben fallen vermehrt ins Gewicht und auch die
im Alter prisenter werdende Frage, wie das Leben riickblickend verlaufen war, nagt an
den Gedanken. Die Frage, was als »normale« Belastungserfahrung gilt und ab wann das
Verhalten einer Person als »deviant« bezeichnet werden darf, bedarfalso einer raumlich-
temporalen, einer sozial-relationalen und affektiv-emotionalen Differenzierung von

https://dol.org/1014361/9783839476239-017 - am 13.02.2026, 17:53:46, /de/s Access

295


https://doi.org/10.14361/9783839476239-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

296

Edda Willamowski: Zerrissene Zugehdrigkeiten

gegenwirtigen und vergangenen Zugehorigkeiten sowie der gewihlten und erwarteten
Umgangsform mit Zerrissenheit.

Ich konnte zeigen, dass der Ausdruck und die Interpretation von Emotionen aus ei-
ner Binnenperspektive heraus begriffen werden miissen, um einschitzen zu konnen,
was fiir eine Person auf dem Spiel steht, wenn sie schweigt, und ob, wann und in wel-
chem Kontext eine internalisierte Praxis zu einer Belastung wird. Schweigen generiert
sich aus dem Schweigen der Mehrheit. Die einseitige Darstellung des »Boat People«-
Narrativs verstirkt letztlich das Schweigen, denn in diesem Narrativ dominiert die bun-
desdeutsche Wahrnehmung der historischen Ereignisse. Die Gefiihls- und Lebenswelten
der Personen und ihrer Nachkommen, die dieses Narrativ betrifft, werden nur marginal
beriicksichtigt. Sich dieser Tatsache kritisch zuzuwenden, heifdt, Zuhoéren nicht nur itber
Sprache, sondern tiber Affekte des postmigrantischen gesellschaftlichen Zusammenle-
bens zu begreifen. Wie ich darlegte, versuchten meine Gesprichspartner:innen iiber vie-
le Jahre oder Jahrzehnte ihre Belastungen entlang internalisierter, relationaler und indi-
rekter Kommunikationsmuster auszuhandeln. Dieser Versuch ist jedoch nicht nur eine
Wahl, sondern muss auch als eine Reaktion auf das dominierende Narrativ wie auch feh-
lende strukturelle Zuginge verstanden werden. Meine Gesprichspartner:innen zogen in
der Regel die ihnen vertraute relationale Problembewiltigung dem Gang zu deutschen
Institutionen vor. Mit niedrigschwelligen kultur- und sprachsensiblen Angeboten tiber-
briicken ehrenamtliche Akteur:innen aber auch seit jeher jene strukturelle Licke zu in-
stitutionalisierten Hilfsangeboten (Ta et al. 2021). Es gibt also strukturelle und gefiihlte
Barrieren, die auf empfundene Nicht-Zugehorigkeiten sowie Erfahrungen der Zerris-
senheit zuriickfithren und die den Wandel von Emotionsrepertoires fordern oder hem-
men.

In der Gesamtschau tragen die von mir genannten Aspekte eindeutig dazu bei, gin-
gige Interpretationen »unauffilliger, gut integrierter« Personen mit Migrationsbeziigen
kritisch und im Sinne eines positiven Rassismus zu hinterfragen. Denn um das Erle-
ben von Irritationsmomenten im Alltag zu mindern, zogen sich Personen zuriick oder
suchten Orte auf, an denen sie als moralisch gleichwertige Mitglieder wahrgenommen
wurden. Diese Linien strukturell bedingter und gefiihlter Zerrissenheit deuten auf sehr
unterschiedliche Formen des Schweigens hin. Aus meiner Sicht ist es wichtig, diese ge-
trennt voneinander zu betrachten.

Leben mit zerrissenen Zugehdrigkeiten,
Reden iiber zerrissene Zugehdrigkeiten

Ich komme zu meiner dritten Erkenntnis: Ein Leben in Zerrissenheit unterliegt einer
fortwihrenden Aushandlung gefiihlter Nicht-/Zugehorigkeiten und Neubeheimatun-
gen. Die Aushandlung verkoérperter Vergangenheiten bedarf daher dringend einer
Sensibilisierung zwischen den Generationen, d.h. zwischen jenen Generationen, die
von zerrissenen Zugehorigkeiten durch das direkte Erleben, und jenen, die lediglich
indirekt tiber das Erspiiren schwerer Vergangenheiten im Zusammenleben, betroffen
sind. Festhalten méchte ich, dass das Suchen nach Worten, um direkt verkorperte eben-
so wie die von Nachkommen indirekt fithlbaren Vergangenheiten zu beschreiben, den

https://dol.org/1014361/9783839476239-017 - am 13.02.2026, 17:53:46, /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839476239-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8 Fazit

Weg ebnen kann fiir das Entstehen einer sinnlich grundierten Vergemeinschaftung ei-
ner affective community of care (von Poser & Willamowski 2020, Zink 2019). Solche affective
communities of care richten sich an einer sozialen Unmittelbarkeit aus und zeichnen sich
iiber eine geteilte Sinnlichkeit sowie Gefithle der Zusammengehorigkeit aus. Wie bereits
in Teil I1I deutlich wurde, basiert die intergenerationale Aushandlung zerrissener Zuge-
horigkeiten auf dauerhaften emotionalen Bindungen, die iiber lingere Zeitriume und
verschiedene Kontexte hinweg bestehen und eine tiefgreifende emotionale und affektive
Bedeutung haben (vgl. Scheidecker 2019). Damit einher gehen soziokulturell kodierte
Rollenverstindnisse, Erwartungshaltungen und Umgangsformen. Charakteristisch fir
eine affective community of care sind neben den formierenden die transformierenden
affektiven Verbindungen, die sich im Zusammenspiel mit sich verindernden Res-
sourcen und Bediirfnissen wandeln und so Bindungen stabilisieren, mobilisieren oder
l16sen. Um die enormen Umbriiche zwischen den Generationen zu reflektieren, miissen
Zugehorigkeiten kontinuierlich iiber Zerrissenheiten aus- und neuverhandelt werden.

Das prozesshafte Verstindnis mochte ich mit Blick auf das intergenerationale Leben
in und mit Zerrissenheit in einer letzten ethnografischen Beschreibung untermalen. Im
April 2017 besuchte ich eine Pfadfindergruppe. Diese bestand mit Unterbrechungen seit
Anfang der 1980er und bot einen Anlaufpunkt fir Kinder und Jugendliche mit Fluchter-
fahrungen aus Vietnam. Heute treffen dort die »Kinder von damals« mit ihren Kindern
zusammen. Mit chd Hung (45 J., m) sprach ich iiber seinen Umgang mit der eigenen Ge-
schichte. Er erklirte mir diesbeziiglich Folgendes:

Ja, die Geschichtsvermittlung haben wir leider sehr vernachldssigt, muss ich sagen.
Als ich noch ein Kind war, haben wir uns jahrlich in Troisdorf getroffen, da wohnte der
Herr Neudeck [der Grinder des Cap Anamur-Hilfskomitees; Anm. d. Verf.]. Dadurch
haben wir die Erinnerung automatisch vermittelt. Dann bin ich weggezogen. Aber ich
glaube auch, dass das Treffen nicht mehr jahrlich stattfindet. [..]

Die Grundidee, die Eltern, die Vorfahren, das ist fiir mich wichtig. Seine Wurzeln darf
man nicht vergessen. Wenn man keine Wurzeln hat, ist man verloren. Auch in dieser
Gesellschaft muss man seine Wurzeln finden. Muss nicht Vietnamesisch sein, aber
ich versuche trotzdem zu vermitteln, ich habe eine Wurzel und ermutige die Kinder,
ihre Wurzel zu finden. Jeden Tag eine gute Tat. Wir wollen einfach etwas Gutes flr die
Welt bringen und die Kinder ermutigen, was Gutes fiir die Gesellschaft zu tun. Das ist
die Grundlage, mehr nicht. (April 2017)

Die Art der Geschichtsvermittlung, die chd Hung hier in Worte fasst, basiert auf implizit
geteiltem Wissen. Die Vergangenheit lief3 sich bei diesen Treffen wachrufen, weil es sich
bei ihm und anderen Anwesenden um korperlich eingeschriebene Erinnerungen han-
delte. »Die Erinnerung wurde automatisch vermittelt«, aber »die Geschichtsvermittlung
vernachlissigt«, sagte chit Hung und kondensierte damit die Durchdringung zerrisse-
ner Zugehorigkeiten mit Schweigen, Erinnern und Affekten. Das Erinnern ereignete sich
somit in spezifischen Relationen, iiber die Sinne und wurde in Raum und Zeit verortet.
BloR tiber diesen spezifischen Erinnerungszeitraum hinaus gab es keine Beriithrungs-
punkte, um die Geschichte jenen zu vermitteln, die nicht auf verkérperte Erfahrungen
dieser zuriickgreifen konnten. Heute ist sich chi Hung bewusst, dass in seiner Jugend

https://dol.org/1014361/9783839476239-017 - am 13.02.2026, 17:53:46, /de/s Access

297


https://doi.org/10.14361/9783839476239-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

298

Edda Willamowski: Zerrissene Zugehdrigkeiten

das Aussparen der belastenden Fluchterfahrung ein Grund fiir Leid war und auch ein
Ausldser familidrer Konflikte; das wolle er anders machen. Seine Wurzeln beruhen auf
schwierigen Fluchterfahrungen, aber eben nicht nur. Ihn als Menschen mache mehr aus
als Sprache, kulturell kodierte Umgangsformen und das Bewusstsein fiir die vietname-
sische Geschichte. Die Kinder ermutige er, sich ihrer »Wurzeln« bewusst zu werden, sich
mit ihrer Geschichte auseinanderzusetzen und darin das zu finden, was sie stirke. Die
Suche nach den Wurzeln unterstiitzte er also, indem er vorlebte, dass Geschichten und
Ressourcen aus Zerrissenheit hervorgehen.

Dass der intergenerationale Aushandlungsprozess zerrissener Zugehorigkeiten
weitaus komplexer ist als allgemein angenommen, wurde mir in der Begegnung mit chi
Chinh (47 J., m), den ich ebenfalls in der Gruppe traf, einmal mehr bewusst. Er klirte
die Kinder iiber die Einfithrung des Berliner Antidiskriminierungsgesetzes auf, sensi-
bilisierte sie im gemeinsamen Gesprich fiir Mobbing und rassistische Ubergriffe und
ermutigte sie, »sich nicht zu verschlielen, sondern aktiv zu werden. Sich jemandem
anzuvertrauen, um das Problem anzugehen«. Die Suche nach Stabilitit und Sicher-
heit, die chtt Chinh mit dem Finden »seine[r] Wurzeln« umschreibt, so méchte ich
festhalten, beginnt damit, sich der eigenen Rechte bewusst zu werden und diese im
gesellschaftlichen Miteinander einzufordern.

Das Leben mit zerrissenen Zugehorigkeiten, so bestitigt dieser ethnografische Ein-
blick, ist nicht nur von einer Vergangenheit geprigt, sondern ebenso von einer Gegen-
wart und einer Zukunft. Aus diesem Grund ist das Finden von Wegen, wie mit den nach-
folgenden Generationen iiber Zerrissenheit gesprochen wird, wichtig fiir die eigene Ver-
ortung, aber auch wichtig fiir die Verortung der nachfolgenden Generationen. Die Wor-
te der Philosophin Carolin Emcke spiegeln diese Anstrengung wider, denn die »Art und
Weise, wie ich angesprochen werde, bestimmt auch meine Verortung in der Welt« (2017:
142). Sich der eigenen Rechte bewusst zu sein, wie chd Chinh es vermittelt oder wie chi
Hung es mit seiner Suche nach der eigenen Geschichte vorlebt, formen wichtige Aus-
gangspunkte, um die eigene gefiihlte Erfahrung als Teil eines grofieren soziohistorisch
geprigten Kontextes zu begreifen.

Sowohl das Schweigen als auch das Sich-zugehorig-Fithlen waren und sind fiir meine
Gesprichspartner:innen mit intensiven Gefithlen verbunden, die durch das Erleben brii-
chig werdender Strukturen in fragiler werdenden Lebenswelten entstanden und sich in
der transnationalen Neuverortung von Familien fortschrieben. Im Umgang mit Zerris-
senheit etablierten sich spezifische Formen des Denkens, Fithlens und Handelns, die in
neuen, teils schwierigen und teils ermichtigenden Praxen des Sich-zugehorig-Fiithlens
miindeten. Genau das begriindet eine Prekaritit, kann aber auch durch einen gemeinsa-
men Reflexionsprozess zu einer Kraftquelle dieser spezifischen affective community of care
werden. Es ist also nicht das Sprechen tiber konkrete biografische Inhalte, welches ich
hier anspreche. Vielmehr geht es darum, dafiir zu sensibilisieren, dass gefithlte Inten-
sititen, die aus der Vergangenheit in die Gegenwart dringen, das menschliche Handeln
beeinflussen. Dies zu wissen, erhoht das gegenseitige Verstindnis.

Intensititen wahrnehmen und einordnen zu kénnen, formt einen wichtigen Schritt,
um die Generation der Eltern in einem affective arrangement (Slaby, Mithlhoff & Wiisch-
ner 2017) zu verstehen, welches in der Tat spezifische Gefiithlsqualititen begiinstigte.
Verschiedene dltere Gesprichspartner:innen berichteten, wie wichtig es ihnen nach der

https://dol.org/1014361/9783839476239-017 - am 13.02.2026, 17:53:46, /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839476239-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8 Fazit

Ankunft war, auf eigenen Beinen zu stehen und »der deutschen Gesellschaft etwas zu-
riickzugeben« bzw. »den deutschen Institutionen keine Arbeit machen zu wollen«. Das
Motiv der Dankbarkeit, »so zu helfen, wie einem selbst geholfen wurde«, wird allerdings
von der postmigrantischen bzw. transnationalen jiingeren Generation oft kritisiert (vgl.
H. Nguyen 2023). Und diese Kritik teile ich ausdriicklich, wenn sie sich auf die Ebene der
strukturellen Diskriminierung richtet, die bis heute eine Homogenitit dlter werdender
Personen mit vietnamesischen Migrationsbeziigen suggeriert und somit selbst Formen
des Schweigens befordert. Der dufiere Konformititsdruck hemmt das Benennen von ei-
nem »inneren Druck« und gefithlten Barrieren.' Laut D. T. Nguyen (2020: 410) folgt dar-
aus, dass das Zustandekommen einer gemeinsamen Gedenk- und Verarbeitungskultur
unter den Gefliichteten und ihren Nachkommen verhindert wird und dies teils verhee-
rende familiire Konsequenzen nach sich zieht. Aufgrund erschwerter Zuginge zu der
verkorperten Vergangenheit, so zeigte ich in Teil I1I, und aufgrund der Sorge u.a. dem
Wohl und Ansehen ihrer Kinder nicht schaden zu wollen, wurde und wird geschwiegen.
Doch neben dieser einen Perspektive auf Dankbarkeit als Anpassungsstrategie, die in der
Kritik steht, existiert eine weitere Lesart der Dankbarkeit, die sich den Jiingeren oft nicht
erschlie3t, weil die Alteren diesbeziiglich schweigen. Und diese bezieht sich nicht nur
auf die Wahrnehmung der »gutmiitigen Deutschen« und »dankbaren Migrant:innenc.
Sie erinnert still an die Gewalt- und Exklusionserfahrungen, die meine Gesprichspart-
ner:innen und ihre Familien iiber Generationen hinweg in der Zeit der kolonialen Besat-
zung, der Kriege und Nachkriegstransformationen in Vietnam erlebten. Dieser Kontrast
beforderte spezifische affektive Dynamiken der Beheimatung und miindete in konkre-
te Muster des Denkens, Fiithlens und Handelns, die das Uberleben sicherten, das Han-
deln in einer chronifizierten Krise und die eigene und familiire Entfaltung in zunichst
undurchsichtigen Regelwerken ermdglichten. Diese kraftvollen Ressourcen, die in und
trotz Zerrissenheit aufgebracht wurden und die ebenfalls in dem Ausdruck der Dankbar-
keit liegen, bediirfen einer Anerkennung. Ebenso ist es unabdingbar, dass die Elternge-
neration versteht, dass ihre Nachkommen anders gelagerten Dynamiken der struktu-
rellen Ungleichheit ausgesetzt sind und sie ihre eigenen Krifte finden miissen, die sich
von den Ressourcen und Moglichkeiten der Eltern unterscheiden. Diese Mobilisierung
ist gerade deshalb so wichtig, weil wir in einer Gesellschaft leben, die institutionalisier-
te Exklusionsmechanismen fortschreibt. Die gegenseitige Sensibilisierung fiir unausge-
sprochene und unaussprechbare gefithlte Erfahrungen der Zerrissenheit bildet das Fun-
dament der affective community of care und diese kann die intergenerationale Zugehorig-
keit kriftigen. Diese gegenseitige Sensibilisierung jedoch braucht Zeit und Raum, um
behutsam erfolgen zu konnen.

Um das Leben mit und das Reden iiber zerrissene Zugehorigkeiten wertzuschitzen,
nutze ich abschlieRend die Worte von Annika Lems, die das »placement in displacement«
(2016: 333; Hervorh. i. Orig.) betont. Mit dieser Begriftlichkeit werden nicht nur Zerris-
senheiten beriicksichtigt, vielmehr werden die mit diesem Prozess verbundenen Lebens-

1 Die Entfaltungsmoglichkeiten der »privilegierten Gefliichteten« unterschieden sich stark nach ih-
rem jeweiligen biografischen Alter, nach dem sozio6konomischen und geistigen Kapital, nach
dem Grad der familidren Zerrissenheit, nach der Art der erlebten Erfahrungen, dem Zeitpunkt und
Ort der Ankunft.

https://dol.org/1014361/9783839476239-017 - am 13.02.2026, 17:53:46, /de/s Access

299


https://doi.org/10.14361/9783839476239-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

300

Edda Willamowski: Zerrissene Zugehdrigkeiten

erfahrungen als eine produktive und kreative Verortungsstrategie wertgeschitzt. Die
Frage bleibt jedoch, wie diese Leistungen vermittelt werden und wer Anteil an dem ver-
korperten Wissen der Alteren haben kann. Das Dankbarkeitsnarrativ als Teil eines fami-
lidren Vermichtnisses in einer postkolonialen Gesellschaft zu durchleuchten, kann ein
Ausgangspunkt sein, um neben dem vordergriindig kritisierten Anpassungsdruck ein
Schweigen zu sehen, das auf Widerstand und tief verkorperten Ressourcen beruht. Aus-
gehend von diesen Ressourcen lassen sich zerrissene Zugehérigkeiten als Teil des post-
migrantischen und affektiven Miteinanders perspektivieren, das die Rechte auf Teilhabe
und Mitgestaltung aller Mitbiirger:innen anerkennt.

Zur Relevanz einer engagierten psychologischen
Anthropologie in Mobilitatsstudien

Abschliefend mochte ich die Relevanz einer engagierten psychologischen Anthropolo-
gie fiir die empirische Erforschung langzeitlicher Auswirkungen von Krieg und Flucht
fiir rezente Debatten der reflexiven Migrationsforschung und der Refugee Studies herausstel-
len (Nieswand & Drotbohm 2014; Lems 2016; Willen 2019; Ramsay 2020; Behnam Shad
2021). Meine Studie hat gezeigt, dass Affektdynamiken, die 40 Jahre zuriickliegen, im-
mer noch prasent sind und alltdgliches soziales Navigieren gestalten oder zerreifien kon-
nen. Wichtiger noch, ich stellte iber eine kritisch-phinomenologische Konzeptualisie-
rung ebenso dar, dass Menschen lernen, damit umzugehen. Ich niherte mich diesem
Verstindnis iiber einen engagierten anthropologischen Zugang (Ortner 2019), weil die-
ser nicht nur fiir ein verantwortliches Forschen und Arbeiten in vulnerablen Feldern sen-
sibilisiert, sondern genauso klar mit konkreten Handlungen fiir und mit Forschungs-
teilnehmenden verbunden ist und eine Forschungsbeziehung auf Augenhéhe anstoRt.
Mein langzeitliches Engagement verdeutlichte mir die Notwendigkeit, sich der Frage der
Nachhaltigkeit von Mobilititsregimen kritisch zuzuwenden. Indem ich die Komplexitit,
die Grenzen ebenso wie die Potenziale der Praxis des Schweigens untersuchte, kniipfte
ich auch an Debatten der Anthropology of Humanitarianism an und brach eine oftmals mit
forcierter Migration einhergehende Viktimisierung auf (Ticktin 2014: 283; Malkki 2015).

Auf der Grundlage eines psychologisch-anthropologischen Erklirungsmodells
forcierter Migrationsphinomene und ihrer subjektiven Interpretationen wird letzt-
lich deutlich, dass es nicht méglich ist, einfach von »Integration« zu sprechen. Die
Engfithrung des migrationspolitischen Paradigmas auf den rechtlichen und soziotko-
nomischen Status einer Person wurde bereits in verschiedenen sozial- und geistes-
wissenschaftlichen Studien kritisiert (u.a. El-Mafaalani 2018; Rottger-Rossler 2018;
Foroutan 2019; Czollek 2020).

Ich mochte aus meinen Erkenntnissen zum Leben mit zerrissenen Zugehorigkeiten
die folgende Kritik formulieren: Wenn »gut integriert« mit den Worten »ruhig und un-
auffillig« beschrieben wird, wie es in der positiven Stereotypisierung von Personen mit
vietnamesischen Migrationsgeschichten in Deutschland oft der Fall ist (Q. Tran 2017; H.
Nguyen 2023), dann ist das ein deutliches Zeichen dafiir, dass das bestehende Integra-
tionsparadigma soziale Ungleichheiten aufrechterhilt. Dann beschreibt »Integration«
eine Form des politischen Schweigens, das Machtasymmetrien verfestigt und den Zu-

https://dol.org/1014361/9783839476239-017 - am 13.02.2026, 17:53:46, /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839476239-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8 Fazit

gang zu Wissen (Achino-Loeb 2020) oder zu einer angemessenen Gesundheitsversor-
gung begrenzt. Vor diesem Hintergrund fillt eine Fehlinterpretation von Zugehorigkei-
ten und damit zusammenhingender spezifischer Praxen des Schweigens noch hirter
ins Gewicht. Blicke ich dann auf das Bediirfnis, nicht aufzufallen, welches ein Schwei-
gen kaschiert, weist dies auf eine von Irritations- und Differenzmomenten durchzogene
Beheimatung hin, die auf strukturell verankerten Diskriminierungen aufbaut.

Wie also ist es um die gesellschaftliche Anerkennung von Personen mit Fluchterfah-
rung gestellt? Und was bedeutet das fiir die Méglichkeiten des guten Alterwerdens in
einer postmigrantischen Gesellschaft? Am Beispiel von Personen mit vietnamesischer
Fluchterfahrung habe ich gezeigt, dass es mit Blick auf die hier angesprochenen Fragen
strukturell betrachtet durchaus Luft nach oben gibt. Aber wie Marco Antonsisch fest-
hilt, bedarf es auch einer emotional-affektiv grundierten Verinderung, denn Prozesse
der Zugehorigkeit generieren sich situativ itber politische und gesellschaftliche Anerken-
nung:

[Tlhe role of political institutions is not sufficient, if the rest of the society fails to
»grantc this recognition. [...] [Pleople belong neither to a territory, nor to a cultural or
ethnic group, but >to a situations, e. g. to everyday life encounters. (2010: 650—651)

Antonsisch verdeutlicht, dass es die alltiglichen und auch scheinbar gewohnlichen so-
zialen Begegnungen sind, die Personen signalisieren, dass sie dazugehéren oder nicht.
Diese Feststellung fithrt unweigerlich auf die Bedeutung der Frage zuriick, was soziale
Begegnungen mit den eigenen Emotionen und Affekten machen. Ich nutze in meiner
Erlduterung erneut das Wort »Integration«, um mich gleich davon zu verabschieden: In-
tegration wird ermdglicht durch eine rechtliche Anerkennung, aber Integration findet in
Alltagssituationen statt; also auf dem Weg zur Arbeit, in einer Behérde, im Sprechzim-
mer einer Arztpraxis oder im Café, aber auch in Beziehungen innerhalb einer Familie
sowie iiber das Schweigen in einer Gemeinschaft.

Beziehe ich die Aussage Antonsischs (2010) nun zuriick auf das dominante Narrativ
der »Boat People als privilegierte und gut integrierte Fliichtlingsgruppex, stelle ich ei-
ne Differenz fest. Damit will ich weder sagen, dass meine Gesprachspartner:innen nicht
gut integriert sind, noch will ich den Rahmen der Ankunft hinterfragen. Was ich hin-
terfrage, ist Folgendes: Warum herrscht bis heute ein statisches Narrativ vor, um Perso-
nen zu beschreiben, die seit 40 Jahren in Deutschland leben, die hier Familien grinde-
ten, die die Gesellschaft aktiv mitgestalten und auch mittragen (z.B. durch das Zahlen
von Steuern)? Das Festhalten am »Boat People«-Narrativ suggeriert eine abgeschlossene
Vergangenheit, die, wie diese Arbeit zeigte, sich nach wie vor lebendig, teils schmerzlich
und teils produktiv, in den Alltag webt. Das ist der Alltag einer pluralen bundesdeutschen
Gesellschaft. Esist also notwendig, migrationspolitische Konzepte zu iitberdenken, denn
die Kategorie »Integration« sagt nichts tiber die gefithlte Beheimatung aus. Sie hemmt
sie vielmehr, weil sie ein gesellschaftliches Ungleichgewicht erhilt. Die Verantwortung
fiir die Frage, wer sich integrieren muss, wird Personen mit Migrationsbeziigen zuge-
schoben. Die von Mobilitit zwar gepragte und davon auch profitierende, aber genau dies
nicht anerkennende Dominanzgesellschaft entzieht sich ihrer Verantwortung. Sprechen
wir hingegen von Zugehorigkeiten, konnen wir uns nicht auf eine abgeschlossene Ver-

https://dol.org/1014361/9783839476239-017 - am 13.02.2026, 17:53:46, /de/s Access

301


https://doi.org/10.14361/9783839476239-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

302

Edda Willamowski: Zerrissene Zugehdrigkeiten

gangenheitbeziehen, sondern miissen — einem Zahnrad gleich — Moglichkeiten des Dia-
logs schaffen. Wenn wir gesellschaftliches Zusammenleben begreifen und das Zusam-
menwirken in einer pluralen Gesellschaft tatsichlich stirken wollen, miissen wir die Be-
deutung von Affekten und Emotionen in die Debatten einbinden, um nicht »Integration«
zu erdrtern, sondern das Werden von »Zugehorigkeiten«, welches vielfiltige Formen ge-
fithlter Zerrissenheit beriicksichtigt. Anzuerkennen, dass Zugehorigkeiten aus Zerris-
senheit, Briichen und Reibungen hervorgehen, ist auch ein Schritt, um den Gedanken
einer sensibilisierten Gesundheits- und Altersversorgung mit den Personen zu erarbei-
ten, die es betrifft.

Basierend auf meinen Erkenntnissen, schliefRen sich folgende Fragen an, die in wei-
terer Forschungsarbeit untersucht werden sollten: Ich zeigte, wie langzeitliche Auswir-
kungen von Krieg, Flucht und forcierter Migration Formen des Denkens, Fithlens und
Handelns durchdringen. Doch die Frage der Beheimatung erschlief3t sich nicht nur aus
den Erfahrungen der Vergangenheit vor der Flucht, sondern, wie ich auch mit dem Ver-
weis auf Antonsisch (2010) zeigte, iiber die Moglichkeit, als Teil einer Gesellschaft aner-
kannt zu werden. Aus diesem Grund schlage ich vor, zerrissene Zugehdorigkeiten auch
stirker in ihren transnationalen Beziigen zu vergleichen, um sich dem Einfluss diffe-
renter Ankunftsumstinde bei vergleichbaren Fluchterfahrungen zuzuwenden. Die Fra-
ge ist, welche Riickschliisse der Vergleich des Mobilititsregimes auf das Wohlbefinden
im Alter zulisst. Wie wirken sich Ankunftsumstinde auf die gefithlte Beheimatung und
Partizipationsmoglichkeiten aus? Hier besteht nach wie vor eine signifikante Leerstel-
le von Forschungsarbeiten, die sich dem Konnex Care, Altern und Migration zuwenden
(vgl. Buch 2015: 287; Hromadzi¢ & Palmberger 2018; Amrith, Sakti & Sampaio 2023). Von
Bedeutung ist ebenso die Frage, welche Rolle lokale und transnationale diasporische Ver-
netzungsmoglichkeiten fiir Formen des Erinnerns spielen. Wie wird hier die Erfahrung
der Zerrissenheit verhandelt? Sind dhnliche semantische Verschiebungen des Schwei-
gens im Sinne einer diasporic silence festzustellen oder inwiefern reflektieren diese das
jeweilige Mobilititsregime?

Ein weiterer Forschungskontext beschreibt neben der transnationalen Ausrichtung
eine intergenerationale Perspektive. Ausgehend von der Erkenntnis, dass intergenera-
tionale Care-Beziehungen sich iiber die Praxis des Schweigens gestalten (Sampaio 2020;
Shohet 2021), schlief3t sich die Frage an, wie implizites Wissen und verkorperte Erinne-
rungen die intergenerationalen Beziehungen durchdringen. Insbesondere im Prozess
des Alterwerdens, das zeigte ich auf mit meinen Ausfithrungen zur Biirde der Frage und
der Last der Erinnerung, ist von einer gefithlten Intensitit auszugehen, die die Aufar-
beitung zu einer familidren Angelegenheit macht und sich aufgrund internalisierter Ge-
fithlsregeln ungleich belastender auswirkt. Also wie ist es um den intergenerationalen
Dialog gestellt? Die Anniherung an die beschwiegene Vergangenheit ist in unterschied-
lichen Zusammenhingen zu priifen: Einmal im Familienkontext, dann in der Gemein-
schaft und schliefilich auch in Bildungsinstitutionen. So z.B. legt der Geschichtsunter-
richt wichtige Weichen fiir die Art und Weise, wie das Wissen in einer pluralen Gesell-
schaft vermittelt und aufgenommen wird. Wie steht es also um die Vermittlung von Ge-
schichten, die aus Zerrissenheit hervorgehen?

https://dol.org/1014361/9783839476239-017 - am 13.02.2026, 17:53:46, /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839476239-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

