
 445 

7.2.3 Cloots 

Anarcharsis Cloots, eigentlich Jean-Baptiste Cloots, Baron von Gnadenthal/Val-de-
Grâce, 1755-1794, geboren auf Schloß Gnadenthal, im Herzogtum Kleve, ein preußi-
scher Baron aus einer holländischen kommerziellen Familie. Statt Offizier in Preußen 
wurde er Verfasser religionskritischer Schriften in Paris. 1790 erlangte er Aufsehen, 
als er an der Spitze einer Delegation der Menschheit die Franzosen aufforderte, ihre 
Revolution kosmopolitisch zu verstehen. Als Publizist und im Konvent für den 
Anschluß der Nachbarländer an Frankreich tätig. Initiator einer Fremdenlegion, die 
am Mißtrauen französischer Chauvinisten scheiterte. Ein führender Vertreter der 
Entchristlichungspolitik. Auf Betreiben Robespierres hingerichtet als Atheist (und 
als Fremder). 

 
Biographie: 
Roland Mortier, Anarchasis Cloots ou l’utopie foudroyée. – Paris 1995 
Immer noch lesenswert über Cloots und die Fremdenfreundlichkeit der Revolution, 
die ihm das Bürgerrecht brachte, und die Fremdenfeindlichkeit, die ihm das Leben 
kostete, ist Albert Mathiez, La Révolution et les étrangers : cosmopolitisme et 
défense nationale. – Paris 1918. 

 
Cloots begann im Zeitalter der Teilungen Polens und der Pläne, Belgien gegen Bay-
ern zu tauschen, mit Phantasien einer völligen Neuordnung Europas. Es klingt wie 
die Theorie zur Josephinischen Praxis; Joseph II ist sein Vorbild in Antiklerikalis-
mus und antitraditionalistischer Anwendung des Gleichgewichts. In der Revolution 
wird seine Universelle Republik eine ähnlich phantastische Entgrenzung haben. Mit 
der Tradition der Friedenspläne will Cloots’ universelle Republik nichts zu tun ha-
ben. Er hat Rousseaus Einwände berücksichtigt, daß Grundlage eines Staates nur ein 
gemeinsamer Willen sein darf und Staatenbünde nicht legitim sein können. Die Welt 
als Ganzes wird eine Willensgemeinschaft. Cloots ist ein Religionskritiker aber 
nicht religionslos. Seine Universale Republik ist eine religiöse Idee: es kommt dar-
auf an, ein Gottesvolk zu schaffen; nicht ein Volk das Gott näher steht als andere, 
sondern ein Volk das Gott ist. Das kann allein die gesamte Menschheit sein. Wie der 
Weltstaat bei Dante: stark in Normen, aber schwach in Institutionen. Wie bei Dante 
ist der Weltstaat kaum ein Staat zu nennen. Cloots hat eine radikale Selbständigkeit 
der Kommunen, sein Kosmopolitismus ist extremer Föderalismus (Marc Belissa, 
Fraternité universelle et intérêt nationale. – Paris 1998. – S. 366 hat das „municipa-
lisation“ genannt). Der einzige Nachfolger Cloots’ war Auguste Comte, der ebenso 
die Vergöttlichung der Menschheit und Föderalismus vereinte, aber mit der Erfin-
dung der Soziologie eine geschichtsphilosophische Basis hatte, wo Cloots nur natür-
liche und gestiftete Ordnung kennt. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-445 - am 22.01.2026, 03:43:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 446

Texte 
 

Voeux d’un Gallophile (1782, neue Auflage 1786) 
in: Oeuvres. – München : Kraus Reprint, 1980. – Bd. 2. – Écrits avant la révo-
lution 
Universalmonarchie ist ein système monstreux. Frieden kommt aus Machtgleichge-
wicht. Die Französische Regierung soll das Ziel der Rheingrenze nicht verlieren, der 
Kaiser kann sich entlang der Donau ausweiten, Preußen entlang der Weichsel, Hol-
land entlang der Ems. Diese Veränderungen sind (zumindest im Westen) friedlich 
gedacht (sein heimisches Kleve soll von Preußen an Frankreich abgetrteten werden). 
Letztlich geht er von einem Primat der Außenpolitik aus: eine starke Stellung nach 
außen ist nötig; die ist nur durch eine gute Verwaltung im Innern zu haben. Ein 
französischer König, der alle ökonomischen Ressourcen seines Reiches entwickelt, 
wird es leicht haben, Europa zum ewigen Frieden (paix perpétuelle) zu führen. 
Das Buch als Ganzes ist ein (reichlich chaotischer) Traktat über gute Regierung, 
eine Mischung aus Antiklerikalismus und Landesausbau. 

 

L’Orateur du genre humain, ou Dépêche du Prussien Cloots au Prussien Hert-
zberg (L’an deux de la Rédemption = 1791) 
Neudruck in: Oeuvres. – München : Kraus Reprint, 1980. – Bd. 3. – Écrits et 
discours de la période révolutionnaire 
Eine politische Streitschrift im Kontext des 1. Koalitionskrieges (Hertzberg war der 
preußische Außenminister). 
S. 136-156 (im Neudruck S. 248-268) gibt Cloots am ehesten eine grundsätzliche 
Darlegung seiner Ideen: Die ganze Menschheit hat das gleiche Ziel: freie Bewegung. 
Die neue französische Verfassung kann dieses Ziel erreichen, weil sie auf Gleichheit 
beruht, sie kennt nur Menschen, nicht Untertanen, Verbündete, Provinzbewohner, 
Kolonialbewohner, Weiße, Schwarze, Blonde, Braune, Städter, Bauern, Katholiken, 
Nicht-Katholiken, Feinde, Fremde. An die neu eingerichteten Departments können 
endlos neue drangehängt werden, es gibt dann einfach Abgeordnete aus Afrika und 
beiden Indien. Das Glück der Menschheit ist mit nationalen Schranken so wenig 
vereinbar, wie das Glück einer Nation mit inneren Differenzierungen. Als Begrün-
dung wird eine allgemeine Präferenz für Einheit gegeben: Die Natur ist eine Einheit, 
die Gesellschaft ist eine Einheit. Der Frieden kann erst sicher sein als einiger Aus-
druck aller individuellen Willen, als Despotismus des universellen Gesetzes. Ohne 
diese Neuregelung wird jeder Vorgang ein Krieg, mit dieser Neuregelung hört aller 
Krieg auf. 
Eine genauere Beschreibung der Weltverfassung gibt Cloots nicht, deutlich wird 
aber die Bedeutung die Paris als real existierende Hauptstadt der Welt bereits hat. 

 
La République universelle ou addresse aux tyrannicides (L’an quatre de la 
Rédemption = 1793) 
Neudruck New York 1974 (The Garland Library of War and Peace) 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-445 - am 22.01.2026, 03:43:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 447 

Neudruck in: Oeuvres. – München : Kraus Reprint, 1980. – Bd. 3. – Écrits et 
discours de la période révolutionnaire 
Frieden kann es nur in einem Weltstaat geben, allein schon die Verschiedenheit von 
Verfassungen bringt Haß. Saint-Pierres Plan, Staaten verschiedener Verfassungen 
zusammenzubringen, hätte nur einen congrès bizarre et ridicule geben können. Eine 
Einigung in einem Weltstaat ist aber nur möglich durch das bereits vor der Revolu-
tion gegebene französische politische und kulturelle Übergewicht. Seine universelle 
Republik braucht einen Mittelpunkt und das kann nur Paris sein, weil Paris selber 
bereits eine Versammlung der Völker ist. Das Paris-Lob nimmt einen wesentlichen 
Teil der Ausführungen ein. Ansonsten aber verwaltet sich jedes Department selber, 
die zentrale Weltregierung organisiert nur gegenseitige Hilfe bei Katastrophen. 
Das Buch wird am häufigsten als Quelle für Cloots’ Universalismus genannt, aber 
nur am Anfang und am Ende kommt er zu diesem Thema, dazwischen stehen aktuel-
le Mahnungen an die Franzosen zur Einigkeit und ein älterer antityrannischer Text. 
Ein mehrfach wiederkehrendes, aber nie ausgeführtes Thema sind die antitheisti-
schen Voraussetzungen des Kosmopolitismus: Er polemisiert gegen Platon (eher ist 
das Leibniz), daß die beste der möglichen Welten von Gott vorausgewußt wurde – er 
will Gott durch die ewigen Gesetze der Natur ersetzen. Ein Kosmopolit kennt nur 
eine Gottheit, die Souveränität. Alle Attribute Gottes finden sich bei der Souveräni-
tät: „avec le seul mot Cosmos, nous pulvériserons la théocratie …“ 

 
Bases constitutionnelles de la République du genre humain (1793) 
Neudruck in: Oeuvres. – München : Kraus Reprint, 1980. – Bd. 3. – Écrits et 
discours de la période révolutionnaire  
Ein Vergleich seines kosmopolitischen Föderalismus mit der amerikanischen Ver-
fassung, die auch nur ein begrenzter Staat ist. Frankreich ist jetzt zwar der Sammel-
punkt der neuen Menschenrepublik, aber souverän kann nur die Menschheit sein: 
„elle est une, indivisible, imprescriptible, immenable, inalienable, impérissable, 
illimité, absolue, sous bornes et toute-puissante.“ Kurz: Peuple-Dieu. 
Es handelt sich um eine Rede im Konvent am 24. April 1793, der Druck in Archives 

parlementaires de 1787 à 1860 : recueil complet des débats législatifs et politiques 

des Chambres françaises : 1re série 1877 à 1799, Bd. 64, 384-403 hat auch die 
häufigen Unterbrechungen durch Gelächter protokolliert. 
 
Der 3. Band der Oeuvres (Écrits et discours de la période révolutionnaire) enthält 
außerdem den Discours prononcé à la barre de l’Assemblée nationale … à la seánce 

du 19 juin 1790 (S. 55-69), diverse offene Briefe nach England und Preußen zur 
Rechtfertigung der Revolution und diverse Schriften zum niederländischen Krieg. 

 
 

Literatur 
 

Von der allgemeinen Literatur zum internationalen Denken der Französischen Revo- 
lution gehen auf Cloots ein: 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-445 - am 22.01.2026, 03:43:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 448

Peter Klassen, Nationalbewusstsein und Weltfriedensidee in der französischen Re-
volution, in: Welt als Geschichte 2 (1936) 33-67, besonders S. 44-51 (Cloots geht es 
um eine konsequente Fortsetzung des rousseauschen Nationen- und Souveränitäts-
begriff; unter der religiösen Maske ist das realpolitisch: auch der Redner des Men-
schengeschlechts, fordert erst einmal Rhein und Alpen als Grenzen eines größeren 
Frankreichs) 
Roman Schnur, Weltfriedensidee und Weltbürgerkrieg 1791/92, in: Der Staat 2 
(1963) 297-317, Neudruck in Roman Schnur, Revolution und Weltbürgerkrieg : 
Studien zur Ouverture nach 1789. – Berlin 1983. – S. 11-32 (Cloots’ Muster sind 
abgesehen von Gott die Katholische Kirche und die Gelehrtenrepublik; er kann sich 
eine universelle Republik denken, weil er sich Regierung bloß als eine Art Korrespon-
denzbüro denkt). 

7.2.4 Constant 

Henri-Benjamin Constant de Rebecque, 1767-1830, geboren in Lausanne als Sohn 
eines Offiziers. Publizist und Politischer Theoretiker, Religionsphilosoph, einer der 
großen französischen Romanautoren. Seit 1798 französischer Bürger, Mitglied des 
Scheinparlaments Bonapartes, aber zunehmend an der Seite Mme de Staels Haupt 
der liberalen Opposition. 1815 jedoch Staatsrat des aus Elba zurückgekehrten Napo-
léon, dem er eine liberale Konstitution schrieb (die „Benjamine“). Nach der zweiten 
Rückkehr der Bourbonen Führer der liberalen Opposition. Nach der Julirevolution 
erneut Staatsrat. 

 
Biographie: 
Kurt Klooke, Benjamin Constant : une biographie intellectuelle. – Genf 1984 

 
Als Einführung in den Zusammenhang der verschiedenen Interessensgebiete 
Constants: 
Tzvetan Todorov, Benjamin Constant : la passion démocratique. – Paris 1997. 

 
Constants Beiträge sind geprägt von der Revolution und den Versuchen einer Neu-
einrichtung nach dem Terror, unter Napoléon und nach Napoléon. Parlamentaris-
mus, Gemeindeselbstverwaltung, Pressefreiheit sind seine Themen. Sein Einfluß im 
Frühliberalismus war groß, nicht nur in Frankreich. Die französischen Schwierigkei-
ten mit Theorien, die weder die Linke noch die Rechte in ihre Tradition aufnehmen 
konnten, haben ihn als politischen Theoretiker lange zurücktreten lassen. Seit einiger 
Zeit gibt es wachsendes Interesse. Kern seines politischen Denkens ist die Unter-
scheidung der antiken Gemeindefreiheit von der individuellen Freiheit der Moderne; 
nach Montesquieu, Smith und Ferguson (Constant hatte in Schottland studiert) keine 
ganz originelle Idee, aber niemand hat diese Idee so systematisch ausgewertet. 
Zu Constant als politischem Theoretiker und politischem Publizisten vergleiche: 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-445 - am 22.01.2026, 03:43:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

