7 Schluss

Mit der vorliegenden Studie bin ich der Leitfrage nachgegangen, wie Selbstaffir-
mation und Othering mit Kants Verstindnis von Kritik zusammenhingen. Dabei
wurde deutlich, dass zur Beantwortung dieser Frage das Denken der Zweckmissig-
keit in den Fokus geriickt werden muss. Im Close Reading der Texte zum Begriff der
>Menschenrassens, der Geschichtsphilosophie sowie der Kritik der Urteilskraft habe
ich aufgezeigt, dass sich das Othering und die Selbstaffirmation in den verschiede-
nen Themengebieten unterschiedlich ausgestaltet. In der Auseinandersetzung mit
der Kritik der Urteilskraft wurde deutlich, dass das Denken der Zweckmassigkeit
nicht marginal ist; vielmehr tritt damit letztlich die Idee der kantischen Philoso-
phie auf den Plan. So formuliert Kant in dieser Kritik den Anspruch, dass seine Er-
orterungen von philosophischen Teilgebieten dann miteinander in Bezug gebracht
werden kénnen, wenn sie durch die Idee einer kritischen Philosophie als organi-
sierte Einheit verstanden werden. In diesem Spannungsfeld der konkreten Ausfor-
mulierung des Denkens der Zweckmissigkeit in den verschiedenen Themengebie-
ten und der Vorstellung der kantischen Philosophie als organisierte Einheit bewegt
sich der folgende, abschliessende Riickblick auf die Ergebnisse aus den einzelnen
Kapiteln.

Im ersten Kapitel ging es mir darum, aufzuzeigen, dass sich das Othering in den
vorkritischen Schriften insofern von den spiteren Schriften abgrenzen lisst, als
diese auf der klassischen Episteme beruhen, die grundlegend durch Analogiebil-
dungen strukturiert ist. So finden sich in der Vorlesung zur Physischen Geographie
zentrale Passagen, in denen unterschiedliche Menschen in abwertender Weise be-
schrieben werden. Doch nimmt Kant in dieser Vorlesung keine kategoriale Eintei-
lung von Menschen vor. Vielmehr geht er von einem graduellen Modell aus. Inwie-
fern dieses graduelle Modell in ein Analogiedenken eingebettet ist, habe ich anhand
der Beobachtungen aufgezeigt. In diesem Text werden Ahnlichkeiten und Differen-
zen zwischen Einheiten (wie Geschlecht oder >Nationalcharakterenc) festgestellt,
wobei jede Einheit eine eigene Mischung von Ahnlichkeiten wie auch Differen-
zen aufweist. In den Ausfithrungen zu den >Nationalcharakteren< wurde deutlich,
dass Europa als Ausgangspunkt fungiert, von dem aus der >Rest« der Welt in Be-

- am 14.02.2026, 13:47:19.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

zug gesetzt wurde. Dass ein Ausgangspunkt fixiert wird, ist dem Analogiedenken
intrinsisch, denn jeglicher Vergleich bedarf einer ersten Vergleichsgrosse, von der
aus Ahnlichkeiten und Unterschiede gemessen werden konnen. So lisst sich auch
in den Beobachtungen — genauer in den Ausfithrungen zu den >Geschlechtscharak-
teren«< — ein Ausgangspunkt feststellen, und zwar in der Annahme einer bestimm-
ten Form des Begehrens, die Kant als >kultiviert« deklariert. Denn durch den Fo-
kus meiner Lektiire auf das Begehren liess sich aufzeigen, dass Kant nicht nur die
Unterscheidung zwischen dem Schonen und Erhabenen als Grundlage zur Bestim-
mung der>Geschlechtscharaktere« nutzt, sondern damit auch eine Skala verbindet,
die von »groben Triebenc (der reinen, instinkthaften Natur) bis zur »Uberkultiviert-
heit« reicht. Mit dem Begehren, das nach Kant eine Dynamik zwischen Mann und
Frau erlaubt, werden Annahmen zu einer urspriinglichen, menschlichen Natur for-
muliert, die durch Kultur iiberformt werden kann. Findet eine solche kulturelle
Uberformung statt, bestirkt das Begehren die Ausbildung und Polarisierung der
sGeschlechtscharakteres; zugleich werden die >groben Triebe« zwar ausgeschlossen,
behalten jedoch eine zentrale Rolle, da sie die >richtige< (Gunkultiviertes, natiirli-
che, heterosexuelle) Stossrichtung des Begehrens angeben. Auf dieser Grundla-
ge formuliert Kant auch eine Kritik an iiberkultivierten Umgangsformen, denen
dieses natiirliche Fundament abhandengekommen ist und die somit die grundle-
gende Stossrichtung verfehlen. Zudem wird das >unkultivierte« Begehren geogra-
fisch verortet, da die Schilderung der >Nationalcharaktere« iiber das jeweilige Ge-
schlechterverhiltnis vorgenommen wird. Damit vollzieht sich das Othering in den
»Geschlechtscharakteren< auf einer Skala, die von >roher Natur« bis zu >kultivier-
ter Natur< reicht. Eine weitere Form des Otherings l4sst sich in den Ausfithrungen
zu den >Nationalcharakteren« erfassen. Hier wird die aussereuropiische Welt in
Analogie zu Europa gesetzt. Dieses Vorgehen der Analogiebildung wird jedoch zu-
gleich eingegrenzt, indem Kant den gesamten afrikanischen Kontinent als unver-
gleichbar charakterisiert. Damit postuliert er eine fundamentalere Differenz, die
jedoch den theoretischen Rahmen des Analogiedenkens verlisst. Diese beiden vor-
kritischen Texte lassen sich mit Foucault der klassischen Episteme zuordnen. Mit
dieser Zuordnung habe ich verdeutlicht, dass sich zwischen diesen beiden Texten,
der Physischen Geographie und den Beobachtungen, und dem ersten Aufsatz zu den
>Menschenrassenc eine grundlegende Verinderung feststellen lisst, wodurch auch
das Othering und die Selbstaffirmation grundsitzlich andere Formen annehmen,
da sie mit dem Denken der Zweckmaissigkeit verbunden sind. Die weiteren Kapi-
tel haben die spezifische Ausformulierung dieses Denkens, das sich der modernen
Episteme zuordnen lisst, in den kantischen Texten aufgezeigt.

In den Aufsitzen zum Begriff der sMenschenrassen< nimmt Kant eine grund-
sdtzliche Historisierung der Natur vor, wie ich zunichst anhand der Abgrenzung
der Naturgattung (oder Realgattung) von der Schulgattung (oder Nominalgattung)
deutlich gemacht habe. Um die Verankerung dieser Historisierung der Natur mit

- am 14.02.2026, 13:47:19.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Schluss

der kritischen Philosophie weiter auszuloten, habe ich Kants Diskussion zur tran-
szendentalen Zeit aus der Kritik der reinen Vernunft herbeigezogen. Damit wurde er-
sichtlich, dass mit diesem historisierenden Verstindnis jene Grenze iiberschritten
wird, die fiir die Kritik der reinen Vernunft grundlegend ist. Zugleich wird der Be-
reich der moglichen Erkenntnis eingeschrinkt und umgrenzt. Der Begriff >Rasse«
beruht jedoch auf Annahmen, deren Erkenntnis in diesem Bereich nicht moglich
ist. Denn um iiber >Menschenrassen« nachdenken zu kénnen, miissen weiterrei-
chende Annahmen getroffen werden, die einen ersten, unbedingten Anfang und
einen Zielpunkt der Entwicklung betreffen. Erst diese beiden Annahmen eréffnen
nach Kant die Moglichkeit, einen anderen Blick auf die Natur zu werfen, in dem ein
Begriff wie >Rasse« sinnvoll verwendet werden kann. Infolge dieser Historisierung
erhilt die Fortpflanzung einen zentralen Stellenwert: Die Fortpflanzung wird als
Ubertragungsort konzeptionell zentral, da sich damit eine Verbindung zwischen
den verschiedenen Generationen herstellen lisst. Durch diese tibergenerationel-
le Verbindung kann von einer Weitergabe bestimmter physischer Chrakteristika
ausgangen werden, die in der Zeit zuriickverfolgt und so zumindest ansatzwei-
se empirisch tiberpriift werden konnen. Erst auf dieser Grundlage ist es nach Kant
moglich, permanente Charakteristika von variableren physischen Differenzen zwi-
schen Menschen abzugrenzen.

In diese neuartige Perspektive sind nun spezifische Arten von Othering und
Selbstaffirmation eingeschrieben. So geht es Kant nicht nur um die Unterschei-
dung zwischen persistenten und variableren physiologischen Differenzen, sondern
auch um eine Erklirung, warum sich solche Differenzen herausgebildet haben.
So ordnet Kant die verschiedenen dusseren Erscheinungsweisen klimatischen Re-
gionen zu, durch die eine Entwicklung von >Anlagen< und >Keimenc« stattgefun-
den habe. In diesen Uberlegungen wird deutlich, dass das teleologische Denken
eine normative Dimension umfasst. Diese Zuordnung erweist sich nicht zuletzt
dann als problematisch, wenn auch eine lange Anwesenheit von Menschen in ei-
nem anderen als ihnen zugewiesenen Klima nicht dazu fithrt, diese Menschen als
Teil dieser Region zu verstehen, wie dies anhand des von Kant angefiithrten Bei-
spiels der »Zigeuner_innen« in Europa deutlich wurde. Dabei spielt auch die The-
se Kants, dass sich die korperlichen permanenten Unterschiede zu einem frithe-
ren Zeitpunkt itber Generationen hinweg entwickelt haben, fiir das Othering eine
Rolle. Denn mit dieser Annahme kénnen bestimmte kérperliche Erscheinungswei-
sen anderen historischen Zeiten zugeordnet werden, womit ein temporalisieren-
des Othering vorgenommen wird. Dies wurde durch die Begriffe der sangehenden
Rasse¢, wie Kant die >Amerikaner_innen«< bezeichnet, deutlich. In Kontinuitit mit
den vorkritischen Schriften statuiert Kant auch in den Theorien zu den >Menschen-
rassen< ein neutrales (moderates) Klima, das sich nun zudem als neutraler Ort der
Theorie erweist. Dieser Ort ist jedoch nicht mehr nur der Ausgangspunkt fiir Ana-
logiebildungen, sondern erhilt eine weitergehende Funktion, da Kant dieses milde

- am 14.02.2026, 13:47:19.

2


https://doi.org/10.14361/9783839451762-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Klima als Raum versteht, in dem ohne stérende Einfliisse (das heisst ohne akuten
Einfluss) die >richtige« Hautfarbe erkannt werden kann. So erhilt dieser Raum die
Rolle eines Laboratoriums. Nicht zuletzt koppelt Kant so seine Theoriebildung an
einen spezifisch klimatischen Ort.

Dieses in den Aufsitzen zu den >Menschenrassen«< entwickelte Denken der
Zweckmaissigkeit findet auch in der Geschichtsphilosophie Anwendung. In diesem
Bereich geraten die Menschen als selbstbestimmt handelnd in den Fokus. In
der Ausformulierung der Geschichte der Menschheit wird deutlich, dass sich
das Denken der Zweckmaissigkeit dazu eignet, die Verbindung zwischen zwei
Perspektiven auf den Menschen, und zwar der Mensch als Phaenomenon und
der Mensch als Noumenon, herzustellen. Zur Klirung dieser beiden Perspektiven
habe ich wiederum auf die Kritik der reinen Vernunft zuriickgegriffen. Damit lasst
sich zwar das genauere Verstindnis von Noumenon und Phaenomenon kliren,
jedoch bleibt in der Kritik der reinen Vernunft letztlich offen, wie eine Verbindung
dieser beiden Perspektiven gelingen kann. Diese Frage liess sich im Close Rea-
ding der beiden Texte zur Geschichtsphilosophie, Idee und Mutmasslicher Anfang,
weitergehend kliren. Denn Kant nimmt dort durch ein Entwicklungsschema eine
Verbindung dieser beiden Perspektiven vor, womit sich die Entwicklung zwischen
den Polen einer >rohen< Natur als Anfangssituation und einer kultivierten Gesell-
schaft als Endpunkt entspannt (und damit die Struktur aus den Beobachtungen
aufgegriffen wird). Dieser >rohen< Natur wird der Mensch als Phaenomenon zu-
geordnet, der in diesem Stadium keine Handlungen aus Freiheit vollzieht. Solche
Handlungen nimmt Kant fir die Mitglieder einer skultivierten< Gesellschaft an.
Diese historisierende Konzeptionalisierung der Verbindung zwischen Noumenon
und Phaenomenon in der Geschichtsphilosophie geht deshalb einher mit einem
spezifischen Othering: Denn bestimmte menschliche Handlungen erscheinen
hierbei eher als naturhaft und riickstindig, wihrend andere Handlungen, die als
fortschrittlich und Ausdruck des freiheitlichen Handelns verstanden werden. Dies
wird gerade auch in Bezug auf das Geschlechterverhiltnis deutlich, wenn Kant
die buirgerliche Arbeitsteilung als einen Aspekt des Zielpunkts der historischen
Entwicklung definiert, womit andere (zeitgendssische) Geschlechterverhiltnisse
lediglich als riickstindig erscheinen konnen. Dass dieses Narrativ mit Selbstaffir-
mationen einhergeht, lisst sich anhand des sozialen Antagonismus darlegen. Kant
erliutert die historische Entwicklung als Antagonismus, den er als Widerstreit
zwischen Menschen skizziert, die einen unterschiedlichen Lebensstil verfolgen:
den Ackerbauer_n und den Hirt_en. Doch der genaue Blick auf diesen Antago-
nismus enthiillt, dass entgegen der neutralen Formulierung des Antagonismus
im konkreten Narrativ der Fokus auf den Ackerbauern liegt - sie sind es, die
eine Entwicklung durchlaufen, wihrend die Hirt_en lediglich als Ausloser dieser
Entwicklung figurieren. Eine intrinsische gesellschaftliche Entwicklung ist bei den
Hirt_en nicht vorgesehen. Dariiber hinaus skizziert Kant eine aussereuropdische

- am 14.02.2026, 13:47:19.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Schluss

Entwicklung nicht als endogen, sondern als Ubertragung des Fortschritts auf
andere Teile der Welt. Kant impliziert also, dass aussereuropiische Gesellschaften
keiner intrinsischen Entwicklung fihig sind.

Mit der Kritik der Urteilskraft wird das Denken der Zweckmassigkeit auf ein
weiteres Gebiet angewandt: die Asthetik. Mit der erweiterten Denkart, die Kant
im Begriff des Sensus communis ausbuchstabiert, nimmt er eine weitere Bestim-
mung von Kritik vor. In dieser Bestimmung sehe ich nicht nur problematische As-
pekte, sondern habe argumentiert, dass sich darin auch ein Ansatzpunkt fir eine
dekoloniale und dekolonisierende Philosophie ausmachen lisst. Dieses Potenzial
lisst sich nutzen, wenn der Sensus communis, den Kant als das Denken-an-der-
Stelle-anderer versteht, umformuliert wird in >an der Stelle veranderter denkenx.
Durch diese solchermassen abgewandelte erweiterte Denkart geraten jene Stand-
punkte in den Blick, die — ebenfalls durch teleologische Urteile — abgewertet oder
an den Rand gedringt werden. Damit lassen sich gerade jene teleologischen Ur-
teile kritisieren, durch die geohistorische Stratifizierungen vorgenommen werden
und mit denen zugleich andere Positionen an den Rand gedringt werden (wie dies
in den Rassentheorien und der Geschichtsphilosophie der Fall war). Von diesem
Konzept ausgehend, deutet sich eine intrinsische Kant-Kritik an, da sich mit der
erweiterten Denkart die Hierarchisierungen und Ausschliisse in den Theorien zu
den >Menschenrassen< und in der Geschichtsphilosophie erfassen lassen. Dennoch
tiberschreitet meine kritische Analyse in den Begrifflichkeiten von Othering und
Selbstaffirmation diese intrinsische Kant-Kritik. Konkret wird dies im fiinften Ka-
pitel, wenn >andere« im Sensus communis durch >subaltern« oder >veranderte« er-
setzt wird und damit nach jenen Standpunkten gefragt wird, die im kantischen
Denken der Zweckmissigkeit nur in Fragmenten erscheinen kénnen.

Damit der Sensus communis jedoch in dieser Weise in dekolonialer Absicht
genutzt werden kann, muss dieses Konzept zudem aus bestimmten theoretischen
Verwicklungen herausgeldst werden. So schrinkt Kant die erweiterte Denkart ein,
wenn er das Urteil iiber das Schone als auf einem teleologischen Urteil aufbauend
verwendet. In dieser Funktion verstirkt das dsthetische Urteil das teleologische,
anstatt sich ihm als Korrektiv gegeniiberzustellen. Zugleich muss das isthetische
Urteil aus dem Fortschrittsnarrativ herausgelst werden, mit dem Kant es in Ver-
bindung bringt. Die Verbindung des isthetischen Urteils mit dem Fortschritts-
narrativ wird im Erhabenen besonders deutlich. Dieses Urteil sinnt nicht auf die
Zustimmung anderer, wie dies im Sensus communis ausformuliert wird, sondern
lasst das erkennende Subjekt die eigene Zweckmissigkeit (die moralische Bestim-
mung der Menschen) erahnen — wenn denn das Gemiit mit den s>richtigen< Ideen
angefiillt ist. Damit verortet sich dieses Urteil als Akt, den nur Angehorige einer
>fortgeschrittenen«< Kultur vollziehen kénnen. Der Urteilende unterscheidet sich so
von Angehérigen anderer Kulturen, was Kant damit kennzeichnet, dass diese aus-
senstehende Position als >wild< und damit >unkultiviert« bezeichnet wird, womit

- am 14.02.2026, 13:47:19.

223


https://doi.org/10.14361/9783839451762-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

zugleich die eigene (europiische, aufgeklirte) Kultur affirmiert wird. Diese Kultur
wird durch das isthetische Urteil affirmiert, das seinerseits Ausdruck dieser Kul-
tur ist. Somit findet nicht nur eine Affirmation der eigenen Kultur, sondern auch
der kantischen kritischen Philosophie statt. Durch diese Selbstaffirmation immu-
nisiert sich dieses Urteil gegeniiber anderen Urteilen, die in anderen Kulturen ver-
ankert sind.

Alle reflektierenden Urteile beruhen auf einer Verwechslung. Diese Verwechs-
lung beruht darauf, dass nicht ein Begriff, sondern eine Idee mit einer konkre-
ten Beobachtung in Verbindung gebracht wird. In der dsthetischen Urteilskraft wird
deutlich, dass dieses Reflexionsverhiltnis auch ein wechselseitiges Ubertragungs-
verhiltnis ist, in dem sich das Subjekt im Objekt reflektiert. Die Auswirkungen
dieser Verwechslung sind unterschiedlich. Beim Schonen ist es eine Lebenskraft,
die evoziert wird; beim Erhabenen ist es das Gefiihl der Uberlegenheit, das auf
die eigene Zweckmissigkeit (Mensch unter moralischen Gesetzen) verweist. In der
teleologischen Urteilskraft nimmt die Auswirkung dieser Verwechslung eine weite-
re Dimension an. Denn die Vernunft erkennt sich im teleologischen Urteil selbst
als zweckmaissig. Dies bezieht sich sowohl auf die innere Funktionsweise der Ver-
nunft (alle Zweige respektive beide Stimme der Vernunft konnen miteinander in
Bezug gebracht werden) als auch auf die dussere Verortung der Vernunft, also die
kritische Philosophie in der Philosophiegeschichte.

In der teleologischen Urteilskraft habe ich argumentiert, dass sich die Vernunft
durch ein teleologisches Urteil als Einheit zu verstehen versucht. Dies gelingt je-
doch nur, wenn sich die Vernunft selbst nicht nur als innere Zweckmassigkeit (al-
so als organisiertes Wesen) versteht, sondern sich auch in Bezug auf die dusse-
re Zweckmaissigkeit (die Natur als Ganzes) positioniert. Wie sich eine solche Ver-
schrinkung von innerer und dusserer Zweckmissigkeit im Detail gestalten kann,
wird anhand der Erlduterungen zum Geschlecht deutlich — und kann auch auf den
Begriff >Rasse« iibertragen werden. Kant bestimmt das Geschlecht als Sonderfall,
dahier die dussere Zweckmissigkeit — der Erhalt der Gattung — sich auf den Korper
(als innere Zweckmdissigkeit) iibertragt. Mann und Frau werden somit als binir or-
ganisiert gedacht, die zusammen das Weiterbestehen der Gattung bewerkstelligen
konnen. Der Koérper wird so zum Ausdruck der Funktion fir diese dussere Zweck-
missigkeit — eine Korrelation, die sich auch auf>Rasse« itbertragen lisst. Eine sol-
che Verschachtelung von innerer und dusserer Zweckmaissigkeit ist zudem cha-
rakteristisch fiir die Selbstpositionierung des teleologischen Urteils. Der Mensch
wird in der Abschlussdiskussion der Kritik der Urteilskraft als Endzweck der Natur
bestimmt — was jedoch nur dann erkannt werden kann, wenn dieser Mensch sich
selbst und auch der Natur Zwecke zu geben weiss. Mit dieser Bestimmung wird die
innere Zweckmassigkeit (der Mensch unter moralischen Gesetzen) mit der dusse-
ren Zweckmassigkeit (die Zweckmassigkeit der Natur) verschrinkt. Zugleich wird
in dieser Formulierung deutlich, dass das teleologische Urteil zur Selbstgebirung

- am 14.02.2026, 13:47:19.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Schluss

der Vernunft beitriagt. Denn Kant entdeckt mit seinen Kritiken nicht eine bereits
gegebene Vernunft; vielmehr geht er davon aus, einen Beitrag zur Entwicklung der
Vernunft zu leisten. Diese Selbstgebirung kann deshalb auch als performativer Akt
verstanden werden, durch den die kritische Weltsicht als Zielpunkt der Naturent-
wicklung gesetzt wird. Dieses Verstindnis der Selbstgebirung zieht jedoch einen
problematischen Effekt nach sich: Denn mit dieser Verschrinkung von innerer und
dusserer Zweckmaissigkeit ist keine Aussenposition denkbar, von der aus ein ande-
rer Blick auf die Natur legitimerweise proklamiert werden konnte. Vielmehr wer-
den andere Sichtweisen als nicht oder noch nicht zweckgerichtet wahrgenommen.
An dieser umfassenden Formulierung des Denkens der Zweckmissigkeit wird
erkennbar, dass Othering und Selbstaffirmation intrinsisch mit der Idee der kriti-
schen Philosophie verbunden sind. Denn insofern die Entwicklung der Vernunft als
Produkt eines reflektierenden Urteils erkennbar wird, verbindet sich diese Selbst-
erkenntnis mit einer materialen, objektiven, aber auch normativen Dimension.
Diese Selbstkritik, die Kant in seinen Kritiken vornimmt, und mit der er die Auf-
klirung vorantreiben will, wird so als Etablierung einer hegemonialen Position er-
kennbar, mit der ein Othering verbunden ist, das sowohl innerhalb wie auch in
Bruchstiicken an den Rindern der kritischen Philosophie erkennbar ist.

- am 14.02.2026, 13:47:19.

225


https://doi.org/10.14361/9783839451762-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 14.02.2026, 13:47:19.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

