
7 Schluss

Mit der vorliegenden Studie bin ich der Leitfrage nachgegangen, wie Selbstaffir-

mation und Othering mit Kants Verständnis von Kritik zusammenhängen. Dabei

wurde deutlich, dass zur Beantwortung dieser Frage dasDenken der Zweckmässig-

keit in den Fokus gerückt werdenmuss. ImClose Reading der Texte zumBegriff der

›Menschenrassen‹, der Geschichtsphilosophie sowie der Kritik der Urteilskraft habe

ich aufgezeigt, dass sich das Othering und die Selbstaffirmation in den verschiede-

nen Themengebieten unterschiedlich ausgestaltet. In der Auseinandersetzung mit

der Kritik der Urteilskraft wurde deutlich, dass das Denken der Zweckmässigkeit

nicht marginal ist; vielmehr tritt damit letztlich die Idee der kantischen Philoso-

phie auf den Plan. So formuliert Kant in dieser Kritik den Anspruch, dass seine Er-

örterungen von philosophischen Teilgebieten dann miteinander in Bezug gebracht

werden können, wenn sie durch die Idee einer kritischen Philosophie als organi-

sierte Einheit verstanden werden. In diesem Spannungsfeld der konkreten Ausfor-

mulierung des Denkens der Zweckmässigkeit in den verschiedenen Themengebie-

ten und der Vorstellung der kantischen Philosophie als organisierte Einheit bewegt

sich der folgende, abschliessende Rückblick auf die Ergebnisse aus den einzelnen

Kapiteln.

 

Im ersten Kapitel ging es mir darum, aufzuzeigen, dass sich das Othering in den

vorkritischen Schriften insofern von den späteren Schriften abgrenzen lässt, als

diese auf der klassischen Episteme beruhen, die grundlegend durch Analogiebil-

dungen strukturiert ist. So finden sich in der Vorlesung zur Physischen Geographie

zentrale Passagen, in denen unterschiedliche Menschen in abwertender Weise be-

schrieben werden. Doch nimmt Kant in dieser Vorlesung keine kategoriale Eintei-

lung von Menschen vor. Vielmehr geht er von einem graduellen Modell aus. Inwie-

fern dieses graduelleModell in ein Analogiedenken eingebettet ist, habe ich anhand

der Beobachtungen aufgezeigt. In diesem Text werden Ähnlichkeiten und Differen-

zen zwischen Einheiten (wie Geschlecht oder ›Nationalcharakteren‹) festgestellt,

wobei jede Einheit eine eigene Mischung von Ähnlichkeiten wie auch Differen-

zen aufweist. In den Ausführungen zu den ›Nationalcharakteren‹ wurde deutlich,

dass Europa als Ausgangspunkt fungiert, von dem aus der ›Rest‹ der Welt in Be-

https://doi.org/10.14361/9783839451762-007 - am 14.02.2026, 13:47:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

zug gesetzt wurde. Dass ein Ausgangspunkt fixiert wird, ist dem Analogiedenken

intrinsisch, denn jeglicher Vergleich bedarf einer ersten Vergleichsgrösse, von der

aus Ähnlichkeiten und Unterschiede gemessen werden können. So lässt sich auch

in den Beobachtungen – genauer in den Ausführungen zu den ›Geschlechtscharak-

teren‹ – ein Ausgangspunkt feststellen, und zwar in der Annahme einer bestimm-

ten Form des Begehrens, die Kant als ›kultiviert‹ deklariert. Denn durch den Fo-

kus meiner Lektüre auf das Begehren liess sich aufzeigen, dass Kant nicht nur die

Unterscheidung zwischen dem Schönen und Erhabenen als Grundlage zur Bestim-

mung der ›Geschlechtscharaktere‹ nutzt, sondern damit auch eine Skala verbindet,

die von ›groben Trieben‹ (der reinen, instinkthaften Natur) bis zur ›Überkultiviert-

heit‹ reicht. Mit dem Begehren, das nach Kant eine Dynamik zwischen Mann und

Frau erlaubt, werden Annahmen zu einer ursprünglichen,menschlichen Natur for-

muliert, die durch Kultur überformt werden kann. Findet eine solche kulturelle

Überformung statt, bestärkt das Begehren die Ausbildung und Polarisierung der

›Geschlechtscharaktere‹; zugleich werden die ›groben Triebe‹ zwar ausgeschlossen,

behalten jedoch eine zentrale Rolle, da sie die ›richtige‹ (›unkultivierte‹, natürli-

che, heterosexuelle) Stossrichtung des Begehrens angeben. Auf dieser Grundla-

ge formuliert Kant auch eine Kritik an überkultivierten Umgangsformen, denen

dieses natürliche Fundament abhandengekommen ist und die somit die grundle-

gende Stossrichtung verfehlen. Zudem wird das ›unkultivierte‹ Begehren geogra-

fisch verortet, da die Schilderung der ›Nationalcharaktere‹ über das jeweilige Ge-

schlechterverhältnis vorgenommen wird. Damit vollzieht sich das Othering in den

›Geschlechtscharakteren‹ auf einer Skala, die von ›roher Natur‹ bis zu ›kultivier-

ter Natur‹ reicht. Eine weitere Form des Otherings lässt sich in den Ausführungen

zu den ›Nationalcharakteren‹ erfassen. Hier wird die aussereuropäische Welt in

Analogie zu Europa gesetzt. Dieses Vorgehen der Analogiebildung wird jedoch zu-

gleich eingegrenzt, indem Kant den gesamten afrikanischen Kontinent als unver-

gleichbar charakterisiert. Damit postuliert er eine fundamentalere Differenz, die

jedoch den theoretischen Rahmen des Analogiedenkens verlässt. Diese beiden vor-

kritischen Texte lassen sich mit Foucault der klassischen Episteme zuordnen. Mit

dieser Zuordnung habe ich verdeutlicht, dass sich zwischen diesen beiden Texten,

der Physischen Geographie und den Beobachtungen, und dem ersten Aufsatz zu den

›Menschenrassen‹ eine grundlegende Veränderung feststellen lässt, wodurch auch

das Othering und die Selbstaffirmation grundsätzlich andere Formen annehmen,

da sie mit dem Denken der Zweckmässigkeit verbunden sind. Die weiteren Kapi-

tel haben die spezifische Ausformulierung dieses Denkens, das sich der modernen

Episteme zuordnen lässt, in den kantischen Texten aufgezeigt.

In den Aufsätzen zum Begriff der ›Menschenrassen‹ nimmt Kant eine grund-

sätzliche Historisierung der Natur vor, wie ich zunächst anhand der Abgrenzung

der Naturgattung (oder Realgattung) von der Schulgattung (oder Nominalgattung)

deutlich gemacht habe. Um die Verankerung dieser Historisierung der Natur mit

https://doi.org/10.14361/9783839451762-007 - am 14.02.2026, 13:47:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Schluss 221

der kritischen Philosophie weiter auszuloten, habe ich Kants Diskussion zur tran-

szendentalen Zeit aus der Kritik der reinen Vernunft herbeigezogen. Damit wurde er-

sichtlich, dass mit diesem historisierenden Verständnis jene Grenze überschritten

wird, die für die Kritik der reinen Vernunft grundlegend ist. Zugleich wird der Be-

reich der möglichen Erkenntnis eingeschränkt und umgrenzt. Der Begriff ›Rasse‹

beruht jedoch auf Annahmen, deren Erkenntnis in diesem Bereich nicht möglich

ist. Denn um über ›Menschenrassen‹ nachdenken zu können, müssen weiterrei-

chende Annahmen getroffen werden, die einen ersten, unbedingten Anfang und

einen Zielpunkt der Entwicklung betreffen. Erst diese beiden Annahmen eröffnen

nach Kant dieMöglichkeit, einen anderen Blick auf die Natur zu werfen, in dem ein

Begriff wie ›Rasse‹ sinnvoll verwendet werden kann. Infolge dieser Historisierung

erhält die Fortpflanzung einen zentralen Stellenwert: Die Fortpflanzung wird als

Übertragungsort konzeptionell zentral, da sich damit eine Verbindung zwischen

den verschiedenen Generationen herstellen lässt. Durch diese übergenerationel-

le Verbindung kann von einer Weitergabe bestimmter physischer Chrakteristika

ausgangen werden, die in der Zeit zurückverfolgt und so zumindest ansatzwei-

se empirisch überprüft werden können. Erst auf dieser Grundlage ist es nach Kant

möglich, permanente Charakteristika von variableren physischen Differenzen zwi-

schen Menschen abzugrenzen.

In diese neuartige Perspektive sind nun spezifische Arten von Othering und

Selbstaffirmation eingeschrieben. So geht es Kant nicht nur um die Unterschei-

dung zwischen persistenten und variableren physiologischen Differenzen, sondern

auch um eine Erklärung, warum sich solche Differenzen herausgebildet haben.

So ordnet Kant die verschiedenen äusseren Erscheinungsweisen klimatischen Re-

gionen zu, durch die eine Entwicklung von ›Anlagen‹ und ›Keimen‹ stattgefun-

den habe. In diesen Überlegungen wird deutlich, dass das teleologische Denken

eine normative Dimension umfasst. Diese Zuordnung erweist sich nicht zuletzt

dann als problematisch, wenn auch eine lange Anwesenheit von Menschen in ei-

nem anderen als ihnen zugewiesenen Klima nicht dazu führt, diese Menschen als

Teil dieser Region zu verstehen, wie dies anhand des von Kant angeführten Bei-

spiels der ›Zigeuner_innen‹ in Europa deutlich wurde. Dabei spielt auch die The-

se Kants, dass sich die körperlichen permanenten Unterschiede zu einem frühe-

ren Zeitpunkt über Generationen hinweg entwickelt haben, für das Othering eine

Rolle. Denn mit dieser Annahme können bestimmte körperliche Erscheinungswei-

sen anderen historischen Zeiten zugeordnet werden, womit ein temporalisieren-

des Othering vorgenommen wird. Dies wurde durch die Begriffe der ›angehenden

Rasse‹, wie Kant die ›Amerikaner_innen‹ bezeichnet, deutlich. In Kontinuität mit

den vorkritischen Schriften statuiert Kant auch in denTheorien zu den ›Menschen-

rassen‹ ein neutrales (moderates) Klima, das sich nun zudem als neutraler Ort der

Theorie erweist. Dieser Ort ist jedoch nicht mehr nur der Ausgangspunkt für Ana-

logiebildungen, sondern erhält eine weitergehende Funktion, da Kant dieses milde

https://doi.org/10.14361/9783839451762-007 - am 14.02.2026, 13:47:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Klima als Raum versteht, in dem ohne störende Einflüsse (das heisst ohne akuten

Einfluss) die ›richtige‹ Hautfarbe erkannt werden kann. So erhält dieser Raum die

Rolle eines Laboratoriums. Nicht zuletzt koppelt Kant so seine Theoriebildung an

einen spezifisch klimatischen Ort.

Dieses in den Aufsätzen zu den ›Menschenrassen‹ entwickelte Denken der

Zweckmässigkeit findet auch in der Geschichtsphilosophie Anwendung. In diesem

Bereich geraten die Menschen als selbstbestimmt handelnd in den Fokus. In

der Ausformulierung der Geschichte der Menschheit wird deutlich, dass sich

das Denken der Zweckmässigkeit dazu eignet, die Verbindung zwischen zwei

Perspektiven auf den Menschen, und zwar der Mensch als Phaenomenon und

der Mensch als Noumenon, herzustellen. Zur Klärung dieser beiden Perspektiven

habe ich wiederum auf die Kritik der reinen Vernunft zurückgegriffen. Damit lässt

sich zwar das genauere Verständnis von Noumenon und Phaenomenon klären,

jedoch bleibt in der Kritik der reinen Vernunft letztlich offen, wie eine Verbindung

dieser beiden Perspektiven gelingen kann. Diese Frage liess sich im Close Rea-

ding der beiden Texte zur Geschichtsphilosophie, Idee und Mutmasslicher Anfang,

weitergehend klären. Denn Kant nimmt dort durch ein Entwicklungsschema eine

Verbindung dieser beiden Perspektiven vor, womit sich die Entwicklung zwischen

den Polen einer ›rohen‹ Natur als Anfangssituation und einer kultivierten Gesell-

schaft als Endpunkt entspannt (und damit die Struktur aus den Beobachtungen

aufgegriffen wird). Dieser ›rohen‹ Natur wird der Mensch als Phaenomenon zu-

geordnet, der in diesem Stadium keine Handlungen aus Freiheit vollzieht. Solche

Handlungen nimmt Kant für die Mitglieder einer ›kultivierten‹ Gesellschaft an.

Diese historisierende Konzeptionalisierung der Verbindung zwischen Noumenon

und Phaenomenon in der Geschichtsphilosophie geht deshalb einher mit einem

spezifischen Othering: Denn bestimmte menschliche Handlungen erscheinen

hierbei eher als naturhaft und rückständig, während andere Handlungen, die als

fortschrittlich und Ausdruck des freiheitlichen Handelns verstanden werden. Dies

wird gerade auch in Bezug auf das Geschlechterverhältnis deutlich, wenn Kant

die bürgerliche Arbeitsteilung als einen Aspekt des Zielpunkts der historischen

Entwicklung definiert, womit andere (zeitgenössische) Geschlechterverhältnisse

lediglich als rückständig erscheinen können. Dass dieses Narrativ mit Selbstaffir-

mationen einhergeht, lässt sich anhand des sozialen Antagonismus darlegen. Kant

erläutert die historische Entwicklung als Antagonismus, den er als Widerstreit

zwischen Menschen skizziert, die einen unterschiedlichen Lebensstil verfolgen:

den Ackerbauer_n und den Hirt_en. Doch der genaue Blick auf diesen Antago-

nismus enthüllt, dass entgegen der neutralen Formulierung des Antagonismus

im konkreten Narrativ der Fokus auf den Ackerbauern liegt – sie sind es, die

eine Entwicklung durchlaufen, während die Hirt_en lediglich als Auslöser dieser

Entwicklung figurieren. Eine intrinsische gesellschaftliche Entwicklung ist bei den

Hirt_en nicht vorgesehen. Darüber hinaus skizziert Kant eine aussereuropäische

https://doi.org/10.14361/9783839451762-007 - am 14.02.2026, 13:47:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Schluss 223

Entwicklung nicht als endogen, sondern als Übertragung des Fortschritts auf

andere Teile der Welt. Kant impliziert also, dass aussereuropäische Gesellschaften

keiner intrinsischen Entwicklung fähig sind.

Mit der Kritik der Urteilskraft wird das Denken der Zweckmässigkeit auf ein

weiteres Gebiet angewandt: die Ästhetik. Mit der erweiterten Denkart, die Kant

im Begriff des Sensus communis ausbuchstabiert, nimmt er eine weitere Bestim-

mung von Kritik vor. In dieser Bestimmung sehe ich nicht nur problematische As-

pekte, sondern habe argumentiert, dass sich darin auch ein Ansatzpunkt für eine

dekoloniale und dekolonisierende Philosophie ausmachen lässt. Dieses Potenzial

lässt sich nutzen, wenn der Sensus communis, den Kant als das Denken-an-der-

Stelle-anderer versteht, umformuliert wird in ›an der Stelle veranderter denken‹.

Durch diese solchermassen abgewandelte erweiterte Denkart geraten jene Stand-

punkte in den Blick, die – ebenfalls durch teleologische Urteile – abgewertet oder

an den Rand gedrängt werden. Damit lassen sich gerade jene teleologischen Ur-

teile kritisieren, durch die geohistorische Stratifizierungen vorgenommen werden

und mit denen zugleich andere Positionen an den Rand gedrängt werden (wie dies

in den Rassentheorien und der Geschichtsphilosophie der Fall war). Von diesem

Konzept ausgehend, deutet sich eine intrinsische Kant-Kritik an, da sich mit der

erweiterten Denkart die Hierarchisierungen und Ausschlüsse in den Theorien zu

den ›Menschenrassen‹ und in der Geschichtsphilosophie erfassen lassen. Dennoch

überschreitet meine kritische Analyse in den Begrifflichkeiten von Othering und

Selbstaffirmation diese intrinsische Kant-Kritik. Konkret wird dies im fünften Ka-

pitel, wenn ›andere‹ im Sensus communis durch ›subaltern‹ oder ›veranderte‹ er-

setzt wird und damit nach jenen Standpunkten gefragt wird, die im kantischen

Denken der Zweckmässigkeit nur in Fragmenten erscheinen können.

Damit der Sensus communis jedoch in dieser Weise in dekolonialer Absicht

genutzt werden kann, muss dieses Konzept zudem aus bestimmten theoretischen

Verwicklungen herausgelöst werden. So schränkt Kant die erweiterte Denkart ein,

wenn er das Urteil über das Schöne als auf einem teleologischen Urteil aufbauend

verwendet. In dieser Funktion verstärkt das ästhetische Urteil das teleologische,

anstatt sich ihm als Korrektiv gegenüberzustellen. Zugleich muss das ästhetische

Urteil aus dem Fortschrittsnarrativ herausgelöst werden, mit dem Kant es in Ver-

bindung bringt. Die Verbindung des ästhetischen Urteils mit dem Fortschritts-

narrativ wird im Erhabenen besonders deutlich. Dieses Urteil sinnt nicht auf die

Zustimmung anderer, wie dies im Sensus communis ausformuliert wird, sondern

lässt das erkennende Subjekt die eigene Zweckmässigkeit (die moralische Bestim-

mung der Menschen) erahnen – wenn denn das Gemüt mit den ›richtigen‹ Ideen

angefüllt ist. Damit verortet sich dieses Urteil als Akt, den nur Angehörige einer

›fortgeschrittenen‹ Kultur vollziehen können. Der Urteilende unterscheidet sich so

von Angehörigen anderer Kulturen, was Kant damit kennzeichnet, dass diese aus-

senstehende Position als ›wild‹ und damit ›unkultiviert‹ bezeichnet wird, womit

https://doi.org/10.14361/9783839451762-007 - am 14.02.2026, 13:47:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

zugleich die eigene (europäische, aufgeklärte) Kultur affirmiert wird. Diese Kultur

wird durch das ästhetische Urteil affirmiert, das seinerseits Ausdruck dieser Kul-

tur ist. Somit findet nicht nur eine Affirmation der eigenen Kultur, sondern auch

der kantischen kritischen Philosophie statt. Durch diese Selbstaffirmation immu-

nisiert sich dieses Urteil gegenüber anderen Urteilen, die in anderen Kulturen ver-

ankert sind.

Alle reflektierenden Urteile beruhen auf einer Verwechslung. Diese Verwechs-

lung beruht darauf, dass nicht ein Begriff, sondern eine Idee mit einer konkre-

ten Beobachtung in Verbindung gebracht wird. In der ästhetischen Urteilskraft wird

deutlich, dass dieses Reflexionsverhältnis auch ein wechselseitiges Übertragungs-

verhältnis ist, in dem sich das Subjekt im Objekt reflektiert. Die Auswirkungen

dieser Verwechslung sind unterschiedlich. Beim Schönen ist es eine Lebenskraft,

die evoziert wird; beim Erhabenen ist es das Gefühl der Überlegenheit, das auf

die eigene Zweckmässigkeit (Mensch unter moralischen Gesetzen) verweist. In der

teleologischen Urteilskraft nimmt die Auswirkung dieser Verwechslung eine weite-

re Dimension an. Denn die Vernunft erkennt sich im teleologischen Urteil selbst

als zweckmässig. Dies bezieht sich sowohl auf die innere Funktionsweise der Ver-

nunft (alle Zweige respektive beide Stämme der Vernunft können miteinander in

Bezug gebracht werden) als auch auf die äussere Verortung der Vernunft, also die

kritische Philosophie in der Philosophiegeschichte.

In der teleologischen Urteilskraft habe ich argumentiert, dass sich die Vernunft

durch ein teleologisches Urteil als Einheit zu verstehen versucht. Dies gelingt je-

doch nur, wenn sich die Vernunft selbst nicht nur als innere Zweckmässigkeit (al-

so als organisiertes Wesen) versteht, sondern sich auch in Bezug auf die äusse-

re Zweckmässigkeit (die Natur als Ganzes) positioniert. Wie sich eine solche Ver-

schränkung von innerer und äusserer Zweckmässigkeit im Detail gestalten kann,

wird anhand der Erläuterungen zum Geschlecht deutlich – und kann auch auf den

Begriff ›Rasse‹ übertragen werden. Kant bestimmt das Geschlecht als Sonderfall,

da hier die äussere Zweckmässigkeit –der Erhalt der Gattung – sich auf den Körper

(als innere Zweckmässigkeit) überträgt. Mann und Frau werden somit als binär or-

ganisiert gedacht, die zusammen dasWeiterbestehen der Gattung bewerkstelligen

können. Der Körper wird so zum Ausdruck der Funktion für diese äussere Zweck-

mässigkeit – eine Korrelation, die sich auch auf ›Rasse‹ übertragen lässt. Eine sol-

che Verschachtelung von innerer und äusserer Zweckmässigkeit ist zudem cha-

rakteristisch für die Selbstpositionierung des teleologischen Urteils. Der Mensch

wird in der Abschlussdiskussion der Kritik der Urteilskraft als Endzweck der Natur

bestimmt – was jedoch nur dann erkannt werden kann, wenn dieser Mensch sich

selbst und auch der Natur Zwecke zu geben weiss.Mit dieser Bestimmung wird die

innere Zweckmässigkeit (der Mensch unter moralischen Gesetzen) mit der äusse-

ren Zweckmässigkeit (die Zweckmässigkeit der Natur) verschränkt. Zugleich wird

in dieser Formulierung deutlich, dass das teleologische Urteil zur Selbstgebärung

https://doi.org/10.14361/9783839451762-007 - am 14.02.2026, 13:47:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Schluss 225

der Vernunft beiträgt. Denn Kant entdeckt mit seinen Kritiken nicht eine bereits

gegebene Vernunft; vielmehr geht er davon aus, einen Beitrag zur Entwicklung der

Vernunft zu leisten. Diese Selbstgebärung kann deshalb auch als performativer Akt

verstanden werden, durch den die kritische Weltsicht als Zielpunkt der Naturent-

wicklung gesetzt wird. Dieses Verständnis der Selbstgebärung zieht jedoch einen

problematischen Effekt nach sich: Dennmit dieser Verschränkung von innerer und

äusserer Zweckmässigkeit ist keine Aussenposition denkbar, von der aus ein ande-

rer Blick auf die Natur legitimerweise proklamiert werden könnte. Vielmehr wer-

den andere Sichtweisen als nicht oder noch nicht zweckgerichtet wahrgenommen.

An dieser umfassenden Formulierung des Denkens der Zweckmässigkeit wird

erkennbar, dass Othering und Selbstaffirmation intrinsisch mit der Idee der kriti-

schen Philosophie verbunden sind.Denn insofern die Entwicklung der Vernunft als

Produkt eines reflektierenden Urteils erkennbar wird, verbindet sich diese Selbst-

erkenntnis mit einer materialen, objektiven, aber auch normativen Dimension.

Diese Selbstkritik, die Kant in seinen Kritiken vornimmt, und mit der er die Auf-

klärung vorantreiben will, wird so als Etablierung einer hegemonialen Position er-

kennbar, mit der ein Othering verbunden ist, das sowohl innerhalb wie auch in

Bruchstücken an den Rändern der kritischen Philosophie erkennbar ist.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-007 - am 14.02.2026, 13:47:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839451762-007 - am 14.02.2026, 13:47:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

