DER EINFLUSS DEUTSCHER STAATSLEHREN
AUF DIE NATIONALE INTELLIGENZ IN CHINA
IN DER VORREVOLUTIONAREN PHASE

NACH 1900

Von
RUDIGER MACHETZKI

Der Jahrhundertprozef der chinesischen Revolution (1850—1950) hat in vielerlei
Hinsicht eine dhnliche Bedeutsamkeit fiir die asiatische Welt des 20. Jahrhunderts
wie die industrielle Revolution in England und die politisch-soziale Revolution
in Frankreich fiir den Westen des 19. Jahrhunderts. Beide Revolutionswellen lie-
fen in der Entstehung neuer, machtvoller Staatsgebilde aus, deren gewaltige Grund-
energien sich wirtschaftlich in nationalem ,Wohlstand und Macht* (Fu-ch’iang)
umsetzen sollten. Politisch spiegelten sie sich in einer neuartigen und intensiven
nationalen Identitit wider, die in der Gestalt wirkungsvoller, staatlicher Institu-
tionen und Organisationen ihren Ausdruck fand.

In China hatte dieser langzeitige Umwilzungsvorgang vor der Mitte des vorigen
Jahrhunderts eingesetzt mit der allmihlichen Auflésung der traditionellen, sozi-
alen und politischen Ordnungsinstitutionen des Kaiserreiches. Zwischen 1851 und
1864 kam es zu der ersten grofleren Revolutionsbewegung, die auf westlichen Vor-
stellungen von gesellschaftlicher Gerechtigkeit mitbasierte, der sogenannten T’ai-
P’ing-Revolution. Den Wirren dieser Revolution fielen nicht weniger als 30
bis 35 Millionen Menschen zum Opfer, und noch fiinfzig Jahre spiter hatten einige
Provinzen sich von den Zerstdrungen dieser Zeit nicht vollstindig erholt.

Der weitere Zerfall des Reiches und seiner traditionellen Wirtschaft war nicht zu-
letzt durch die stindig machtvolleren Interessen der westlichen Michte beschleu-
nigt worden. Vor allem im Bewufltsein der politisch bedeutungsvollen Gesell-
schaftsschichten wurde die technologische und militirische Uberlegenheit des We-
stens — durch eine Reihe von Kriegen schmerzvoll unter Beweis gestellt — zu
einer demiitigend zentralen Problematik. Um die Jahrhundertwende hatte dieser
wirtschaftliche und militirische Drucdk eine derart gewaltige Dimension erreicht,
dafl einflufireiche, chinesische Bevolkerungsteile in politischen Parteien und Be-
wegungen ihrer Uberzeugung Ausdruck zu verleihen begannen, daff nur die Ab-
kehr von der eigenen Tradition und die revolutionire Durchsetzung westlicher
Ideen und Verhaltensnormen China vor dem endgiiltigen Untergang bewahren
konnte. Von dieser Situation her setzte dann schubweise die Welle politischer
und sozialer Revolutionsbewegungen ein, die mit dem Sturz des Kaiserreichs 1911
begann und mit der Griindung der Volksrepublik China ausmiindete. Alle diese
einander folgenden Bewegungen hatten ein gleichermaflen gemeinsames Ziel auf
ihre Fahnen geschrieben, das sie auf verschiedene Weise zu verwirklichen suchten,
die wirtschaftliche Stirkung und politisch-nationale Unabhingigkeit Chinas.

Die Geschichte der Revolutionen des 19. Jahrhunderts und des 20. Jahrhunderts
zeigt jedoch, dafl entgegen weit verbreiteter Ansicht die beiden Prozesse national-
okonomischer Transformation und politisch-nationaler Integration in entscheiden-
den Phasen hiufig gegeneinander wirken.

361

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1972-4-361 - am 18.01.2026, 02:07:34. [



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einige wenige, meist kiistennahe Kleingebiete entwickeln sich zu urban-industriel-
len Zentren und werden von den inneren, vormodernen Landregionen stindig zu-
nehmend isoliert. Die wirtschaftliche Modernisierung bedeutet daher in vielen
Fillen eher ein Aufbrechen der historischen Einheit und des vornationalen Ge-
meinsamkeitsbewufltseins. Statt der erhofften nationalen Integration setzt ein Ab-
lauf gesellschaftlich 6konomischen Zerfalls und kultureller Entfremdung zwischen
den vormodernen Landmassen und den als feindselig empfundenen, industriellen
»Antikérpern® ein.

In China wurde dieser gesellschaftliche Zerstdrungs- und Entfremdungsprozefl zur
grundlegenden Antriebskraft der bisher letzten Bewegung der chinesischen Revo-
lution, der kommunistischen Partei unter Mao Tse-tung!. Um die Jahrhundert-
wende jedoch war ein wesentlicher Teil der chinesischen, politischen Intelligenz noch
zutiefst iiberzeugt, die politische und wirtschaftliche Umgestaltung Chinas, die
nationale ,Wiederauferstehung® (Chung-hsing), einleiten zu k&nnen, ohne den
langwierigen und destruktiven Weg einer sozialen und politischen Revolution
begehen zu miissen.

Zwei Linder vor allem iibten dabei eine gewaltige Anziehungskraft auf die chine-
sische Intelligenz aus, Japan und Deutschland. Beide Linder hatten, so schien es,
sich aus nationaler Zersplitterung und Ohnmacht erhoben und zu machtvollen
Nationalstaaten entwickelt, ohne zuvor eine selbstzerstorerische und leidensvolle
politisch-soziale Revolutionsphase erlebt zu haben. Diese Art der inneren, natio-
nalen ,Reinigung® und Festigung unter Fithrung der traditionellen Herrschafts-
eliten und Regierungsinstitutionen, kurzum die ,konservative* Modernisierung,
erschien einem Grofiteil der chinesischen Intelligenz um so unausweichlicher, als
der imperialistische Druck der Michte um die Jahrhundertwende einen fiir China
qualvollen Hohepunkt erreicht hatte. Jede weitere Selbstschwichung und innere
Chaotik konnte nach Meinung dieser Intellektuellen nur zur totalen Unterjochung
des Reiches durch die Michte fithren und mufite deshalb um jeden Preis ver-
mieden werden. Andererseits waren sich die ,Revolutionsgegner® durchaus schmerz-
voll der Tatsache bewuflt, dafl die steril-dogmatische Orthodoxie des Konfuzia-
nismus und die intellektuelle Unbeweglichkeit der traditionellen Staatseliten und
Herrschaftstriger mitentscheidend die Ohnmacht Chinas gegeniiber dem Einbruch
der Michte verursacht hatten. Sie plidierten daher fiir ein System grundlegender
Reformen, das zu einer psychologischen und geistigen Liuterung und Selbststir-
kung der chinesischen Gesellschaft fithren sollte. Auf diesem Wege kdnnte dann
die nationale ,Wiederauferstehung® nachfolgen und die politischen Institutionen
des neuen, nationalen China konstitutionell so gestirkt werden, daff sie den Be-
wegungsabliufen der inneren und iufleren Politik der modernen Welt gewachsen
waren.

1898 gelang es dem Kreis der nationalen Reformer erstmals, beim Thron Gehor
zu finden. In der beriihmten ,Hundert-Tage-Reform® versuchten sie einige ihrer
grundlegenden Ideen in die Praxis umzusetzen. Das Reformwerk scheiterte je-
doch am Widerstand der orthodoxen Krifte, die unter der Fiihrung der Kaise-
rinwitwe Tz’'u Hsi den jungen Kaiser de facto entmachteten. Diejenigen Fiihrer

1 Dieser antagonistische Entwicklungsablauf zwischen isolierter wirtschaftlicher Modernisierung und sozio-
politischer Zersetzung des historischen ,China“-Bewufitseins fand seine ideologische En:sprechunlg in Mao
Tse-tungs revolutionirer Stadt-Dorf-Theorie, wonach die stidtischen Zitadellen der antirevolutioniren
Krifte von den dérflichen Revolutionsmassen stindig enger eingeschniirt und schliefllich als Fremdkérper
ausgemerzt werden. Nach dem Sieg im chinesischen Biirgerkrieg 1949 und der Errichtung der Volksrepublik
China wurde diese Theorie auf die Weltsituation zwischen den modernen Industrienationen und der Masse
der Entwicklungslinder ausgeweitet und zum ideologischen Leitmotiv der chinesischen Weltpolitik stilisiert.

362

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1972-4-361 - am 18.01.2026, 02:07:34. [



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Reformbewegung, die der folgenden Hinrichtungswelle nicht zum Opfer
fielen, flohen nach Japan. Dort bildete sich nach kurzer Zeit in der verhiltnismifig
freien Atmosphire des Landes eine Bewegung heraus, die gestiitzt auf das Studium
deutscher Staatslehren eine nationale Reformideologie entwickelte? und in China
stindig wachsenden Einflufl fand. Eine der entscheidenden politischen Personlich-
keiten und unumstrittener intellektueller Fiihrer dieser Partei zur Bewahrung
der Monarchie, Pao-Huang Tang, war der bekannte Gelehrte und Mitgestalter
des gescheiterten Reformwerks von 1898 Liang Ch’i-ch’ao.

Eine Auseinandersetzung mit der Person Liang Ch’i-ch’aos und seinem Ein-
fluff auf die politische Szene Chinas zu Beginn des 20. Jahrhunderts vermag von
mehr als rein akademisch-historischem Interesse zu sein, denn unabhingig von
den direkten Wirkungen seiner politischen Agitation auf die Politik verschiedener
chinesischer Regierungen in den ersten Jahrzehnten der Republik, 1911—1949, re-
prisentierten Liang und seine Anhinger ein nationales Gihrungselement, das den
Bewufltseinsboden fiir die revolutioniren Bewegungen Chinas bis zur Griindung
der Volksrepublik darstellte. Und selbst bis heute konstituieren ihre Ideen und
Aufrufe zur politischen Zukunft Chinas eine Grofle, die nicht ohne weiteres zu
vernachlissigen ist, wie die stindige Auseinandersetzung der kommunistischen
Partei mit der ,bourgeoisen Linie“ der Intelligenz beweist. Diese Auseinander-
setzung reicht bis in die Sphire der polemischen Terminologie hinein; denn noch
wihrend der Kulturrevolution wurden die intellektuellen Fiihrer, die zu Ziel-
scheiben der rotgardistischen Angriffe geworden waren, hiufig als ,Pao-huang
Tang“ bezeichnet, also mit dem Namen jener Partei, deren geistiger und poli-
tischer Fiithrer Liang Ch’i-ch’ao war. Andererseits hat kein Geringerer als Mao
Tse-tung selbst in seinen Schriften hervorgehoben, wie sehr seine politische und
revolutionire Personlichkeit von den frithen, national gesonnenen Fiihrern der
Intelligenz, insbesondere von den Vorstellungen und Appellen Liang Ch’i-ch’aos,
entwickelt und mitgeprigt worden ist. Vor allem das populistische Erbe in Maos
Denken, der Ursprung seines revolutioniren Dranges, die Wiirde und Grofle des
chinesischen Volkes vor sich selbst und der Welt wiederherzustellen, ist mitentschei-
dend auf den politischen Einflul Liangs zuriickzufiihren. Dies ist ein Faktor, der
unter anderem von der Sowjetfithrung in ihrer politisch-ideologischen Polemik
mit den chinesischen Kommunisten ausgenutzt wird als Zeugnis fiir die ,chauvini-
stische Grundnatur® der Maoisten hinter ihrer ,sozialistischen Fassade®.

Liang Chk’i-ch’ao war zweifelsohne einer der liberalsten Reprisentanten unter
den modernen, chinesischen Intellektuellen, wenn sein Lebenswerk von personli-
chen Idealvorstellungen her beurteilt wird. Ein Grofiteil seiner Schriften ist
von hoher Bewunderung fiir Locke, Bentham, John Stuart Mill, Rousseau und
andere Vertreter der westlichen Demokratiegeschichte durchwirkt. Andererseits je-
doch betonte Liang selbst wiederholt — insbesondere in einer seiner Zentralschrif-
ten ,Uber den aufgeklirten Absolutismus“ —, daf} diese ,subjektiv® hoherwertigen

2 Japan hatte sich in den vier Jahrzehnten ,konservativer® Modernisierung seit der Meiji-Reform von 1868
im staatlich-politischen Bereich weitgehend auf preuflisch-deutsche Lehrvorbilder gestiitzt, und Staats-
rechtsgelehrte wie Lorenz von Stein, Rudolph von Gneist und Hermann Roesler hatten mafigeblichen An-
teil an der Gestaltung der Meiji-Verfassung. Aufgrund der japanischen Ubersetzungen fand die chinesische
politische Intelligenz freien Zugang zu deutschen Staats- und Gesellschaftslehren des spiteren 19. und
frithen 20. Jahrhunderts.

363

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1972-4-361 - am 18.01.2026, 02:07:34. [



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ideale gesellschaftlichen Lebens fiir die ,objektive“ Bewiltigung der zeitgeschicht-
lichen Problematik Chinas ungeeignet und illusorisch waren?.
Liangs evolutionires Reformbewufitsein mufl um so erstaunlicher scheinen, als er
in den Jahren 1899—1902 nach dem Staatsstreich der Kaiserinwitwe und der Flucht
nach Japan durchaus nicht immer der konsequente Reformideologe und ,Revo-
lutionsgegner® war, zu dem er nach 1902 werden sollte.
»Ich sehnte mich seit Jahren nach dem republikanischen System. Ein Teil
der entschlossenen und patriotischen Minner im Lande sehnt sich ebenfalls
in Ubereinstimmung mit mir seit Jahren nach dem republikanischen System.
Wenn ich jedoch jetzt die Argumente der beiden Gelehrten Bluntschli und
Bornhak lese, so ist das wie ein Gufl kalten Wassers auf den Riicken. Mit
einem Mal habe ich meine Grundprinzipien vollig verloren und bin voller
Unsicherheit und weifl nicht mehr, welchen Weg man noch begehen kann.
Gemifl den Aussagen der beiden Gelehrten sind die Eigenschaften, die ein
Volk in der Republik besitzen sollte, in unserem Volke nirgendwo gegeben,
und die durch die Geschichte iiberbrachten Gewohnheiten stehen zu jenem
(System) geradezu im Gegensatz. Das ist etwas, was wir nicht verschweigen
diirfen. Wenn wir es jetzt gewaltsam einfithren wollen, werden wir nicht
erfolgreich sein. Sollten wir es aber erreichen, werden wir dann aus Frank-
reich und Siidamerika eine Lehre ziehen? Was uns deren Geschichte erzihl,
wie sehr miissen wir das fiirchten!... Was das Gliick betrifft, wo bleibt da
Euer Vaterland? Ach! Die Republik, von der ich seit Jahren triume, nach
der ich mich sehne, und die ich besungen habe, hat mich schlieffllich verlas-
sen... Ach! Republik, ich liebe dich! Aber ich liebe dich nicht so sehr wie
das Vaterland!“ (a)*
Nachdem Liang Ch’i-ch’ao erkannt hatte, daff die gesellschaftlichen und
politischen Voraussetzungen fiir ein demokratisch-republikanisches System in China
historisch und psychologisch nicht gegeben waren, lehnte er es trotz persSnlicher
Priferenz entschieden als staatliche Losungsmoglichkeit ab. Liang hatte damit seine
geistige Grofle und intellektuelle Konsequenz als nationaler Theoretiker sowie sein
Verstindnis fiir die Verhiltnismifligkeit geschichtlicher Entwicklungsgrenzen deut-
lich gemacht. Im Gegensatz zu seinen ikonoklastischen Kontrahenten, der ,Revo-
lutionsallianz® um Sun Yat-sen, lie er sich sein Urteil nicht durch politisches
Wunschdenken triiben3.
Es ist daher keineswegs verwunderlich, wenn Liang in seiner Analyse der Staats-
formlehre das Prinzip der nationalen Monarchie bevorzugte, das auch institutio-
nell das angestrebte Ziel einer einheitlich-souverinen Staatsgewalt sichtbar machte.
Liang ging dabei von Bluntschlis Untersuchung iiber den Charakter und Wert

3 Im Rahmen dieses Artikels kdnnen die grundsitzlichen Parallelititen der geschichtlichen Entwicklung des
Nationalismus in Deutschland und Japan einerseits und der historischen Situation Chinas zu Ende des
19. Jahrhunderts andererseits nicht abgehandelt werden. Es mag der Hinweis geniigen, dafl der Natio-
nalismus in diesen Lindern eher eine ethnisch-psychologische Reaktion auf die expansiven Auferungen
eines fremden Nationalismus war, — napoleoniscger Nationalismus bzw. Imperialismus der westlichen
Michte — als der ideologische Ausdruck einer gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Entwicklungsfolge, die
die nationalstaatliche Integration der betroffenen Gesellschaften historisch erzwang. Aus dieser Parallelitit
resultierte auch die besondere Anziehungskraft der deutschen und japanischen Vorbilder fiir die chinesischen
Intellektuellen.

Die Quellenangaben fiir die chinesischen Texte werden in alphabetischer Form gegeben und am Ende des
Artikels angefiihrt.

Dafl Liangs Alternative einer Monarchie, in der die Macht stufenweise von der autokratischen Herrschaft
auf die Gesellschaft iibergehen sollte, sinnvoller war als die Radikalitit der Revolutionire, beweist die
Situation nach der Revolution von 1911. In diesem Zeitraum wurden alle die Phinomena sichtbar, vor
denen Liang gewarnt hatte. Das soziale und politische Chaos des ,Warlordism® in den ersten Jahrzehnten
der Republik rechtfertigten ihn nachtriglich, und .die heutige Herrschaftsform in der Volksrepublik ist
ebenfalls weit von den Vorstellungen der frilhen Revolutionire entfernt.

[C BN

364

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1972-4-361 - am 18.01.2026, 02:07:34. [


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der demokratisch-republikanischen Politik aus®, um sich dann auf die systema-
tische Abhandlung der Staatsformen in Conrad Bornhaks ,Allgemeiner Staats-
lehre“ zu beziehen? und sich positiv fiir die ,Verfassungsmonarchie“ als Staats-
form Chinas zu entscheidens.
Im Bewufitsein Liangs konnte die nationale Modernisierung Chinas nur als ein
Generationenwerk verstanden werden, in dem sich das chinesische Volk selbst
und seine gesellschaftlich-wirtschaftlichen Existenzbedingungen grundlegend umge-
staltete., Erst wenn ein solcher Reformprozefl durchgefiithrt war, konnte man sich
institutionell-politischen Fragen zuwenden. Unter Auslassung dieser Vorbedingun-
gen erschien eine republikanische Staatsform wenig sinnvoll und in ihren Folgen
gefihrlich.
Diese Argumentation Liangs wurde durch Bluntschlis Thesen zur republikani-
schen Staatsform bestirkt. Danach mufite eine Gesellschaft die ,republikanischen
Tugenden® in hohem Mafle internalisiert haben und auf einem angemessenen,
politischen Erziehungsniveau stehen, wenn sie republikanische Politik sinnvoll
ausiiben wollte. Ein Volk, das diese lange intellektuelle und politische Reife
nicht mehr oder noch nicht besitzt, wire in einer Republik zum politischen Zer-
fall verurteilt und miifite zur Diktatur hin degenerieren. Die intellektuelle und
politische Reife konnte ein Volk jedoch nur iiber viele Generationen hinweg
graduell anstreben, wie es in den USA der Fall gewesen war. Dort hatten die
Biirger auf eine lange, angelsichsische Tradition zuriickblicken kénnen, als sie die
Unabhingigkeit erreichten. Eine Republik durch politischen Umsturz des alten
Staatswesens, durch eine Revolution, verwirklichen zu wollen, das diirfte in der
Regel zu negativen Ergebnissen fiihren. Die ersehnte Republik endete in der
Terrorherrschaft der Nachrevolution. Die Geschichte Frankreichs und der siidame-
rikanischen Linder diente hierfiir als mahnendes Beispiel. Die politischen Ideale
fithrten zu anarchischem Chaos und schlieflich zur Diktatur. Die betroffenen
Linder waren also von einem demokratischen Status trotz aller Anstrengugen
noch mehr oder weniger weit entfernt, oder sie hatten ihn nur unter groflen
Leiden und Wirren erreicht. Von diesen Aussagen Bluntschlis her ging Liang
zu Bornhaks Theorie iiber.
»Man kann die Argumentation Bluntschlis iiber den Wert des republikani-
schen Systems als genau und tief bezeichnen, aber sie ist noch nicht voll-
kommen. Wenn man einmal die Staatslehre des deutschen Gelehrten an der
Universitit Berlin, Conrad Bornhak, liest, so wird das in folgenden ausrei-
chend dargestellt. Das Original wurde 1896 herausgegeben und ins Japanische
iibersetzt. Es ist in der Tat die neueste Lehrmeinung. Bornhak fragt: Was
ist der Staat? Er ist eine Vereinigung zur Abwigung des Rechten und zum
Ausgleich aller Arten von Interessen und Widerspriichen innerhalb der Gesell-
schaft (b).«
Conrad Bornhak hatte also die Lehrformel fiir den Staat geprigt, die Liang als
geeignet und niitzlich fiir die chinesische Sphire ansah. Der Staat als autoritative
Quelle der Gerechtigkeit und des Konfliktausgleichs im Innern und als Schutzor-
ganisation gegeniiber anderen Volksgemeinschaften war nahezu vollkommen das-

6 Johann, Caspar Bluntschli, Lehre vom modernen Staat, Bd. I, Allgemeine Staatslehre, 6. Buch, Die
Staatsformen, Stuttgart, 1875.

7 Conrad Bornhak, Allgemeine Staatslehre, Berlin, 1896.

8 Der Begriff ,Verfassungsmonarchie* wird von Liang verwendet, um eine Unterscheidung zur konstitu-
tionell-parlamentarischen Monarchie herzustellen und eine Monarchie preuflisch-deutschen und japanischen
Vorbildlz zu beschreiben. Auf eine genauere Definition wird an spiterer Stelle noch eingegangen.

365

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1972-4-361 - am 18.01.2026, 02:07:34. [



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

jenige System, das Liang zur Realisierung seines Reformnationalismus vordring-
lich bendtigte und sich daher zu eigen machen wollte.
Einem solchen Staatssinn unter den chinesischen Vorbedingungen mit der Errich-
tung einer demokratischen Republik nachkommen zu konnen, hielt Liang fiir
schlechthin unmdglich. Die Republik wies seiner Meinung nach bedeutsame Struk-
turschwichen auf, die er nach dem Studium der Bornhakschen Staatslehre kom-
mentierend hervorhob.
»Bornhak sagt weiter, daf die Erlangung des republikanischen Systems durch
Gewohnheit in der Regel gesichert sei und daff die Erlangung des republika-
nischen Systems durch eine Revolution in der Regel gefihrdet sei. Ich mochte
iiber diesen Grundsatz sprechen. Wenn man durch die Gewalt der Revolu-
tion die alten und iiberlieferten Staatsverfassungen hinwegwischt und das
hochste Ziel des Staates auf die lastvollen Schultern des Volkes legt, und wenn
man den Aufruhr hinnimmt, um dann durch heftige Parteizwiste das gespal-
tene Volk veranlassen zu wollen, das Gleichgewicht gesellschaftlicher Ein-
fliisse zu bewahren, dann ist auch das eine Rechnung, die nicht aufgeht (c).“
Eine gesellschaftliche und politische Entwicklung zum staatlichen Chaos und zur
Instabilitit hin widersprach der nationalen Zielsetzung Liang Ch’i-ch’aos, die
ja gerade darin beruhte, eben diesen Niedergang in China aufzuhalten und riick-
gingig zu machen.
Liang erklirte sich die Schwiche Chinas vor allem aus der geringen Ausbreitung
seines Staatsbewufitseins, das sich in einem Mangel an Patriotismus negativ be-
merkbar machte. Dieser Mangel hatte dazu gefiihrt, daf das Reich sich allmih-
lich zu einer ,Privatautokratie® entwickelt hatte, und hierin lag nach Liangs
Auffassung auch die eigentliche Ursache fiir den Geltungsverlust Chinas und fiir
die Bedrohung seiner Souverinitit. Vor einem solchen Schicksal konnte nur eine
nationale Erneuerung bewahren.
»Nach den Reformen zur Selbststirkung (in Japan) und nach der Revision der
Vertrige (zwischen Japan und den westlichen Staaten) war die Staatssouve-
rinitit (Kuo-ch’iian) schliefllich vollstindig unbeeintrichtigt. Wenn sich un-
ser Volk daher diese Umstinde betrachtet, dann mufl patriotische Glut die
Brust erfiillen und sich ausbreiten, so dafl niemand sie auszutreten vermag (d).“
»Wissen sie (orthodoxe Fiithrer Chinas) etwa nicht, daf} der sogenannte Fort-
schritt zur heutigen Vorherrschaft der Linder England, Frankreich, Deutsch-
land und USA nur eine Angelegenheit von hundert und einigen Jahren war?
Und das, wodurch sie zum Fortschritt befihigt wurden, hat kein anderes Ge-
heimnis als nur das, daff die Menschen eines Landes die Angelegenheiten des
Landes in die Hand nahmen und daff das Land nicht Privatbesitz des Herr-
schers, sondern Gemeinbesitz des Volkes war (e).“
Unter diesem Gesichtspunkt miissen daher auch die Beschaffenheit und Aufga-
benstellung des Staates, also der Staatssinn, untersucht werden. Der Staat hatte
seine Entstehungsursachen fiir Liang Ch’i-ch’ao ausschlieflich in der Konfron-
tation mit anderen Gemeinschaften und dem daraus resultierenden Willen zur Selbst-
behauptung und Souverinitit.
»Gemifl dem allgemeinen Gesetz des Wettstreits der Dinge und der natiirli-
chen Auslese miissen die Menschen aufeinanderstoflen, miissen die Linder
aufeinanderstoflen. Den Begriff Staat stellte man auf, um auf andere Gemein-
schaften zu reagieren. Deshalb will kein wahrer Patriot, selbst wenn es
in fremden Lindern grofle Heilige und Weise gibe, sich unter deren Herr-

366

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1972-4-361 - am 18.01.2026, 02:07:34. [


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schaft fiigen. Wire es nicht besser, das Blut aller Menschen im Lande zu ver-
gieffen und die Korper zu verstreuen, bis niemand iibrigbleibt, als auch nur
das geringste Recht an andere Rassen abzutreten? Wenn das nicht so ist, dann
bereitet man dadurch mehr als alles andere den Untergang des Landes vor (f).“
Seiner Entstehungsursache und Aufgabenstellung, der Erhaltung der nationalen
Souverinitit, konnte der Staat jedoch nur nachkommen, wenn er durch einen
autoritativen Ausgleich im Innern die Einheit des Staatsvolkes nach auflen hin
absicherte. Diese Bedeutung des Staates fiir die nationale Souverinitit verschaffte
ihm als handelndem Teil des organischen Verhiltnisses eine gewisse Vorrangigkeit
gegeniiber dem Volk.
»Das am Staat Schitzenswerte ist, dafl er eine Herrschaft hat (Yu-chih), mit
der er im Innern die Konkurrenzkimpfe ausgleichen und mit der er nach
auflen hin die Konkurrenzkimpfe unterstiitzen kann. Beides ist in der Tat
voneinander abhingig in seinem Nutzen. So kann man in einem Satz sagen,
dafl der Staat den Geist fiir die Errichtung der Herrschaft darstellt. Wenn
die iuflere Form (der Herrschaft) diesen Geist achtet, dann kann das als gut
bewertet werden. Wenn die iuflere Form sich gegen diesen Geist wendet,
dann kann man das als schlecht bewerten (g).“
»Die Gelehrten des 19. Jahrhunderts sagen, dafl der Staat (Kuo-chia) sicherlich
im Interesse des Volkes (Kuo-min) besteht, aber gleichzeitig das Volk auch
im Interesse des Staates. Der Staat plant einerseits den Vorteil des Volkes,
andererseits aber fiir sich selbst. Wenn der Gewinn des Volkes und der des
Staates nicht iibereinstimmen, dann hat der Gewinn des Staates Vorrang,
und der Gewinn des Volkes steht hintenan. So ist der Staat ein Ziel in sich,
und das Volk kann bisweilen ein Mittel sein, um zu diesem Ziel beizutra-
gen (h).«
Liang Ch’i-cha’os reformerischer Staatsbegriff konnte nicht angelsichsisch ge-
prigt sein; denn der Staat sollte nicht nur einen Teilbereich der liberalgesellschaft-
lichen Komplexitit ausfiillen, sondern eine institutionalisierte Form der Gesell-
schaft schlechthin darstellen. Er muflte sich von allen anderen sozialen Gruppie-
rungen dadurch abheben, daff er mit der ausschlieflichen und héchsten, ausiiben-
den Gewalt versehen war. Er sollte ferner den ,Volkswillen® organisatorisch er-
fassen und durch die Realisierung der nationalen Gemeininteressen politisch
sichtbar machen.
Die Regierung des Staates konnte folglich weder auflerhalb noch oberhalb des
Staatswesens eingesetzt werden. Sie hatte vielmehr den Mechanismus zu bilden,
durch den der Staat aktive Herrschaft ausiibte und die gesetzliche wie moralische
Autoritit kontrollierend wirksam machte.
Liangs Staatsbegriff stand also im Zeichen einer Gewalt, die von der Staatswissen-
schaft mit dem Begriff ,Souverinitit® bezeichnet und die im Innern wie nach
auflen hin als hochste, umfassende und nicht mehr ableitbare Gewalt verstan-
den wird. Den Anspruch hierauf rechtfertigte Liang durch eine aus der chinesischen
Notsituation resultierende, iibergeordnete Staatsnotwendigkeit, durch seine The-
orie der Staatsrison.
Der Souverinititsanspruch des im zwischenstaatlichen Bereich nur sich selbst und
seinem Wohl verpflichteten Staatswesens galt nach Liangs Auffassung als das eigent-
liche Merkmal fiir die Reife nationaler Staaten. Aus diesem Grund ist es uner-
lifllich, festzuhalten, welche Kriterien Liang als notwendig fiir die Souverinitits-
qualifikation Chinas ansah. Vorweg sei gesagt, dafl er die Rousseauische Lehre als un-

367

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1972-4-361 - am 18.01.2026, 02:07:34. [



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

brauchbar fiir Chinas Staatsmodell ablehnte, da Rousseau durch seine Identifi-
kation des allgemeinen Volkswillens mit dem Souverinititsprinzip letzten Endes
auf eine Synthese der demokratischen Gesellschaft und der staatlichen Hoheit ausge-
richtet war. Eine solche Synthese aber hitte nach Liangs Meinung in der chinesi-
schen Sphire unweigerlich zu einem permanenten Spannungsverhiltnis der ver-
schiedenen sozialen Gruppierungen fiithren miissen.

~Rousseau sagt, dafl die Souverinitit (Chu-ch’iian) nicht beim Herrscher,
sondern beim Volke liege. Der Gesamtwille des Volkes ist der Souverin...
Wenn man sagt, daff die Souverinitit nicht beim Herrscher liege, sondern
bei der Volksgesamtheit, dann wird die Souverinitit niemals ausgedriickt,
da die Meinung des ganzen Volkes nie in Einklang gebracht werden kann
und erfaflt werden kann. Daher konnte ein Teil des Volkes triigerisch sagen,
daf} seine Meinung die der Gesamtheit sei und so die Souverinitit verletzen.
Daraus entsteht das grofle Ungliick einer Revolution. Die Absichten des
Volkes indern sich oft und sind instabil (i).“

Der Staat als Quelle der Gerechtigkeit und sozialen Harmonie bedurfte eines

weniger metaphysischen Souverinititskonzeptes, als Rousseau es anzubieten wufite.

Souverinitit muflte eine deutlich abgegrenzte, gesetzliche und moralische Autori-

tit verkdrpern, die entscheidende Richtlinien setzen konnte und keinerlei gemein-

schaftsgefihrdende Konflikte tolerierte. So stellte sich die souverine Hoheitsgewalt

des Staates als ein Phinomen dar, das sich durch fiinf Grundkriterien definieren

liefS.

Erstens, unableitbare Unabhingigkeit des Staates;

zweitens, Unterordnung aller Institutionen und Organisationen unter die staat-

liche Herrschaft;

drittens, Ubergeordnetsein iiber allen Machtorganen im Staat,

viertens, Unteilbarkeit der Gewalt;

fiinftens, als tatsichliche Wirksamkeit ist die Souverinitit begrenzt, da die Staats-
fiihrung als Souverin dem Diktat der Verfassung als der Quelle der Souverinitit
unterliegt.

Letzter Ausdruck der Souverinitit war also das Gesetzessystem, iiber das sich
die Herrschaft nicht hinwegsetzen durfte. Die Autoritit des Gesetzes bildete den
Urgrund wahren staatlichen Seins in der Lehre Liang Ch’i-ch’aos.

»Die Souverinitit (Chu-ch’iian) gehort nicht allein dem Herrscher und nicht
allein der Gesellschaft. Sie ist weder oberhalb noch auflerhalb des Staates. Die
Existenz des Staates und die aus ihm festgelegte Verfassung sind das, woraus
die Souverinitit hervorgeht. Manche sagen, daf} die Gesellschaft eine Vereini-
gung von Individuen sei. Die Souverinitit wire also die vereinte Autoritit
der Individuen. Diese Worte sind in hochstem Mafle irrig. Die Souverinitit
ist ein offentliches Recht (Kung-ch’iian) und kein Privatrecht (Ssu-ch’iian).
Selbst die Summe unzihliger Privatrechte kann nicht deren Natur zu einem
offentlichen Recht umwandeln (j).“

»Manche sagen, dafl nach der Vereinigung einer Nation, selbst wenn sie noch
keinen Staatskorper (Kuo-chia-t’i) hat, dennoch von einer Souverinitit
gesprochen werden konne. Diese These ist falsch. Eine Nation kann keine
juristische Person sein. Ohne das Vorhandensein einer Gestalt kann es nicht
schon einen Geist geben. Deshalb gibt es Souverinitit, wenn es einen Staat
gibt. Wenn es keinen Staat gibt, dann gibt es auch keine Souverinitit (k).

368

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1972-4-361 - am 18.01.2026, 02:07:34. [



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unter Souverinitit verstand Liang also die durch das Verfassungsrecht einge-
grenzte, staatliche Autoritit und Gewalt, die die Regierung als Triger der Staats-
herrschaft im Interesse des Staatsvolkes ausiibte. Dieses Interesse des Volkes sollte
von der ideologisch bewufiten Herrschaft selbst bestimmt werden, da das chinesi-
sche Volk aufgrund seiner autokratischen Vergangenheit nicht die politische Reife
besaf}, um aus der staatlichen Vormundschaft entlassen zu werden.
Die gesamte Souverinititstheorie Liangs, wie sie im vorangehenden Abschnitt
dargelegt worden ist, stiitzte sich weitgehend auf Bluntschlis Lehre vom modernen
Staat. Insbesondere folgte er Bluntschli in der Ablehnung der Gesellschaftsver-
tragstheorie Rousseaus, da sie seinem Hauptanliegen, der Stirkung des Staates fiir
die Konfrontation mit anderen Staaten, entgegenlief. Rousseaus Versuch, seine phi-
losophische Souverinititstheorie durch eine ,Funktionstheorie“ zu ersetzen, indem
er den Willen der Mehrheit mit dem der Gesamtheit fiir praktische Zwecke gleich-
setzen wollte, erschien ihm als unglaubwiirdig.
»Nach den Argumenten Bluntschlis pafit der Gesellschaftsvertrag (Min-yiieh
lun) zur Gesellschaft (She-hui) und nicht zum Staat (Kuo-chia). Wenn man
ihn sorglos darstellt, dann wird das Volk (Kuo-min) wieder in Splitterbe-
volkerungen (Pu-min) zerfallen, und man vermag die Splitterbevilkerungen
nicht zu einem Volk zu verschmelzen. Sicherlich hat diese Lehre (vom Ge-
sellschaftsvertrag) ihre Wirksamkeit gehabt als eine Medizin gegen die unmi-
Bigen Ubergriffe im damaligen Europa. Wenn man sie aber auf das ausein-
anderfallende China iibertrigt, dann weif} ich nicht, ob die Nachteile und
Vorteile einander auszugleichen vermégen... Was die hiufig miflbrauchten
Worte ,Freiheit und ,Gleichheit* angeht, so sind die Ideen dazu iiberstei-
gert (in China), und die Voraussetzungen reichen nicht aus, um sie abzu-
stiitzen . . . Alle von Bluntschli bei Rousseau aufgezeigten Mingel bereiten heut-
zutage die neuen Denker bei uns wieder vor... Ich wage es nicht, Bluntschli
hervorzuheben und Rousseau zu erniedrigen. Nur meine ich, daf} diese grofle
Lehre, die einen Angriff auf (Rousseaus) Lehre darstellt, von jemandem, der
den Staat aufrechterhalten will, immer wieder in Betracht gezogen werden
sollte ().«
Nachdem Bluntschli die naturrechtliche Erérterung vom Wesen und den Ursachen
des Staates und seiner ,Vertragsgesellschaft“ als historisch nicht verifizierbare Spe-
kulation verworfen hatte, begriindete er die Staatsursache und das Staatsziel
in seiner Organismustheorie, wonach der Staat gleichsam eine Person mit eigenem
Geist und Korper darstellte und einen eigenen Willen sowie eine selbstindige Hand-
lungsbewufitheit besafl.
Liang stimmte den Ansichten Bluntschlis iiber die Entstehung und das geschichtliche
Wesen von Staaten und Vélkern als einer organischen Einheit zu und iibernahm
sie fiir sein chinesisches Modell.
»Wenn der Staat einen Organismus (Chi-t’i) hat, dann kann etwas, das als
Organismus nicht vollendet ist, auch nicht als Staat bezeichnet werden. China
ist dann ein verkriippelter und kranker Organismus. Es ist ebenfalls richtig,
daf es kein (richtiger) Staat ist (m).“
»Das Volk ist eine Personlichkeit, die den organischen Staat (Yu-chi chih kuo-
chia) als Korper (T’i) besitzt und die ihr Denken (Yi-hsiang) duflern und ihre
Rechte festhalten kann. Zweitens ist das Volk eine gesetzliche Gemeinschaft
(Fa-t’uan), die im Gesetzeskorper (Fa-lii-t’i) des Staates existiert. Der Staat
ist fiir alle Zeit eine vollkommene, geeinte Korperschaft offentlicher Art,

369

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1972-4-361 - am 18.01.2026, 02:07:34. [



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die sich auf den Geist des Volkes (Kuo-min chih ching-shen) stiitzen muf,
um sich selbst zu erfiillen. Erst dann ist ein vollendeter Zustand erreicht.
Wenn es daher ein Volk gibt, dann gibt es auch einen Staat. Wenn es keinen
Staat gibt, dann gibt es auch kein Volk. Beide sind in der Tat eine Sache
mit zwei Namen. Da die Nationen (Min-tsu) gleiche Sprache, gleiche Sitten,
gleichen Geist und Charakter haben, entwickelt sich das Gemeinbewufltsein
allmihlich. Das ist sicherlich eine Stufe zum Aufbau des Staates. Aber in der
Zeit, da man sich noch nicht zu einem Staat vereint hat, kann man unter
keinen Umstinden eine Personlichkeit und eine gesetzliche Korperschaft bil-
den. So kann nur die Bezeichnung Nation und nicht die Bezeichnung Volk
verwendet werden (n).“
Liangs Reformnationalismus war also auf das Ziel einer chinesischen Nation aus-
gerichtet, die ihrer Bestimmung zum ,Volksstaat® bewuflt gerecht werden sollte.
Das Verhiltnis des chinesischen Volkes zu diesem neuen Staat sah Liang in sei-
nem Souverinititsprinzip festgelegt, wonach das staatliche Gesetz die Manifesta-
tion der Souverinitit sei und die staatliche Herrschaft den konkretisierten Sou-
verin darstelle. Obwohl zwischen der unbegrenzten, ideellen Souverinitit des
Staates und der begrenzten, konkreten Souverinitit der Herrschaft unter-
schieden werden miisse, bildeten beide im Normalfall ein Harmonieverhiltnis,
wie es zwischen Haupt und Gliedern eines Organismus bestinde. Ein Konflikt
zwischen der Staatssouverinitit als gesetzlicher Gewalt und der Herrschafts-
souverinitit als regierender Gewalt erschiene vom Prinzip her unmdoglich, da
es sich dann um einen Konflikt zwischen dem ,Haupt“ und dem ,Haupt plus
Korper handele, also um einen Konflikt der gleichen Person mit sich selbst.
Liangs Staatstheorem richtete sich also auf eine zentralisierte Staatsgewalt hin aus,
in der alle sozialen Gruppierungen der chinesischen Gesellschaft einem Organismus
gleich integriert und zugeordnet waren. Bluntschlis Lehre erschien ihm dabei von
besonderem Nutzen und besonderer Bedeutung zu sein.
»Rousseau, John Stuart Mill, Spencer, alle diese Gelehrten werden nicht mehr
beachtet. Selbst das die Freiheit liebende Amerika konnte nicht umhin, seine
Ziele zu indern und die Macht in der Zentrale zu konzentrieren und den
Einflufl der Regierung zu erweitern, um nach auflen hin zu kimpfen. Uber
die anderen Linder braucht man gar nicht erst zu reden. Die driickende Ten-
denz der allgemeinen Lage und ihre Einwirkung hingen sicherlich nicht von
ein oder zwei Leuten allein ab, aber ist der Einflufl der Ideen auf die Realitit
nicht grof}? Wenn man sagt, dafl Rousseau der Vater des 19. Jahrhunderts sei,
dann ist Bluntschli der Vater des 20. Jahrhunderts (o).
Institutionell und vom Staatsformverstindnis her sollte der chinesische Staatsor-
ganismus durch eine nationale , Verfassungsmonarchie® reprisentiert werden, d. h.
durch eine konstitutionelle Monarchie, in der das staatliche Leben durch das mon-
archistische Prinzip bestimmt wurde, so wie es in Deutschland durch Friedrich
Julius Stahl eine Sinngebung erfahren hatte.
Liang Ch’i-ch’ao betrachtete in Ubereinstimmung mit der deutschen Anlage
die folgenden Minimalkriterien als unerlifllich fiir eine , Verfassungsmonarchie“.
Erstens, der Monarch steht in einer verfassungsmifligen Wiirde und Macht;
zweitens, der Monarch iibt seine Herrschaft verfassungskonform aus;
drittens, die monarchische Gesetzgebungsgewalt unterliegt einer Mitwirkung und
Zustimmung des Parlaments. Initiative und Sanktion verbleiben jedoch beim
Monarchen;

370

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1972-4-361 - am 18.01.2026, 02:07:34. [



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

viertens, der Monarch vermag nur mit ministerieller Beteiligung und Einvernah-
me rechtswirksam Regierungshandlungen durchzufiihren;
fiinftens, die Rechtsprechung hat einen eigenstindigen Charakter und muf eine
Kabinettsjustiz ausschlieflen;
sechstens, Staatshaushalt und Steuerwesen werden durch das Parlament kontrolliert
und abgegrenzt.
Aufgrund dieser Vorbedingungen verstand Liang die ,Verfassungsmonarchie® als
die Monarchie eines ,freien Volkes“. So glaubte er, dieser Staatsform die Beschrei-
bung ,Volksmonarchie“ insofern zuerkennen zu diirfen, als in ihr der Monarch
die Personifikation des wahren Staatswillens ausmachte und nicht blof als ein for-
males Zusatzelement der parlamentarischen Herrschaft und des Eigenwillens der
politischen Mehrheitsgruppierung anzusehen war. Die Herrschaft erfolgte demge-
mifl zwar nicht durch das Volk, aber im ,,wahren Geist und Vertrauen des Vol-
kes zum ,wahren Wohl“ des Volkes. Die ,,Verfassungsmonarchie“ mufite daher als
die dem Volk in seiner Gesamtheit angemessenste und vollkommenste Staatsform
akzeptiert werden. Entscheidendes Moment der ,Verfassungsmonarchie“ war nach
Liangs Meinung, dafl in ihr die soziale Vielfalt in harmonischer Verhiltnismi-
Rigkeit ausgerichtet war und die Einheitlichkeit der Staatsgesamtheit gewahrt
wurde. Der Wille zur Einheit als die hochste aller nationalen Qualifikationen fand
somit in der ,Verfassungsmonarchie® seine Institutionalisierung; denn das Ver-
fassungswesen der ,Verfassungsmonarchie“ beriicksichtigte vor allem den Geist
der ,nationalen Reprisentation“ und die Einigkeitsdarstellung des Volksstaates.
Erst in zweiter Linie betonte es die sozialen Sonderinteressen. Im Hinblick auf eine
derartige ,nationale“ Schwerpunktsetzung konnte das Parlament nur eine komple-
mentire Funktion ausiiben und eine Position einnehmen, deren Hauptzweck in der
Erhohung des Offentlichkeitsbewufitsein und in einem Abbau gegensitzlicher Ge-
sellschaftsvorstellungen lag. Es fungierte also als ein Staatsorgan mit mehr moralisch-
rechtlicher Einwirkung auf das Volksganze und iibte weniger direkte, politische
Macht aus.
Liangs Staatstheorem, konzipiert als nationale Kampforganisation, besafl keinerlei
Verwendungsméglichkeiten fiir ein dysfunktionales Element in Form parlamenta-
rischer Parteiherrschaft.
»Der Monarch steht iiber allen Arten von Interessenbeziehungen. Er repri-
sentiert den Staat als Grofvereinigung, um sie in Einklang zu bringen. Das
Schitzenswerte am Staat und das hochste Ziel des Staates sind hierin begriindet.
Die Schwierigkeiten zur Erlangung dieses Ziels sind in Republiken und Mon-
archien von unterschiedlicher Grofle (p).“
»Ob jedoch dieser Mafistab (,daf} eine parlamentarische Herrschaft die beste sei)
richtig ist oder nicht, das ist sicherlich nicht einfach zu beantworten. Sind die
Linder Stidamerikas nicht Herrschaftssysteme, beruhend auf einer allgemei-
nen Gesetzgebung des Volkswillens? Welcherart nun ist der Gewinn fiir die
Linder und das Gliick fiir die Vélker? Weiterhin, als Preuflen und Ostereich
einander den Krieg erklirten, wandte sich das preuflische Parlament in seiner
Gesamtheit gegen Bismarcks Politik. War das nicht der allgemeine Wille des
Volkes? Wie aber konnte sich das mit der Politik Bismarcks messen, hinsicht-
lich des Gewinns fiir den Staat und des Gliicks fiir das Volk (q)?
»In allen konstitutionellen Staaten auf der Welt gibt es Zusammenstdfie zwi-
schen dem Parlament und der Regierung. Das kann noch nicht als ein Mif-
stand angesehen werden, aber es hingt davon ab, welcherart die Zusammen-

371

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1972-4-361 - am 18.01.2026, 02:07:34.


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stofle sind. Wenn beide fortwihrend in Konflikt miteinander liegen, so daf}
es keine ruhige Zeit mehr gibt, dann kann das nicht der Grundwille des
Konstitutionalismus sein (r).“
Es hitte also Liangs Erkenntnis nach der Natur der ,Verfassungsmonarchie“ wi-
dersprochen, das Parlament als Triger der Souverinitit und staatlichen Hoheit
zu verstehen. Er sah in ithm vielmehr ein verfassungsbedingtes Staatsorgan, dem
die moralisch-rechtliche Reprisentation des Volkes und das Gesetzgebungskomple-
ment fiir den Monarchen zugewiesen war. Diese parlamentarische Position wurde
iiberschattet durch den Monarchen, fiir den die Personifizierung der Souverinitit
wesenhaft war. Die Souverinitit war also nicht in dem Sinn geteilt, daff die an-
deren Staatsorgane wie das Parlament ausschliefiliche Rechte und Pflichten hatten,
sondern nur durch die Verfassung eingeschrinkt, die diesen Staatsorganen eine
konkurrierende Rechtsposition vermittelt hatte. Eigentlicher Ruhepunkt der Sou-
verinitit war die Staatsverfassung, die den Monarchen als den physischen Triger
der Souverinitit einsetzte. Diese Ansicht Liangs beruhte auf Bluntschlis Aussagen
in seiner modernen Staatslehre.
»Daher tadelt Bluntschli Rousseau entschlossen. Von hier ausgehend zeigt er
die Quellen der Souverinitit wie folgt auf: Die Souverinitit gehort nicht
allein dem Monarchen, aber auch nicht ausschliefllich der Gesellschaft. Sie ist
nicht oberhalb des Staates und nicht auflerhalb des Staates. Die Existenz des
Staates und die aus ihm festgelegte Verfassung sind das, woraus die Souveri-
nitit hervorgeht (s).“
Dafl der Monarch als Triger der Souverinitit bestimmt war und sie in keiner Weise
mit den anderen Organen im Staat zu teilen hatte, erklirte sich aus der historischen
Entwicklung der ,Verfassungsmonarchien®. In ihnen hatte nicht ein gewachsenes
Parlament eine den Herrscher einschrinkende Verfassung erzwungen, sondern der
Monarch selbst hatte sie durch seinen Willen erlassen. Erst mit dem Inkrafttreten
dieser vom Monarchen erlassenen Verfassung wurde die Existenz eines Parlamentes
iiberhaupt méglich.
Eigentlicher Staatswille war also der Wille des Monarchen, wenn er sich in den
Grenzen der Verfassung als Handlungsgrundlage bewegte. Die Verfassung mufite
daher als eine aus der Natur der Herrschaft selbst abgeleitete Erscheinung staat-
lichen Seins gelten. Der monarchische Wille als Staatswille konnte nur auf die
Gemeininteressen ausgerichtet sein, ohne deren Erfiillung die eigentliche Staats-
rison fortfiele. Diese aus der deutschen Tradition iibernommene Theorie vom
monarchischen Prinzip sollte als reprisentativer Ausdruck fiir Liangs Staatsmodell
dienen, um das Bewufitsein chinesischer Zusammengehorigkeit und das staatsmo-
ralische Pflichtdenken der chinesischen Offentlichkeit zu erhchen.
»Nun, wer sehnte sich nicht nach der Herrlichkeit der parlamentarischen Re-
gierung? Aber es ist keineswegs so, dafl es in Deutschland und Japan keine
hervorragenden Staatsminner und weise Gelehrte gibe, und dennoch wollen
sie diese allerschdnste Politik nicht betreiben. Warum? Sie haben im Innern
ihr Volk gepriift und erkannt, daff die Zeit dies noch nicht zulifit... Wenn
Preuflen eine parlamentarische Politik ausgeiibt hitte, dann hitte Bismarck
zur Zeit des preuflisch-Ssterreichischen Krieges aus dem Amt scheiden miissen.
Wie wire das spitere, deutsche Kaiserreich dann wohl entstanden (t)?
»Die Grundziige eines konstitutionellen Systems sind nicht einheitlich. Aber
die Errichtung eines Parlamentes ist einer der wichtigsten Punkte dabei. Wenn
jemand sagt, dafl das Parlament unbedingt in einer aktiven Fiihrungsrolle

372

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1972-4-361 - am 18.01.2026, 02:07:34. [



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stehen muf}, dann ist es von vornherein klar, dafl das Niveau des Volkes
dafiir zu niedrig ist. In einer konstitutionellen Monarchie kann man das
Parlament in eine Kontroll- und Hilfsposition stellen (u).*
»Das Parlament darf sein Anklagerecht nicht miflbrauchen. Wenn es ange-
wandt wird, miissen richtige und unvermeidliche Griinde vorliegen. Dann ist
es zwar gesetzlich auch nicht unbedingt notig, Anklage und Verurteilung der
Regierung vorzunehmen, aber in der Praxis fithrt es den Monarchen dahin,
zu empfinden, dafl eine Priifung aufgrund der Gefahren fiir das Volk be-
griindet ist, und es fithrt die Regierung dazu, vorsichtig zu sein und zu er-
kennen, daf die offentliche Meinung von Bedeutung ist. Dann hat die An-
klage, gleich ob die Regierung verdammt wird oder bestehen bleibt, immer
eine Wirkung (v).“
Liang Ch’i-ch’ao sah die ,Verfassungsmonarchie® also als nutzvoll und reali-
sierbar fiir China an. Sie war die geeignetste Herrschaftsorganisation fiir das natio-
nalstaatliche Ziel des Konfliktausgleichs im Innern und des geschlossenen Zusam-
menstehens nach auflen. Er wandte sich gegen eine republikanische oder ,schein-
monarchische® Parlamentsherrschaft, weil diese nur zur Vertiefung und Intensi-
vierung der sozialen und politischen Spaltungserfcheinungen im Lande hitte fiihren
konnen.
Dieser ,verfassungsmonarchische® Staatsentwurf sollte sich in einer staatspolitischen
Strukturgebung manifestieren, die auf eine ,moderierte Gewaltausiibung der
Herrschaft hinzielte. ,Moderation® bedeutete fiir Liang die Vereitelung aller dys-
funktionalen Regierungstitigkeit, d. h. aller solcher Handlungen, die einen Mif3-
brauch der Regierung zugunsten nichtstaatlicher Interessen verursachten, insbe-
sondere den Amtsmiflbrauch des Herrschers zu personlichen Zwecken. Ein solches
Fehlverhalten der Herrschaft wurde von Liang als ,autokratisch verurteilt. Aus
den gleichen Griinden lehnte er eine absolute Verfiigung der Staatsgewalt durch
das Parlament in Form einer parlamentarischen Herrschaft fiir den chineischen
Gebrauch ab, da ein parteipolitischer Miflbrauch der Regierung zuungunsten
des Staatsganzen nur zu wahrscheinlich gewesen wire.
»Die konstitutionelle Monarchie ist das beste Regierungssystem. Was die kon-
stitutionelle Demokratie angeht, so indert sich die politische Richtung zu oft.
In der Zeit, da der Prisident gewihlt wird, ist der Kampf zu heftig, und
hinsichtlich des Staatswohls, gibt es immer abtrigliche Einfliisse. In einer
autokratischen Monarchie sicht der Hof das Volk als Gras an (iiber das der
Herrscher wie ein Sturm hinwegfegt), und er hilt es in Fesseln wie einen
Riuber. Das Volk fiirchtet den Hof wie einen Gefingnisaufseher und hafit ihn
wie einen Todfeind. So unterliegt das Volk grofliter Pein, und Herrscher wie
Staatsbeamte leben so in hochster Gefahr . . . Deshalb ist die konstitutionelle
Monarchie das beste Regierungssystem. Wenn die Staaten auf der Erde sie
aufrechterhalten, dann sind sie erfolgreich, und hinsichtlich der alten Sitten
und der gegenwirtigen Situation Chinas bedeutet ihre Ubernahme ebenfalls
keinen Nachteil (w).“
Liangs Staatsmodell durfte weder die uneingeschrinkte Souverinitit des Herr-
schers noch die parlamentarische Souverinitit im engeren Sinne tolerieren, wenn
es sich nicht selbst in seiner Verwirklichung gefihrden sollte. Es mufite sich viel-
mehr auf das Konzept der Volkssouverinitit stiitzen. Wie jedoch bereits festge-
stellt worden ist, war unter dem Begriff Volkssouverinitit eine deutsche, ganz-
heitliche Auslegung zu verstehen, im Gegensatz zur angelsichsischen Volkssouve-

373

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1972-4-361 - am 18.01.2026, 02:07:34. [



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rinitit parlamentarischer Prigung. Es handelt sich eher um ein politisches Prinzip,
das als ,innere Staatssouverinitit® institutionell nur mittelbaren Ausdruck fand
und in Lanigs Denken durch die Bluntschlische Identifikation von Staat und Volk
verstindlich wurde. Volkssouverinitit in dieser Auslegung besagte nichts anderes,
als daf} alle staatlichen Organe, insbesondere der Herrscher, in demjenigen Rahmen
politisch wirksam wurden, der ihnen durch die Staatsverfassung auferlegt war.
Volkssouverinitit konnte deshalb fiir Liang keinesfalls ein Synonym fiir demokra-
tische Herrschaftsformen sein, sondern nur fiir verfassungskonformes Staatsleben.
Ob die Verfassung selbst demokratische Organisationsformen begriindete oder nicht,
war dabei irrelevant fiir die Existenz des Liangschen Volkssouverinititsprinzips.
Die Verfassung galt Liang als konkreter Lebensausdruck des Staatsorganismus, in
dem sich kein Organ widernatiirlich verhalten durfte und konnte, ohne das Leben
des gesamten Organismus zu wagen. Eine Autokratie als konstitutionsloser Staats-
korper, in dem sich die einzelnen Organe organismuswidrig verhielten, mufite
daher zugrundegehen. In diesem Sinn der Konstitutionslosigkeit hatte Liang auch
China als einen ,kranken und verkriippelten Organismus® bewertet.
»Was ist eine Verfassung? Es handelt sich bei ihr um ein fiir alle Zeiten un-
verinderliches Regelwerk, das die Menschen eines Staates, gleich ob Herr-
scher, Beamte oder Volk, alle gemeinsam bewahren. Es ist die Grundlage aller
Gesetzessysteme eines Staates. Gleich welches Gesetz und welche Anordnung
einmal geindert werden sollte, sie diirfen nicht von der Grundlage abwei-
chen. Das westliche Wort heiflt ,,Constitution®. Eine Verfassung ist also das
Wesen eines Staates. Das konstitutionelle Regierungssystem wird auch als Sy-
stem der eingeschrinkten Gewalt bezeichnet. Eingeschrinkte Gewalt bedeutet,
dafl der Herrscher die Gewalt zur Herrschaft hat, so daf} sie in diesem Sinn
beschrinkt ist. Die Beamtenschaft hat die Gewalt der Beamtenschaft, so daf§
sie in diesem Sinn beschrinkt ist. Das Volk hat die Gewalt des Volkes,
so daf sie in diesem Sinn beschrinket ist (x).“
In diesen Worten Liang Ch’i-ch’aos wird besonders deutlich, daff eine Verfas-
sung in seinem Staatsverstindnis nicht eine Deklaration spezifisch demokratischer
Staatsformung sein muflte und sollte, sondern gewissermaflen die ,anatomische®
Beschreibung der Verhaltensgesetze der einzelnen Staatsorgane, aufgrund deren die
hochste Koordination und Effizienz des staatlichen Organismus gewihrleistet wurde.
Die Verfassung verkiindete, welcherart Rechte und Pflichten fiir die Herrschaft
und das Volk waren. Wenn alle Glieder diesen Rechtspflichten angemessen nach-
kamen, dann war das Prinzip der Volkssouverinitit vollendet, d. h., der Staat
besafl die ihm gemifle Hoheit und Gewalt.
Aus diesem Kausalzusammenhang heraus ist deutlich zu ersehen, warum Liang eine
Verfassung fiir die condito sine qua non seines Staatsmodells hielt. Staatshoheit
und Staatsgewalt, die Mittel des modernen Staates zum Konfliktausgleich im In-
nern und zur geachteten Unabhingigkeit nach auflen, konnten nur durch das
Volkssouverinititsprinzip nutzbar gemacht werden, und die Volkssouverinitit
wiederum war nur durch die Existenz einer Verfassung realisierbar.
»Sobald unsere chinesischen Gelehrten gehort hatten von der Bedeutung einer
Beschrinkung der Herrschergewalt, da erbleichten sie groflenteils. Sie meinen,
daff der Herrscher der Hochstgeehrteste eines Landes sei und dafl das Volk wie
die Beamten alle seine Untertanen seien. Sie wissen nur, dafl der Herrscher
das Volk in Schranken halten darf. Wie aber hitte jemand gehort, dafl das
Volk dem Herrscher Schranken auferlegen konnte? Bedeutet denn die Be-

374

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1972-4-361 - am 18.01.2026, 02:07:34. [



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schrinkung des Herrschers durch das Volk nicht nahezu eine Rebellion? Sie
wissen nicht, dafl der Begriff Beschrinkung der Herrschergewalt nicht die Be-
deutung hat, dafl das Volk sie beschrinkt, sondern daf} die Verfassung sie
beschrinkt (y).“
»Warum fiirchten sich die Staatsplaner davor, dieses Regierungssystem zu iiber-
nehmen? Das ist nicht verwunderlich; denn sie kennen nicht den Unterschied
zwischen Volkssouverinitit (Min-ch’iian) und Demokratie (Min-chu), und
sie behaupten, daf die Volkssouverinitit dem von ihr getragenen Herrscher
gegeniiber feindlich sein mufl. So machen sie sich deswegen Sorgen und hassen
sie und fiirchten sie. Sicherlich zu Recht! Denn sie wissen nicht, dafl es eine
Verfassungsmonarchie und eine Demokratie gibt. Beide stellen eine Art der
Volkssouverinitit dar, und der jeweils von ihnen eingeschlagene Weg hat
seine besonderen Griinde (z).“
Das enge Interdependenzverhiltnis zwischen dem Verfassungsbegriff und dem Prin-
zip der ganzheitlichen, staatsbezogenen Volkssouverinitit mufite notwendigerwei-
se entscheidenden Einflufl auf die Gestaltung des Verfassungswesens ausiiben. Da
die Grundziige der Verfassung die besonderen Eigenschaften dieses Souverinitits-
konzepts interpretativ darstellen sollten, war die Konstituierung einer parlamen-
tarischen Herrschaftsordnung von vornherein ausgeschlossen. Liang konnte daher
nur solche Verfassungsnormen in eine nihere Betrachtung ziehen, die mit seinem
chinesischen Staatsmodell harmonisierten und deren Wirklichkeit durch ein ver-
fassungsmonarchisches Staatsdasein gekennzeichnet war. Entsprechende Voraus-
setzungen boten nur zwei Staaten, nimlich Deutschland und Japan.
»Wenn man sagt, wir sollten Deutschland und Japan zum Vorbild nehmen,
so ist das gut. Wenn wir uns alle diese Worte wirklich zu Herzen nihmen,
dann wire das fiir die Zukunft wirklich ein Gliick fiir China . . . Wie ahmt
man Deutschland und Japan also nach? Man sollte ihre Ausdehnung der
Volkssouverinitit nachahmen, die die Souverinitit des Herrschers stiitzt (aa).“
»Sie fiirchten den Begriff Volkssouverinitit wie Schlangen. Das ist wirklich
beklagenswert. Man kann nicht sagen, dafl sie iiberhaupt nichts um auslin-
dische Dinge wiifiten. Sie sind bereits nach Japan gereist und haben japanische
Biicher gelesen, und dennoch geben sie solche wirklichkeitsfremden Worte
von sich, um die Gesinnung der anderen irrezufithren und den Fortschritt
des Landes aufzuhalten . . . Ich mdchte den Verantwortlichen noch etwas sa-
gen. Wenn diese Herren auch nur einen kleinen Rest an Loyalitit und Patrio-
tismus haben, dann sollten sie schleunigst das Wort von der Unterdriickung
der Volkssouverdnitit verwerfen und es nicht mehr im Gedichtnis behal-
ten (bb).“
»S0 meinten die Herrscher Preuflens und Osterreichs zuerst, dafl die Errichtung
einer Verfassung fiir sie selbst zum Nachteil wire. Deshalb wandten sie alle
Kraft auf, um sie zu bekimpfen. Nachdem die Verfassung errichtet war, wufi-
ten sie erst, dafl sie nicht nur keinen Nachteil bringt, sondern auch noch von
groflem Nutzen ist. Sie bereuten, dafl sie vorher selbst Schwierigkeiten be-
reitet hatten . . . Diese Stromung breitete sich nach Osten aus. Japan wurde
als erstes erfafit. Es saugte das Gute auf wie ein Verdurstender. Nachdem
seine Grundlagen gefestigt waren, wurde es michtig. China ist noch wie ein
Betrunkener. Es liegt darnieder, und die Zustinde sind bis heute elendig (cc).“
Liang Ch’i-ch’ao selbst hatte keinen expliziten Verfassungsentwurf vorbereitet.
Ein solches Unternehmen hitte eine juristische und fremdsprachliche Kenntnis

375

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1972-4-361 - am 18.01.2026, 02:07:34. [



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verlangt, die nur wenige qualifizierte Auslandsfachleute im damaligen China be-
saflen. Ferner hitte dies seinem eigenen reformerischen Grundverstindnis wider-
sprochen, mit dem er immer wieder die Miihseligkeit und Langwierigkeit der
planerischen Vorarbeit betont hatte. Dennoch weisen viele Aussagen der Art,
wie sie oben zitiert sind, darauf hin, dafl er sich eine chineische Nationalstaats-
verfassung monarchischen Prinzips erhoffte, die mit der japanischen Meiji-Ver-
fassung vergleichbar war.
»Nun, welche Art von Verfassung China in Zukunft festlegen wird, das
kan man heute noch nicht wissen. Welche Art von Verfassung es festlegen
sollte, das ist ebenfalls heute noch nicht leicht zu bestimmen. Spricht man iiber
eine Verfassung, dann diirfen die allen Lindern gemeinsamen Grundsitze
nicht fehlen wie die Verantwortlichkeit der Minister gegeniiber dem Parla-
ment, wie das Wahlrecht des Volkes . . . Was diese Punkte angeht, so ist
es hinsichtlich der Verantwortlichkeit der Minister gegeniiber dem Parlament
nicht notwendig, dafl es sie einsetzen und absetzen kann, sondern es mufl
untersuchen und Anklage erheben kdnnen, wenn die Untersuchung Unregel-
mifligkeiten aufzeigt. Wenn die Regierung dagegen hinterhiltig opponiert,
dann iiberpriift es das ebenfalls. Wenn die Regierung eine schlechte Politik
betreibt, dann vermag es darauf hinzuweisen. Die Regierung nimmt dann
auf seine Aussagen Riicksicht und wagt nicht, riicksichtslos zu sein. Weil
sie davor Angst hat, wagt sie nicht, willkiirlich zu handeln. So hat das Unter-
suchen Wirksamkeit (dd).“
»Man muf} zuerst entscheiden, welche Art von Regierungssystem unser Staat
in Zukunft iibernehmen soll. Danach erst kénnen alle Anordnungen und Vor-
bereitungen demgemifl vorgenommen werden. Wenn man nicht dieserart
verfihrt, dann gleicht man einem Schiff ohne Kompaf . . . Die Verfassung ist
fiir immer unverinderlich, und sie ist dieGrundlage aller Gesetze. Wenn man
sie also einfithrt, dann mufl man auf jeden Fall sorgfiltig und genau priifen und
kontrollierten, damit man das beste Ergebnis erzielt. Janpan verwirklichte seine
Verfassung im Meiji-Jahr 23 (1890). Es kiindigte die Verfassung aber bereits
im Meiji-Jahr 13 (1880) an, und ein Rohentwurf wurde bereits im Meiji-
Jahr 5 (1873) erstellt . . . So priifte man und priifte nochmals und traf Vor-
bereitungen und nochmals Vorbereitungen. Wenn China heute so etwas aus-
fithren will, so meine ich, dafl es dies in gleicher Reihenfolge vornehmen
sollte (ee).“
Bereits zu Beginn dieses Artikels war erwihnt worden, dafl die Vorstellungen
Linang Ch’i-ch’aos von der Organisation und den geistigen Verhaltensnormen
der chinesischen Nation auch unter den Intellektuellen von heute noch eine
gewisse Attraktivitit ausiiben und daf sie ein stindig wiederkehrender Problem-
gegenstand der politischen Erziehung und der Kulturpolitik in der Volksrepublik
sind. Es scheint daher nicht unmdglich, daff diese Vorstellungen bei einem Ver-
ebben der ideologischen Energien in der kommunistischen Partei wieder in die
Offentliche Diskussion zu riicken vermdgen und unter Umstinden einen gewissen
Einfluff auf die Gestaltung der chineischen Staats- und Gesellschaftssphire auszu-
strahlen in der Lage sind.

Anmerkungen zu den Quellentexten:
Hinsichtlich des Problems der deutschen Originaltexte Bluntschlis und Bornhaks

sowie der japanischen Ubersetzungen dieserr Texte und des interpretativen Ver-

376

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1972-4-361 - am 18.01.2026, 02:07:34. [



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

standnisses Liang Ch’i-ch’aos muB bemerkt werden, da8 Liang auf die Uberset-

zungen des japanischen Staatswissenschaftlers Kato Hiroyuki beschrankt war.

Gewisse Anzeichen in Liangs Essay ,Die Lehren des groBen Staatswissenschaftlers

Bluntschli” machen es dariiber hinaus wahrscheinlich, daB8 Liang nicht das iber-

setzte Gesamtwerk selbst studiert hatte, sondern eher auf eine konzentrierte Kurz-

fassung in Kato Hiroyukis Werk ,Neue Theorie des Staatswesens” (Kokutai

Shinron) und ,Einfiihrung in das verfassungsméaBige Regierungssystem” (Rikken

Seitai Ryaku) zurlickgegriffen hatte. Diese Vermutung stiitzt sich vor allem auf

die Tatsache, daB die einzelnen Themenbereiche aus dem Gesamtwerk Bluntschlis,

die Liang kommentierend anfiihrte, ausschlieSlich auf ihre nationale Schwerpunktge-
bung und staatliche Prioritdtensetzung hin ausgewdhlt erscheinen. Eine solche, eher
einseitige Akzentuierung des nationalen und staatlichen Moments jedoch spiegelt
den ausgewogeneren und maBvolleren Charakter der Bluntschlischen Gesamtlehre
nicht vollkommen wider. Sie deutet mehr auf eine wissenschaftliche Vorauswer-
tung im Rahmen japanischer Lehrbediirfnisse hin, die dem nationalen Idealkonzept

Liangs in noch héherem MaBe entsprachen als der deutsche Kontext.

Die groBe Masse der Schriften Liang Ch’i-ch’aos ist in einem vielbdndigen Sam-

melwerk erfaBt, das den nicht sinnvoll ilibersetzbaren Titel ,Yin-ping-shih he-chi”

trdgt und in zwei Serien ,Yin-ping-shih wen-chi” und ,Yin-ping-shih chuan-chi”
unterteilt ist. Diese werden hiernach als ,Wen-chi” oder ,Chuan-chi” angefiihrt.

a) Cheng-chih-shiieh ta-chia Po-lun-chih-li chih hsilieh-shuo (Die Lehre des gro-
Ben Staatswissenschaftlers Bluntschli), in Wen-chi, Bd. V, Teil 13, S. 85, ver-
faBt 1903, hiernach Bluntschlis Lehren.

b) Bluntschlis Lehren, S. 81.

c) Bluntschlis Lehren, S. 83.

d) Ai-kuo lun (Uber den Patriotismus), in Wen-chi, Bd. II, Teil 3, S. 67—68,
verfaBt 1899.

e) Uber den Patriotismus, S. 75.

f) Hsin-min shuo (Uber die Erneuerung des Volkes), in Chuan-chi, Bd. III,
S. 17, verfaBt 1902.

g) K’ai-ming chuan-chih lun (Uber den aufgeklirten Absolutismus), in Wen-
chi, Bd. VI, Teil 17, S. 21, verfaBt 1906, hiernach Absolutismus.

h) Absolutismus, S. 29.

i) Bluntschlis Lehren, S. 87.

j) Bluntschlis Lehren, S. 87—88.

k) Bluntschlis Lehren, S. 88.

1) Bluntschlis Lehren, S. 69—70.

m) Bluntschlis Lehren, S. 71.

n) Bluntschlis Lehren, S. 72.

o) Bluntschlis Lehren, S. 89.

p) Bluntschlis Lehren, S. 81.

q) Absolutismus, S. 35.

1) Absolutismus, S. 41.

s) Bluntschlis Lehren, S. 87.

t) Absolutismus, S. 64—65.

u) Absolutismus, S. 77—78.

v) Absolutismus, S. 78.

w) Li hsien-fa yi (Anmerkungen zum Entwurf einer Verfassung), in Wen-chi,
Bd. II, Teil 5, S. 1, verfaBt 1900, hiernach Verfassung.

377

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1972-4-361 - am 18.01.2026, 02:07:34. [



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

x) Verfassung, S. 1—2
y) Verfassung. S. 2.
z) Verfassung, S. 4.
aa) Ta mou Chin wen Te-kuo Jih-pen ts'ai-yi min-ch'lan shih (Antwort an
einen gewissen Herrn, der meint, daB Deutschland und Japan die Volkssouve-
rdnitdt beschrdnken), in Wen-chi, Bd. IV, Teil 11, S. 55, verfaBt 1902, hier-
nach Antwort.
bb) Antwort, S. 56—57.
cc) Verfassung. S. 5.
dd) Absolutismus, S. 78.
ee) Verfassung. S. 6.

378

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1972-4-361 - am 18.01.2026, 02:07:34. [



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

The Impact of German Theories of State upon the National Intelligence in China’s
Prerevolutionary Phase after 1900

By RUDIGER MACHETZKI

The article discusses the influence of German theories of state on the political
thought of Liang Ch’i-ch’ao. Notably scholars like Johann Caspar Bluntschli and
Conrad Bornhak made relevant contributions towards a better understanding of
the structures and functions of the modern nation-state among the revolutionary
Chinese intelligentsia in the early decades of this century. Eminent revolutionary
and political theoreticians found access to the traditional German schools of socio-
political thought through Japanese translations and the scholarly discussion of
German models of state and constitution in Japan.

Above all Bluntschli’s “organism theory” of the state and its people and the holistic
German concept of “people’s sovereignty” were of great relevance to Liang’s
state theorem. Although the heavy influence of liberal, Anglo-Saxon ideals of
social and political organization on Liang’s political ideas cannot be denied, the
article maintains that Liang basically favoured a kind of governmental system
which was more adapted to the backward historical state of China’s society. The
characteristics of this governmental system and its constitutional expression have
been put forth by Liang himself particularly in his essays “On Enlightened Ab-
solutism” (K’ai-ming chuan-chih-lun) and “The Theories of the Great German
Political Scholar Bluntschli” (Cheng-chih-hsiieh ta-chia Bo-lun-chih-li chih hsiieh-
shuo).

It is in these essays that Liang argues that the theories of the constitutional state
as presented by Bluntschli and Bornhak constitute the most suitable model for a
modernized Chinese state and people.

China and International Law: 21 Years of Treaty Practice
By Oscar WEGGEL

Are there one, two (socialist - bourgeois) or three (socialist - bourgeois - general)
systems of international law according to Chinese views? All these possibilities
were discussed and acknowledged during the fifties. The answer, however, depends
on practice. The socialist - non-socialist states treaty ratio of the People’s Republic
of China in 1964/65 was 57: 126, and from 1966 through 1971 even 72: 170. Thus
China’s treaty practice draws a sharp line between socialist and non-socialist
countries. But does China neglect the “pacta sunt servanda” — principle vis-3-vis
non-socialist states? That depends on the character of the treaty. As a general
rule, purely commercial treaties as well as development-aid-commitments are being
faithfully fulfilled though there are five exceptions to the latter category, i. e.
Ghana, Indonesia, Cambodia under Lon Nol, Burma, and the Mongolian People’s
Republic. The most problematic treaties, however, are the purely political ones, such
as the 17 friendship treaties concluded up to now. Particularly in the cases of
India, Indonesia, Burma and Cambodia China did not feel impelled to meet her
treaty obligations. Regarding these purely political treaties China is sometimes
inclined to advocate the existence of two different systems of international law. As
to the rest, however, her practice of treaties is a very clear manifestation of her
acknowledging a coherent international law system.

357

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1972-4-361 - am 18.01.2026, 02:07:34. [



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

