
 

358  

Moralische Bildung als Basis einer gerechteren Wirtschaft 

Der Beitrag einer christlichen Wirtschaftsethik der Empathie als  
Bildungsauftrag im normativen Diskurs von Ökonomie und Religion 

CLAUDIA FÜLLING* 

Vorstellung eines Dissertationsprojektes 

1. Forschungsinteresse, Ziel und Methode 

Das wirtschaftsethische „Problem der Implementation von Normativität“ (Minnamei-
er 2005: 21) wird, verstärkt durch die aktuelle wirtschaftliche Lage, in vielen gesell-
schaftlichen Bereichen auf wissenschaftlich-methodischer, politischer, religiöser, kul-
tureller sowie bildungsdidaktischer Ebene diskutiert. In globalen Initiativen wie dem 
Projekt Wirtschaftsethos, initiiert von dem Theologen Hans Küng und dem Wirt-
schaftsethiker Josef Wieland, 1 aber auch in wirtschafts- bzw. unternehmensethischen 
Modellen, wie Corporate Social Responsibility (CSR), wird das Problem auf unter-
schiedlichen institutionellen Ebenen zu lösen versucht.  
Diskutiert wird in diesem Zusammenhang nun wieder verstärkt das Problem morali-
scher Anreize, ihr Verhältnis zu ökonomischen Anreizen und die Frage ihrer „motiva-
tionalen Tiefenstruktur“ (Wieland 2005: 251). Letzteres führt weiter zur Frage, inwie-
fern externe, also nicht aus der ökonomischen Logik herzuleitende, Bezugssysteme 
zum Aufbau einer moralischen und damit tugendethischen Grundhaltung notwendig 
und möglich sind, als Korrektiv zu einer ‚nur‘ ökonomischen Verhaltensweise oder als 
Ergänzung zu einer institutionellen bzw. ordnungsethischen Normbestimmung, um 
der ausufernden kapitalistischen Ökonomie im Sinne einer „lebensdienlichen Öko-
nomie“ (Ulrich 2008: Untertitel) entgegenzuwirken und eine gerechte bzw. gerechtere 
Gesellschaft zu ermöglichen. 
Als zentrale Quelle externer ethischer Orientierung rücken dabei christliche Überliefe-
rungen und christliche Lösungsangebote innerhalb der wirtschaftsethischen Diskus-
sion wieder deutlicher in den Fokus des gesellschaftlichen Diskurses. 2   
________________________ 
*  Claudia Fülling, Doktorandin bei Prof. Dr. Traugott Jähnichen, Lehrstuhl für christliche Gesell-

schaftslehre der Evangelisch-Theologischen Fakultät, Ruhr-Universität Bochum, Universitäts-
straße 150, D-44780 Bochum, Tel.: +49-(0)175-1600830, E-Mail: c.fuelling@gmx.de, For-
schungsschwerpunkte: Evangelische Wirtschaftsethik, ökonomische Bildung, wirtschaftsethische 
Profilbildung an Schulen, Schulmanagement und Unterrichtsentwicklung. 

1  Wissenschaftler um den Theologen Hans Küng proklamierten ein neues Wirtschaftsethos am 06. 
 Oktober 2009 vor den Vereinten Nationen in New York (Küng 2009). 
2  Die zfwu hat bereits in ihrem Themenheft „Theologische Wirtschaftsethik“ auf die Notwendig-

keit einer verstärkten interdisziplinären Diskussion hingewiesen und u.a. Beiträge zur Frage der 
Normetablierung sowie der Methode theologischer Wirtschaftsethik veröffentlicht. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2009-3-358 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:39:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2009-3-358


 

zfwu 10/3 (2009), 358-368 359 

Das Dissertationsprojekt zur moralischen Bildung im Kontext einer spezifisch christ-
lich wirtschaftsethischen Konzeption versteht sich als Beitrag zu dieser interdisziplinä-
ren wirtschafts- und gesellschaftstheoretischen Diskussion, und zwar auf bildungsdi-
daktischer Ebene als Denkansatz zur Lösung des Dilemmas zwischen Moral und Mo-
ralismus. 
Auf der Grundlage aktueller Forschungen wird dabei ein eigener moraldidaktischer 
Ansatz in evangelischer Perspektive entwickelt. Dieser spezifisch religiöse Beitrag 
versucht innerhalb des gesellschaftlichen Diskurses von Ökonomie und Religion Lö-
sungswege im Hinblick auf die gesellschaftlichen Anforderungen der ethischen Kom-
petenzentwicklung in der Schule aufzuzeigen. Es wird verdeutlicht, dass moralische 
Bildung und damit die Stärkung der tugendethischen Dimension eine wichtige Res-
source für eine „lebbare Wirtschaftsbürgertugend“ (Ulrich 2008: 345) darstellt und 
damit eine entscheidende Gestaltungsebene für die „Lebensdienlichkeit“3 als wirt-
schaftsethische Maxime ist, da die Gebundenheit an Wertvorstellungen eine kritisch-
konstruktive Haltung gegenüber ökonomischen Strukturen ebenso ermöglicht, wie 
einen emotionalen Bezug zum Territorium des eigenen Handelns im gesellschaftlichen 
Kontext. 
Bei der systematischen Bearbeitung der Frage nach dem Beitrag einer christlichen 
Wirtschaftsethik gehe ich inhaltlich von der These aus, dass eine moralische Bildung in 
ihrer Konkretion als Empathiefähigkeit4 für eine mündige Partizipation in Wirtschaft 
und Gesellschaft eine entscheidende, bisher vernachlässigte, Ressource darstellt. Da-
mit greife ich die von Herms betonte klassische Abhängigkeit von Wirtschaft und 
Bildung, und zwar als Charakterbildung im Sinne einer moralischen Kompetenz auf, 
dass „gerade sie – eine Bildung, die nicht reduziert ist auf Einzelkenntnisse und - fer-
tigkeiten, sondern Charakterbildung (in alter Terminologie Herzensbildung) (…) eine 
verlässliche Gütergewissheit (ist), die eine feste Richtung des Strebens begründet (und) 
in modernen Gesellschaften eine unerlässliche Bedingung des individuellen Überle-
bens und des persönlichen und sozialen Erfolgs ist“ (Herms 2002: 162). 
Das Konzept der Empathiefähigkeit nimmt die Ebene des emotionalen Bezugs zu den 
anderen wirtschaftlichen Akteuren in den Blick. Das bisher vorrangig diskutierte in-
stitutionelle, also gesetzte Ethos zur Analyse und Lösung von ökonomischen Dilem-
mastrukturen, ergänzt durch die Betonung der rationalen Vernunftebene, wird im 
vorliegenden Konzept einer christlichen Wirtschaftsethik der Empathie erweitert um 
die, meines Erachtens notwendige, kognitive und affektive Ebene des personalen 
Ethos. Die Ausbildung einer Empathiefähigkeit als Ausdruck eines personalen Ethos 
stellt die Basis jeder moralischen Bildung dar.  

________________________ 
3  Ulrich greift diese Leitidee des evangelisch-theologischen Sozialethikers Emil Brunner und Ar-

thur Rich in seiner Integrativen Wirtschaftsethik auf (Ulrich 2008). 
4  Der Begriff der Empathie (Einfühlung) wird seit den 60er Jahren als Fachbegriff der Pädagogik, 

Psychologie und Soziologie verwendet. Er bezeichnet die kognitive und affektive Fähigkeit des 
Menschen, sich in interpersonalen Beziehungen in das Gegenüber hineinzuversetzen.  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2009-3-358 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:39:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2009-3-358


 

360  

Des Weiteren werde ich auf der Anwendungsebene nachweisen, dass diese moralische 
Bildung im Kontext der Schule bisher eher zufällig und durch unterschiedliche Fächer 
geschieht und nicht systematisch curricular und bildungstheoretisch eingebettet ist.5     
Der spezifisch evangelisch-christliche Ansatz schränkt dabei den ‚moral point of view‘ 
moralphilosophisch nicht ein, sondern bezieht die transzendente Begründungsebene 
für die immanente Normbestimmung, der Normenbefolgung und der Normetablie-
rung mit ein. (vgl. Mack 2002: 175; Herms 2002). 
Das Ziel dieses Dissertationsvorhabens besteht darin, ein „engagiertes Plädoyer für 
die grundlegende Bedeutung der Tugenden gerade auch im Wirtschaftsgeschehen“ 
(Jähnichen 2006b: 100) zu halten und sich dem Problem der „inhaltliche(n) Be-
stimmtheit einer gesetzten, anerkannten und befolgten Norm“ (Herms 2002: 157) 
methodisch durch den Denkansatz einer christlichen Wirtschaftsethik der Empathie 
zu nähern. Hierbei wird eine kritische Distanz zu solchen Auffassungen bewahrt, die 
die Beiträge der Religion mit dem Hinweis auf die unumstößlichen „Gesetzmäßigkei-
ten dieser Welt“ (Homann 2009: 76) abzuwehren versuchen. Die methodische Vorge-
hensweise gliedert sich in drei Untersuchungsbereiche: Im theoretischen Teil der For-
schungsarbeit wird der Forschungsstand und die Literatur zum Thema anhand von 
zentralen ökonomischen und theologischen Konzepten zur Wirtschaftsethik analysiert 
und anschließend in einem eigenen Denkansatz einer christlichen Wirtschaftsethik der 
Empathie aus evangelischer Perspektive, dem spezifischen ‚moral point of view‘, ver-
dichtet. Dieser Ansatz bildet im empirischen Teil der Forschungsarbeit die Folie für 
eine Untersuchung der Rahmenbedingungen und bisheriger Ansätze wirtschaftsethi-
scher Kompetenzentwicklung in weiterführenden berufspädagogischen Schulen. In 
einem abschließenden anwendungsorientierten Teil werden Praxisbeispiele vorgestellt 
und evaluiert sowie ein didaktischer Ausblick auf eine empathische Wirtschaftsethik 
gegeben.  
Im Folgenden werden solche Aspekte der Forschungsarbeit exemplarisch skizziert, die 
einige grundlegende Festlegungen des Themas im Spannungsfeld von Ökonomie und 
Religion vornehmen und den Aspekt der Empathie als interdisziplinären Lösungsan-
satz vorstellen. 

2. Religion als wichtige moralische Ressource für die Gesellschaft: Eine 
diskursethische Verortung von Religion im Verhältnis zur Ökonomik  

Das freiheitliche System der Marktwirtschaft basiert auf der unbestrittenen theoreti-
schen Grundannahme, dass die liberale Marktökonomie von Wirtschaftssubjekten 
getragen wird, die fähig sind, ‚gute‘ Entscheidungen innerhalb von abzuwägenden 
Alternativen und ‚gute‘ Lösung von Zielkonflikten vorzunehmen (Mankiw 2001: 4ff). 
Diese volkswirtschaftliche Grundlegung und die Frage nach dem ‚Guten‘ korrespon-
diert mit dem individualethischen Postulat nach „wirtschaftlicher Mündigkeit“ (Rich 
________________________ 
5  Dass „ein eklatanter Mangel an didaktischen Konzepten zur berufsmoralischen Bildung“ herr-

sche und wirtschaftsethische Themen unter einer „‘vagabundierenden‘ curricularen Anbindung 
an die Fächertafel“ leiden, stellte Retzmann für den kaufmännischen Berufsbildungsbereich be-
reits 2001 (Retzmann 2001: 1ff.) fest. Im praktischen Teil der Forschungsarbeit werden hierzu 
aktuelle Entwicklungen evaluiert. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2009-3-358 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:39:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2009-3-358


 

zfwu 10/3 (2009), 358-368 361 

1992: 176), durch die ein Beitrag zum Ausgleich sozialer und gesellschaftlicher Ziel-
konflikte zwischen Effizienz und Gerechtigkeit (Mankiw 2001: 5) bzw. „Effizienz und 
Ethos“ (Rich 1992: 176) erreicht werden soll. In diesem Zusammenhang wird inner-
halb der wirtschaftsethischen Konzeptionen der Aspekt der Anreizstrukturen im Ver-
hältnis von Moral zu Ökonomie zentral diskutiert. Homann klassifiziert dabei extrinsi-
sche und intrinsische Anreize sowie moralische Prinzipien, die als letztlich ökonomi-
sche Anreize innerhalb eines wettbewerbsorientierten individuellen Vorteilsstrebens 
gelten(vgl. Homann 2005: 53ff.). Wieland betont hingegen stärker die Autonomie und 
Interdependenz der Funktionssysteme Moral und Wirtschaft (Wieland 2005: 254ff.): 
Er hebt in seinem Ansatz einer ‚Theorie moralischer Anreize‘ hervor, dass die Funk-
tion von Moral in der Gesellschaft auf der Anwendungsebene „die Ermöglichung von 
Kooperation durch Absorbierung oder proaktive Umformung damit einhergehender 
und gefährdender Erwartungsunsicherheit“ (Wieland 2005: 260) sei. In diesem Ansatz 
werden in einer Anreizmatrix den extrinsischen (materiellen) und intrinsischen (im-
materiellen) ökonomischen Anreizen gleichbedeutend die moralischen Anreize gegen-
übergestellt: Extrinsische moralische Anreize werden als Achtungs- und Missach-
tungsprozesse verstanden und intrinsische Anreize als die Internalisierung von Nor-
men und Tugenden (vgl. Wieland 2005: 265).  
Sowohl Homann als auch Wieland schließen damit, in Anlehnung an die Systemtheo-
rie von Niklas Luhmann, die ethische Kommunikation strukturell an die ökonomische 
Systemkommunikation an, wobei Moral im Konzept von Homann lediglich eine funk-
tionale Komponente innerhalb der ökonomischen Interaktionen darstellt und sich 
durch die Einverleibung der Ethik letztlich einer kritischen Relativierung der eigenen 
Konzeption durch externe Bezugssysteme entledigt (vgl. Herms 2002: 162). Wieland 
nimmt hingegen eine größere kommunikative Eigenständigkeit beider Systeme und 
damit einen Ausgleich über Kommunikationsprozesse an (Reder 2006: 75). Demge-
genüber betont Habermas in seinen aktuellen diskursethischen Schriften das positive 
Potenzial der Religion bzw. der religiösen Bürgerinnen und Bürger im gesell-
schaftlichen Diskurs. Die Ebene der Transzendenz als Bezugs- und Begründungs-
ebene des (kommunikativen) Handelns von Gläubigen verhindert seiner Meinung 
nach nicht per se eine rationale und vorurteilsfreie Kommunikation als Voraussetzung 
des (idealen) herrschaftsfreien Diskurses. Vielmehr biete die Einmischung von Gläu-
bigen und Religionsgemeinschaften eine wichtige sinnstiftende Ressource in der säku-
laren Gesellschaft, sodass für ein „demokratische(s) Staatsbürgerethos (…) religiöse 
und säkulare Bürger komplementäre Lernprozesse durchlaufen“ (Habermas 2009: 
146) müssen. 
Das Dissertationsprojekt zur moralischen Bildung greift diesen diskursethischen An-
satz auf und führt ihn im Rahmen der bildungsdidaktischen Diskussion von ökonomi-
scher und ethischer Kompetenzentwicklung als Voraussetzung gesellschaftlicher Ko-
operationsprozesse weiter. Dabei wird der Aufbau einer kulturell und religiös de-
terminierten „Identitätssemantik“ (Schramm 2004b: 7ff.) im Rahmen intendierter 
bzw. kontingenter moralischer Kompetenzentwicklungen in der schulischen Bildung, 
speziell der Berufsbildung, fokussiert. Untersucht werden damit zum einen die Bedin-
gungen der Normetablierung in schulischen Bildungsprozessen und zum anderen die 
intendierten Normbefolgungsprozesse, die auch über die individuellen tugendethi-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2009-3-358 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:39:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2009-3-358


 

362  

schen Verhaltensdispositionen in Wirtschaft und Gesellschaft gesteuert werden. Der 
zentrale Beitrag der Religionen stellt die inhaltliche Normbestimmung auch als 
„Normzumutung“ (Herms 2002: 154) dar, vor allem durch das unbedingte Primat des 
Menschen in der Ökonomie. Der Aufbau einer spezifischen Identitätssemantik, im 
Diskurs zwischen Religion und Ökonomie als „moralische Kompetenz (…) (einer) 
Gebundenheit an Prinzipien und Wertvorstellungen“ (Schloss Gaienhofen 2006: 10) 
in der säkularen Gesellschaft, hat neben der Familie, den kirchlichen und säkularen 
Freizeitangeboten auch in der Institution Schule im Fach Religionslehre und darüber 
hinaus in fächerübergreifenden Lehr-Lern-Arrangements ihren systematischen Ort. 
Die moralische Kompetenzentwicklung als interdependente und notwendige Ergän-
zung zur ökonomischen Kompetenzentwicklung greift auf die differenzierte Anreiz-
matrix von Wieland und die systematische Unterscheidung von Normbestimmung, 
Normbefolgung und Normetablierung von Herms zurück. Sie geht davon aus, dass 
für eine gerechte Gesellschaft die moralische Bildung zur Empathiefähigkeit, deren 
Referenzsystem neben der immanent-humanistischen Dimension auch die transzen-
dent-religiöse Dimension erfordert, eine wichtige Ressource für die gesellschaftliche 
Gestaltung bildet. 

3. Gerechtigkeit im Spannungsfeld von Individual- und Ordnungsethik  

Das Ziel von marktwirtschaftlichen Interaktionen scheint prinzipiell klar zu sein: 
Wirtschaftliche Interaktionen und Strukturen sollen innerhalb einer geordneten und 
gerechten Gesellschaft persönliche Lebenschancen mit gesellschaftlichem Wohlstand 
verbinden. Das Bildungssystem hat dabei die Aufgabe, die fachlichen und im Bereich 
der Sozial- und Humankompetenz notwendigen Voraussetzungen zu schaffen, damit 
die jungen Bürgerinnen und Bürger in dieses Gesellschaftsideal hineinwachsen und es 
weiter fortsetzen. Aber auf welches Gesellschaftsideal hin werden Kompetenzen ent-
wickelt? Die Verortung des Ideals der Gerechtigkeit im Bereich des Wirtschaftens 
wird zur Zeit auf Grund der Wirtschaftskrise und der zunehmenden „Ausbreitung 
von Armut und (…) wachsender Ungleichheit“ (Jähnichen 2006a: 1) nicht nur in der 
Politik, im wissenschaftlichen Bereich von Seiten der Ökonomik6 sowie der christli-
chen Theologie7, sondern auch im Bildungsbereich und verstärkt im Übergang von 
Schule zum Beruf, diskutiert. Zentral sind hier die Aspekte der Chancen- und der 
Verteilungsgerechtigkeit, die von den zukünftigen Berufstätigen als existenzielle Her-
ausforderungen begriffen werden. „Der sozialethische Aspekt der Gerechtigkeit ge-
sellschaftlicher Ordnungsregeln spielt (…) bei (fast) allen Gesellschaftsproblemen eine 
durchaus nicht unwesentliche Rolle“8 (Schramm 2004a: 2). Die moderne Gerechtig-

________________________ 
6  Aus der Vielzahl von Beiträgen sei hier beispielhaft auf Wieland u.a. 2006, auf die Verleihung des 

Max-Weber-Preises 2006 sowie auf die Abschiedsvorlesung von Peter Ulrich vom 05. Mai 2009 
verwiesen.  

7  Vgl. die aktuellen Denkschriften der EKD „Gerechte Teilhabe“ (2006) und „Unternehmerisches 
Handeln“ (2008) sowie grundlegend das Gemeinsame Wort „Für eine Zukunft in Solidarität und 
Gerechtigkeit“ (1997). 

8  Dieser „inflationäre Gebrauch“ und die „gesellschaftliche Präsenz der Gerechtigkeitssemantik“ 
führen nach Schramm dazu, dass die moderne politische Gerechtigkeitstheorie der Fairness von 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2009-3-358 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:39:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2009-3-358


zfwu 10/3 (2009), 358-368 363 

keitsdebatte ist dabei von der Loslösung des Gerechtigkeitsbegriffs von der metaphy-
sischen Dimension des ‚Guten an sich‘ bestimmt. Gerechtigkeit wird nach dieser Auf-
fassung durch faire Aushandlungsprozesse von konfligierenden Interessen durch 
Spielregeln hergestellt. „Vor dem Hintergrund dieser Überlegungen ist es plausibel, 
dass nach Homann der systematische Ort der Moral im ökonomischen Handeln (…) 
die Rahmenordnung darstellt“ (Jähnichen 2006b: 97). Allerdings scheint der interakti-
onstheoretische Ansatz zur ‚gerechten‘ Gestaltung der Gesellschaft zurzeit durch die 
aktuellen Ereignisse in der Wirtschafts- und Finanzwelt ins Wanken zu geraten. Hier 
wird die Frage nach den tugendethischen, unternehmensethischen, ordnungsethischen 
und globalethischen Entscheidungsmöglichkeiten sowie deren moralischer Dimension 
im Rahmen der Sachlogik des marktwirtschaftlichen Systems und ihrem Zusammen-
wirken erneut diskutiert.9 Kritsch hinterfragt wird auch das System der Sozialen 
Marktwirtschaft, das lange Zeit als Garant einer ‚moralischen‘, auf Ausgleich und Ver-
teilungsgerechtigkeit hinzielenden Wirtschaftsordnung galt (vgl. EPD 2009). Ebenso 
werden das gesellschaftliche Ideal und damit das Ziel des Wirtschaftens für die Men-
schen diskutiert. Halten wir an dem Ziel einer solidarischen Gesellschaft fest, das sich 
u.a. in den sozialen Sicherungssystemen manifestiert? Und wer übernimmt die Ver-
antwortung in dem sich verselbstständigen Prozess eines maß- und ziellosen Wirt-
schaftens? Zu konstatieren ist jedenfalls, dass neben der Forderung nach staatlichen 
Regulierungen der Ruf nach Vorbildern und damit nach Tugendhaftigkeit wieder lau-
ter wird.  
Eine ökonomische Bildung mit wirtschaftsethischem Anspruch muss auf diese Ziel- 
und Systemdebatte reagieren, indem die jungen Menschen Grundstrukturen wirt-
schaftlicher Interaktionen erkennen und konfligierende Interessen ethisch zu reflektie-
ren lernen, um auf der kognitiven Ebene den Zusammenhang von Wirtschaft und 
Verantwortung zu erfassen und moralische Urteilsfähigkeit zu erlangen (vgl. Schloss 
Gaienhofen 2006: 18 f.) Eine moralische Bildung mit wirtschaftsethischem Anspruch 
muss begleitend hierzu die kognitive und affektive Ebene der „normativen Logik der 
Zwischenmenschlichkeit“ (Ulrich 2008: 45) als Grundkomponente jeder wirtschaftli-
chen Interaktion im Spannungsfeld von Eigeninteresse und Gemeinwohl herausstel-
len. Moralische Bildung stellt m. E. die Basis für eine ökonomische Kompetenz dar, 
wodurch Menschen dazu befähigt werden, mittels intrinsisch motivierter Selbststeue-
rung in gesellschaftlichen Interaktionen ordnungsethische Regelungen, wie z. B. Un-
ternehmenskodizes, zu entwickeln, zu akzeptiert und für deren Einhaltung im Sinne 
eines verantworteten wirtschaftlichen Handelns einzustehen. Gerechte Strukturen als 
ordnungspolitischer Rahmen bleiben leere Hüllen, die nur durch massive staatliche 
Gewalt durchzusetzen sind, wenn nicht die Menschen fähig und bereit sind, diese 
Strukturen emotional involviert mitzugestalten und hierbei externe Bezüge haben. 

______________________________ 
John Rawls hohe Beachtung fand (vgl. Schramm 2004a: 2ff.). Einer seiner Grundsätze lautet, dass 
soziale und ökonomische Ungleichheiten dann zulässig seien, wenn sie für die am wenigsten Be-
günstigten den größten Vorteil haben. Mit Fragen der Implementation befasste er sich jedoch 
nicht.    

9  Die Governanceethik von Josef Wieland stellt einen Theorieansatz dar, der die Korrelation dieser 
Ethikebenen im Hinblick auf die Handlungsmöglichkeiten der Unternehmen herausarbeitet (vgl. 
Wieland 2001). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2009-3-358 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:39:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2009-3-358


 

364  

4. Empathie als christlicher Beitrag zum wirtschaftsethischen Diskurs   

Sinnfragen und damit verbunden die Frage nach der Gerechtigkeit, die sich in sozialen 
Regeln, Werten und Normen des moralischen menschlichen Miteinanders im sozio-
kulturellen Kontext aktualisiert, bilden das vorrangige Interesse der Religion10 und 
ihrer sozialethischen Disziplinen. Durch die Öffnung des gesellschaftlichen Diskurses 
für die religiöse Dimension von Gerechtigkeitsfragen, wird die ‚amputierte Moral‘ in 
den notwendigen interdisziplinären Referenzrahmen zurückgeführt. Es ist das Ver-
dienst von Herms darauf hingewiesen zu haben, dass der Beitrag der Religion nicht 
nur einen grundlegenden Bestandteil des Bildungssystems bildet, sondern, dass die 
Funktionsfähigkeit des Wirtschaftssystems insgesamt von dem Funktionieren des 
Bildungssystems im Hinblick auf die Förderung der Tugendhaftigkeit der Beteiligten 
abhängt (vgl. Jähnichen 2006b: 102).  
Aufgrund der oben skizzierten diskursethischen Verortung rückt die religiöse Bot-
schaft, in unserer westlichen Tradition speziell die christliche, als Referenzsystem der 
Normbestimmung wieder in den Fokus der wirtschaftsethischen Diskussion. Metho-
disch ist darauf zu achten, dass die Auslegung von biblischen Traditionen im Hinblick 
auf ethische Aussagen weder einfach deduktiv, noch biblizistisch bzw. humanistisch 
verkürzt vorgenommen werden darf. Ebenso wenig wie aus der Bibel eine einzelne 
gerechte Wirtschaftsordnung abzuleiten ist, kann zum Beispiel die biblische Erzählung 
vom Heiligen Matin „ökonomisch inspiriert“ (Homann 2009: 21) weitergesponnen 
werden, dass entweder beide erfrieren oder dass der Heilige Martin eine Mantelfabrik 
aufgebaut und nicht geteilt hätte (vgl. Homann 2009: 21).Vielmehr stellen im Sinne 
eines Modells der historisch-kritischen Überprüfung die zentralen theologischen 
Grundzüge der biblischen Botschaft und des christlichen Glaubens ständige Neuan-
stöße für die christliche Lebensweise und die gesellschaftliche Gestaltungsaufgabe dar. 
Diese gilt es für eine christlich-ethische Verortung herauszuarbeiten und in einen mo-
dernen wirtschaftsethischen Diskurs zu überführen. Religiös motivierte moralische 
und normative Aussagen sind systematisch damit nicht als weltfremder Moralismus 
abzuwerten, sondern stellen auf der gesellschaftlichen Ebene einen wichtigen Beitrag 
innerhalb der „moralischen Kommunikation“ (Wieland 2005: 254) mit einem speziel-
len ‚moral point of view‘ dar. 
Das Dissertationsprojekt arbeitet diesen spezifischen evangelisch-christlichen ‚moral 
point of view‘ anhand des Leitgedankens der Empathie heraus. Hierzu einige Anmer-
kungen, die in der Forschungsarbeit ausgeführt werden: Empathie bzw. Sympathie (A. 
Smith)11 oder Mitleid stehen im allgemeinen Verständnis unter dem Vorbehalt eines 
caritativen Altruismus, der in heutigen globalen Wirtschaftsstrukturen zu ökonomisch 
unsinnigem Verhalten führen würde (Homann 2009:17). Diese altruistische Verkür-
zung des Begriffs der Empathie steht jedoch im Gegensatz zum biblischen Gebot der 

________________________ 
10  Der Begriff Religion steht zunächst für eine Fülle historischer Gesamterscheinungen, in denen 

Menschen ihre Beziehung zu einem Jenseitig-Göttlichen gemeinsam vollziehen. 
11  Schon Adam Smith stellte die grundlegende Bedeutung des „Schreckens des Bewusstseins“ und 

den Zusammenhang von Egoismus und Sympathie in seiner „Theorie der ethischen Gefühle“ 
dar, wobei er vor allem auf die staatliche Ebene der Sanktionsangst rekurriert, (vgl. Ulrich 2008: 
180).  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2009-3-358 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:39:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2009-3-358


 

zfwu 10/3 (2009), 358-368 365 

Nächstenliebe. Zwar gibt es auch unter protestantischen Theologen, vor allem in cal-
vinistischer Tradition, die Auffassung eines Dualismus zwischen eigenem Vorteilskal-
kül und der Orientierung am Anderen (vgl. Jähnichen 2006b: 105ff.), aber: Die Zu-
wendung zum Nächsten fordert nicht primär zur weltfremden Selbstaufgabe auf. Der 
‚Andere‘ markiert vielmehr die Grenze der eigenen Handlungsmöglichkeiten durch die 
Anerkennung des Anderen als gleichwertige Person. Ein gelebtes Liebesgebot reali-
siert sich somit in der Empathiefähigkeit, die nicht formal zu sanktionieren ist, son-
dern auf eine menschliche Begegnung zielt (ebd.). Der Begriff der Empathie verweist 
insgesamt auf die Beziehungsgebundenheit von Menschen: Im jüdisch-christlichen 
Bekenntnis zu Gott als Schöpfer und der daraus folgenden unbedingten Würde aller 
Menschen durch die Ebenbildlichkeit (1. Mose 1,1-2,4) ist in kosmologischer Dimen-
sion jeder Mensch eingebunden in drei Grundbeziehungen: Ich-Selbst (Individual-
aspekt), Ich-Du/Ihr (personaler Aspekt) und Ich/Wir-Es (ökologische Aspekt) (vgl. 
Rich 1984: 42ff.). Empathiefähigkeit nimmt dabei vorrangig die dialogische Struktur 
der Ich-Du-Beziehung in den Blick, in der die Personalität des Menschen wurzelt. In 
neutestamentlichen Erzählungen jesuanischer Ethik wird dieser empathische Interak-
tionsansatz in vielfältiger Hinsicht als Handlungsoption und Postulat sichtbar. In 
evangelisch-christlicher Perspektive ist der Mensch durch die Gnade Gottes zur freien 
und verantwortlichen Interaktion in der Gesellschaft aufgerufen.12 
Der Beitrag einer christlichen Wirtschaftsethik der Empathie entlarvt die selbstrefe-
renzielle ökonomische Ethik eines egoistischen Vorteilskalküls als methodische Ver-
kürzung mit der Konsequenz einer Normativität des Faktischen. Sie befreit zu einem 
umfassenden Verständnis menschlichen Daseins. Sie ermöglicht durch Empathie mit 
dem prinzipiell unvollkommenen Menschen, der aber in der Gottesebenbildlichkeit 
mit absoluter Würde ausgestattet ist, den innerweltlichen Anspruch eines menschen-
gerechten und sachgemäßen Wirtschaftens ernst zu nehmen (Rich),umzusetzen und 
lebensverhindernde Strukturen durch Alternativen innerhalb des Marktes, aber auch in 
kritischer Überprüfung von global kapitalistischen Marktstrukturen, zu ergänzen 
(Duchrow 1994). Anhand von ausgewählten biblischen Zeugnissen und den o. g. 
christlich-wirtschaftsethischen Konzepten wird verdeutlicht, dass zum einen die Ge-
rechtigkeitsfrage im Sinne der Reziprozitätsnorm christlicher Nächstenliebe (vgl. Jäh-
nichen 2006b: 105) zu einer Erweiterung des menschlichen Selbstbezugs hin zu einem 
„reifen Selbstinteresse“ (vgl. Herms 2002: 166, Anm. 17 ) in Verantwortung führen 
kann und das zum anderen neben der Vernunftsebene die Empathie-Ebene als mora-
lischer Anreiz relevant ist. Die Wiedergewinnung dieser moralischen Empathie-Ebene 
stellt eine wichtige Ressource für das Handeln im wirtschaftlichen und unternehmeri-
schen Ordnungsrahmen dar. Außerdem bildet ein gefestigtes individualethisches 
Selbstverständnis die Basis für eine funktionierende ordnungsethische Ausgestaltung 
der Wirtschaft und Gesellschaft  

________________________ 
12  Martin Luther entfaltet diesen Gedanken in seiner dreißig Thesen umfassenden Denkschrift 

„Von der Freyheith eines Christenmenschen“. Oft zitiert wird der paradox klingende Satz „Ein 
Christenmensch ist ein freier Herr über alle Dinge und niemand untertan. Ein Christenmensch ist 
ein dienstbarer Knecht aller Dinge und jedermann untertan." (Luther 1520) 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2009-3-358 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:39:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2009-3-358


 

366  

5. Fazit: Implementierung der Moral auch durch das Bildungssystem 

In der zunehmend ökonomisierten Gesellschaft wird die Ausbildung einer analyti-
schen und vernunftsorientierten ökonomischen Mündigkeit als wichtiges bildungs-
praktisches Ziel nicht mehr ernsthaft in Frage gestellt13. Um den Aufbau einer öko-
nomischen Kompetenz im Bildungssystem, gerade auch im Bereich der Berufspäd-
agogik, zu implementieren, gibt es unterschiedliche Initiativen. Der spezifische Beitrag 
der evangelisch-christlichen Ethik für die Ausbildung einer nachhaltigen Orientierung 
an Werten im Kontext einer intendierten Gesellschaftslehre besteht vor allem darin, 
dem analytischen Verstehensprozess wirtschaftlicher Grundstrukturen und ethischer 
Dilemma-Situationen die Ebene der moralischen Herzens- und Charakterbildung 
durch den Aufbau einer reflektierten Empathiefähigkeit hinzuzufügen. Dieser Beitrag 
wird im Bildungssystem bisher kaum als Ressource für eine nachhaltige und verant-
wortliche Wirtschaft genutzt. Dies zeigen die empirischen Analysen der curricularen 
Vorgaben, speziell für das Fach und die Unterrichtsmaterialien Evangelische Religi-
onslehre in der Sekundarstufe II in berufspädagogischen Schulformen. Empathiefä-
higkeit muss integraler Bestandteil einer ökonomischen Bildung sein, um zu mündigen 
und mit einem gereiften Selbstinteresse ausgestatteten Wirtschaftsbürgern hin zu bil-
den.  
Das Bekenntnis zur moralischen Bildung im Sinne einer christlichen Wirtschaftsethik 
der Empathie bedarf sowohl Mut zur uneingeschränkten Option für alle Menschen als 
auch ein bildungsdidaktisches Umdenken und wirtschaftsethisches Weiterdenken. 

Literaturverzeichnis  

Duchrow, U. (1994): Alternativen zur kapitalistischen Weltwirtschaft. Biblische Erinnerung und 
politische Ansätze zur Überwindung einer lebensbedrohenden Ökonomie, Gütersloh: 
Gütersloher Verlagshaus. 

EKD (1997): Für eine Zukunft in Solidarität und Gerechtigkeit, http://www.ekd.de/EKD-
Texte/44676.html, Zugriff am 11.05.2010. 

EKD (2006): Gerechte Teilhabe – Befähigung zu Eigenverantwortung und Solidarität, Güter-
sloh: Gütersloher Verlagshaus. 

EKD (2008): Unternehmerisches Handeln in evangelischer Perspektive, Gütersloh: Güterslo-
her Verlagshaus. 

EPD (2009): Die Aktualität der Sozialen Marktwirtschaft – Protestantische Antworten auf die 
Krise, epd-Dokumentation Nr. 27, http://www.epd.de/dokumentation/dok umentati-
on_index_65956.html, Zugriff am 11.05.2010. 

Habermas, J. (2009): Religion in der Öffentlichkeit. Kognitive Voraussetzungen für den ‚öffen-
tlichen Vernunftgebrauch‘ religiöser und säkularer Bürger, in: Ders.: Zwischen Natural-
ismus und Religion. Philosophische Aufsätze, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 119-154. 

Herms, E. (2002): Normetablierung, Normbefolgung, Normbestimmung. Beobachtungen und 
Bemerkungen zu Karl Homanns These „Ökonomik – Fortsetzung der Ethik mit an-
deren Mitteln“, in: Zeitschrift für Wirtschafts- und Unternehmensethik (zfwu), Jg. 
3/Heft 2, 137-196. 

________________________ 
13  Vgl. auch den Aufsatz von Gerd-Jan Krol (2001). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2009-3-358 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:39:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2009-3-358


 

zfwu 10/3 (2009), 358-368 367 

Homann, K./ Suchanek, A. (2005): Ökonomik. Eine Einführung, Tübingen: Mohr Siebeck.  
Homann, K./ Enste, D./ Koppel. O. (2009): Ökonomie und Theologie. Der Einfluss christlicher 

Gebote auf Wirtschaft und Gesellschaft, in: Positionen Nr. 8, 
www.romanherzoginstitut.de. 

Jähnichen, T. (2006a): Gerechte Teilhabe im Spannungsfeld von Armut und Reichtum – soziale-
thische Perspektiven, Vortrag vom 20.10.2006 in Bonn, 
www.ekir.de/ekir/dokumente/Jaehnichen_end.pdf, Zugriff am 11.05.2010. 

Jähnichen, T. (2006b): Gerechtigkeit als Tugend und als Regel, in: Ebert, U. (Hrsg.): Wirtschaft-
sethische Perspektiven VIII, Berlin: Duncker & Humblot, 89-110. 

Küng, Hans (2009): Mainfest für ein Globales Wirtschaftsethos, in:  
http://www.novartisfoundation.org/platform/content/element/3393/kueng_rede2_d
_neu_low.pdf, Zugriff am 11.05.2010. 

Krol, G.-J. (2001): ‚Ökonomische Bildung‘ ohne ‚Ökonomik‘?,  
http://www.sowi-onlinejournal.de/2001-1/krol.htm, Zugriff am 01.07.2001. 

Luther, Martin (1520): Von der Freiheit eines Christenmenschen, zitiert nach: Projekt Guten-
berg, http://gutenberg.spiegel.de/?id=5&xid=1712&kapitel=8#gb_found, Zugriff am 
11.05.2010. 

Mankiw, N. G. (2001): Grundzüge der Volkswirtschaftslehre, Stuttgart: Schäffer-Poeschel. 
Max-Weber-Preis (2006): Ist Wettbewerb moralisch?, http://www.wirtschaft-und-ethik.de, Zu-

griff am 11.05.2010. 
Minnameier, G. (2005): Wer Moral hat, hat die Qual, aber letztlich keine Wahl! –  

Homanns (Wirtschafts)Ethik im Kontext der Wirtschaftsdidaktik, in: 
Zeitschrift für Berufs- und Wirtschaftspädagogik, Jg. 2005/Heft 101, 19-42. 

Retzmann, T. (2001): Berufsmoralische Bildung in kaufmännischen Bildungsgängen, in: Forum 
Wirtschaftsethik, Jg. 2001/Heft 1, http://www.akademie-rs.de/wirtschaftsethik/ 
heft1_01/01.htm, Zugriff am 11.05.2010. 

Rich, A. (1984): Wirtschaftsethik: Grundlagen in theologischer Perspektive, Gütersloh: Güter-
sloher Verlagshaus. 

Schloss Gaienhofen (2006): Wirtschaft und Verantwortung. Der Weg zu einem neuen Schulfach. 
Von der Idee zur Praxis, Gaienhofen: MDS Verlag. 

Schramm, M. (2004a): Gesellschaftsethisches KontingenzManagement. Das Gerechte in John 
Rawls´ politischem Liberalismus, in: Hohenheimer Working Papers zur Wirtschafts- 
und Unternehmensethik Nr. 2, www.uni-
hohenheim.de/wirtschaftsethik/hwpwue.html, Zugriff am 11.05.2010. 

Schramm, M. (2004b): Moralische Interessen in der Unternehmensethik, in: Hohenheimer 
Working Papers zur Wirtschafts- und Unternehmensethik Nr. 4, 
www.uni-hohenheim.de/wirtschaftsethik/hwpwue.html, Zugriff am 11.05.2010. 

Ulrich, P. (2008): Integrative Wirtschaftsethik. Grundlagen einer lebensdienlichen Ökonomie, 
Bern: Haupt Verlag, 4. Aufl. 

Ulrich, P. (2009): Die gesellschaftliche Einbettung der Marktwirtschaft als Kernproblem des 21. 
Jahrhunderts, in: Berichte des Instituts für Wirtschaftsethik Nr. 115, St. Gallen 5/2009, 
www.iwe.unisg.ch.  

Wieland, J. (2001): Eine Theorie der Governanceethik, in: Zeitschrift für Wirtschafts- und Un-
ternehmensethik (zfwu), Jg. 2/Heft 1, 8-48. 

Wieland, J. (2005): Governanceethik und moralische Anreize, in: Beschorner, T. et al. (Hrsg.): 
Wirtschafts- und Unternehmensethik. Rückblick – Ausblick – Perspektiven, Mün-
chen/Mering: Hampp. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2009-3-358 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:39:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2009-3-358


 

368  

Wieland, J./ Wallacher, J./ Reder, M./ Karcher, T. (2006): Unternehmensethik im Spannungsfeld 
der Kulturen und Religionen, Stuttgart: Kohlhammer. 

Beschorner T. et al. (2002): Themenheft „Theologische Wirtschaftsethik”, zfwu Jg. 3/Heft 2. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2009-3-358 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:39:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2009-3-358

