
IV. Gegenläufigkeit: Die Befreiung vom chronologischen Kausalismus 301

Für Andres Veiel ist diese Ergänzung Bestandteil seines ästhetischen Ansatzes. Cha-

rakteristisch ist in dieser Hinsicht, wie er historisch ausgerichtete Szenen psycholo-

gisch und anthropologisch einführt. Die 29. Szene, in der Jürgen Schönfeld das viel-

fältige Leben im Potzlow der 60er beschreibt, leitet er mit einem komplexen Vorgang

ein, der erst nach Zwischenschritten zu den eigentlichen Erinnerungsdetails führt. Zu-

nächst gehen die Schönfelds im Hintergrund der Bühne im Halbdunkel aufeinander zu

und tanzen Cha-Cha-Cha (0.51.31). In dieses Tanzen hinein spricht – immer noch aus

dem Dunkel heraus – Jürgen Schönfeld seine ersten Worte: »Was meinen Sie, was da-

mals los war, hier in Potzlow – in den 60ern, ha!« und erwähnt die beiden Gaststätten,

um dann mit seiner Frau nach vorne ins Licht und zu der Bank im Bühnenvordergrund

zu gehen. Nachdem sie sich gesetzt haben, erfolgen die bereits referierten Schilderun-

gen vom Lebensalltag in Potzlow zur damaligen Zeit. Der szenische Ablauf ist schritt-

weise aufgebaut. Der Tanz reißt die filmische Handlung zunächst völlig aus der bedrü-

ckenden, z.T. entsetzlichen Gesamtatmosphäre heraus (soeben war im Verhör die Schil-

derung des »Kicks« erfolgt und in der anschließenden Szene der zynische Umgang der

Stadtverwaltung und Politik mit Frau Schöberl dargestellt worden) und verortet sie in

der Banalität alltäglicher Gegenwart (das Mitsprechen des Cha-Cha-Cha-Taktes durch

Jürgen Schönfeld erinnert an die Lernversuche in einem Anfänger-Tanzkurs). Die Dar-

stellung bringt den Zuschauer also gewissermaßen für einen Moment wieder zu sich

selbst, um die Voraussetzung zu schaffen, dann erneut mit Bewusstsein einen Erinne-

rungsvorgang zu beginnen, der sich nun ca. 40 Jahre zurückspannt in die Kindheits-

und Jugendzeit der Schönfelds. Dieser Vorgang wird unterstützt durch die Bewegung

der Protagonisten aus dem Hintergrund in das helle Licht – dieser Gang nach vorne in

die Sichtbarkeit und in die Nähe des Zuschauers ist mehr als nur ein metaphorisches

Zeichen für Erinnerung: Das Gehen und das Erscheinen im sichtbaren Vordergrund

verkörpern im wahrsten Sinne des Wortes den Prozess der Retention, die erinnernde

Tätigkeit wird geradezu leiblich erfahrbar. Auch die freudig-heitere Tonlage Lerchs alias

Schönfeld vermittelt die Wahrnehmung einer anderen zeitlichen Welt, die nicht mehr

in der Gegenwart existiert, sondern nur noch der Erinnerung zugänglich ist.

IV.3.2.4. Der Umgang mit den Dokumenten

IV.3.2.4.1. Dokumentation und Fiktion

Der Textkorpus von Der Kick besteht, wie erwähnt, ausschließlich aus dokumentari-

schem Material, dem eine intensive und langwierige Recherchearbeit vorausgegangen

ist. Damit unterscheidet sich das Projekt maßgeblich von den Mustern des Geschichts-

dramas oder -romans, die im 18. und 19. Jahrhundert und letztlich bis in die Gegenwart

hinein historische Inhalte »erfunden« haben, auch wenn sie unter Umständen – man

denke an Büchners Dantons Tod – explizit empirische Dokumente in den Text integriert

haben (siehe Kap. II). Andres Veiel betont mit seiner Ästhetik ausdrücklich, dass er an

diese Form der Fiktionalität nicht anknüpft, sondern dass es ihm umdie empirische, al-

so methodisch bewusste Untersuchung geht. Der sinnlich vermittelten Faktizität misst

er offenkundig einen größeren Realitätsgehalt bei als der rein fiktiven Erzählung. So

formuliert er in einem Interview: »Je fiktionaler es ist, desto leichter kann man es [das

https://doi.org/10.14361/9783839460634-021 - am 13.02.2026, 07:25:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


302 Ästhetische Geschichtserkenntnis

dargestellte Ereignis, A.B.] wegschieben« (Veiel in Kirschner 2005) – die lebensweltliche

Verbindlichkeit des künstlerischen Ausdrucks stellt sich für Veiel über die Empirie ein.

Es würde aber zu kurz greifen, wenn man dem Kick vollständig seine Fiktionali-

tät absprechen würde. Auch bei diesem Projekt stoßen wir auf eine Pendelbewegung

zwischen Faktizität und freier Gestaltung. Veiel leitet seinen Aufsatz über Die Grenzen

des Darstellbaren mit den Worten ein, er bewege sich »verstärkt in den Zwischenzonen

von Dokument und Fiktion«, und bezieht diesen Hinweis dann auch explizit auf Der

Kick (Veiel 2006: 274ff.) – in erster Linie weist er auf die Verfremdung des dokumen-

tarischen Materials durch den Verzicht auf naturalistische Abbildung und stattdessen

das Spiel der beiden Akteure hin (ebd.: 276f.). Es ist sicherlich nicht ganz zufällig, dass

sich die Verantwortlichen des Projekts – Andres Veiel, seine Co-Autorin Gesine Schmidt

und der Intendant des Maxim Gorki-Theaters Volker Hesse – widersprechen, wenn sie

nach seinemGenre-Status befragt werden: Gesine Schmidt antwortet spontan, sie wür-

de es als dokumentarisches Drama im Sinne von Kipphardts Bruder Eichmann betrach-

ten (Schmidt 2005: 07.25), Hesse hingegen setzt das Projekt dezidiert von Kipphardts

Theater ab: Es sei »nicht mit dem Stichwort ›Dokumentartheater‹ abzustempeln« – »ich

spüre, dass er [Veiel, A.B.] diese Recherchen, diese genauen Wirklichkeitserfahrungen

jetzt so stark abstrahiert, dass da aus den Protokollen eben eine Art Kunstzeichen auch

wird, und dass es doch mehr um eine bestimmte dichterische oder verdichtete Umset-

zung schlussendlich geht. Also das ist etwas Anderes, als was z.B. damals Kipphardt

oder solche Autoren gemacht haben« (Hesse 2005: 05.55). Im Beiheft zur DVD-Fassung

des Films stellt der Herausgeber Wolfgang Bergmann die Arbeit in die Tradition des

»dokumentarische[n] Theater á la Hochhuth, Kipphardt oder Peter Weiss« und im Pro-

grammheft der Theaterfassung werden die Notizen zum dokumentarischenTheater von Pe-

terWeiss abgedruckt –Veiel selbst äußert sich aber anders: Er tue sich »mit demBegriff

Dokumentartheater schwer«, er habe »kein Kroetz-Stück machen [wollen] im Sinne

einer naturalistischen Bühnendarstellung« (Veiel in Kirschner 2005), man habe »jetzt

nicht dem Dokumentarischen so gehuldigt […], dass alles eins zu eins abgebildet wird«

(Veiel in N. Fischer 2009: A3). Sowohl das Stück als auch der Film brächten »das doku-

mentarische Genre an seine Grenzen. Das hat mich daran gerade gereizt« – ein Motiv,

das allerdings nicht einem prinzipiellen ästhetischen Dogma oder einer persönlichen

formalen Vorliebe entspringt: »Die Form entwickelt sich aus einer inhaltlichen Notwen-

digkeit« (zit. ebd.: 59).

Die Unsicherheiten bei dem Versuch, das Projekt einem literatur- bzw. film-

geschichtlichen Genrebegriff zuzuordnen, dokumentieren, dass Veiel mit ihm eine

ästhetische Form geschaffen hat, die sich nicht aus Vorbildern herleiten lässt, sondern

eine originäre Synthese von Dokumentation und Fiktion darstellt. Das Dokument

wird in dem oben charakterisierten Sinne gewürdigt als unverzichtbare Grundla-

ge einer Bildgenerierung, die ein reflektiertes Bewusstsein von dem Verhältnis von

faktischer Wahrnehmung und produktiver Phantasie hat. Zugleich beinhaltet diese

Synthese das Wissen um die Tatsache, dass erst jener produktive Akt die Wirklichkeit

des dargestellten Inhaltes konstituiert, also erst der ästhetische Formgebungsakt die

Interpretationen, Gewichtungen und Beleuchtungen leistet, der den Gegenstand zum

Gegenstand macht. Veiel und Schmidt stützen sich radikaler als fast alle Vorgänger

auf den empirischen Textkörper. Zugleich greifen sie ästhetisch ein: Aus den 1500

https://doi.org/10.14361/9783839460634-021 - am 13.02.2026, 07:25:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Gegenläufigkeit: Die Befreiung vom chronologischen Kausalismus 303

Seiten Material extrahieren sie ein 40seitiges Konzentrat, das natürlich in der Auswahl

entschiedene Interpretationen und gestalterische Entscheidungen beinhaltet. Die

Anordnung der Szenen erfolgt nach ästhetischen und nicht nach chronologischen

oder systematischen Gesichtspunkten – damit werden, wie im Kapitel über die Zeit-

struktur des Films zu sehen war, bestimmte Gesichtspunkte hervorgehoben, Fragen

herausgearbeitet, Zusammenhänge in den Blick genommen. Wie schon in Black Box

BRD wird die Gesamtkomposition zu einem Bild, dessen Struktur einen symbolischen

Ausdruckscharakter erlangt – man denke vor allem an die auf eine »Aufdeckung«

zulaufende, sich erinnernd stufenweise in die Vergangenheit vorarbeitende Form des

analytischen Dramas. Über die Textstruktur hinaus schaffen der Bühnenraum, die

Akteure und ihr Spiel sowie die Licht- und Tonregie eigene Erzählräume, die in einer

naturalistischen Reproduktion Potzlows und seiner Ereignisse nie zu generieren gewe-

sen wären. »Begreifen wir über das so genannte ›unmittelbare Dokument‹ tatsächlich

etwas?« – Veiel beantwortet diese Fragestellung nicht durch eine Abschaffung des

Dokuments, sondern durch dessen Verbindung mit inszenatorischen Formen seiner

Auslegung. Mit Carola Flad lässt sich von einem »dokumentarische[n] Inhalt […] in

fiktionalisierte[r] Form« sprechen (Flad 2010: 350), und das gilt für den Film noch mehr

als für das Stück: Das abgefilmte Schauspiel steht in einem enormen Kontrast zu dem,

was man gemeinhin unter einem Dokumentarfilm versteht, in dem Kameras reale

Orte, Personen und Handlungen abbilden.

Da es in der vorliegenden Untersuchung um die filmische Fassung von Der Kick

geht, ist hier nicht der Ort für eine umfassende Einordnung der Produktion in den

Diskurs um Geschichte und Positionen des dokumentarischen Theaters. Vor dem Hin-

tergrund der angesprochenen, immer wieder zu Vergleichen mit den Vertretern des

Dokumentartheaters führenden Eigenschaften des Projekts kann aber zumindest fest-

gehalten werden, an welchen Stellen seine Differenzen zu dieser Theaterform sichtbar

werden (zu diesen Differenzen siehe auch N. Fischer 2009: 58ff.). Veiels Dokumenta-

rismus führt nicht dazu, die Empirie als »juristisches« oder moralisch-aufklärerisches

Beweisargument für die »wirkliche« Wahrheit zu instrumentalisieren. Dirk Pilz resü-

miert: »Ein Dokumentartheater, wie Veiel es entwirft, klebt darum weder arglos an den

Fakten noch leugnet es schlichtweg die Macht der Realität; es ist allerdings frei von je-

dem agitatorischen Gestus und hat einzig zeigenden Charakter, indem es verfremdend

auf etwas weist, das man auch ohne Theater sehen könnte, so aber sonst eben nicht

sieht« (Pilz 2006). Ganz ähnlich Hajo Kurzenberger: »Genau das erfüllt Veiels Absicht

und Credo: DasTheater nicht zur moralischen Anstalt zu machen« (Kurzenberger 2007:

63) – im Unterschied beispielsweise zu den aus marxistischen Positionen hervorgehen-

den ästhetischen Verfahrensweisen eines PeterWeiss liege bei Veiel kein »›Modell‹, kein

›verwendbaresMuster‹ derWirklichkeitserklärung [vor], auch kein ›Tribunal‹.Und auch

das ›Allgemeingültige‹, das hier gewonnen wird, ist keine feststehende Wahrheit, son-

dern eine Zwischenerkenntnis mit begrenzter Reichweite und Anwendungsmöglich-

keit« (ebd.: 65f.). Veiel selber betont: »Es ist unsere Sicht auf die Tat und das Umfeld.

Deshalb tue ich mich mit dem Begriff Dokumentartheater schwer« (Veiel in Kirschner

2005), Kunst habe eher einen »Forschungsauftrag« als einen »Bildungsauftrag« (siehe

N. Fischer 2009: 60).

https://doi.org/10.14361/9783839460634-021 - am 13.02.2026, 07:25:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


304 Ästhetische Geschichtserkenntnis

Die Auswahl der Dokumente, ihre Komposition und bühnenästhetische Umsetzung

führen die Darstellung einerseits über eine deskriptive Wiedergabe, andererseits über

ein politisch-pädagogisierendes Lehrstück hinaus – vielmehr erlangt ihre dramatische

Struktur symbolische Qualitäten im Sinne einer symptomatisch verdichteten, Charak-

teristisches herausarbeitenden Bildhaftigkeit. Der Zuschauer bringt im aktivenMitvoll-

zug der auf den ersten Blick disparat nebeneinanderstehenden Sequenzen eine eigene

Anschauung von dem dargestellten Gegenstand hervor und wird in die Lage versetzt,

einen interpretativen Transfer herzustellen, in dem sich die Aktualität und existenzielle

Bedeutung der Bildgenerierung erweist.

Das ist etwas ganz Anderes als die Collage- bzw. Montagetechnik eines Eberhard

Fechner, die Carola Flad in Bezug auf Der Kick in Anschlag bringt (Flad 2010: 330). Fech-

ner geht von einem auktorialen Erzähler aus, der Ausschnitte aus unterschiedlichen

Interviewsequenzen zu einem von ihm selbst definierten Ordnungsgefüge zusammen-

setzt, also über eine ihm im Unterschied zum Zuschauer zugängliche »Wahrheitsein-

sicht« verfügt (siehe Kap. III.2.6.3.). Eine solche allwissende Instanz maßt sich Veiel

nicht an – er lässt im Unterschied zu Fechner die Protagonisten selber in aller Aus-

führlichkeit zu Wort kommen, arbeitet die Fragestellungen heraus, setzt aber keine

Antworten voraus.

Dies wird sehr deutlich, wenn man Veiels ästhetische Arbeitsschritte auf dem Weg

von der Theaterproduktion zur filmischen Adaption verfolgt. Hier wird man Zeuge sei-

ner wesentlichen Gestaltungsintentionen und -kriterien. Es fällt auf, dass Veiel und

Schmidt bei der Produktion des Films nicht weniger als 10 Szenen aus der Bühnen-

fassung streichen, und es handelt sich dabei keineswegs um inhaltlich unbedeutende

Passagen. Im Gegenteil: In den meisten Fällen sind es – auch in historischer Hinsicht

– ausgesprochen gehaltvolle, aussagekräftige Szenen. Es betrifft u.a. die Schilderun-

gen von Torsten Muchow, dem Vater von Marinus’ Freund Matthias: Er beschreibt sehr

aufschlussreich die Verständnislosigkeit der Lehrer, die demütigende Lage eines Hilfs-

schülers, die Auswirkungen der Arbeitslosigkeit und vor allem das Phänomen eines

tiefgreifenden, sich vordergründig in Langeweile äußernden seelischen Vakuums bei

vielen der betroffenen Jugendlichen (siehe die Szenen 7, 16 und 31). Im Hinblick auf

die geschichtliche Dimension der Potzlower Ereignisse ist die Erinnerung einer Dorf-

bewohnerin an die Todesmärsche von KZ-Häftlingen sehr wichtig, die aus dem Osten

nach Ravensbrück getrieben wurden (Szene 21). Diese Bilder sind für die Zeitzeugin

verbunden mit den Erinnerungen an die Flüchtlinge aus Ostpreußen und Polen, die

sie zum Anlass nimmt, auch die Situation der zugezogenen Familien Schönfeld und

Schöberl zu erwähnen.

Insofern erstaunt es, dass Andres Veiel ausgerechnet diese Sequenzen ausspart.

Sein Ansatz erfährt aber gerade durch diese unerwartete, vordergründig unlogische

Maßnahme eine charakteristische Beleuchtung: Sie verhindert das vorschnelle Urteil,

vermeidet eine allzu begrifflich abgeschlossene Erklärung (Muchows Interpretation

der gesellschaftlichen Situation in Potzlow) sowie eine illustrative Ereignisschilderung.

Muchow und die Dorfbewohnerin sind für das thematisierte Geschehen selber eigent-

lich sekundär und lenken die eigenständige Bildgenerierung des Zuschauers durch

Antworten und zusätzliches sinnliches Erzähldetail eher ab. Weder der bloße Begriff

noch die sinnliche Anschaulichkeit für sich interessieren Veiel, sondern die durch

https://doi.org/10.14361/9783839460634-021 - am 13.02.2026, 07:25:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Gegenläufigkeit: Die Befreiung vom chronologischen Kausalismus 305

den Rezipienten erzeugten geistigen, bedeutungshaltigen Gestaltbilder – letztlich

also Sinn-Bilder, welche nicht durch die Menge faktischer Inhalte, sondern durch die

plastische Kontur weniger, aber charakteristischer Anstöße ausgelöst werden. Letztlich

gehen die Sachverhalte, die mit den erwähnten Szenen angesprochen werden, durch

deren Aussparung keineswegs verloren: Sie werden durch die Anschauung der pro-

duktiven Verbindung reduzierter Sequenzen in verdichteter und damit intensivierter

Weise wahrnehmbar. Historische Erinnerung wird auf diesem Wege gegenüber einem

positivistischen, allenfalls anschaulichen Tatsachenbericht, aber auch gegenüber einer

begrifflichen Geschichtserklärung vertieft.

IV.3.2.4.2. Verwandte Formansätze

In der konsequenten Beschränkung auf das Dokument bei dessen gleichzeitiger Ästhe-

tisierung zeigt sich Der Kick verwandt mit anderen Projekten, die auf den ersten Blick

ganz andere Gegenstände bearbeiten und eine völlig andere künstlerische Form auf-

weisen, bei näherem Hinsehen aber von sehr ähnlichen Intentionen und Gestaltungs-

ansätzen geprägt sind. Gemeinsamkeiten und Unterschiede beleuchten Veiels Arbeit

auf signifikante Weise, sodass auf sie im Folgenden näher eingegangen werden soll.

IV.3.2.4.2.1. Walter Kempowski: Echolot

Ein Vergleich des zehnbändigen literarischen, über Jahre hinweg entstandenen Wer-

kes Echolot (1993-2005) von Walter Kempowski mit Der Kickmag erstaunen, ermöglicht

zuletzt aber wesentliche Einblicke in die spezifische ästhetische Verfahrensweise Veiels.

Kempowski wählt wie Veiel den Weg der kommentarlosen Montage von Doku-

menten, um einen Prozess historischer Erinnerung zu initiieren. Beide setzen auf

die Wirkung der kompositorischen Struktur der künstlerischen Gesamtgestalt, in der

sich schließlich doch ihre Analyse mitteilt. Schon die grundsätzlichen Intentionen,

die den beiden Projekten jeweils zugrunde liegen, weisen eine Verwandtschaft auf:

Mit dem Titel Echolot, für den sich Kempowski schon 1988 entschied (Bittel 2005: 139),

signalisiert dieser, dass es ihm in seinem monumentalen Werk um die Erkundung

einer unter der Oberfläche der Ereignisse liegenden Ursachenschicht geht. Sehr knapp

beschreibt er in einem Interview das Echolot als »ein Gerät, mit dem man den Grund

abtastet, über den man dahingleitet« (Kempowski in Hage 1993). Das Echolot wird in

der Schifffahrt eingesetzt, um mit Hilfe der Aussendung eines elektrischen Schallim-

pulses, der vom Gewässerboden zurückgestrahlt wird, die Zeit bis zur Ankunft der

Schallwelle am Grund und damit die Wassertiefe zu messen. Der Titel enthält also

Konnotationen der Tiefe, eines der äußeren Wahrnehmung verborgenen Grundes, der

Aussendung von Signalen, die nach ihm suchen, und von dem Standpunkt, von dem

aus diese Suchbewegung initiiert wird (die sichtbare Welt über der Oberfläche). Für

den vorliegenden Zusammenhang ist der Hinweis Eckehard Czuckas sehr wichtig: »Am

Ende des 20. Jahrhunderts ist das Echolot ein bildgebendes Verfahren, also eine Tech-

nik, die […] die empfangenen Signale in Bilder verwandeln kann. […] Die Bilder eines

Echolots sind, wenn sogenannte Rohdaten ankommen, eher schemenhaft undeutlich.

Sie werden durch Analyse der Bilddaten – durch Interpretation, wenn man so will –

in eine genaue räumliche Abbildung umgesetzt« (Czucka 2020: 111). Die Entsprechung

https://doi.org/10.14361/9783839460634-021 - am 13.02.2026, 07:25:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


306 Ästhetische Geschichtserkenntnis

der »Echolot«-Metaphorik mit den Prozessen historischer Deutung (im Sinne der

bisherigen Ausführungen) geht also sogar so weit, dass der in der Seefahrt praktizierte

technische Vorgang auf die Bildqualität des unter die Oberfläche verweisenden Signals

aufmerksam macht und dieser Sachverhalt impliziert, dass die entsprechenden Daten

erst durch einen interpretatorischen Vorgang zum Bild gemacht werden.

Kempowskis Titel erinnert an unterschiedliche Metaphern, die Andres Veiel ver-

wendet, um seine filmischen Intentionen zu beschreiben. In einem Interview mit Felix

von Boehm und Constantin Lieb führt er aus: »Also ein Seismograph erfasst ja feinste

Bewegungen, die sonst manchmal sogar der Mensch – selbst wenn er sehr sensibel ist

– nicht erfasst. D.h. das ist – jetzt überspitzt – das Gerät oder der Ausdruck für ei-

ne Vorrichtung von Wahrnehmung, kleine Beben zu erfassen, die möglicherweise ein

großes Erdbeben entweder ankündigen oder einem großen Erdbeben nachgehen, d.h.

mit diesem Erdbeben entstehen Krater, es entstehen Risse, und meine Vorstellung ist,

in diese Risse reinzugehen und damit in die tieferen Schichten vorzudringen. Mei-

ne Arbeit begreife ich als eine Art von Forschungsreise, d.h. es gibt immer bestimmte

Phänomene, die in der Wirklichkeit auftauchen, die auch sehr schnell scheinbar erklärt

und beschrieben sind, und ich sehe meine Arbeit darin, in gewisser Hinsicht die Zeit

nochmal anzuhalten, Fragen zu stellen, Tiefenbohrungen sozusagen an diesen Phä-

nomenen anzustellen, ins Ursachengestrüpp, in Wirkungsgeflechte reinzugehen« (von

Boehm/Lieb 2009). An anderer Stelle spricht er, wie bereits zitiert, hinsichtlich der Ge-

schehnisse in Potzlow etwas prosaischer vom »Fettauge«, das »auf einer sehr trüben

Suppe schwimmt. Aber man kann eben nicht nur das Fettauge jetzt analysieren, son-

dern muss die Suppe mit genauso schmecken, und die werde ich auch dem Publikum

vorsetzen. Und das geht eben nicht, indem ich irgendwelche Zitate zusammenklau-

be, sondern das geht nur dadurch, dass ich selbst in diese Suppe hineinsteige« (Veiel

2005a: 05.06). Auchmit diesen Äußerungenwird die Dimension eines hinter oder unter

den historischen Erscheinungen liegenden Zusammenhangs angesprochen, der sich im

Einzelereignis punktuell mitteilt, in diesem selber aber nicht vollständig enthalten ist.

Jörg Drews schreibt – auf Kempowski bezogen –: »Marginales wird symptomatisch«

(Drews 1994: 225).

Das Ausloten der historischen Untergründe führt bei beiden Autoren zu einer be-

eindruckenden Gründlichkeit der Untersuchung. Veiels Konvolut von ca. 1500 Seiten

zusammengestellter Dokumente überbietet Kempowski nochmals um ein Vielfaches:

Echolot lässt in 10 Bänden auf mehr als 7500 Seiten ca. 2000 Menschen zu Wort kom-

men – dahinter steht ein vom Dichter selbst angelegtes Archiv (Czucka 2010: 264), aus

dem Echolot nur ein kleiner Auszug ist. Die diesem Archiv entnommene Textauswahl

»bezieht so gut wie alles Erreichbare ein: Offizielle Verlautbarungen der NS-Führung,

deren informelle Texte, Briefe und Tagebucheintragungen der ›Volksgenossen‹, formel-

le und private Äußerungen von Repräsentanten des geistigen Lebens, regimekritischen

und regimetreuen gleichermaßen, dokumentarische Gebrauchstextsorten wieTheater-

zettel und Programmankündigungen, schließlich, als Folie, vergleichbare Äußerungen

aus dem Ausland« (Eroms 1996: 96-97). Diese enorme Intensität an Recherche, an Inter-

esse am vielfältigen Chor unterschiedlichster Zeitzeugenaussagen hat seinen Ursprung

in Motiven, die sich an bestimmten »Keimzellen« biographischer Erfahrungen des Au-

tors beschreiben lassen. Kempowski weist selbst auf einen Moment hin, der zu ei-

https://doi.org/10.14361/9783839460634-021 - am 13.02.2026, 07:25:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Gegenläufigkeit: Die Befreiung vom chronologischen Kausalismus 307

nemwesentlichen Auslöser für sein großes historischesWerk wurde. In der Einleitung,

die er dem ersten Band von Echolot voranstellt und mit »Statt eines Vorwortes« über-

schreibt, schildert er ein biographisches Erlebnis: »An einem Winterabend des Jahres

1950 wurde ich in Bautzen über den Gefängnishof geführt, und da hörte ich ein eigen-

artiges Summen. Der Polizist sagte: ›Das sind Ihre Kameraden in den Zellen, die erzäh-

len sich was.‹ Ich begriff in diesem Augenblick, dass aus dem Gefängnis nun schon seit

Jahren ein babylonischer Chorus ausgesendet wurde, ohne dass ihn jemand wahrge-

nommen oder gar entschlüsselt hätte, und es wurde mir bewusst, dass ich der einzige

Zuhörer war: ein kleiner Häftling und zwar für knappe zwei Minuten.« Diese Erfah-

rung verbindet sich nun durch ein anderes Erlebnis mit dem Inhalt, den Kempowski

seinem Werk gibt: »Jahre später, als ich in Göttingen studierte, sah ich einen Haufen

Fotos und Briefe auf der Straße liegen, die Menschen traten darauf: es war die letzte

Hinterlassenschaft eines gefallenen Soldaten, Fotos aus Russland und Briefe an seine

Braut. Das gab mir einen Stich, und ich sammelte die Sachen ein« (Kempowski 1993:

7). Auf der einen Seite ist es also das Erlebnis der Gleichzeitigkeit unendlicher vieler

und unterschiedlicher Erzählungen, das Kempowski einen wesentlichen Anstoß gege-

ben hat – also gar nicht eine inhaltliche Erfahrung (die Stimmen der Gefangenen waren

ihrem Inhalt nach nicht zu verstehen), sondern die Wahrnehmung des Chorus als sol-

chem, die eine Ahnung vermittelte von der Realität einer »Gesamterzählung«, die über

die Einzelbiographie hinausgeht und – in der Regel unbeobachtet – als kollektives Ge-

schehen den Boden für die historischen Entwicklungsprozesse darstellt.

Auf der anderen Seite steht die Berührung durch ein konkretes individuelles Schick-

sal, das der Vergessenheit anheim zu fallen droht und demgegenüber Kempowski eine

Verpflichtung verspürt, es zu bewahren, zu würdigen und sichtbar zu machen. Mit der

Metapher des »Echolotes« verbindet sich dasMotiv des Hinhörens, das die persönlichen

Lebensgeschichten der Menschen wahrnimmt, die in die Ereignisse des 2. Weltkriegs

involviert waren – ob als Täter oder Opfer. So schreibt Kempowski am Ende seiner

Einleitung: »DAS ECHOLOT gehört jenen, die geduldig den Stimmen lauschen, die in

der Stratosphäre stehen. Das Zuhören kann es möglich machen, dass wir endlich ins

reine [sic!] kommen miteinander. Wer eine Formel für den Krebsgang der Menschheit

sucht – mit dem Echolot holt er sie aus der Tiefe« (ebd.). Mit den »Stimmen, die in der

Stratosphäre stehen«, sind insbesondere die Verstorbenen gemeint, die zu »hören« für

Kempowski eine entscheidende Aufgabenstellung darstellte.

Eine Verantwortlichkeit den Verstorbenen gegenüber macht sich auch bei Andres

Veiel in seinem Film Die Überlebenden (1996) geltend, in dem er sich, wie bereits darge-

stellt, mit dem Selbstmord dreier Mitschüler beschäftigt, die mit ihm das Gymnasium

besuchten und in die selbe Klasse gingen wie er. Veiel versucht zu verstehen, warum

sich seine Mitschüler nach ihrer Schulzeit zu diesem tragischen Schritt gedrängt sa-

hen. Später vertieft er sich in die Biographien Herrhausens und Grams’, und schließ-

lich stößt er angesichts des Todes von Marinus Schöberl auf Zusammenhänge, welche

die erhängten Urgroßeltern Marcels und Marcos genauso betreffen wie die zum Zeit-

punkt der Recherche schon verstorbene Mutter von Marinus. Auch bei Andres Veiel ist

es die Simultanität der Erzählungen, die ihn interessiert – von der Parallelität der Bio-

graphien Grams’ und Herrhausens bis zu dem Geflecht tragischer Lebensläufe in der

https://doi.org/10.14361/9783839460634-021 - am 13.02.2026, 07:25:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


308 Ästhetische Geschichtserkenntnis

Uckermark. In diesen Gleichzeitigkeiten spricht sich für Veiel ein historisches »Unter-

grundgeschehen« aus, das die Aufgabenstellungen der Gegenwart berührt.

Diese grundsätzlichen Darstellungsintentionen veranlassen beide Künstler in den

angesprochenen Werken zu einem Verzicht auf fiktive Spielhandlungen. Jörg Drews

charakterisiert die Einstellung Kempowskis als eine Vermeidung von Fiktion – das Er-

finden von Schicksalen habe angesichts der abgründigen Dimensionen der Weltkriegs-

ereignisse etwas »Frivoles« und verbiete sich (Drews 1994: 234). Veiel und Kempowski

interessieren sich für die empirischen Individuen – bei Kempowski führt dies sogar zu

dem Impuls, »ein Archiv für ungedruckte Biographien aufzumachen« (zit. in Czucka

2020: 100) – und beziehen sich deshalb konsequent auf das Dokument. Es soll nicht

durch einen Interpreten überformt werden, sondern für sich selbst sprechen – damit

erhält die Zusammenstellung der Dokumente eine wesentliche Bedeutung: »Die Authen-

tizität jedes einzelnen Textes wird durch die Aufnahme in die Sammlung im Zitat be-

wahrt und zugleich in der Einordnung aufgehoben« (ebd.: 101). Walter Kempowski be-

ruft sich mit dieser eigentlich schon 1975 ausgearbeiteten Verfahrensweise (siehe Hem-

pel 2004: 153) immer wieder auf Walter Benjamins Passagen-Werk und sein Diktum:

»Methode dieser Arbeit: literarische Montage. Ich habe nichts zu sagen. Nur zu zei-

gen« (zit. in Hempel 2005: 27). Mehrfach ist deshalb schon betont worden, Kempowski

habe mit Echolot »den radikalen Traum Walter Benjamins von einer nicht-narrativen

Geschichte ohne metageschichtliche Einschübe realisiert (Müller 2009: 173), er erfül-

le »das Vermächtnis dessen, der sein Buch über die ›Pariser Passagen‹ zumindest auf

einer gewissen Stufe der Konzeption sich als pure Montage von Zitaten dachte, die so

sprechend zu arrangieren seien, dass ein Autor-Kommentar überflüssig würde« (Drews

1993: I). Volker Ladenthin sieht in einer Formulierung Kempowskis inMark und Bein die-

se Position ähnlich ausgedrückt. Von dem Protagonisten Jonathan Fabrizius heißt es:

Er »verzichtete auf Belehrung, er strebte dem originären Erlebnis zu […], er wollte die

Relikte des Dritten Reiches anfassen, spüren, einatmen« (zit. in Ladenthin 2000: 55).

DirkHempel resümiert, der Autor seimitEcholot »vomSchriftsteller zumArrangeur von

Texten geworden, vom Erfinder dichterischer Erzählung zum künstlerischen Gestalter

realer Erzählung, zum ›Geschichtserzähler‹« (Hempel 2005: 32). Der Unterschied zum

positivistischen Sammeln und additiven Benennen von Archivalien liegt in dem Arran-

gement: Der Autor ist hier insofern Künstler, als dass er die vorgefundenen Dokumente

nach gestalterischen Gesichtspunkten auswählt und kompositorisch zusammenfügt.

Walter Kempowski bezeichnet solch ein Verfahren als »Collage«: »Bei ›Collage‹ den-

ken wir nicht zu Unrecht an Bilder von Max Ernst oder Schwitters, in denen autonome

Stücke zusammengesetzt werden und dann eine Spannung erzeugen durch das Ne-

beneinander von anscheinend Unvereinbarem« (zit. in Damiano 2020: 268). Mit dem

Hinweis auf jene »Spannung«, die offensichtlich zwischen dem »Unvereinbaren«, also

den »autonomen Stücken« doch einen Zusammenhang zu stiften vermag, deutet der

Autor auf eine Realitätsebene hin, die gar nicht in den Einzelinhalten der Dokumente

zu erfassen ist, sondern in den Beziehungen zwischen ihnen – diese Ebene wäre inso-

fern nicht gegenständlich zu verstehen, sondern als unter der empirischen Oberfläche

liegende, historische Ursachenschicht. Dieses »Strukturprinzip des multiperspektivi-

schen Erzählens, bei dem viele Stimmen simultan zu Wort kommen« (Damiano 2020:

275), erzeugt einen virtuellen Dialog. In seiner Einleitung zum Echolot bestätigt Kem-

https://doi.org/10.14361/9783839460634-021 - am 13.02.2026, 07:25:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Gegenläufigkeit: Die Befreiung vom chronologischen Kausalismus 309

powski diese darstellerische Figur auch tatsächlich als seine wesentliche Intention (sie-

he Statt eines Vorwortes, Kempowski 1993: 7). Ermontiert immerwieder Texte aneinander,

die sich – ohne dass die Autoren sich gekannt und ein tatsächliches Gespräch geführt

hätten – aufeinander beziehen, sich beleuchten und kommentieren. So finden sich im

ersten Band20 unter den Dokumenten zum 3. Januar 1943 Tatsachenberichte aus der

deutschen Militärführung, die besorgniserregend sind und einen gravierenden Not-

stand an der Front (v.a. das Fehlen von Heizmaterial und Nahrung) signalisieren, und

kurz darauf liest man in ganz privaten Dokumenten von den kalten Füßen der Oma in

Bad Schreiberhau, von Pferdeschlitten,Kaffeetrinken in Jena, vonKlößen undHammel-

braten (ebd.: 117-122). Die Kontrastierung dieser Texte hat zur Folge, dass die Realitäten

der Kriegsereignisse die wohlige Stimmung der privaten Sonntagsunternehmungen in

der Heimat in ihrer Ahnungslosigkeit und ihrem bürgerlichen Illusionismus entblößen,

und andersherum die unbekümmerten, glücklichen Erlebnisse, die ja durchaus zu ei-

nem »normalen« menschlichen Leben dazu gehören, die Hoffnungs- und Trostlosig-

keit der Kriegswirklichkeit spürbar machen. Obwohl die Zusammenstellung der Do-

kumente konstruiert ist, ermöglicht sie Wahrnehmungen, die keineswegs willkürlich

sind, sondern dem Leser erkenntnismäßige Zugänge zu den historischen Vorgängen

bahnen. Nicht die schreibenden Personen selber, aber der Leser, der ihre Äußerungen

aufeinander bezieht, lässt das Gespräch der Verstorbenen entstehen. Auch dieses Ver-

fahren ist insofern nicht zu verwechseln mit den technisch fingierten, also nicht in der

Imagination des Zuschauers entstandenen Dialogen Eberhard Fechners. Obwohl Fech-

ner und Kempowski eng zusammengearbeitet haben und aus dieser Zusammenarbeit

mehrere Filme hervorgegangen sind (siehe Schneider 2020: 254ff.), unterscheiden sich

ihre künstlerischen Ansätze in diesem Punkt erheblich: Bei Kempowski darf sich die

sprachliche Äußerung der Zeitzeugen auch quantitativ entfalten und es wird nicht in

sie eingegriffen, während Fechner, wie gezeigt, sogar Satzteile auseinanderschneidet

und zu einem Text zusammenfügt, den es nie gegeben hat. Bei Kempowski bleibt die

Autonomie des Zeugnisses unangetastet, die dialogische Textur entsteht zwischen den

Dokumenten und wird vom Zuschauer hervorgebracht.

Walter Kempowski wählt unterschiedlichste Formen der literarischen Montage.

Kontrastierungen werden nicht nur durch die Montage gegensätzlicher Positionen

vorgenommen, sondern auch durch die Gegenüberstellung unterschiedlicher geo-

graphischer Standorte (in Barbarossa ’41 z.B. Leningrads und der Stellungen der die

Stadt belagernden deutschen Soldaten, siehe u.a. die Texte vom 7. Dez. 1941 in Kem-

powski 2004: 332ff.) oder durch den Wechsel von Makro- und Mikrowahrnehmungen:

Manchmal werden allgemeine, z.T. weltpolitische Motive durch eine ganz alltägliche

und detaillierte Ereignisschilderung »herangezoomt«, manchmal wird der Leser aus

einer scheinbar zufälligen Privatszenerie durch das nächste Dokument in das globale

Geschehen hinausgerissen und an die gleichzeitigen historischen Ereignisse erinnert.

Die historische Vorstellungsbildung kommt in Bewegung, löst sich von der Bindung

20 Die vorliegende Analyse basiert auf einer Untersuchungmehrerer Bände von Echolot, die interpre-

tatorischen Beispiele beschränken sich aber vor allem auf den ersten Band der Reihe (Echolot. Ein

kollektives Tagebuch. Januar und Februar 1943, Bd. 1, 1993) und den vorletzten (Barbarossa ’41. Ein

kollektives Tagebuch, 2002, 5. Aufl. 2004).

https://doi.org/10.14361/9783839460634-021 - am 13.02.2026, 07:25:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


310 Ästhetische Geschichtserkenntnis

an die eine vertraute Position und erhält die Möglichkeit, ein differenzierteres und

vertieftes Geschichtsbild zu entwickeln.

Die Gegensätze gehören zusammen: Dieses Motiv betont Walter Kempowski durch

die Dialogbildung, aber auch durch die Rahmung der Dokumentensammlung, indem

z.B. der erste Band seinen Anfang nimmt mit dem Neujahrstag 1943, der den Anlass

bietet, vor- und zurückzuschauen und damit den Zusammenhang von Vergangenheit,

Gegenwart und Zukunft zu thematisieren (Kempowski 1993: 9ff.). Barbarossa ’41 setzt

einmit demBeginn des Russlandfeldzugs (21./22. Juni) und endetmit der Silvesternacht

1941 – also wieder mit jenem zeitlichen Wendepunkt, der in einem Augenblick die Zei-

ten ineinander verschmilzt. Auch die Darstellung der Tage selber erhält eine Rahmung:

Im ersten Band beginnt der Tag mit einem biblischen Zitat, einer Tagebucheintragung

und einer Schlagzeile als Motto-Auftakt, dann folgt der Vermerk des Leibarztes Hitlers

Theodor Morell über die betreffende Behandlung (meist Injektionen), am Ende stehen

Danuta Czechs protokollarische Tatsachenberichte aus dem KZ Auschwitz-Birkenau; in

Barbarossa ’41 gibt es ein biblisches Zitat alsMotto, dann Künstlerzitate, Berichte aus der

militärischen Führung, und den Abschluss bilden Darstellungen aus dem Warschauer

Getto und ebenfalls die Protokolle von Danuta Czech, hinter die dann noch eine Strophe

aus unterschiedlichen Liedschnulzen gesetzt wird.

Obwohl es sich nur um die Zusammenstellung von Dokumenten handelt, erhält

diese eine narrative Struktur – verstärkt durch eine kompositorische Ordnung nach

thematischen Leitmotiven (Begegnung mit dem Tod, Verlust der Söhne, ideologische

Blendung, Holocaust, Widerstand und menschliche Größe, Religion u.a.) und durch

eine Rhythmisierung des Archivmaterials u.a. durch die täglicheWiederholung der Ab-

folge bestimmter Textgattungen. Jörg Drews weist darauf hin, dass Walter Kempowski

durch die kontrollierte Länge der Zitate das Lesetempo reguliert und damit die Ver-

senkung des Lesers in das Einzeldokument unterstützt, und dass er die Zahl der zu

Wort kommenden Stimmen so bemisst, dass sie nicht zu hoch wird – dass er ande-

rerseits aber auch auf eine Stimmenvielfalt setzt, um »das Gefühl zu behalten, dass in

dem Raum, den man da lesend betritt, die Dimensionen groß, die Menschen zahlreich

und der Atem lang ist, der da weht und den man braucht, um sich in dem Hallraum zu

bewegen, den [er] aus Zitaten errichtet hat« (Drews 1994: 228).

Zu dieser ästhetischen Strukturierung gehört genauso aber die mehrfache Bre-

chung der Linearität, der thematischen Vereinheitlichung und dialektischen Ordnung

sich gegenseitig beleuchtender Perspektiven. Immer wieder ragen in die Erzählungen

punktuelle Momente der Erkenntnis, schicksalshafte Einschläge, Entscheidungen u.a.

hinein. Jacob Kronika berichtet knapp und nüchtern von der Nachricht an ein Nazi-

Ehepaar, der Sohn – früher ein begeistertes HJ-Mitglied – sei nach dem Versuch, zu

desertieren, »wegen Feigheit vor dem Feind« erschossen worden. Einen Tag später kon-

statiert er: »Bei Stalingrad hat Hitler denWeltkrieg Nr. 2 verloren«, außerdem fällt ihm

die hohe Zahl der Todesanzeigen und die beunruhigende »Sterblichkeitsziffer unter

Kleinstkindern« auf (Kempowski 1993: 302 u. 335). Diese Feststellungen sind derartig

klar, sachlich und zutreffend, dass sie unter den Verblendungen,Verharmlosungen oder

auch Ahnungen und Sorgen, die in den sie umgebenden Dokumenten zum Ausdruck

kommen, deutlich hervorstechen und über den chronologischen Zeitfluss der Ereig-

nisse hinaus reichen. An anderen Stellen gibt es souveräne Analysen, die sich eben-

https://doi.org/10.14361/9783839460634-021 - am 13.02.2026, 07:25:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Gegenläufigkeit: Die Befreiung vom chronologischen Kausalismus 311

falls eher neben das Nacheinander der Zeugnisse stellen, welche ein nur halbwaches

Bewusstsein gegenüber den Ereignissen verraten: Helmuth James von Moltke erfasst

hellsichtig die Stärke des russischen Heeres (Kempowski 2004: 223), Bernard Goldstein

nimmt im Hohn der deutschen Zeitungen den Unterton der Angst wahr (ebd.: 396),

Gottfried Benn prophezeit die aufkeimende Wirtschaftsmacht Asiens (ebd.: 443f.). Au-

ßerdem zitiert Kempowski immer wieder Äußerungen, die sentenzartig die Essenz der

angesprochenen historischen Prozesse erfassen und durch ihre Tiefe einen zeichenhaf-

ten Charakter erlangen: Theodor Haecker notiert am 1. Januar 1943: »Der Hass ist die

letzte Offenbarung abgefallener Geister, die Logik der Auflösung. Sie ist aber auch die

Auflösung der Logik« (Kempowski 1993: 64); der russische Soldat Soil Jegorow schreibt

vor Leningrad an seine Geliebte: »Hiermit möchte ich Dir mitteilen, dass ich nun frei-

willig zur Landwehr gekommen bin. Man kann uns jederzeit, am Tage oder bei Nacht,

an die vorderste Kampflinie schicken. Darum ist es mir heute viel leichter an Dich

zu schreiben, ich brauche nicht mehr die Worte der Liebe verschleiern oder in mei-

nem Herzen unterdrücken« (Kempowski 2004: 214); Paul Hübner notiert in Finnland in

sein Tagebuch: »Die Fahrt durch das erwähnte Kampfgebiet: Zerschossene Fahrzeuge,

zerfetzte Flugzeuge, ausgebrannte Panzer, zerrissene Pferdeleiber und dazwischen die

Toten, an rauchenden Baumstümpfen, am Wegrand mit offenen Augen, neben Wagen

und Lafetten, im Heidekraut, im Morast – Freund und Feind, Junge und Alte, Väter,

Söhne, Gatten: Menschen!« (ebd.: 278); der Sanitäter Wilhelm Hebestreit: »Auch mit

verwundeten russischen Gefangenen, die ich pflegte, hatte ich Erlebnisse, die ich nie

vergessen werde. Ich versuchte, ihre Wunden zu heilen. Und es gelang mir, etwas ganz

anderes zu heilen, denn – sie hörten auf, Feinde zu sein« (ebd.: 485). Diese Äußerungen

bringen an der Grenze zum Tod, in den Extremsituationen menschlicher Existenz ele-

mentare, aber spontane, augenblickshafte Einsichten in die Dimensionen des mensch-

lichen Lebens zum Ausdruck. Grundsätzlicher und reflektierter sind Formulierungen

von Dietrich Bonhoeffer, der sich über die Auseinandersetzung des Menschen mit dem

Bösen äußert (Kempowski 1993: 63), oder von Hans Scholl, der kompromisslos das Ver-

sagen des deutschen Geisteslebens konstatiert (ebd.: 109). An anderen Stellen artikulie-

ren sich eher beiläufig Motive mit geradezu symbolischem Bildgehalt: So erzählt z.B.

Nina Chudjakowa – eine junge Frau in Leningrad – von dem Abend des 15. Dezem-

ber 1941, an dem sie am Klavier mit zittrigen Fingern Beethovens Egmont-Ouvertüre

gespielt habe: »Ich habe ins Schwarze getroffen. Die majestätischen Klänge der Ouver-

türe, die zum Kampf und Sieg aufrufen, lagen in Übereinstimmung mit den Gedanken

der Soldaten, haben ihren Kampfgeist und die Entschlossenheit, bis zum Sieg gegen

den Feind zu kämpfen, gehoben« (Kempowski 2004: 467f.). Beethovens Musik entfacht

den Kampfgeist der gegen Deutschland ziehenden Soldaten – prägnanter kann die Ab-

surdität dieses zerstörerischen Krieges kaum auf den Punkt gebracht werden.

An dem Konzept der Rahmungen, der dialogischen Montage, der Rhythmisierung,

Bremsungen, aber auch der aus dem Fluss der Erzählungen und der Chronologie her-

ausragenden singulären Schlüsselbilder wird deutlich, dass es Walter Kempowski im-

mer wieder um Umwendungen, Rückbezüge auf bereits Gehörtes, eine Ineinander-

schau von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft und um freie Beweglichkeit zwi-

schen den Zeiten geht. Sabine Kyora weist darauf hin, dass in Echolot permanent zwei

gegensätzliche erzählerische Zeitstrukturen miteinander in Beziehung gesetzt werden:

https://doi.org/10.14361/9783839460634-021 - am 13.02.2026, 07:25:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


312 Ästhetische Geschichtserkenntnis

eine diachrone Struktur, die aus kontinuierlich fortgeführten Geschichten besteht, die

den Fortgang des Krieges oder das Schicksal eines Schreibenden verfolgen, und eine

synchrone Struktur, die durch ein Nebeneinander von Motiven zustande kommt – die

z.B. anhand von Tagebucheintragungen von Hans-Henning Teich, Willi Graf, Sophie

Scholl, Elisabeth Hartnagel oder Max Mannheimer eine Studie darüber erlauben, wie

sich Menschen in ansatzweise gleichem Alter und mit ähnlichem bürgerlichen Hin-

tergrund völlig verschieden zum Nationalsozialismus und zu ihrer Zeit gestellt haben

(Kyora 2005: 167). Dieses Spannungsverhältnis diachroner und synchroner Erzählstruk-

turen provoziert beim Leser eine Aufmerksamkeit für die übergreifenden Zusammen-

hänge, die im Blick auf das Nacheinander der einzelnen Ereignisse oft unbemerkt blei-

ben, weil ihre Verbindung sich nicht in dem einzelnen empirischen Detail zeigt.

Ein wesentlicher Faktor für diese reflexive, sich aus der Chronologie lösende und

sich auf den Zeitprozess selber wendende Lesetätigkeit sind in Barbarossa ’41 eine Reihe

von Passagen, in denen Walter Kempowski anhand der Äußerungen von im Echolot zi-

tierten Künstlern seine eigene Rolle als Autor befragt und kommentiert. Auffällig ist be-

reits die Tatsache, dass in fast allen Fällen der jeweilige Tag nach dem erwähnten Motto

durch Texte eingeleitet wird, die von Dichtern stammen – die zitierten Autoren rei-

chen von Albert Camus, André Gide und Paul Valéry über Julian Green bis zu Gottfried

Benn, Bertolt Brecht und Ernst Jünger. Die ästhetische Entscheidung, die Äußerungen

von Dichtern derartig stark zu gewichten und an solch einer herausgehobenen Stelle

zu exponieren, weist darauf hin, dass es Kempowski explizit darum ging, die Rolle des

Schriftstellers im Kontext der Ereignisse zu thematisieren. Eine besondere Bedeutung

erlangen dabei die Äußerungen Thomas Manns, die so regelmäßig wie bei keinem an-

deren Autor angeführt werden.Das schwierige Verhältnis zwischen der eigenen biogra-

phischen und dichterischenWelt und den konkreten, dramatischen Tatsachen des Krie-

ges, das einige Darstellungen der Kollegen kennzeichnet (siehe z.B. Alfred Mombert,

Kempowski 2004: 115), findet sich auch in seinen Schilderungen wieder: Von Amerika

aus reflektiert Mann das historische Geschehen sehr genau und differenziert, trotzdem

mutet es manchmal befremdlich an, wenn direkt neben solchen Betrachtungen dann

von Kaffeetrinken, Promenadenspaziergang, Strandbesuch und Darmreizung, bedeck-

temWetter und Rasur berichtet wird (ebd.: 91, 145, 285, 414). Das sind natürlich auch die

alltäglichen Realitäten eines Lebens im amerikanischen Exil, und die vielen politischen

Betrachtungen, die in jeder dieser Eintragungen letztlich den Schwerpunkt bilden, be-

weisen Manns große Aufmerksamkeit für die wesentlichen Dimensionen des aktuellen

Geschehens. Trotzdem spiegelt sich in ihnen die Herausforderung, als Künstler der Bri-

sanz der aktuellen Ereignisse gerecht zu werden.

Es scheint Kempowski darum zu gehen, die Mitverantwortung des Künstlers und

damit auch sein eigenes Schreiben kritisch zu befragen. Damit signalisiert er wie auch

Andres Veiel, dass für ihn historische Erkenntnis nicht ablösbar ist vom Standpunkt

des Erkennenden selbst. Bezeichnend ist in dieser Hinsicht die Einfügung der bereits

erwähnten Kritik Hans Scholls am abgehobenen Ästhetizismus des aktuellen Kulturle-

bens, aber auch die Äußerung Julian Greens: »Ich glaube, in den kommenden Monaten

wird die Literatur im Leben dieses Landes einen äußerst bescheidenen Platz einneh-

men. Traurig zu denken, dass dies Tagebuch zu einem Kriegstagebuch wird, mit allem,

was daran langweilig und lästig ist« (ebd.: 426). Kempowski begnügt sich aber nicht mit

https://doi.org/10.14361/9783839460634-021 - am 13.02.2026, 07:25:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Gegenläufigkeit: Die Befreiung vom chronologischen Kausalismus 313

programmatischen Überschriften, sondern balanciert enorme Gegensätze aus. Wenn

Herrmann Kükelhaus in sein Tagebuch notiert, wie das Rauchen einer Zigarette ver-

hindert habe, dass er unter den Soldaten im gegenüberliegenden Haus war, als es vor

seinen Augen von einer Granate in die Luft gesprengt wurde, und dann ganz bewusst

ein Gedicht über den Mond einfügt (ebd.: 544), dann werden Außengeschehen und see-

lischer Innenraum in ein extremes Spannungsverhältnis getrieben. Während hier die

Poesie zwar äußerst provokativ, trotzdem aber nachvollziehbar auftritt, gibt sie an an-

deren Stellen ihre potenzielle Fragwürdigkeit preis. Die vom Nationalsozialismus be-

geisterte Grete Dölker-Rehder, die selber Gedichte verfasst, zitiert am 29. Juni 1941 Ernst

Wiechert: »Das Unsterbliche eines Verses ist nicht geringer als das Unsterbliche des

Blutes«, um dann den Sieg über Russland zu feiern, »den wohl jeder bei uns als selbst-

verständlich erwartet hat. […] Unsere Herzen sind erfüllt von Stolz, Schmerz und Dank.

Gott will doch wohl Deutschland erhalten. Es ist ja so wunderbar, dass es uns vergönnt

ist, einen Gegner nach dem anderen zu erledigen« (ebd.: 149). Den Höhepunkt der Ver-

selbstständigung poetisierender Sprache bilden die Schlagertexte, die Kempowski in

Barbarossa ’41 generell an das Ende des Tages setzt und die direkt auf Danuta Czechs

KZ-Protokolle folgen. Was zunächst von Kempowski oft noch als Gratwanderung zwi-

schen Poesie und Realität charakterisiert wird21, gerät hier im hohlen, die historischen

Realitäten zynisch verdrängenden Wort der Schnulze zur brutalen und gefährlichen

Verirrung.

Wie in Der Kick hebt im Echolot die Auswahl und Montage der Materialien das Werk

über eine bloße Dokumentensammlung hinaus und verleiht ihm eine ästhetische Ge-

stalt – die Kritik Christian Meiers, Kempowski habe eine bloße Quellensammlung ab-

geliefert, der es an interpretatorischen Akzenten mangele, sodass man vor lauter Nähe

zumDetail nicht die eigentliche Geschichte sehe (Meier 1995: 1133), wird damit hinfällig.

Walter Kempowski formuliert: »DerWeg zur Form [ist] die eigentliche Leistung«, sie sei

»der höchste Inhalt« (zit. in Damiano 2005: 176). Diese Form verdichtet in Echolot die Le-

seerfahrungen zu einem Gesamteindruck, der den Rezipienten zu einem Bewusstsein

seiner historischen Erinnerungsmöglichkeit anregt und ihm eine eigene Deutungstä-

tigkeit abverlangt: »Das Interpretieren wird somit zur Aufgabe des Lesers« (Damiano

2005: 174). Dieser wird mit den Dokumenten allerdings nicht einfach wie mit einer blo-

ßen Quellensammlung allein gelassen, sondern die Strukturierung der Texte ermög-

licht weitreichende historische Einsichten – wenn der Leser sie aktualisiert.

Die Ansätze Walter Kempowskis und Andres Veiels zeigen sich verwandt in einer

Ästhetik, die sich um eine Synthese aus derWahrnehmung des Dokuments, in das nicht

fiktiv eingegriffen wird, und einer gestalterischen Formung, durch die »das Kunstwerk

den Inhalt preisgibt« (Kempowski in Damiano 2005: 176), bemüht. Angesichts der gro-

ßen äußerlichen Verschiedenheit ihrer Werke überraschen eine Reihe substanzieller

21 So z.B. bei Marianne Sperl: »Ein Wort von Walter Flex fiel mir neulich auf: ›Nur wer beherzt und

bescheiden die ganze Not und Armseligkeit der Vielen, ihre Freuden und Gefahrenmitträgt, Hun-

ger und Durst, Frost und Schlaflosigkeit, Schmutz und Ungeziefer, Gefahr und Krankheit leidet,

dem erschließt das Volk seine heimlichen Kammern, seine Rumpelkammern und seine Schatz-

kammern‹« (Kempowski 2004: 443) – die Aufmerksamkeit des Dichters für die Not der Mitmen-

schen liegt hier ganz nah bei dem Ton eines völkischen Nationalismus, für den Flex bekannt war.

https://doi.org/10.14361/9783839460634-021 - am 13.02.2026, 07:25:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


314 Ästhetische Geschichtserkenntnis

Ähnlichkeiten, welche die Metaphorik der Leitmotive und die hinter ihnen stehenden

Intentionen, die kompositorisch provozierte Aktualisierung der Archivalie, die Gestal-

tung von Zeitstrukturen oder die symbolische Verdichtung von Darstellungsinhalten

betreffen. Das Vorgehen der beiden Autoren unterscheidet sich allerdings auch, und

zwar in mehrfacher Hinsicht. Kempowskis Ausgangspunkt ist archivalischer als Vei-

els: Es geht ihm durchaus um ein möglichst umfangreiches Sammeln von Spuren der

historischen Katastrophe des 2. Weltkriegs und um eine umfassende Rekonstruktion

der unüberschaubaren Ereignisse jener Zeit. Veiel geht von einem aktuellen Anlass aus,

der nach Untersuchung, Erkenntnis und auch Therapie verlangt. Hier kommen natür-

lich unterschiedliche biographische Voraussetzungen zum Tragen: Kempowski hat die

Zeit des Nationalsozialismus selbst erlebt und sein Anliegen hat in diesem Sinne für

ihn immer noch Aktualität – Veiel kann auf diese Zeit nur historisch zurückblicken,

ihn überwältigen dafür wesentlich stärker die Abgründe der Ereignisse, die sich so-

eben vollziehen und aktuelle Fragen aufwerfen. Trotzdem ist dieser Unterschied nicht

nur biographisch bedingt, sondern zeugt von einem unterschiedlichen künstlerischen

Ansatz: Walter Kempowski geht es um den menschheitlichen Chor, der die Stimmen

vieler einzelner Verstorbener aufbewahrt und ihrer gedenkt, Veiel sucht das umfas-

sende Ursachengeflecht, um den individuellen Einzelfall in der Gegenwart aufzuklä-

ren – beide erforschen die Simultanität der Ereignisse, um in dieser den historischen

Zusammenhang aufzusuchen, Veiel verbindet die einzelnen Dokumente aber doch zu

einem komprimierteren Narrativ, das die jeweils dargestellte Persönlichkeit oder Situa-

tion stringenter und kontinuierlicher verfolgt und analysiert. Er arbeitet – unter Betei-

ligung des Zuschauers – die Fragestellung der Untersuchung heraus, bei Kempowski

wird sie schon vorausgesetzt.

Es ist Kempowski vorgeworfen worden, die von ihm zitierten Personen erschie-

nen derartig fragmentarisch, dass ihre Darstellung nicht transparent werde für ihren

historischen und biographischen Hintergrund und damit verzerrt und unverständlich

bleibe (siehe Struck 1998: 132). Sabine Kyora hat am Beispiel der ÄußerungenWilli Grafs

ansichtig gemacht, dass diese Kritik z.T. berechtigt ist (Kyora 2005: 158) – die von Kem-

powski verwendeten Texte Grafs lassen ohne ein außerliterarisches Vorwissen nichts

erahnen von seinerWiderstandstätigkeit, und damit verfehlt die Eingliederung Grafs in

den Gesamtkorpus der Dokumente natürlich ihre Aufgabe. Dies gilt umgekehrt genau-

so für nationalsozialistische Protagonisten wie Generaloberst Heinz Guderian, dessen

Äußerungen durch die ausschnitthafte Zitation und fehlende historische Erläuterung

bisweilen sympathisch klingen – seine ehrliche Einschätzung dermilitärischen Lage im

Winter 1941 und sein mutiges Eintreten für seine Soldaten an der russischen Front, das

ihn sogar in Gegensatz zu Hitler bringt, erwecken den Eindruck eines kritikfähigen

und sozial verantwortlichen Zeitgenossen, obwohl er faktisch maßgeblich mitverant-

wortlich war für die Katastrophe des 2. Weltkriegs und sich noch in der Bundesrepu-

blik der frühen 50er Jahre im Kreise einflussreicher Altnazis für die Unterwanderung

der demokratischen Struktur des Landes engagierte (Klee 2005: 208). Diese Schwierig-

keiten lassen sich nicht dadurch relativieren, dass Kempowski auch hier der Intention

folge, vorschnelle und klischeehafte Urteile zu vermeiden – die angeführten Texte Gu-

derians ermöglichen nicht, sich ein belastbares Urteil zu bilden, das seine tatsächlichen

Positionen und Handlungen berücksichtigt. Indem Andres Veiel nicht nur Dokumen-

https://doi.org/10.14361/9783839460634-021 - am 13.02.2026, 07:25:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Gegenläufigkeit: Die Befreiung vom chronologischen Kausalismus 315

te montiert, sondern ihre Hintergründe recherchiert und in eine zusammenhängende

Darstellung überführt, vermeidet er dieses Problem und gelangt zu konsistenten Do-

kumentationen, auch wenn er die Texte nicht teleologisch anordnet, sondern dem Zu-

schauer die Interpretation überlässt. Für die Wirkung einer nur durch die Montage der

Materialien gestaltenden Ästhetik ist es offensichtlich entscheidend, wie das Verhältnis

von detaillierter Zitation und Fragmentierung faktisch ausfällt: Werden die Leerstellen

zwischen den Dokumenten (und inhaltlich auch in ihnen) zu groß, verliert die Montage

die Autorität einer interpretierbarenmaterialen Grundlage historischer Urteilsbildung.

Veiels ästhetischer Eingriff in das Dokument geht sichtlich weiter als das Verfah-

ren Walter Kempowskis – vor allem natürlich auch durch seine Dramatisierung. Auch

in Echolot wird die Bildgenerierung aber stärker angeleitet, als es zunächst den An-

schein haben mag – man denke nur an die am Ende des jeweiligen Tages eingefügten

Eintragungen von Danuta Czech, die in ihrer entsetzlichen Präzision und Sachlichkeit

eine historisch nie gekannte Dimension der Zerstörung dokumentieren und selbst die

schrecklichsten der zitierten Kriegsberichte und erst recht die Reflexionen, Analysen,

Mutmaßungen über die Ereignisse wie ein illusionäres Nebelgebilde erscheinen lassen.

Diese Texte vollziehen einen radikalen qualitativen Sprung in der Realitätserfassung der

damaligen Vorgänge, bilden einen Höhe- und Tiefpunkt der Darstellung schlechthin

und konfrontieren den Leser mit einer Tatsächlichkeit des historischen Geschehens, die

ihm vorher so nicht zugänglich war. Trotz dieser deutlichen kompositorischen Struk-

turierung der Dokumente ist bei Veiel die ästhetische Gestalt aber geformter und kon-

zentrierter – bei Kempowski verselbstständigt sich der Stoff gegenüber der Formung

manchmal zu einer Materialfülle, die vom Leser bewusstseinsmäßig kaum mehr zu-

sammengehalten werden kann. Der Kick richtet sein Interesse letztlich auf bestimmte

Individuen – Marinus Schöberl, Marcel und Marco Schönfeld – und sieht in ihnen die

Subjekte des geschichtlichen Zusammenhangs, Kempowski definiert das Individuum

als Teil einer großen kollektiven Bewegung: »Wind ist nur am Kornfeld darzustellen,

nicht an einem einzelnen Halm« (zit. in Hempel 2005: 31).

IV.3.2.4.2.2. Romuald Karmakar: Das Himmler-Projekt

Eine radikale Variante der Beschränkung auf das empirische Textdokument stellt Ro-

muald Karmakars Arbeit Das Himmler-Projekt (2000) dar. Karmakar konzentriert sich

in dieser Produktion auf die gefilmte Rezitation eines einzigen nationalsozialistischen

Textes: Der Schauspieler Manfred Zapatka trägt die fast dreistündige Rede Heinrich

Himmlers vom 4. Oktober 1943 in Posen vor 92 Gruppenführern der SS vor – ein Pro-

jekt, dem Andres Veiel hinsichtlich seiner hybriden Formstruktur eine Nähe zu Der Kick

zuschreibt (Lenssen 2019: 213).

Tatsächlich berühren sich die Ansätze Karmakars und Veiels in einigen wesentli-

chen Punkten. Gemeinsam ist beiden das existenzielle Interesse an Menschen, die sich

extremer Gewalttätigkeit schuldig gemacht haben – zugleich aber auch der entschie-

dene Versuch, die mechanischen Urteilsreflexe aufzulösen, die sich mit solchen Täter-

biographien sofort verbinden. Schon die Rezensionen zur Uraufführung des Himmler-

Projekts betonen Karmakars konsequente Vermeidung klischeehafter Bilder, die sich bei

der Darstellung des Bösen fast zwangsläufig ergeben und »die Wahrnehmung und die

https://doi.org/10.14361/9783839460634-021 - am 13.02.2026, 07:25:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


316 Ästhetische Geschichtserkenntnis

Analyse blockieren« (Spreckelsen 2001). »Statt den üblichen Klischees – Totenkopfuni-

formen, knarzende Stimmen, schneidig-dreiste Gesten – begegnet man der geistigen

Essenz der rassistischen Barbarei« (Lederle 2001), Karmakar widersetze sich einer »eil-

fertigen Distanzierung […], weil er die Trennung nicht akzeptiert, mit der die Gesell-

schaft in Gute (und Kluge) und Böse aufgeteilt wird« (Göttler 2001). Tobias Ebbrecht

attestiert in seiner Studie über den Regisseur demHimmler-Projekt und den ähnlich ver-

fahrendenHamburger Lektionen (2006, Zapatka liest zwei Reden des ImamsMohammed

Fazazi in einer Hamburger Moschee, die auch von drei Attentätern des 11. Septem-

ber 2001 gehörten wurden): »Sie durchbrechen den Reizschutz jener zu Stereotypen

erstarrten Bilder, die wir uns vom Bösen machen« (Ebbrecht 2010: 59). Er beschreibt

Karmakars Ansatz als einen Versuch, »die emotionale Schutzschicht« des Zuschauers

zu überwinden: »Er erkundet die Psychologie der Täter mit der Kamera – und in diesen

mitunter verstörenden,manchmal schmerzhaften Prozess bezieht er das Publikum ein.

Dabei handelt es sich um ein Verfahren, das keine Rückversicherung für die Zuschauer

zulässt: ›Die Leute verlangen eine Rückversicherung ihrer eigenen Unsicherheit durch

mich, die da lautet, wenn ich eine dieser Figuren unsympathisch finde – so wie sie –,

dann befinden sie sich auf der sicheren Seite‹« (ebd.: 56). Diese Resümees könnten ge-

nauso auch für Der Kick gelten. Wenn Romuald Karmakar bemängelt, dass man sich

in Deutschland so wenig für die Täter interessiere (siehe Amend/Lebert 2001), dann

spricht daraus ein ähnliches Motiv wie aus Veiels Untersuchungen der Antriebe von

RAF-Terroristen oder dreier junger Männer, die ihren Freund zu Tode foltern: Es sind

die »Grabenbrüche«, die Abgründe des Unbegreiflichen im menschlichen Verhalten,

aus denen beide Künstler ihre Erkenntnisfragen beziehen. Die Angriffe auf Karmakar

angesichts der DokumentationWarheads (1992, ein Porträt von Söldnern und Legionä-

ren von Mississippi bis Kroatien), er sympathisiere mit den Killern, verherrliche die

Kriegsgewalt (vgl. Ebbrecht 2010: 52) und gebe sich endlich als Faschist zu erkennen

(vgl. Worthmann 2000), beantwortet er mit der Feststellung: »Die Rolle des Täters an-

zunehmen ist anstrengender. Aber wir brauchen die Bereitwilligkeit dazu, sonst kom-

men wir nicht weiter« (ebd.). Ganz ähnlich betont Andres Veiel in den bereits zitierten

Aussagen und in seinem Werk, dass man auch dem Phänomen des Neonazismus nur

konstruktiv begegnen könne, wenn man das Handeln der betreffenden Protagonisten

in seinem Zustandekommen nachzuvollziehen versuche.

Beiden Regisseuren geht es um Erkenntnis, nicht um Rechtfertigung oder Sensa-

tionalismus. In seinen Interviews kommt Romuald Karmakar immer wieder auf diese

Intention zu sprechen: Es gehe um »Erkenntnisgewinn« (in Kammerer 2013: 203), bei

der Auseinandersetzung mit Himmler um »den Kern dieses Menschen«, der sich z.B.

in dem scheinbarenWiderspruch von Kräutersammeln undMassenvernichtung äußere

(in Amend/Lebert 2001) und erkennbar mache, »wofür Himmler steht« (in Worthmann

2000) – ein »Nadelöhr«, durch das man »das ganze Panorama«, nämlich »die gesamte

Lage der Nation« erblicke (in Fricke/Nicodemus 2000).

Auch in denMitteln zu solchen historischen Untersuchungen ähneln sich Veiels und

Karmakars Ansätze. Wie Der Kick verzichtet Das Himmler-Projekt konsequent auf filmi-

sche Originalaufnahmen von Personen, Orten und Handlungen. An die Stelle der auf

Wachsplatten festgehaltenen RedeHimmlers sowie Fotos und Filmaufnahmen von ihm,

die in den meisten Darstellungen seiner Person selbstverständlich hinzugezogen wer-

https://doi.org/10.14361/9783839460634-021 - am 13.02.2026, 07:25:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Gegenläufigkeit: Die Befreiung vom chronologischen Kausalismus 317

den, tritt der Schauspieler Manfred Zapatka. In schlichtem schwarzem Anzug trägt er

an einem Pult stehend vor grauem Hintergrund im Fotostudio die Rede Himmlers vor,

an einem einzigen Tag im Dezember 1999. Vier Kameras (zwei seitlich, zwei in mittle-

rer Achse) nehmen ihn auf, sodass Karmakar zwischen den Ansichten wechseln und in

Verbindung mit Veränderungen im Bildausschnitt die Ansicht auf den Schauspieler va-

riieren kann. In den drei Stunden gibt es nur 50 Schnitte – nichts soll die Aufmerksam-

keit von der Wahrnehmung des Sprechaktes selber ablenken: »Man wird als Betrach-

ter beteiligt. Durch die formalen Reduzierungen hat man einen Zugang, der aus dem

unmittelbaren Erleben des Textes kommt« (Fricke/Nicodemus 2000). Die Abwesenheit

des historisch korrekten Zeitkolorits führt keineswegs zu einer Abschwächung der ge-

schichtlichen Wahrnehmung, vielmehr reinigt sie den Text geradezu von assoziativen

Überlagerungen, die durch bestimmte Bilder oder Tonaufnahmen sofort aufgerufen

würden. Im selben Moment erfährt die Intensität, mit der sich die Ungeheuerlichkeit

der tatsächlichen Formulierungen Himmlers auf den Zuschauer überträgt, eine ent-

scheidende Steigerung. Indem der Text von der Außenerscheinung Himmlers befreit

wird und für sich zu sprechen beginnt, entblößt er seinen eigentlichen Charakter.Maß-

geblich ist hierfür auch der »kühle, von allen Affekten freie« Tonfall Zapatkas (Göttler

2001). Es war Romuald Karmakar sehr wichtig, dass Zapatka Himmler nicht spielte und

auch nicht durch seine stimmliche,mimische oder gestischeModulation emotionalisie-

rende oder pädagogisierende Effekte ansteuerte – er griff zu diesem Zweck mit kurzen

Signalen ein und legte seinem Protagonisten bewusst auch nie die Originalaufnahmen

der Rede vor (siehe Kammerer 2013: 202).

Zu den Mitteln der Verfremdung gehört beim Himmler-Projekt, dass die Darstellung

überraschend aus dem Sprechvorgang aussteigt und einen selbstreflexivenMoment der

Distanzierung von der Rede ermöglicht: An einzelnen Stellen verspricht sich Zapatka

(siehe v.a. bei 1.12.24), trotzdemwurde die Sequenz nicht herausgeschnitten – für einen

Moment wird dem Zuschauer die Differenz zwischen Schauspieler und historischer Re-

alfigur wieder bewusst und genau deshalb wird die Textwirklichkeit als solche gerade-

zu gegenständlich erfahrbar. Karmakar berichtet über diese Situationen: »Das hat mir

ganz gut gefallen, weil man als Zuschauer plötzlich wieder ein Gefühl dafür bekommt,

aha, das ist ja eigentlich eine Person. Das ist ein Mensch! Und eben nicht Heinrich

Himmler. Einfach dieser Manfred Zapatka, der es irgendwie schafft, die vielen Brü-

cken und verlorenen Gedankengänge von Himmler zu fassen« (Karmakar in Kammerer

2013: 208). Bezeichnenderweise lautet der Untertitel zu dem Filmprojekt Manfred Za-

patka und die Rede Heinrich Himmlers bei der SS-Gruppenführertagung in Posen am 4. Oktober

1943 und nicht Die Himmler-Rede, gelesen von Manfred Zapatka o.ä.: Der Schauspieler wird

an erster Stelle genannt und nicht nur als Ausführungsorgan erwähnt – die Seman-

tik des gesamten Titels oszilliert zwischen der historischen Figur Himmler und dem

Schauspieler Zapatka, die Grenze zwischen Dokumentation und Fiktion wird bewusst

gemacht und damit auch die Aktualisierungsleistung sowohl Zapatkas als auch des Zu-

schauers.

Zapatka tritt einmal aus dem filmischen Szenenaufbau im Studio heraus, als er

an die Stelle kommt, an der Himmler den Eindruck äußert, seine Rede könne durch

einen Küchenschacht mitgehört werden (0.06.55). Himmler unterbricht seine Darstel-

lung und kehrt nach technischen Anweisungen (eine Matratze soll dem Problem Abhilfe

https://doi.org/10.14361/9783839460634-021 - am 13.02.2026, 07:25:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


318 Ästhetische Geschichtserkenntnis

verschaffen) und der Anordnung zur Einstellung des Küchenbetriebs schließlich an sein

Pult zurück, um fortzufahren. Zapatka trägt in unveränderter Einstellung zunächst die

ersten irritierten SätzeHimmlers vor, verlässt dannmit seinemSkript das Pult und geht

einige Meter durch das Studio, das man in seinem ganzen licht-, kamera- und tontech-

nischen Aufbau nun sieht, um an der Seite die Notizen zu dem auf der Wachsplatte

festgehaltenen Hintergrundgeschehen vorzulesen. Dann kehrt er genau wie Himmler

wieder an das Pult zurück und fährt mit seiner Lesung fort. Auch hier fällt der Zu-

schauer aus dem filmischen Bild heraus, um gleichzeitig aber einen bewussteren und

gesteigerten Zugang zu der faktischen Konsistenz der Redesituation zu erlangen und

die ganze Absurdität, Widersprüchlichkeit und Pathologie von Himmlers Auftritt noch

intensiver wahrzunehmen. Man fühlt sich in diesen Sequenzen an die Momente in Der

Kick erinnert, in denen Susanne-Marie Wrage und Markus Lerch durch wenige Verän-

derungen ihrer Haltung eine dargestellte Person auflösen und eine andere entstehen

lassen oder in denen noch vor Beginn der Spielhandlung die beiden als Schauspieler

gezeigt werden, die sich für die Filmaufnahme zurechtmachen.

Bei Romuald Karmakar ist diese Ästhetik, die den Illusionscharakter einer abbild-

realistischen Geschichtsdarstellung durchbricht, mit einer direkten Kritik an den kon-

ventionellen Formaten zeitgeschichtlicher Filmproduktionen verbunden. Über die ent-

sprechenden Narrative im Fernsehen beispielsweise heißt es: »Da passiert eigentlich

permanent Folgendes: Man sieht eine reale historische Person, dann wird gegenge-

schnitten auf den Schauspieler. […] Was soll ein Schauspieler in so einer Situation ei-

gentlich machen? Er kann meiner Meinung nach nur verlieren. 1997 hat Manfred Za-

patka in Heinrich Breloers Todesspiel gedreht. Da wurde das genauso gemacht. Der ech-

te Helmut Schmidt erklärt, was er damals alles Tolles getan und geleistet hat, dann

sieht man Manfred Zapatka als Kanzler Schmidt in irgendeinem Büro in Bonn, der das

nachspielt. Als Regisseur kann man so etwas nur machen, wenn einem die Schauspie-

ler völlig egal sind« (Karmakar in Kammerer 2013: 201f.). Für Karmakar »verliert« der

Schauspieler hier deshalb, weil er gegenüber dem »wirklichen« Schmidt zu einer un-

wirklichen, illustrativen Kunstfigur herabgewürdigt wird, die letztlich der Verstärkung

des Unterhaltungswertes der Geschichtsdarstellung dient. Karmakar stimmt demHin-

weis von Dietmar Kammerer zu, dass in solchen Filmen – er erwähnt hier auch Der

Baader-Meinhof-Komplex von Uli Edel – der Unterschied zwischen Schauspieler und his-

torischer Figur verwischt werde. Am Beispiel von Bruno Ganz’ Darstellung Hitlers in

Der Untergang bezeichnet er das Problem: »Das ist für mich nichts anderes als Sugges-

tion von Geschichte, die genau das Gegenteil von dem erzeugt, was intendiert ist« (ebd.:

205). Die präzise Nachstellung des Dekors und Geschehens erzeuge die Illusion, dies sei

die tatsächliche historische Wirklichkeit. Paradoxerweise sieht gerade er als verfrem-

dender Künstler den Umgangmit den Originaldokumenten dadurch in Gefahr, dass sie

von jenen illustrativ »richtigen« Produktionen regelrecht verstellt werden.

Romuald Karmakar beobachtet beim Fernsehen den Einsatz immer einfacherer

Mittel. Die Talking heads interviewter Zeitzeugen z.B. würden »mittlerweile genauso

verwendet wie Zitate aus Wochenschauen. Sie werden nicht mehr herangezogen,

um Sachverhalte darzustellen, sondern nur um gegenwärtiges Dokumentarmaterial

alternativ zum damaligen Dokumentarmaterial zu verwenden. Da werden im Grunde

von den Zeitzeugen nur noch Einzeiler verwendet und als Beweise für die eigentli-

https://doi.org/10.14361/9783839460634-021 - am 13.02.2026, 07:25:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Gegenläufigkeit: Die Befreiung vom chronologischen Kausalismus 319

chen Thesen des Films benutzt. Der Kanon heißt: ›Bitte nicht zu viel erzählen, wir

wissen schon Bescheid‹« (Karmakar in Fricke/Nicodemus 2000). Die Konsequenzen

des sich von solchen Konventionen absetzenden Ansatzes von Romuald Karmakar ins-

besondere für eine historische Reflexion charakterisiert Tobias Ebbrecht: »Karmakars

Geschichten aus Deutschland unterscheiden sich fundamental von den zahlreichen

Geschichtsfiktionen der letzten Jahre von Napola bis zu Der Untergang. Suggerieren

diese Filme abgeschlossene Vergangenheiten und adaptieren gleichzeitig einen nicht

als solchen reflektierten Blick aus der Gegenwart, versucht Karmakar genau diese

Trennungen zu unterlaufen. Hier gibt es weder eine abgeschlossene Vergangenheit

noch eine ungebrochene Gegenwart. Beides bleibt unbewältigt, und genau daher rührt

der keineswegs kalte, sondern meist ungewohnte (und oft schmerzhafte) Zugang zu

Geschichte und Gegenwart« (Ebbrecht 2010: 48f.).

Karmakars Projekte dekonstruieren die »ungebrochenen« Vorstellungen, die in un-

serer Gegenwart von anderen Zeiten – in diesem Falle der NS-Zeit – vorherrschen,

um die untersuchte Vergangenheit schließlich »rekonkretisieren« zu können (Dietmar

Kammerer entlehnt diesen Begriff von demHistoriker Ulrich Herbert, siehe Kammerer

2013: 203). Sie ermöglichen durch diesen Vorgang eine geschichtliche Zeiterfahrung,

die zur Grundlage für den historischen Erinnerungsprozess werden kann. Karmakar

recherchiert sehr detailliert den genauen Kontext und die Überlieferung von Himmlers

Rede und stellt dabei fest, dass der uns heute bekannte Text eine vonHimmler selbst re-

digierte und an vielen Stellen deutlich geglättete Fassung ist (siehe Möller 2010: 94). Er

stellt anhand der Originaltondokumente nunminutiös den ursprünglichen Text wieder

her, macht dabei die vielen Fehler, Auslassungen, grammatikalischen Brüche, Verspre-

cher Himmlers sichtbar und zeigt schließlich auch, dass die berüchtigten Sätze über

den Holocaust (es sei ein »Ruhmesblatt unserer Geschichte«, angesichts der Leichen-

berge in den KZ’s bei der Ausrottung der Juden »durchgehalten zu haben und dabei […]

anständig geblieben zu sein«, 1.39.59) nur dreieinhalb Minuten der dreistündigen Rede

ausmachen und einen viel größeren Raum seine Ausführungen zur militärischen La-

ge, zu den Slawen, zu den Tugenden der SS, zu den Aufgaben nach dem (gewonnenen)

Krieg u.v.m. einnehmen. Der endlos ausgedehnte und ungeordnete Sprechakt selbst

und die inhaltliche Gestalt der Rede werden durch diesen »Rekonkretisierungsakt« also

freigelegt, sodass ein seit langem eingespieltes Zitat-Klischee aufgelöst werden kann

und eine historische Person sowie die aus ihr sprechende Zeitsituation wahrnehmbar

werden – wie auch die intensive Recherchearbeit Andres Veiels eine Dekonstruktion

verfestigter Vorstellungsbilder möglich macht.

Karmakar und Veiel setzen auf die Imaginationstätigkeit des Zuschauers und

schreiben der Bildgenerierung, die durch Brüche, Lücken,Widersprüche im filmischen

Narrativ hindurchgegangen ist, eine größere Wirklichkeitshaltigkeit und Verbind-

lichkeit zu, als einer naturalistischen Anschaulichkeit. Unter anderem an Warheads

hat Romuald Karmakar die Erfahrung gemacht, dass nicht in einem Abfilmen rea-

ler Kampfhandlungen, sondern in den Erzählungen der Söldner »Bilder hinter den

Worten entstehen können, auch ohne die entsprechenden Szenen. […] Statt Grau-

samkeiten nachzustellen, bleibe ich dicht am Schauspieler. […] Darauf habe ich auch

beim Himmler-Projekt vertraut« (Karmakar in Worthmann 2000). Dem von der Bin-

dung an das naturalistische Abbild befreiten Wort schreibt Karmakar das Vermögen

https://doi.org/10.14361/9783839460634-021 - am 13.02.2026, 07:25:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


320 Ästhetische Geschichtserkenntnis

zu, eine bilderzeugende Kraft zu entfalten, die wesentlich dazu beiträgt, Geschichte

vergegenwärtigen zu können. Harald Fricke schreibt über seine Reaktion auf das Das

Himmler-Projekt: »Am Ende von Karmakars Version will man niemals wieder Filme

sehen, in denen Schauspieler den historischen Vorbildern ähneln. Dafür war der

Vorgang zu einmalig« (Fricke, 21.02.2000).

Trotz der unverkennbaren Nähe der Ansätze Romuald Karmakars und Andres Vei-

els in Das Himmler-Projekt und Der Kick gibt es auch Unterschiede, die die spezifischen

Zugangsweisen der beiden Künstler zur Geschichte beleuchten. Besonders augenfällig

ist natürlich zunächst die Tatsache, dass Karmakar nur einen Schauspieler einsetzt,

während Veiel mit zwei Schauspielern arbeitet, die wiederum nicht nur jeweils einen

Protagonisten verkörpern, sondern fast 20 Personen. Karmakar beschränkt sich auf ein

einziges Dokument, das er mit Manfred Zapatka in Szene setzt, Veiel verarbeitet viele

und sehr unterschiedliche, z.T. auch gegensätzliche Dokumente, aus deren Gefüge sich

die Gestalt des Gesamttextes ergibt.

Dieser Unterschied ist nicht nur thematisch bedingt, sondern Ausdruck eines an-

ders ausgerichteten ästhetischen Anliegens, das sich in mehreren Arbeiten ganz ähn-

lich artikuliert: Ob bei den Söldnern, bei Himmler oder Mohammed Fazazi – Karmakar

möchte die Textkörper möglichst für sich sprechen lassen, ohne sie der Struktur einer

geleitetenUntersuchung zu unterwerfen.Das ist bei Veiel anders: Auch bei ihm fehlt der

ordnende und belehrende auktoriale Kommentar, trotzdem sind die Sprech- und Spiel-

akte so angeordnet, dass sie die Struktur einer analytischen Erforschung annehmen.

Gerade die Vielfalt der Perspektiven ermöglicht hier ein Verfahren, das Hintergründe

freilegt, ohne die das historische Einzelphänomen unverständlich bliebe.

Man kann Romuald Karmakar nur zustimmen, wenn er seinen Wunsch zum Aus-

druck bringt,DasHimmler-Projektmöge in voller Länge imGeschichts- oder Deutschun-

terricht den Schülerinnen und Schülern vorgespielt werden: »Ich glaube, das hätte mir

viel mehr erklärt und viel mehr gebracht und viel mehr Gedanken in Gang gesetzt als

dieses immer schon Bekannte und Vorgekaute, was man dann halt so aufsaugen soll«

(Karmakar in Kammerer 2013: 203). Josef Lederle schreibt: »Es ist Karmakars Verdienst,

durch seinen kompromisslosen Stil, Menschen vor der Kamera unzensiert und unkom-

mentiert sprechen zu lassen, mehr zum Verständnis einer verbrecherischen Barbarei

beigetragen zu haben, als alle vergleichbaren (Fernseh-)Formate der letzten Jahre. Sel-

ten ist der Kern eines menschenverachtenden Systems so unspektakulär und doch so

präzise seziert worden wie in dieser zurückgenommenen Lesung« (Lederle 2001). Es ist

tatsächlich so, dass das Projekt nicht nur einen dokumentarischen Inhalt abbildet, son-

dern weitreichende Reflexionsprozesse anstößt. Trotzdem bleibt bei der Posener Rede

natürlich offen, wie sie zustande kommen konnte, welche biographischen Vorgänge ih-

re abgründigen Formulierungen möglich gemacht haben, welche Rolle sie für Himmler

selbst gespielt hat etc. Aus den AussagenMarco undMarcel Schönfelds wäre wohl kaum

die verheerende Wirkung jahrzehntelanger staatssozialistischer Bevormundung in der

DDR, aber auch des Abbaus lebendiger gesellschaftlicher Sozialstrukturenwährend und

nach der Wende so herauszuarbeiten gewesen, wie dies durch die Schilderungen wei-

terer Personen zu erreichen war. Auch die psychologische Verfassung eines Menschen

wie Marcel, der von seinen Eltern als liebenswert beschrieben wird und in den Verhör-

protokollen selbst seine brutale Mordtat schildert, wäre in ihren Tiefenschichten nicht

https://doi.org/10.14361/9783839460634-021 - am 13.02.2026, 07:25:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Gegenläufigkeit: Die Befreiung vom chronologischen Kausalismus 321

zugänglich geworden, wenn sich die Darstellung nur auf eine der Dokumentgruppen

beschränkt hätte.

Man kommt sehr weit in der psychologischen Beobachtung der Ausdrucksformen,

Haltungen und Antriebe, die aus Himmlers Rede sprechen: Sie bietet eine erstaunlich

reiche Grundlage für eine Analyse der Untergründe, aus denen heraus sie artikuliert

wurde. Zugleich stößt der Zuschauer aber auch an Grenzen, die nicht nur in der Sache,

sondern auch in der Beschränktheit des ausgewählten Beobachtungsgegenstandes be-

gründet liegen: Man vernimmt einen Mann, der deutscher Innenminister ist, zugleich

aber derartig verblendet, dass er 1943 von Aufgaben nach dem siegreichen Krieg spricht;

man stößt auf einen hemmungslosen Biologismus bei einer Person, die der SS als einem

spirituell aufgeladenen Orden vorsteht; Himmler erwähnt als Mitglied des deutschen

Kulturlebens Herders »besoffene Stimme« (0.36.14). Der Zuschauer möchte nach den

Zusammenhängen fragen, aus denen solche Konstellationen entstehen können, durch

den Film bekommt er aber keine Hilfestellung. Es ist bemerkenswert, dass Karmakar

bei diesem und einigen anderen Projekten den eigentlich historischen Gegenstand ganz

aus seinem chronologischen Kontext herauslöst, weder ein Vorher noch ein Nachher

beschreibt und vollständig darauf verzichtet, den Entwicklungsprozess nachzuzeich-

nen, aus dem das geschichtliche Phänomen hervorgeht. In Der Kick wird versucht, die

thematisierte gesellschaftliche Problemstellung aus ihrer historischen Genese heraus

zu verstehen, die durch die schrittweise und rückführende Staffelung von den Gegen-

wartsereignissen über die Wende, die DDR-Zeit bis in die traumatischen Erfahrun-

gen im ZweitenWeltkrieg durchleuchtet wird. Eine solche Einbindung des historischen

Einzelphänomens in eine prozessuale, zeitliche Bewegung geschichtlicher Zusammen-

hänge überlässt Karmakar ganz dem Zuschauer. Er isoliert es, legt es unter die Lupe

filmischer Beobachtung, um gerade durch diese Beschränkung auf die intensive Wahr-

nehmung des einen Phänomens so viele Eindrücke, Einsichten und Fragestellungen zu

generieren, dass von ihnen aus der Zuschauer erst wirklich zu tragfähigen Vergleichen

und Bezügen zu anderen Phänomenen gelangen kann, die dann durch diesen Vorgang

eine Beleuchtung erfahren und an Bedeutung gewinnen.

Es ist Romuald Karmakar vorgeworfen worden, sein Ansatz einer »Form der selbst-

redenden Enthüllung« (Kühn 1993: 23) kommentiere die z.T. kaum zu ertragendenMoti-

ve seiner Darstellungen zu wenig (vgl. Leinemann/Rodek/Stölzl 2000: 35 oder Ebbrecht

2010: 52). Er begegnet dieser Kritik mit der Feststellung: »Ich zeige, was ist. Wertungen

interessieren mich nicht« (zit. ebd.: 51). Karmakars Filme belegen, dass er eine solche

Aussage nicht im Sinne eines naiven rankeschen Empirismus auffasst. Dennoch zeigt

sich an ihnen die Ambivalenz, der die Geschichtsanalyse bei dem Versuch, historische

Wirklichkeit zu erfassen, ausgesetzt ist: Darstellen, »was ist«, ohne dabei interpretativ

einzugreifen, wird im Sinne eines konsequenten Objektivitätsanspruchs immer wieder

als Ziel historischer Forschung ausgerufen, zugleich erhebt sich verlässlich und gera-

dezu notwendig der Einwand, eine solche Objektivität sei nicht ohne die Konstrukti-

onsleistung des forschenden Subjekts zu denken. Karmakar zitiert Nietzsche mit den

Worten: »Die Suche nachObjektivität ist die Angst vor der eigenen Subjektivität« (zit. in

Worthmann 2000) – erweiß umden produktiven Anteil des Subjekts an der Feststellung

dessen, was ist. Sein Verständnis von einer Zurücknahme der wertenden Einmischung

eines Kommentars bezieht sich eher auf moralische Beurteilungen und vereinfachen-

https://doi.org/10.14361/9783839460634-021 - am 13.02.2026, 07:25:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


322 Ästhetische Geschichtserkenntnis

de begriffliche Vereinnahmungen des betrachteten Geschehens, die sich vorschnell vor

eine aktive, rückhaltlos wahrnehmende Verbindungmit demGegenstand schieben kön-

nen. Romuald Karmakars Ausgangspunkt ist in diesem Sinne ein sensualistischer, der

geradezu kontemplativ auf der intensivenWahrnehmung des betrachteten historischen

Gegentandes ruht – sehr deutlich beobachtbar auch bei seiner (allerdings nicht auf die

Geschichte bezogenen) Arbeit 196 bpm (2002), in der er kommentarlos drei Nebenschau-

plätze der Loveparade 2002 in Berlin einfängt und im dritten Teil in einer einzigen

Einstellung über 50 Minuten den Münchener DJ Hell zeigt, wie er in einem Berliner

Club Musik auflegt. Andres Veiels Ausgangspunkt ist hingegen kognitiver ausgerichtet:

Er vertieft sich weniger radikal in die sinnliche Erscheinung eines historischen Phä-

nomens, um stattdessen nachhaltiger den letztlich nur gedanklich zu erfassenden Zu-

sammenhang zu erforschen, der der Geschichte als komplexes Entwicklungsgeschehen

zugrunde liegt. Er verbindet aktiv die Zeiten, um anhand der prozessualen Gestalt des

historischen Wandels zu gesellschaftlich relevanten Einsichten zu gelangen. Im Sinne

dieser differierenden Ausgangspunkte ergänzen sich die Ansätze Karmakars und Veiels.

An diesem Vergleich wird deutlich, dass der Begriff des »hybriden« Geschichtsfor-

mats wenig tragfähig ist: Wenn er genauso für das Doku-Drama Breloers wie für ihm

diametral entgegengesetzte Positionen verwendet wird und sogar diese Auffassungen

untereinander noch einmal deutlich zu unterscheiden sind, zeigt sich seine Unschärfe

und die Gefahr, auch mit ihm wieder in begriffliche Klischees zu verfallen. Die aktu-

ellen dokumentarischen Ansätze filmischer Vergegenwärtigung von Geschichte sind je

neu zu charakterisieren und zu interpretieren.

IV.3.2.5. Der Titel

Wie schon bei BlackBoxBRD überschreibt Andres Veiel denKickmit einemBild.Die For-

mulierung ist mehrdeutig. Zunächst enthält sie einen Hinweis auf ein faktisches Detail

des Mordes an Marinus: Marcel verlangte nach dem Vorbild der amerikanischen Kino-

produktion AmericanHistory X (1998), in dem ein weißer Skinhead von einem Schwarzen

verlangt, in eine Bordsteinkante zu beißen, um ihm dann auf den Kopf zu springen,

von Marinus, in den Schweinetrog zu beißen – die weiteren Vorgänge wurden bereits

beschrieben. Marcel gibt später an, dass er im Stall tatsächlich plötzlich an die Film-

szene gedacht habe und diese zu einem letzten Auslöser für seine Handlungen im Stall

geworden sei (0.48.56). Er hatte erst zwei Wochen vor der Tat den Film gesehen (im

Verhör spricht er zunächst von einem halben Jahr).

Ursprünglich bezeichnet der Begriff »Kick« einen Anstoß mit der Folge eines star-

ken Erlebnisses. Carola Flad beschreibt ihn als »eine Antriebskraft, die sich von etwas

anderem auf das eigeneHandeln überträgt« und schreibt ihm den Charakter eines »sin-

gulären Momentes« zu, »der existenzielle Auswirkungen hat, der einen Wendepunkt

darstellt und der Zukunft und Vergangenheit scheidet« (Flad 2010: 366). »Kick« ist ein

Lehnwort aus dem Englischen, wo es die Bedeutung »Tritt« bzw. »Stoß« hat und vor

allem im Bereich des Sports verwendet wird (so v.a. das »Kicken« im Fußball). In die

deutsche Sprache hat es inmetaphorischer Übertragung Einlass gefunden und bezeich-

net eher im psychologischen Sinne jene skizzierte Qualität des inneren Anstoßes mit

»existenziellen Auswirkungen«.

https://doi.org/10.14361/9783839460634-021 - am 13.02.2026, 07:25:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

