
aufeinander, als dass sie sich inhaltlich wiederholen,
was die Lektüre erfreulich bereichernd und abwechs-
lungsreich macht.

Sandra Keßler (kessler@uni-mainz.de)

Kohl, Karl-Heinz, Fritz Kramer, Johann Michael
Möller, Gereon Sievernich und Gisela Völger: Das
Humboldt Forum und die Ethnologie. Ein Gespräch
zwischen Karl-Heinz Kohl, Fritz Kramer, Johann Mi-
chael Möller, Gereon Sievernich, Gisela Völger. Frank-
furt: kula Verlag Dr. Edgar Bönisch, 2019. 164 pp.
ISBN 978-3-945340-07-3. (Der ethnologische Blick, 1)
Preis: € 17,00

Seit dem Beschluss des Bundestages, das ehemalige
Berliner Stadtschloss, die königlich-preußische Resi-
denz des deutschen Kaiserreiches, wieder aufzubauen,
nehmen die Kontroversen um Nutzung und Inhalt des
Gebäudes kein Ende. Drehten sie sich anfänglich um
Für und Wider hinsichtlich des architektonischen Wie-
deraufbaus des Schlosses, so rückten mit der Entschei-
dung, die außereuropäischen Sammlungen der Museen
Dahlem, Stiftung Preußischer Kulturbesitz, dorthin zu
verbringen, andere Fragen in den Mittelpunkt: Kann es
gelingen, mit einer Verbringung der außereuropäischen
Sammlungen in ein solch symbolgeladenes Gebäude die
Gleichwertigkeit unterschiedlicher kultureller Aus-
drucksformen einer allgemeinen Öffentlichkeit zu ver-
mitteln? Während die Ideengeber im Geiste der Gebrü-
der Humboldts und durch nachbarschaftliche Verortung
von vorwiegend europäischer Kunst der Museumsinsel
und außereuropäischer Kunst und Kultur des nun Hum-
boldt Forum getauften Stadtschlosses Weltoffenheit und
Weltzusammenhang für sich vereinnahmten, warfen die
Kritiker ein, dass just die ethnologischen Sammlungen
für Raub und deutschen Kolonialismus stünden. Dabei
wurde die Debatte in erster Linie nicht von Wissen-
schaftlern, sondern von Vertretern aus Politik und zivil-
gesellschaftlichen Gruppen geführt.

Mit dem Buch “Das Humboldt Forum und die Ethno-
logie” melden sich nun namhafte Ethnolog/innen und
Ausstellungsmacher/innen zu Wort: Karl-Heinz Kohl,
Professor emeritus und ehemaliger Lehrstuhlinhaber für
Ethnologie an der Universität Frankfurt a. M.; Fritz
Kramer, Ethnologe, Professor emeritus und ehemaliger
Lehrstuhlinhaber an der Hochschule für bildende Küns-
te in Hamburg; Johann Michael Möller, Ethnologe und
Journalist; Gereon Sievernich, ehemaliger Direktor des
Martin-Gropius-Baus, derzeit Kurator des Hauptstadt-
kulturfonds und Gisela Völger, ehemalige Direktorin
des Rautenstrauch-Joest Museums in Köln. Im gemein-
samen Gespräch, das im Rahmen einer Diskussionsrun-
de im Martin-Gropius-Bau 2017 geführt wurde, berüh-
ren und erörtern sie insbesondere die Frage des Verhält-
nisses zwischen der Ethnologie als Wissenschaft und
den Notwendigkeiten eines international erfolgreichen
Ausstellungs-, Kunst- und Kulturzentrums, das das
Humboldt Forum sein will.

Den “Geburtsfehler des Humboldt Forums” (Kap. I)
sieht Kramer darin, dass ethnologische Sammlungen
sich primär auf kleine, marginalisierte Gesellschaften
bezögen, mit denen man Weltverflechtung und die Viel-
falt der Moderne nicht zeigen könne. Während Völger
einen Kulturvergleich auch mit Sammlungen aus margi-
nalisierten Gruppen als machbar einschätzt, geht Siever-
nich auf die Planungsgeschichte ein, deren wechselnde
Akteure (Museumskuratoren, Martin Heller, Neil Mac-
Gregor) einen politischen Willen ausdrückten. Siever-
nich benennt hier den wichtigen Punkt der Politisierung.
Noch nie in ihrer Geschichte sind ethnologische Aus-
stellungsplanungen dermaßen ins Zentrum von Diskur-
sen zwischen staatlichen Vertretern der Kulturpolitik
und zivilgesellschaftlichen Gruppen gerückt worden.
Nicht die Ethnologen des Museums in Dahlem waren
es, die am Anfang der Planungen standen (14), sondern
Entscheidungsträger wie die Präsidenten der Stiftung
Preußischer Kulturbesitz (Klaus-Dieter Lehmann, später
Hermann Parzinger) und die Generaldirektoren der
Staatlichen Museen (Peter-Klaus Schuster, später Mi-
chael Eissenhauer), die die Ziele formulierten und die
Etagenbelegung des Humboldt Forums festlegten. Völ-
ger meint im Rückblick, “dass das Projekt Humboldt
Forum die lokalen Kapazitäten übersteige” (15) und
macht diese Kritik auch an der Ausstellung “Anders zur
Welt kommen” fest, der bis heute einzigen gemeinsa-
men Ausstellung aller Teilnehmer am Humboldt Forum,
die von Parzinger aus politischen Gründen neun Monate
vor den Wahlen von 2009 aus dem Boden gestampft
wurde, um eine öffentliche Akzeptanz für das Humboldt
Forum zu schaffen, mit einer möglichst weit gestreuten
Präsentation aller “Schätze” der beteiligten Institutio-
nen. Kohl hingegen sieht sogar Ausstellungen im
Martin-Gropius-Bau als “Ideengeber” (16) für das
Humboldt Forum. Möller hingegen meint, dass
die “Wiedergewinnung der Idee”, einen Ort der Welt-
kulturen zu schaffen als Spiegelbild einer offenen Nati-
on nach mittlerweile 18 Jahren der Debatten nicht mehr
funktioniere (17). Möller kritisiert jedoch zu Unrecht
Bredekamp, der bei der letzten Versammlung der dama-
ligen Deutschen Gesellschaft für Völkerkunde in Dah-
lem im Herbst 2017 als einziger für den Gründer des
Berliner Museums für Völkerkunde, Adolf Bastian, ein-
trat, als Carola Lentz diesen als “Rassisten” bezeichnete
und die damalige Direktorin des Museums, Viola Kö-
nig, schweigend daneben saß. Möller meint, dass eine
Beschwörung der goldenen Ära der Gebrüder Humboldt
nicht ausreiche, gegen eine “böse Geschichte” der
Nation Stellung zu beziehen, man hätte sich der
Kolonialismusdebatte stellen müssen, es gehe nicht
mehr um Toleranz, sondern um Dekonstruktion (18).
Die Frage, was eine solche Politisierung für die Ethno-
logie und deren Museen in Zukunft bedeutet, wird aber
nicht gestellt.

In “Ausgangsidee des Humboldt Forums”´(Kap. II)
geht es um die Adäquatheit der Anknüpfung an die Ge-
brüder Humboldt. Nach Kramer könne man an Ideen
und Persönlichkeiten des 18. Jh.s anknüpfen. Er und

606 Rezensionen

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-606 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:47:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-606


Kohl hätten anstelle der Gebrüder Humboldt als Na-
mensgeber für das Humboldt Forum Georg Forster vor-
gezogen, der seine Erfahrungen auf seinen Forschungs-
reisen nach Tahiti in gesellschaftspolitisches Handeln
überführte. Konnte Forster einen Wert aus der Begeg-
nung mit dem Fremden ziehen, so stellt Kramer die
wichtige Frage nach dem Wert, den wir heute in ethno-
grafischen Sammlungen sehen, denn deren Rezeption
sei unabhängig von den zu ihrer Entstehungszeit gelten-
den Sammlungskonzepten. Unter der Voraussetzung,
dass wir die Vielfalt der Kulturen als Wert anerkennen,
sieht er die Aufgabe des Humboldt Forums darin, zu
zeigen, wie die ehemals eher isolierten Kulturen zur
vernetzten Vielfalt der Gegenwart wurden. Möller sieht
die Wahl der Gebrüder Humboldt als Bedeutungspolitik.
Weder Kramer noch Kohl gehen auf Wilhelm von Hum-
boldt ein, der ja erst später zum Paten des Humboldt Fo-
rums wurde, während man anfangs nur den Reisenden
Alexander von Humboldt im Blick hatte, der “vom Ver-
messen geradezu besessen” (Kohl, 23) gewesen sei,
während doch sein Bruder durch seine Sprachforschun-
gen der Ethnologie viel näher stand. Auch hier wird
nicht weiter erörtert, was es bedeutet, dass sich diese
Bedeutungspolitik in die jetzigen Ausstellungsplanun-
gen niederschlägt und Kurator/innen ihre Ausstellungs-
pläne dem durchaus anpassen müssen.

Ein durchgehendes Thema in der Gesprächsrunde ist
das “Fehlen der Ethnologie” in den Museen, Kramer
führt es auf mangelndes Personal, Forschungsmittel und
Ideen zurück. Die Autor/innen müssen auch von einer
geschwächten Position der Ethnologie bzw. des Berliner
Ethnologischen Museums im Humboldt Forum ausge-
hen, denn in “Die ethnographischen Sammlungen und
das Fehlen der Ethnologie” (Kap. III) werden Fehlent-
wicklungen und Vorwürfe formuliert. Kramer erwähnt
die Auseinanderentwicklung zwischen Universität und
Museum seit den 1960er Jahren, Völger und Kohl wer-
fen dem Dahlemer Museum eine Politik der Abschot-
tung vor. Völger bedauert, dass man bei den Planungen
für das Humboldt Forum nicht die deutschsprachigen
Museen mit einbezogen hätte, und Kohl erwähnt das
Buch von Friedrich von Bose, dem man wie in einem
Geheimbund nie “organisatorische Papiere” gezeigt ha-
be (30). Hier ist zu erwähnen, dass diese “Abschottung”
von der Direktorin Viola König und ihrem für die Orga-
nisation der Planungen zuständigen Mitarbeiter Peter
Junge auf Kosten der anderen Mitarbeiter gewünscht
wurde. Allerdings führt es zu weit, wenn Gisela Völger
behauptet: “Abschottung und Selbstgewissheit sind seit
langem ein Alleinstellungsmerkmal des Berliner Völ-
kerkundemuseums” (31) und in diesem Zusammenhang
alle ihre “kulturvergleichenden” Sonderausstellungen
erwähnt. Allein für die Ausstellung “Die Braut” zählte
der Rezensent damals die über 800 Leihgaben von Ber-
lin an Köln mehrmals durch. Als schließlich die Aus-
stellung “Männerbünde” bevorstand, ging Völger davon
aus, dass die Kurator/innen des Ethnologischen Muse-
ums für sie die Objekte auswählen sollten. Eine von An-
fang an geplante Zusammenarbeit für eine Sonderaus-

stellung sieht anders aus. Sievernich stellt die Frage
nach der Zukunft der Ethnologie in postkolonialen Zei-
ten. Völger sieht Dahlem als Forschungszentrum und
das Humboldt Forum als Schaufenster für die Ethnolo-
gie als eine sehr gute Lösung an. Die Kehrseite, dass der
Stab des Humboldt Forums sich nicht als Verwirklicher
der Ethnologie sehen könnte, sondern trans- und inter-
disziplinäre Arbeit verfolgen will und muss, wird nicht
angedacht. Nur Möller warnt vor einer Abgabe von
Deutungshoheit.

Immer wieder zeigt sich, dass den Teilnehmern der
Gesprächsrunde oft wesentliche Informationen zum
Humboldt Forum fehlen: Die Äußerung von Völger
(32), “[d]ie Dahlemer Ethnologen können den Intendan-
ten für sich arbeiten lassen”, ist schlicht als illusionär zu
bezeichnen, angesichts allein der Tatsache, dass der Zu-
griff auf Wechselausstellungsflächen primär dem Stab
des Humboldt Forums vorbehalten ist. Auch die Infor-
mation von Kohl (32f.), dass 300 Stellen für das Hum-
boldt Forum geschaffen wurden, übersieht, dass es sich
hier nicht um Ethnologen handelt.

Seit dem Auftritt von Savoy ist das Thema “Raub-
kunst” in Zusammenhang mit ethnologischen Museen
ein Hauptthema geworden. Die Beziehung zwischen
Ethnologie und Kolonialismus wird in “Streitpunkt
Raubkunst. Restitution oder shared heritage?”
(Kap. IV) im Gegensatz zur öffentlichen Debatte diffe-
renziert betrachtet. So fragt Kohl (36), ob es wirklich
ungleicher Tausch gewesen sei, wenn eine Schnitzerei
gegen heiß begehrte Eisenwerkzeuge eingetauscht wur-
de, und Kramer sagt zu Recht: “In manchen Gegenden
hätten Ethnologen gar keinen Zugang zu den Menschen
gefunden, wenn sie sich nicht auf den Tausch eingelas-
sen hätten” (44). Kramer verweist darauf, dass ethnolo-
gische Sammlungen nur noch durch die Projektion der
NS-Raubkunstdebatte betrachtet würden und man nicht
wissen wolle, dass es Märkte, Arbeiten für Auftragge-
ber, etc. gegeben habe, auch, weil wir unsere Vorstel-
lung des Authentischen erhalten wollten. Dass die De-
batte primär politische Absichten verfolgt und ethnolo-
gische Perspektiven zur Rolle von Schnitzkunst und
Tausch verleugnet oder für wertlos erachtet werden,
wird nicht vertieft. Von Nicht-Kenntnis über die Sachla-
ge zeugt der Vorschlag von Völger, “Übersetzungen der
Forschungen anzubieten”, da wir “alle wissen, über
welche wichtigen schriftlichen Unterlagen das Berliner
Museum verfügt, weil hier ja die Sammlungen aus den
Kolonien zuerst eintrafen” (51). Leider wurden die For-
schungsnotizen nicht zentral gesammelt, ja, nicht ein-
mal die der Mitarbeiter, die Forschungen im Auftrag des
Museums durchführten. Es wird sich zeigen, wie
schnell hier die aus politischen Gründen voran-
getriebene Provenienzforschung und Digitalisierung
der Aktenbestände an inhaltliche Grenzen stoßen wer-
den. Auch bei den Herkunftsgesellschaften haben die
rückgeforderten Objekte heute einen anderen Stellen-
wert und können politisch eingesetzt werden. Geht es
uns wirklich nichts an, was Herkunftsgesellschaften mit
diesen Objekten tun, wie Völger meint (51)? Beson-

Rezensionen 607

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-606 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:47:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-606


ders Ethnolog/innen sollten wissen, dass in der Rückga-
be nicht immer der Kern einer guten Zusammenarbeit
liegt.

Der Blick auf andere Museen in “Was machen die an-
deren? Ethnologische Museen im Vergleich” (Kap. V)
führt hinsichtlich der Kolonialismusdebatte und des
Umgangs mit Herkunftsgesellschaften nicht wirklich
weiter. Indigene Museumsgründungen sind auf hiesige
Kontexte nicht zu übertragen und das am ausführlichs-
ten besprochene ethnologische Museum in Paris – von
Völger als “Mäuslein” (56) apostrophiert, während
Kohl “überwältigt” (57) war und Kramer es als “durch-
dacht” (59) bezeichnet – betont Kunst, aber behandelt
nicht das Thema des (französischen) Kolonialismus.
Hier zeigt sich vielleicht am deutlichsten, dass im Ge-
gensatz zu Frankeich und England die Kolonialismus-
und Raubkunstdebatte in Deutschland durch die NS-
Zeit stark geprägt ist.

In “Inszenierung oder Wissenschaft? Neue Ausstel-
lungskonzepte” (Kap. VI) geht es um die Frage, ob pri-
mär ethnologische Kunstobjekte präsentiert werden sol-
len und welche Objekte als Vergleichsobjekte herange-
zogen werden können. Völger plädiert für einen kultur-
vergleichenden Ansatz, der mit Kunst- und/oder ethno-
grafischen Objekten gleichermaßen möglich sei, sie
sieht außerhalb von “White Cube” und “Kontext” noch
viele andere mögliche Zugänge zu ethnografischen
Sammlungen. Eine Zusammenschau außereuropäischer
Kunst mit europäischer Kunst sei durch die Nähe der
Museumsinsel ohnehin gegeben. Kramer wendet sich
gegen eine Zusammenlegung mit europäischer Ethnolo-
gie, deren Sammlungen primär Unterschichten reprä-
sentierten und daher Werken außereuropäischer Spezia-
listen nicht entsprächen. Er weicht vom westlichen
Kunstbegriff ab bzw. erweitert ihn in ethnologischer
Perspektive auf die performativen Künste, denn viele
vom Westen als Kunst anerkannte außereuropäische
Objekte seien Bestandteil eines ästhetischen Gesamt-
kunstwerks, z. B. eines Rituals, in dem sie vorkämmen.
Zudem gäbe es nicht in allen Gesellschaften Bildwerke,
aber dennoch hochkulturelle Werke. Sein Blick auf die
Kunst schafft insoweit eine Brücke zu europäischen Ge-
genwartskünstlern, die nach Kramer einen Bruch mit
der klassischen Moderne vollzogen hätten, eine Wen-
dung vom Skulpturalen hin zum ethnologisch vermittel-
ten Konzeptuellen. Die Kunstreligion der Moderne sei
vorbei, und damit auch die “Seligsprechung” von afri-
kanischer Kunst, wie sie laut Kohl noch im Bode-Muse-
um in der Sonderausstellung “Unvergleichlich: Kunst
aus Afrika im Bode-Museum” beabsichtigt worden sei.
Bei diesen Ausführungen wird immer von dem Hum-
boldt Forum als Museum gesprochen, was es jedoch nie
sein wird. Ein auf sich gestelltes und in Selbstverant-
wortung arbeitendes ethnologisches Museum mit
Sammlung und Ausstellung in einem Haus wird es ver-
mutlich nicht mehr geben, genau so wenig wie ein Mu-
seum für Asiatische Kunst, allen gegenteiligen Beteue-
rungen zum Trotz. Auf ein Informationsdefizit weist
auch die Bemerkung von Möller hin, warum MacGre-

gor “so wenig von seinen eigenen Ideen in das Hum-
boldt Forum hineinträgt” (89). Hat er doch gerade we-
sentlich dazu beigetragen, dass es im Humboldt Forum
eine Trennung zwischen den den Museen zugewiesenen
Dauerausstellungsflächen und den, dem Stab des Hum-
boldt Forums zugewiesenen Wechselausstellungsflä-
chen gibt und der museale “Restrumpf” (Sammlungen,
Bibliotheken) in Dahlem verbleibt. Ein Museum aus
einem Guss sieht anders aus und dürfte über eine andere
Organisationsstruktur verfügen. Auch auf das von der
Gründungsintendanz nicht weiter verfolgte kostspielige
Zwischenspiel von Martin Heller wird lediglich hinge-
wiesen. Die Folgen dieser Eingriffe von außen werden
nicht thematisiert. Kramer sieht eine inhaltliche Aufga-
be darin, die Spannung zwischen Hoch- und Volkskunst
darzustellen und unsere ästhetischen Urteile mit denen
der Herkunftsgesellschaften zu vergleichen. Ihm geht es
nicht darum, in unserem Sinne “Kunst” auszustellen,
sondern Besucher/innen sollen über Kunst- und Ästhe-
tik-Urteile und den damit verbundenen Einstellungen
wie die Sehnsucht nach Authentizität reflektieren.

Um das Thema der Präsentation geht es auch in “Sa-
krale Objekte. Rückkehr zum Arkanum” (Kap. VII).
Kramer stellt die Frage, ob Objekte aus rituellem Kon-
text als Kunstwerke oder mit Rücksicht auf ihren Ri-
tualwert ausgestellt werden sollten. Einig ist man sich
mit Kohl, dass man der Würde der Objekte gerecht wer-
den müsse, jedoch werden rituelle Vorführungen durch
Vertreter von Herkunftsgesellschaften von den Autor/
innen unterschiedlich bewertet. Als Beispiel wird eine
Ausstellung von Altären im Haus der Kulturen der Welt
genannt, in deren Rahmen Priester Rituale vollführten:
Während die Ausstellung für Völger ein gelungener
Kulturvergleich war, wirkte sie auf Kohl wie ein zoo hu-
main.

In “Das Humboldt Forum: Weltmuseum oder histo-
rischer Erinnerungsort” (Kap. VIII) kreist das Gespräch
um das Verhältnis von partikularem Kulturerbe und uni-
versalem Weltkulturerbe (Kohl), und erneut bei lokalen
Sammlungen und globalem Welterklärungsanspruch
(Sievernich) des Humboldt Forums. Hier kommt das
Gespräch nicht voran, die aufgestellten Gegensätze wer-
den nicht genauer umrissen, noch wird nach Akteuren
gefragt. Nicht berücksichtigt wird, dass das Humboldt
Forum aus allen Museumssammlungen der Staatlichen
Museen zu Berlin wird schöpfen können. Und schafft
sich der Wert des Lokalen, der nach Kramer im Hum-
boldt Forum erkannt werden könnte, nicht auch im Glo-
balen immer wieder neu?

Dass politische Absichten und nicht ethnologische
Perspektiven im Humboldt Forum vorrangig sein wer-
den (Möller), wird in “Identitäten und Alterität” (Kap.
IX) thematisiert. Nach Möller finden sich Identitätskon-
struktionen auf beiden Seiten: auf Seiten des Humboldt
Forums mit seinem Anspruch auf Gleichwertigkeit der
Kulturen, von Kritikern als Geschichtsreparatur und
neue Form der Aneignung gelesen; auf Seiten der Her-
kunftsgesellschaften, die mit Hilfe von Objekten neue
Geschichtsbilder entwerfen (Kohl). Möller spricht sich

608 Rezensionen

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-606 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:47:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-606


dafür aus, dass diese Wechselbeziehungen im Humboldt
Forum sichtbar gemacht werden sollten. Diese Wechsel-
beziehungen werden in “Die Konstruktion des Indige-
nen und der savage slot” (Kap. X) vertieft und erwei-
tert. Denn neben der ethnologischen Botschaft, dass wir
uns nur im Anderen erkennen (Kohl, Kap. III) scheint
angesichts einer miteinander verflochtenen Geschichte
ebenso zu gelten, dass man sich auch mit Hilfe des An-
deren und dessen Fremdbilder konstituiert. Haben die
Writing Culture Debatte und postkoloniale Studien die
Dominanz westlicher Fremdbilder entlarvt – die, wie
Kohl darauf verweist, auch in spezifischen Museumsin-
szenierungen umgesetzt würden –, und einen epistemo-
logischen Wandel in der Ethnologie eingeläutet, so fragt
Möller, ob Ethnologen nun die Identitätskonstruktionen
auch der ehemals kolonisierten Gesellschaften unter-
suchten. Sammlungen sind unabhängig von ihren zeit-
lich bedingten Inszenierungen, Museen bleiben daher
kulturelle Schatzhäuser jenseits aller konzeptuellen
Ausrichtungen. Sammlungen sind sozusagen das Dauer-
haftere, den Moden in Gesellschaft und Museen nicht
völlig Ausgelieferte. Nach Kramer wird sich das Hum-
boldt Forum nicht auf eine ethnologische Konzeption
gründen können, sondern aufgrund des politischen
Drucks Eventkultur sein. Er sieht auch die Entwicklung
kleinerer Häuser, der anderen ethnologischen Museen,
als völlig offen. Hier klingt eine Trennung an zwischen
ethnologischer Forschung an den Sammlungen und in
den Archiven einerseits, während sich andererseits die
öffentliche Schauseite im Humboldt Forum und den
Museen als unabsehbar darstellt. Kramer hält es aber
auch für denkbar, dass die durch Forschung entstehen-
den ethnologischen Collagen im Humboldt Forum ge-
zeigt würden.

Das Verhältnis zwischen ethnologischer Forschung
und öffentlichkeitswirksamer Schauseite bestimmt auch
die Diskussion in “Forschen und Bewahren. Was bleibt
in Dahlem?“ (Kap. XI). Hier spricht sich Möller für
eine klare Trennung aus und Sievernich bringt die Pläne
ins Spiel, wonach aus Dahlem ein Forschungszentrum
entstehen solle, in dem die Sammlungen die zentrale
Rolle spielten. Es scheint, als plädierten die Autoren für
eine Emanzipation vom Humboldt Forum. Nicht gefragt
wird nach den Folgen für die (noch ?) im Ethnologi-
schen Museum tätigen Wissenschaftler, die ethnologi-
sche Forschung betreiben und das Humboldt Forum be-
dienen sollen. Wie sollen sie diesen Spagat managen?
Für Völger ist das ganz einfach: Das Humboldt Forum
sei auf den Thinktank in Dahlem und auf die ethnologi-
schen Museen Deutschlands angewiesen. Diese Vorstel-
lung ist als naiv zu bezeichnen. Die inhaltliche Konzep-
tion des Humboldt Forums wird durch die deutsche Po-
litik maßgeblich mitbestimmt, die daraus entstehenden
Aufgaben und Ansprüche an die Mitarbeiter des
(noch ?) Ethnologischen Museums weitergegeben. Eine
Forschung, die an deutscher Kulturpolitik ausgerichtet
ist und mit einer “bunten Mischung” (Völger, Kap. VI)
hinsichtlich des Personals am Humboldt Forum koope-
riert und kooperieren muss, dürfte anders aussehen als

eine Themenwahl, die die Mitarbeiter/innen im Kontext
von Sammlung und Herkunftsgesellschaften entwi-
ckeln. Das könnte in Zukunft eher nur in kleineren Häu-
sern möglich sein.

Wer soll die Wissenschaftler des zukünftigen For-
schungszentrums ausbilden? Dies beschäftigt die Autor/
innen in “Museums- und Universitätsethnologie. Ge-
trennte Wege?” (Kap. XII). Ein Forschungszentrum
braucht Wissenschaftler, die in der Forschung an mate-
rieller und immaterieller Kultur ausgebildet sind, mit
den historischen Quellen in Archiven arbeiten können
und sich mit der Geschichte und Gegenwart spezifischer
Regionen befasst haben. Kramer fragte bereits im vori-
gen Kapitel, ob die ethnologischen Universitätsinstitute
dies leisten könnten. Dies würde bedeuten, dass sie die
Forschung an und über im/materielle(r) Kultur in ihre
Curricula und Masterstudiengänge aufnehmen müssten.
So unklar es ist, wie sich die Trennung zwischen Muse-
ums- und Universitätsethnologie in Zukunft weiter ent-
wickeln wird, so unklar ist auch das zukünftige
Verhältnis zwischen geplantem Forschungszentrum in
Dahlem und dem Humboldt Forum. Tendenziell neigen
die Gesprächspartner/innen dazu, den Schwerpunkt der
ethnologischen Objekt-Forschung auf das Forschungs-
zentrum zu setzen. Mit den von Kramer vorgeschlage-
nen Thematiken wie z. B. Ritualwert der hochkulturel-
len Meisterwerke, performative Kunst, Verflechtungsge-
schichte, wird eine ethnologisch konzeptuelle Objekt-
forschung gewünscht. Die Brücke zum Humboldt Fo-
rum schafft Kramer, indem er auf ein Recht der Öffent-
lichkeit an den Forschungsergebnissen, den ethnologi-
schen Collagen, verweist, die dann im Humboldt Forum
– auch mit bewusstem Verzicht auf Breitenwirkung –
vorgestellt werden sollten. Dazu müssten Politik und
Humboldt Forum den Wert einer solchen Forschung oh-
ne Breitenwirkung anerkennen. Hier dürfen Zweifel er-
laubt sein.

Ob eine neue Generation von Museumsleiter/innen
eine zukunftsweisende Veränderung herbeiführen wird,
wie anlässlich einer Diskussion über “Raubkunst und
deutscher Kolonialismus”, veranstaltet von der Fried-
rich Naumann Stiftung, Inés de Castro, Direktorin des
Linden-Museums Stuttgart, behauptete, erscheint frag-
lich. Die rezenten Entwicklungen in Frankfurt/Main un-
ter Clémentine Deliss und Dresden/Leipzig unter Nanet-
te Snoep lassen daran zweifeln. Unreflektierte, fast
plumpe Parteilichkeit ist es wohl, die de Castro sagen
ließ, die Museumsethnologen hätten sich nicht um
die “geraubten” Objekte gekümmert, ja, sie hätten sie
versteckt. Das hier rezensierte Gespräch gibt nicht die
Ansichten dieser jüngeren, heute aktiven Universitäts-
professor/innen und Museumsethnologen/innen wider.
Eine Einbeziehung dieser jüngeren Generation hätte
dem Gespräch vielleicht weniger den Charakter eines
Rückblickes gegeben; dennoch enthält der Gesprächs-
band zahlreiche Ansätze, die sich für die Ethnologie im
Humboldt Forum lohnen würden, weiter zu verfolgen.
So kann insgesamt dieser dünne Band als ein wichtiger
Beitrag für die zukünftige Standortdebatte der universi-

Rezensionen 609

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-606 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:47:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-606


tären und der an Museen betriebenen Ethnologie gese-
hen werden.

Ingrid Schindlbeck
(i.schindlbeck@smb.spk-berlin.de)

Markus Schindlbeck (m.schindlbeck@outlook.de)

König, Viola (ed.): On the Mount of Intertwined Ser-
pents. The Pictorial History of Power, Rule, and Land
on Lienzo Seler II. Petersberg: Michael Imhof Verlag;
Berlin: Staatliche Museen zu Berlin, 2017. 172 pp.
ISBN 978-3-7319-0486-1. Price: € 49,95

The subject of this edited volume, the Lienzo Seler II,
is a pictographic document on which “sacred and hu-
man history transpires over a conceptual map of the ter-
ritory” (38) of the town of Coixtlahuaca (Oaxaca) in the
early colonial period, as it is described by Boone in the
introductory chapter. On this large roughly 4x4 meter
cloth, the boundaries of this territory are depicted as
well as indigenous origin narratives but also Catholic
churches and priests. It is clearly a complex document.
The interpretation of the pictography is made more dif-
ficult by the fact that the Lienzo is rather damaged. At
the edges the cloth is torn and some of the paint is
severely faded.

Before going into the interpretative part, three chap-
ters of this volume focus on the history of research done
on this manuscript. Most of this focusses on the period
before the 1970s, when the Lienzo was put up for public
display in a vertical glass case, making it almost impos-
sible to study the small and detailed images. Chapter 2
by Viola König gives a good biographical overview of
the known whereabouts of the Lienzo since its creation.
This mostly looks at the period of collection by
Martínez Gracida and the Selers, and the Lienzo’s even-
tual transportation to Berlin. Chapters 4 and 5 together
form the section “The Collectors” taking up the topic
introduced by König and presenting much needed bio-
graphical information about the two previously men-
tioned collectors and their contributions to Mesoameri-
can studies. Araceli Rojas Martínez Gracida shows how
her namesake was an exquisite researcher and educator,
especially when considered in the spirit of his time.
Within the political climate of Porfirian Mexico, he
sought to strengthen the indigenous identity and encour-
age the research of its roots. It was likely this context
that prompted him to give the Lienzo along with other
artefacts to the Selers, so that the study of Mexican heri-
tage would be promoted in foreign countries. The Selers
themselves and the collection they brought to Berlin are
discussed by Maria Gaida. She shows that although
some records have survived of their acquisitions, the ex-
act circumstances of their acquisition of the Lienzo Sel-
er II remain unclear. The inclusion of chapters on these
important early Americanists is important, not just for
the role they played in the history of the Lienzo but cer-
tainly also to call attention to their woefully understud-
ied and underused legacy. The studies of Martínez

Gracida, including those of now lost archaeological ob-
jects and sites, remain largely unpublished. The work of
Eduard Seler, although partially superseded by later
work, and especially the journals of Caecilie Seler-
Sachs are also fonts of knowledge that remain unread in
the anglophone world.

Other important contextual information is given in
chapters 6 and 10 by Kowalewski and Pohl respectively.
Based on the information gathered in the archaeological
survey of the Coixtlahuaca valley, Kowalewski provides
important insight into the demographic development of
the region. The link between these historical documents
and archaeology is often not made, not in the least be-
cause the archaeology of the early colonial period is
woefully underdeveloped as Kowalewski shows. I sin-
cerely hope that integrated projects including archaeolo-
gy, historical sources, and present-day indigenous
knowledge will give a clearer picture of this time. Pohl
shows the importance of southern Mexico in the investi-
gation of Mesoamerican history. While I am not entirely
convinced by his interpretation that this expresses a de-
liberate imperial strategy, it is clear that southern Mexi-
co had an important impact on the development of the
Mixteca-Puebla style. In my opinion, grouping all of
these peoples together in one “Children of the Plumed
Serpent Confederacy” has the undesirable effect of eras-
ing the different identities that were clearly expressed in
precolonial written sources. I am surprised to find that
this tendency to “whitewash” indigenous peoples is in
this chapter continued in the use of certain culturally in-
sensitive terminology, such as the use of “Indians” and
“Demons.”

Three chapters focus mainly on the interpretation of
the landscape encoded in this Lienzo. Van Doesburg,
Pacheco Silva, and Rincón Mautner they each approach
the document from a different angle and often also look
at different sections of the Lienzo. One of the main is-
sues that they try to tackle is the relation between places
mentioned in the Lienzo and the geographical reality of
the Coixtlahuaca valley, i. e., can we pinpoint places in
the Lienzo on a modern map. Their conclusions are
based on complex chains of evidence obtained by the
study of often small details in the Lienzo in combina-
tion with linguistic, ethnographic, and historical infor-
mation from other sources. My main concern with these
chapters and for that matter with any investigation of
the details of this Lienzo, is that it is both layered and
damaged. In the final chapter of this book, König ad-
dresses this issue of later additions, but she does so
mainly based on stylistic differences. It is clear that
some figures are done in a different style and that these
were added later. It is in my opinion very hard, how-
ever, to see stylistic differences in, for example, the
lines that run all over the Lienzo and that connect differ-
ent sections. Even when we can distinguish different
hands, we are still stuck with the fact that much of the
Lienzo is faded, including most of this line work. The
top right corner and the whole section along the border
on the right hand side is faded, though traces of figures

610 Rezensionen

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-606 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:47:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-606

