606

aufeinander, als dass sie sich inhaltlich wiederholen,
was die Lektiire erfreulich bereichernd und abwechs-
lungsreich macht.

Sandra KeBler (kessler@uni-mainz.de)

Kohl, Karl-Heinz, Fritz Kramer, Johann Michael
Moller, Gereon Sievernich und Gisela Vélger: Das
Humboldt Forum und die Ethnologie. Ein Gesprdch
zwischen Karl-Heinz Kohl, Fritz Kramer, Johann Mi-
chael Moller, Gereon Sievernich, Gisela Volger. Frank-
furt: kula Verlag Dr. Edgar Bonisch, 2019. 164 pp.
ISBN 978-3-945340-07-3. (Der ethnologische Blick, 1)
Preis: € 17,00

Seit dem Beschluss des Bundestages, das ehemalige
Berliner Stadtschloss, die koniglich-preulische Resi-
denz des deutschen Kaiserreiches, wieder aufzubauen,
nehmen die Kontroversen um Nutzung und Inhalt des
Gebédudes kein Ende. Drehten sie sich anfinglich um
Fiir und Wider hinsichtlich des architektonischen Wie-
deraufbaus des Schlosses, so riickten mit der Entschei-
dung, die auBereuropdischen Sammlungen der Museen
Dahlem, Stiftung PreuBischer Kulturbesitz, dorthin zu
verbringen, andere Fragen in den Mittelpunkt: Kann es
gelingen, mit einer Verbringung der auBereuropdischen
Sammlungen in ein solch symbolgeladenes Gebédude die
Gleichwertigkeit unterschiedlicher kultureller Aus-
drucksformen einer allgemeinen Offentlichkeit zu ver-
mitteln? Wihrend die Ideengeber im Geiste der Gebrii-
der Humboldts und durch nachbarschaftliche Verortung
von vorwiegend europdischer Kunst der Museumsinsel
und auBlereuropiischer Kunst und Kultur des nun Hum-
boldt Forum getauften Stadtschlosses Weltoffenheit und
Weltzusammenhang fiir sich vereinnahmten, warfen die
Kritiker ein, dass just die ethnologischen Sammlungen
fiir Raub und deutschen Kolonialismus stiinden. Dabei
wurde die Debatte in erster Linie nicht von Wissen-
schaftlern, sondern von Vertretern aus Politik und zivil-
gesellschaftlichen Gruppen gefiihrt.

Mit dem Buch “Das Humboldt Forum und die Ethno-
logie” melden sich nun namhafte Ethnolog/innen und
Ausstellungsmacher/innen zu Wort: Karl-Heinz Kohl,
Professor emeritus und ehemaliger Lehrstuhlinhaber fiir
Ethnologie an der Universitdt Frankfurt a. M.; Fritz
Kramer, Ethnologe, Professor emeritus und ehemaliger
Lehrstuhlinhaber an der Hochschule fiir bildende Kiins-
te in Hamburg; Johann Michael Moller, Ethnologe und
Journalist; Gereon Sievernich, ehemaliger Direktor des
Martin-Gropius-Baus, derzeit Kurator des Hauptstadt-
kulturfonds und Gisela Volger, ehemalige Direktorin
des Rautenstrauch-Joest Museums in Kéln. Im gemein-
samen Gesprich, das im Rahmen einer Diskussionsrun-
de im Martin-Gropius-Bau 2017 gefiihrt wurde, beriih-
ren und erdrtern sie insbesondere die Frage des Verhilt-
nisses zwischen der Ethnologie als Wissenschaft und
den Notwendigkeiten eines international erfolgreichen
Ausstellungs-, Kunst- und Kulturzentrums, das das
Humboldt Forum sein will.

Rezensionen

Den “Geburtsfehler des Humboldt Forums” (Kap. I)
siecht Kramer darin, dass ethnologische Sammlungen
sich primér auf kleine, marginalisierte Gesellschaften
bezdgen, mit denen man Weltverflechtung und die Viel-
falt der Moderne nicht zeigen kdnne. Wihrend Volger
einen Kulturvergleich auch mit Sammlungen aus margi-
nalisierten Gruppen als machbar einschitzt, geht Siever-
nich auf die Planungsgeschichte ein, deren wechselnde
Akteure (Museumskuratoren, Martin Heller, Neil Mac-
Gregor) einen politischen Willen ausdriickten. Siever-
nich benennt hier den wichtigen Punkt der Politisierung.
Noch nie in ihrer Geschichte sind ethnologische Aus-
stellungsplanungen dermafen ins Zentrum von Diskur-
sen zwischen staatlichen Vertretern der Kulturpolitik
und zivilgesellschaftlichen Gruppen geriickt worden.
Nicht die Ethnologen des Museums in Dahlem waren
es, die am Anfang der Planungen standen (14), sondern
Entscheidungstriager wie die Présidenten der Stiftung
PreuBischer Kulturbesitz (Klaus-Dieter Lehmann, spéter
Hermann Parzinger) und die Generaldirektoren der
Staatlichen Museen (Peter-Klaus Schuster, spiter Mi-
chael Eissenhauer), die die Ziele formulierten und die
Etagenbelegung des Humboldt Forums festlegten. Vol-
ger meint im Riickblick, “dass das Projekt Humboldt
Forum die lokalen Kapazititen iibersteige” (15) und
macht diese Kritik auch an der Ausstellung “Anders zur
Welt kommen” fest, der bis heute einzigen gemeinsa-
men Ausstellung aller Teilnehmer am Humboldt Forum,
die von Parzinger aus politischen Griinden neun Monate
vor den Wahlen von 2009 aus dem Boden gestampft
wurde, um eine 6ffentliche Akzeptanz fiir das Humboldt
Forum zu schaffen, mit einer moglichst weit gestreuten
Prisentation aller “Schétze” der beteiligten Institutio-
nen. Kohl hingegen sieht sogar Ausstellungen im
Martin-Gropius-Bau als “Ideengeber” (16) fiir das
Humboldt Forum. Moller hingegen meint, dass
die “Wiedergewinnung der Idee”, einen Ort der Welt-
kulturen zu schaffen als Spiegelbild einer offenen Nati-
on nach mittlerweile 18 Jahren der Debatten nicht mehr
funktioniere (17). Mdller kritisiert jedoch zu Unrecht
Bredekamp, der bei der letzten Versammlung der dama-
ligen Deutschen Gesellschaft fiir Volkerkunde in Dah-
lem im Herbst 2017 als einziger fiir den Griinder des
Berliner Museums fiir Volkerkunde, Adolf Bastian, ein-
trat, als Carola Lentz diesen als “Rassisten” bezeichnete
und die damalige Direktorin des Museums, Viola Koé-
nig, schweigend daneben saf}. Mdller meint, dass eine
Beschworung der goldenen Ara der Gebriider Humboldt
nicht ausreiche, gegen eine “bdse Geschichte” der
Nation Stellung zu beziehen, man hitte sich der
Kolonialismusdebatte stellen miissen, es gehe nicht
mehr um Toleranz, sondern um Dekonstruktion (18).
Die Frage, was eine solche Politisierung fiir die Ethno-
logie und deren Museen in Zukunft bedeutet, wird aber
nicht gestellt.

In “Ausgangsidee des Humboldt Forums”’(Kap. II)
geht es um die Addquatheit der Ankniipfung an die Ge-
briider Humboldt. Nach Kramer kénne man an Ideen
und Personlichkeiten des 18. Jh.s ankniipfen. Er und

Anthropos 114.2019

12.01.2026, 03:47:31. © Inhak.
fr oder

Erlaubnis Ist

Inhalts Im



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-606

Rezensionen

Kohl hétten anstelle der Gebriider Humboldt als Na-
mensgeber fiir das Humboldt Forum Georg Forster vor-
gezogen, der seine Erfahrungen auf seinen Forschungs-
reisen nach Tahiti in gesellschaftspolitisches Handeln
iiberfithrte. Konnte Forster einen Wert aus der Begeg-
nung mit dem Fremden ziehen, so stellt Kramer die
wichtige Frage nach dem Wert, den wir heute in ethno-
grafischen Sammlungen sehen, denn deren Rezeption
sei unabhingig von den zu ihrer Entstehungszeit gelten-
den Sammlungskonzepten. Unter der Voraussetzung,
dass wir die Vielfalt der Kulturen als Wert anerkennen,
sieht er die Aufgabe des Humboldt Forums darin, zu
zeigen, wie die ehemals eher isolierten Kulturen zur
vernetzten Vielfalt der Gegenwart wurden. Moller sieht
die Wahl der Gebriider Humboldt als Bedeutungspolitik.
Weder Kramer noch Kohl gehen auf Wilhelm von Hum-
boldt ein, der ja erst spiter zum Paten des Humboldt Fo-
rums wurde, wihrend man anfangs nur den Reisenden
Alexander von Humboldt im Blick hatte, der “vom Ver-
messen geradezu besessen” (Kohl, 23) gewesen sei,
wihrend doch sein Bruder durch seine Sprachforschun-
gen der Ethnologie viel ndher stand. Auch hier wird
nicht weiter erortert, was es bedeutet, dass sich diese
Bedeutungspolitik in die jetzigen Ausstellungsplanun-
gen niederschldgt und Kurator/innen ihre Ausstellungs-
pldne dem durchaus anpassen miissen.

Ein durchgehendes Thema in der Gesprachsrunde ist
das “Fehlen der Ethnologie” in den Museen, Kramer
fiihrt es auf mangelndes Personal, Forschungsmittel und
Ideen zuriick. Die Autor/innen miissen auch von einer
geschwichten Position der Ethnologie bzw. des Berliner
Ethnologischen Museums im Humboldt Forum ausge-
hen, denn in “Die ethnographischen Sammlungen und
das Fehlen der Ethnologie” (Kap. III) werden Fehlent-
wicklungen und Vorwiirfe formuliert. Kramer erwéhnt
die Auseinanderentwicklung zwischen Universitdt und
Museum seit den 1960er Jahren, Volger und Kohl wer-
fen dem Dahlemer Museum eine Politik der Abschot-
tung vor. Volger bedauert, dass man bei den Planungen
fiir das Humboldt Forum nicht die deutschsprachigen
Museen mit einbezogen hitte, und Kohl erwédhnt das
Buch von Friedrich von Bose, dem man wie in einem
Geheimbund nie “organisatorische Papiere” gezeigt ha-
be (30). Hier ist zu erwihnen, dass diese “Abschottung”
von der Direktorin Viola Konig und ihrem fiir die Orga-
nisation der Planungen zustdndigen Mitarbeiter Peter
Junge auf Kosten der anderen Mitarbeiter gewiinscht
wurde. Allerdings fiihrt es zu weit, wenn Gisela Volger
behauptet: “Abschottung und Selbstgewissheit sind seit
langem ein Alleinstellungsmerkmal des Berliner Vol-
kerkundemuseums” (31) und in diesem Zusammenhang
alle ihre “kulturvergleichenden” Sonderausstellungen
erwéhnt. Allein fiir die Ausstellung “Die Braut” zihlte
der Rezensent damals die iiber 800 Leihgaben von Ber-
lin an Koln mehrmals durch. Als schlieBlich die Aus-
stellung “Ménnerbiinde” bevorstand, ging Volger davon
aus, dass die Kurator/innen des Ethnologischen Muse-
ums flir sie die Objekte auswéhlen sollten. Eine von An-
fang an geplante Zusammenarbeit fiir eine Sonderaus-

Anthropos 114.2019

607

stellung sieht anders aus. Sievernich stellt die Frage
nach der Zukunft der Ethnologie in postkolonialen Zei-
ten. Volger sieht Dahlem als Forschungszentrum und
das Humboldt Forum als Schaufenster fiir die Ethnolo-
gie als eine sehr gute Losung an. Die Kehrseite, dass der
Stab des Humboldt Forums sich nicht als Verwirklicher
der Ethnologie sehen kdnnte, sondern trans- und inter-
disziplindre Arbeit verfolgen will und muss, wird nicht
angedacht. Nur Modller warnt vor einer Abgabe von
Deutungshoheit.

Immer wieder zeigt sich, dass den Teilnehmern der
Gesprachsrunde oft wesentliche Informationen zum
Humboldt Forum fehlen: Die AuBerung von Vélger
(32), “[d]ie Dahlemer Ethnologen kénnen den Intendan-
ten fiir sich arbeiten lassen”, ist schlicht als illusionér zu
bezeichnen, angesichts allein der Tatsache, dass der Zu-
griff auf Wechselausstellungsflichen primir dem Stab
des Humboldt Forums vorbehalten ist. Auch die Infor-
mation von Kohl (32f.), dass 300 Stellen fiir das Hum-
boldt Forum geschaffen wurden, iibersieht, dass es sich
hier nicht um Ethnologen handelt.

Seit dem Auftritt von Savoy ist das Thema “Raub-
kunst” in Zusammenhang mit ethnologischen Museen
ein Hauptthema geworden. Die Beziehung zwischen
Ethnologie und Kolonialismus wird in “Streitpunkt
Raubkunst.  Restitution oder shared heritage?”
(Kap. IV) im Gegensatz zur offentlichen Debatte diffe-
renziert betrachtet. So fragt Kohl (36), ob es wirklich
ungleicher Tausch gewesen sei, wenn eine Schnitzerei
gegen heill begehrte Eisenwerkzeuge eingetauscht wur-
de, und Kramer sagt zu Recht: “In manchen Gegenden
hitten Ethnologen gar keinen Zugang zu den Menschen
gefunden, wenn sie sich nicht auf den Tausch eingelas-
sen hétten” (44). Kramer verweist darauf, dass ethnolo-
gische Sammlungen nur noch durch die Projektion der
NS-Raubkunstdebatte betrachtet wiirden und man nicht
wissen wolle, dass es Mérkte, Arbeiten fiir Auftragge-
ber, etc. gegeben habe, auch, weil wir unsere Vorstel-
lung des Authentischen erhalten wollten. Dass die De-
batte primér politische Absichten verfolgt und ethnolo-
gische Perspektiven zur Rolle von Schnitzkunst und
Tausch verleugnet oder fiir wertlos erachtet werden,
wird nicht vertieft. Von Nicht-Kenntnis tiber die Sachla-
ge zeugt der Vorschlag von Volger, “Ubersetzungen der
Forschungen anzubieten”, da wir “alle wissen, iiber
welche wichtigen schriftlichen Unterlagen das Berliner
Museum verfiigt, weil hier ja die Sammlungen aus den
Kolonien zuerst eintrafen” (51). Leider wurden die For-
schungsnotizen nicht zentral gesammelt, ja, nicht ein-
mal die der Mitarbeiter, die Forschungen im Auftrag des
Museums durchfithrten. Es wird sich zeigen, wie
schnell hier die aus politischen Griinden voran-
getriebene Provenienzforschung und Digitalisierung
der Aktenbestdnde an inhaltliche Grenzen stoflen wer-
den. Auch bei den Herkunftsgesellschaften haben die
riickgeforderten Objekte heute einen anderen Stellen-
wert und konnen politisch eingesetzt werden. Geht es
uns wirklich nichts an, was Herkunftsgesellschaften mit
diesen Objekten tun, wie Volger meint (51)? Beson-

12.01.2026, 03:47:31. © Inhatt.
1r oder In KI-Sy:

Erlaubnis Ist Jede urheberrechtiiche Nutzung untersaat. Insbesondere die Nutzung des Inhalts Im



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-606

608

ders Ethnolog/innen sollten wissen, dass in der Riickga-
be nicht immer der Kern einer guten Zusammenarbeit
liegt.

Der Blick auf andere Museen in “Was machen die an-
deren? Ethnologische Museen im Vergleich” (Kap. V)
fiihrt hinsichtlich der Kolonialismusdebatte und des
Umgangs mit Herkunftsgesellschaften nicht wirklich
weiter. Indigene Museumsgriindungen sind auf hiesige
Kontexte nicht zu iibertragen und das am ausfiihrlichs-
ten besprochene ethnologische Museum in Paris — von
Volger als “Mauslein” (56) apostrophiert, wahrend
Kohl “iiberwiltigt” (57) war und Kramer es als “durch-
dacht” (59) bezeichnet — betont Kunst, aber behandelt
nicht das Thema des (franzdsischen) Kolonialismus.
Hier zeigt sich vielleicht am deutlichsten, dass im Ge-
gensatz zu Frankeich und England die Kolonialismus-
und Raubkunstdebatte in Deutschland durch die NS-
Zeit stark gepragt ist.

In “Inszenierung oder Wissenschaft? Neue Ausstel-
lungskonzepte” (Kap. VI) geht es um die Frage, ob pri-
mar ethnologische Kunstobjekte prasentiert werden sol-
len und welche Objekte als Vergleichsobjekte herange-
zogen werden konnen. Volger pladiert fiir einen kultur-
vergleichenden Ansatz, der mit Kunst- und/oder ethno-
grafischen Objekten gleichermaBlen moglich sei, sie
sieht auBerhalb von “White Cube” und “Kontext” noch
viele andere mogliche Zuginge zu ethnografischen
Sammlungen. Eine Zusammenschau auBlereuropdischer
Kunst mit europdischer Kunst sei durch die Néhe der
Museumsinsel ohnehin gegeben. Kramer wendet sich
gegen eine Zusammenlegung mit europdischer Ethnolo-
gie, deren Sammlungen primér Unterschichten repra-
sentierten und daher Werken auflereuropiischer Spezia-
listen nicht entsprichen. Er weicht vom westlichen
Kunstbegriff ab bzw. erweitert ihn in ethnologischer
Perspektive auf die performativen Kiinste, denn viele
vom Westen als Kunst anerkannte auflereuropdische
Objekte seien Bestandteil eines dsthetischen Gesamt-
kunstwerks, z. B. eines Rituals, in dem sie vorkdmmen.
Zudem gibe es nicht in allen Gesellschaften Bildwerke,
aber dennoch hochkulturelle Werke. Sein Blick auf die
Kunst schafft insoweit eine Briicke zu europdischen Ge-
genwartskiinstlern, die nach Kramer einen Bruch mit
der klassischen Moderne vollzogen hitten, eine Wen-
dung vom Skulpturalen hin zum ethnologisch vermittel-
ten Konzeptuellen. Die Kunstreligion der Moderne sei
vorbei, und damit auch die “Seligsprechung” von afri-
kanischer Kunst, wie sie laut Kohl noch im Bode-Muse-
um in der Sonderausstellung “Unvergleichlich: Kunst
aus Afrika im Bode-Museum” beabsichtigt worden sei.
Bei diesen Ausfiihrungen wird immer von dem Hum-
boldt Forum als Museum gesprochen, was es jedoch nie
sein wird. Ein auf sich gestelltes und in Selbstverant-
wortung arbeitendes ethnologisches Museum mit
Sammlung und Ausstellung in einem Haus wird es ver-
mutlich nicht mehr geben, genau so wenig wie ein Mu-
seum fiir Asiatische Kunst, allen gegenteiligen Beteue-
rungen zum Trotz. Auf ein Informationsdefizit weist
auch die Bemerkung von Méller hin, warum MacGre-

Rezensionen

gor “so wenig von seinen eigenen Ideen in das Hum-
boldt Forum hineintragt” (89). Hat er doch gerade we-
sentlich dazu beigetragen, dass es im Humboldt Forum
eine Trennung zwischen den den Museen zugewiesenen
Dauerausstellungsflichen und den, dem Stab des Hum-
boldt Forums zugewiesenen Wechselausstellungsfla-
chen gibt und der museale “Restrumpf” (Sammlungen,
Bibliotheken) in Dahlem verbleibt. Ein Museum aus
einem Guss sieht anders aus und diirfte liber eine andere
Organisationsstruktur verfiigen. Auch auf das von der
Griindungsintendanz nicht weiter verfolgte kostspielige
Zwischenspiel von Martin Heller wird lediglich hinge-
wiesen. Die Folgen dieser Eingriffe von aulen werden
nicht thematisiert. Kramer sieht eine inhaltliche Aufga-
be darin, die Spannung zwischen Hoch- und Volkskunst
darzustellen und unsere dsthetischen Urteile mit denen
der Herkunftsgesellschaften zu vergleichen. Thm geht es
nicht darum, in unserem Sinne “Kunst” auszustellen,
sondern Besucher/innen sollen {iber Kunst- und Asthe-
tik-Urteile und den damit verbundenen Einstellungen
wie die Sehnsucht nach Authentizitét reflektieren.

Um das Thema der Prisentation geht es auch in “Sa-
krale Objekte. Riickkehr zum Arkanum” (Kap. VII).
Kramer stellt die Frage, ob Objekte aus rituellem Kon-
text als Kunstwerke oder mit Riicksicht auf ihren Ri-
tualwert ausgestellt werden sollten. Einig ist man sich
mit Kohl, dass man der Wiirde der Objekte gerecht wer-
den miisse, jedoch werden rituelle Vorfithrungen durch
Vertreter von Herkunftsgesellschaften von den Autor/
innen unterschiedlich bewertet. Als Beispiel wird eine
Ausstellung von Altdren im Haus der Kulturen der Welt
genannt, in deren Rahmen Priester Rituale vollfiihrten:
Wiéhrend die Ausstellung fiir Volger ein gelungener
Kulturvergleich war, wirkte sie auf Kohl wie ein zoo hu-
main.

In “Das Humboldt Forum: Weltmuseum oder histo-
rischer Erinnerungsort” (Kap. VIII) kreist das Gespréach
um das Verhéltnis von partikularem Kulturerbe und uni-
versalem Weltkulturerbe (Kohl), und erneut bei lokalen
Sammlungen und globalem Welterkldrungsanspruch
(Sievernich) des Humboldt Forums. Hier kommt das
Gespréch nicht voran, die aufgestellten Gegensitze wer-
den nicht genauer umrissen, noch wird nach Akteuren
gefragt. Nicht beriicksichtigt wird, dass das Humboldt
Forum aus allen Museumssammlungen der Staatlichen
Museen zu Berlin wird schopfen konnen. Und schafft
sich der Wert des Lokalen, der nach Kramer im Hum-
boldt Forum erkannt werden konnte, nicht auch im Glo-
balen immer wieder neu?

Dass politische Absichten und nicht ethnologische
Perspektiven im Humboldt Forum vorrangig sein wer-
den (Mdller), wird in “Identititen und Alteritat” (Kap.
IX) thematisiert. Nach Moller finden sich Identitdtskon-
struktionen auf beiden Seiten: auf Seiten des Humboldt
Forums mit seinem Anspruch auf Gleichwertigkeit der
Kulturen, von Kritikern als Geschichtsreparatur und
neue Form der Aneignung gelesen; auf Seiten der Her-
kunftsgesellschaften, die mit Hilfe von Objekten neue
Geschichtsbilder entwerfen (Kohl). Moéller spricht sich

Anthropos 114.2019

12.01.2026, 03:47:31. © Inhak.
Inhalts Im fr oder

Erlaubnis Ist


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-606

Rezensionen

dafiir aus, dass diese Wechselbeziehungen im Humboldt
Forum sichtbar gemacht werden sollten. Diese Wechsel-
beziehungen werden in “Die Konstruktion des Indige-
nen und der savage slot” (Kap. X) vertieft und erwei-
tert. Denn neben der ethnologischen Botschaft, dass wir
uns nur im Anderen erkennen (Kohl, Kap. III) scheint
angesichts einer miteinander verflochtenen Geschichte
ebenso zu gelten, dass man sich auch mit Hilfe des An-
deren und dessen Fremdbilder konstituiert. Haben die
Writing Culture Debatte und postkoloniale Studien die
Dominanz westlicher Fremdbilder entlarvt — die, wie
Kohl darauf verweist, auch in spezifischen Museumsin-
szenierungen umgesetzt wiirden —, und einen epistemo-
logischen Wandel in der Ethnologie eingeldutet, so fragt
Moller, ob Ethnologen nun die Identititskonstruktionen
auch der ehemals kolonisierten Gesellschaften unter-
suchten. Sammlungen sind unabhéngig von ihren zeit-
lich bedingten Inszenierungen, Museen bleiben daher
kulturelle Schatzhduser jenseits aller konzeptuellen
Ausrichtungen. Sammlungen sind sozusagen das Dauer-
haftere, den Moden in Gesellschaft und Museen nicht
vollig Ausgelieferte. Nach Kramer wird sich das Hum-
boldt Forum nicht auf eine ethnologische Konzeption
griinden konnen, sondern aufgrund des politischen
Drucks Eventkultur sein. Er sieht auch die Entwicklung
kleinerer Héuser, der anderen ethnologischen Museen,
als vollig offen. Hier klingt eine Trennung an zwischen
ethnologischer Forschung an den Sammlungen und in
den Archiven einerseits, wihrend sich andererseits die
Offentliche Schauseite im Humboldt Forum und den
Museen als unabsehbar darstellt. Kramer hilt es aber
auch fiir denkbar, dass die durch Forschung entstehen-
den ethnologischen Collagen im Humboldt Forum ge-
zeigt wiirden.

Das Verhiltnis zwischen ethnologischer Forschung
und offentlichkeitswirksamer Schauseite bestimmt auch
die Diskussion in “Forschen und Bewahren. Was bleibt
in Dahlem?“ (Kap. XI). Hier spricht sich Moller fiir
eine klare Trennung aus und Sievernich bringt die Plane
ins Spiel, wonach aus Dahlem ein Forschungszentrum
entstehen solle, in dem die Sammlungen die zentrale
Rolle spielten. Es scheint, als plddierten die Autoren fiir
eine Emanzipation vom Humboldt Forum. Nicht gefragt
wird nach den Folgen fiir die (noch ?) im Ethnologi-
schen Museum titigen Wissenschaftler, die ethnologi-
sche Forschung betreiben und das Humboldt Forum be-
dienen sollen. Wie sollen sie diesen Spagat managen?
Fiir Volger ist das ganz einfach: Das Humboldt Forum
sei auf den Thinktank in Dahlem und auf die ethnologi-
schen Museen Deutschlands angewiesen. Diese Vorstel-
lung ist als naiv zu bezeichnen. Die inhaltliche Konzep-
tion des Humboldt Forums wird durch die deutsche Po-
litik maBgeblich mitbestimmt, die daraus entstehenden
Aufgaben und Anspriiche an die Mitarbeiter des
(noch ?) Ethnologischen Museums weitergegeben. Eine
Forschung, die an deutscher Kulturpolitik ausgerichtet
ist und mit einer “bunten Mischung” (Volger, Kap. VI)
hinsichtlich des Personals am Humboldt Forum koope-
riert und kooperieren muss, diirfte anders aussehen als

Anthropos 114.2019

609

eine Themenwahl, die die Mitarbeiter/innen im Kontext
von Sammlung und Herkunftsgesellschaften entwi-
ckeln. Das konnte in Zukunft eher nur in kleineren Hiu-
sern moglich sein.

Wer soll die Wissenschaftler des zukiinftigen For-
schungszentrums ausbilden? Dies beschiftigt die Autor/
innen in “Museums- und Universititsethnologie. Ge-
trennte Wege?” (Kap. XII). Ein Forschungszentrum
braucht Wissenschaftler, die in der Forschung an mate-
rieller und immaterieller Kultur ausgebildet sind, mit
den historischen Quellen in Archiven arbeiten kénnen
und sich mit der Geschichte und Gegenwart spezifischer
Regionen befasst haben. Kramer fragte bereits im vori-
gen Kapitel, ob die ethnologischen Universitétsinstitute
dies leisten konnten. Dies wiirde bedeuten, dass sie die
Forschung an und iiber im/materielle(r) Kultur in ihre
Curricula und Masterstudiengénge aufnehmen miissten.
So unklar es ist, wie sich die Trennung zwischen Muse-
ums- und Universitédtsethnologie in Zukunft weiter ent-
wickeln wird, so unklar ist auch das zukiinftige
Verhiltnis zwischen geplantem Forschungszentrum in
Dahlem und dem Humboldt Forum. Tendenziell neigen
die Gespréchspartner/innen dazu, den Schwerpunkt der
ethnologischen Objekt-Forschung auf das Forschungs-
zentrum zu setzen. Mit den von Kramer vorgeschlage-
nen Thematiken wie z. B. Ritualwert der hochkulturel-
len Meisterwerke, performative Kunst, Verflechtungsge-
schichte, wird eine ethnologisch konzeptuelle Objekt-
forschung gewiinscht. Die Briicke zum Humboldt Fo-
rum schafft Kramer, indem er auf ein Recht der Offent-
lichkeit an den Forschungsergebnissen, den ethnologi-
schen Collagen, verweist, die dann im Humboldt Forum
— auch mit bewusstem Verzicht auf Breitenwirkung —
vorgestellt werden sollten. Dazu miissten Politik und
Humboldt Forum den Wert einer solchen Forschung oh-
ne Breitenwirkung anerkennen. Hier diirfen Zweifel er-
laubt sein.

Ob eine neue Generation von Museumsleiter/innen
eine zukunftsweisende Verdnderung herbeifiithren wird,
wie anldsslich einer Diskussion iiber “Raubkunst und
deutscher Kolonialismus”, veranstaltet von der Fried-
rich Naumann Stiftung, Inés de Castro, Direktorin des
Linden-Museums Stuttgart, behauptete, erscheint frag-
lich. Die rezenten Entwicklungen in Frankfurt/Main un-
ter Clémentine Deliss und Dresden/Leipzig unter Nanet-
te Snoep lassen daran zweifeln. Unreflektierte, fast
plumpe Parteilichkeit ist es wohl, die de Castro sagen
lieB, die Museumsethnologen hétten sich nicht um
die “geraubten” Objekte gekiimmert, ja, sie hétten sie
versteckt. Das hier rezensierte Gesprach gibt nicht die
Ansichten dieser jiingeren, heute aktiven Universitéts-
professor/innen und Museumsethnologen/innen wider.
Eine Einbeziehung dieser jiingeren Generation hétte
dem Gespriach vielleicht weniger den Charakter eines
Riickblickes gegeben; dennoch enthilt der Gespréchs-
band zahlreiche Ansétze, die sich fiir die Ethnologie im
Humboldt Forum lohnen wiirden, weiter zu verfolgen.
So kann insgesamt dieser diinne Band als ein wichtiger
Beitrag fiir die zukiinftige Standortdebatte der universi-

12.01.2026, 03:47:31. © Inhak.
fr oder

Erlaubnis Ist Inhalts Im



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-606

610

taren und der an Museen betriebenen Ethnologie gese-
hen werden.

Ingrid Schindlbeck

(i.schindlbeck@smb.spk-berlin.de)

Markus Schindlbeck (m.schindlbeck@outlook.de)

Konig, Viola (ed.): On the Mount of Intertwined Ser-
pents. The Pictorial History of Power, Rule, and Land
on Lienzo Seler II. Petersberg: Michael Imhof Verlag;
Berlin: Staatliche Museen zu Berlin, 2017. 172 pp.
ISBN 978-3-7319-0486-1. Price: € 49,95

The subject of this edited volume, the Lienzo Seler II,
is a pictographic document on which “sacred and hu-
man history transpires over a conceptual map of the ter-
ritory” (38) of the town of Coixtlahuaca (Oaxaca) in the
early colonial period, as it is described by Boone in the
introductory chapter. On this large roughly 4x4 meter
cloth, the boundaries of this territory are depicted as
well as indigenous origin narratives but also Catholic
churches and priests. It is clearly a complex document.
The interpretation of the pictography is made more dif-
ficult by the fact that the Lienzo is rather damaged. At
the edges the cloth is torn and some of the paint is
severely faded.

Before going into the interpretative part, three chap-
ters of this volume focus on the history of research done
on this manuscript. Most of this focusses on the period
before the 1970s, when the Lienzo was put up for public
display in a vertical glass case, making it almost impos-
sible to study the small and detailed images. Chapter 2
by Viola Konig gives a good biographical overview of
the known whereabouts of the Lienzo since its creation.
This mostly looks at the period of collection by
Martinez Gracida and the Selers, and the Lienzo’s even-
tual transportation to Berlin. Chapters 4 and 5 together
form the section “The Collectors” taking up the topic
introduced by Konig and presenting much needed bio-
graphical information about the two previously men-
tioned collectors and their contributions to Mesoameri-
can studies. Araceli Rojas Martinez Gracida shows how
her namesake was an exquisite researcher and educator,
especially when considered in the spirit of his time.
Within the political climate of Porfirian Mexico, he
sought to strengthen the indigenous identity and encour-
age the research of its roots. It was likely this context
that prompted him to give the Lienzo along with other
artefacts to the Selers, so that the study of Mexican heri-
tage would be promoted in foreign countries. The Selers
themselves and the collection they brought to Berlin are
discussed by Maria Gaida. She shows that although
some records have survived of their acquisitions, the ex-
act circumstances of their acquisition of the Lienzo Sel-
er II remain unclear. The inclusion of chapters on these
important early Americanists is important, not just for
the role they played in the history of the Lienzo but cer-
tainly also to call attention to their woefully understud-
ied and underused legacy. The studies of Martinez

Rezensionen

Gracida, including those of now lost archaeological ob-
jects and sites, remain largely unpublished. The work of
Eduard Seler, although partially superseded by later
work, and especially the journals of Caecilie Seler-
Sachs are also fonts of knowledge that remain unread in
the anglophone world.

Other important contextual information is given in
chapters 6 and 10 by Kowalewski and Pohl respectively.
Based on the information gathered in the archaeological
survey of the Coixtlahuaca valley, Kowalewski provides
important insight into the demographic development of
the region. The link between these historical documents
and archaeology is often not made, not in the least be-
cause the archaeology of the early colonial period is
woefully underdeveloped as Kowalewski shows. I sin-
cerely hope that integrated projects including archaeolo-
gy, historical sources, and present-day indigenous
knowledge will give a clearer picture of this time. Pohl
shows the importance of southern Mexico in the investi-
gation of Mesoamerican history. While I am not entirely
convinced by his interpretation that this expresses a de-
liberate imperial strategy, it is clear that southern Mexi-
co had an important impact on the development of the
Mixteca-Puebla style. In my opinion, grouping all of
these peoples together in one “Children of the Plumed
Serpent Confederacy” has the undesirable effect of eras-
ing the different identities that were clearly expressed in
precolonial written sources. I am surprised to find that
this tendency to “whitewash” indigenous peoples is in
this chapter continued in the use of certain culturally in-
sensitive terminology, such as the use of “Indians” and
“Demons.”

Three chapters focus mainly on the interpretation of
the landscape encoded in this Lienzo. Van Doesburg,
Pacheco Silva, and Rincon Mautner they each approach
the document from a different angle and often also look
at different sections of the Lienzo. One of the main is-
sues that they try to tackle is the relation between places
mentioned in the Lienzo and the geographical reality of
the Coixtlahuaca valley, i. e., can we pinpoint places in
the Lienzo on a modern map. Their conclusions are
based on complex chains of evidence obtained by the
study of often small details in the Lienzo in combina-
tion with linguistic, ethnographic, and historical infor-
mation from other sources. My main concern with these
chapters and for that matter with any investigation of
the details of this Lienzo, is that it is both layered and
damaged. In the final chapter of this book, Konig ad-
dresses this issue of later additions, but she does so
mainly based on stylistic differences. It is clear that
some figures are done in a different style and that these
were added later. It is in my opinion very hard, how-
ever, to see stylistic differences in, for example, the
lines that run all over the Lienzo and that connect differ-
ent sections. Even when we can distinguish different
hands, we are still stuck with the fact that much of the
Lienzo is faded, including most of this line work. The
top right corner and the whole section along the border
on the right hand side is faded, though traces of figures

Anthropos 114.2019

12.01.2026, 03:47:31. © Inhak.
fr oder

Erlaubnis Ist

Inhalts Im



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-606

