> 21. VIELFALT DER RELIGIONEN -
RISIKEN UND CHANCEN DES ZUSAMMENLEBENS
MARTIN BAUMANN, JORG STO1Z

1. EINLEITUNG

Angste und Faszination im Zusammenhang mit neuer Religionsvielfalt
waren im Spatsommer 2006 in Langenthal im Oberaargau geradezu mit
Handen zu greifen: In dieser gemdss Marktforschern »mustergiiltigen
Durchschnittsgemeinde« setzten sich auf der einen Seite Biirger vehe-
ment gegen ein geplantes Minarett auf einem Versammlungslokal der
ortsansdssigen islamisch-albanischen Gemeinschaft zur Wehr. Auf der
anderen Seite zogen die Einweihungsfeierlichkeiten des neu erbauten
Sikh-Gurdwara (»Heimstatte Gottes«, siehe Bild in der Einleitung) zahl-
reiche Langenthaler Familien und Interessierte an. Forderte hier ein An-
ti-Minarett-Komitee ein Verbot »storender Bauten« und reichte bei der
Stadt eine Petition mit 3.500 Unterschriften ein, so hatten dort viele
Langenthaler wenig Scheu, sich unter die von nah und fern angereisten
Sikhs zu mischen, fremde Speisen und Getrdnke zu probieren und den
auffallenden, exotischen Gurdwara zu besichtigen. Die Gastfreund-
schaft und Freundlichkeit der Sikhs imponierte, und manch ein Besu-
cher bedauerte, dass der prachtige Bau randstédndig in einem Industrie-
gebiet stehe. Diesen und verwandten Spannungsverhdltnissen zwi-
schen (vermeintlichem oder tatsachlichem) Verlust oder Gewinn, zwi-
schen Risiken und Chancen religioser Vielfalt geht das vorliegende
Schlusskapitel nach.

Eine »objektive« Beantwortung der Frage, inwiefern religiose Plura-
litdt (oder auch Einheitlichkeit) fiir eine Gesellschaft ein Risiko oder ei-
ne Chance darstellt, ist an dieser Stelle allerdings aus mehreren Griin-
den nicht méglich. Zunachst: Die Rede von »Risiko« und »Chance« setzt
normative Kriterien und Werte voraus, um angeben zu kdnnen, ob die-
ses »gefdhrlich« oder jenes »vorteilhaft« ist. Da wir in diesem Buch eine
beschreibend-analytische, religionswissenschaftliche Perspektive ein-
nehmen, konnen wir solche Beurteilungsmassstdbe nicht vorgeben
(anders als etwa Theologie oder Rechtswissenschaft). Weitere Schwie-
rigkeiten bestehen darin, dass das gleiche Phanomen religitser Vielfalt
oft fiir den einen ein Risiko und fiir den anderen eine Chance darstellen
kann, dass wahrgenommene und tatsédchliche Risiken/Chancen oft be-
trachtlich auseinander klaffen und dass all dies im historischen Zeitver-
lauf starken Verdanderungen unterliegt.

In gewisser Weise haben schon verschiedene Kapitel dieses Buches
die Frage der Risiken und Chancen gestreift — ndmlich indem die Konse-

https//dol.org/10.14361/9783839405246-021 - am 14.02.2026, 16:57:49. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839405246-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN BAUMANN/JORG STOLZ
= 21. Risiken und Chancen des Zusammenlebens

quenzen der religidsen Vielfalt theoretisch (Kapitel 3) und auf bestimm-
te gesellschaftliche Teilsysteme (Kapitel 16-20) beleuchtet wurden. Da-
bei haben die Autoren jedoch meist die Frage der Wahrnehmung als Ri-
siko oder Chance beiseite gelassen. In diesem letzten Kapitel gehen wir
jedoch genau hierauf ein, indem die Frage nach Risiko oder Chance in
drei unterschiedliche Kontexte gestellt wird. Zundchst zeigen wir in Teil
2, welche unterschiedlichen Positionen in der Bevdlkerung zur Frage
der neuen religiosen Vielfalt zu finden sind. Wer sieht — und aus wel-
chen Griinden — vor allem eine Chance, wer ein Risiko gegeben? Und
worin bestehen diese (vermeintlichen oder realen) Chancen bzw. Risi-
ken? Teil 3 setzt die aktuelle Debatte um Risiken und Chancen religioser
Vielfalt in einen historischen Kontext. Es zeigt sich, dass sich die
Schweiz schon in der Vergangenheit immer wieder mit religitser Vielfalt
auseinander gesetzt hat. Wir behandeln die historischen Erfahrungen
(mit) der jidischen Minderheit, mit der Konfessionsspaltung, in Bezug
auf die so genannte »Sektengefahr« und kommen auf aktuelle Span-
nungen rund um den Islam in der Schweiz zu sprechen. Teil 4 analysiert,
wie sich die Religionen selbst auf die neue religidse Vielfalt einstellen.
Wir gehen spezifisch auf die Reaktionsméglichkeiten der Okumene und
des interreligiosen Dialogs ein. Der abschliessende Teil 5 pladiert fir
einen »neuen Blick« auf Religionsvielfalt, welcher mehr und tiefen-
scharfere Informationen erfasst und besser abgestiitzte Urteile erlaubt.

2. RELIGIOSE VIELFALT ALS RISIKO ODER CHANCE -
UNTERSCHIEDLICHE POSITIONEN

Risiken und Chancen von religioser Vielfalt werden ganz unterschiedlich
wahrgenommen - je nachdem, welche Werte und Perspektiven man zu-
grunde legt. In diesem Abschnitt geht es uns um die Darstellung der
wichtigsten Positionen der gegenwartigen Diskussion. Hierbei lassen
sich zwei »Hauptlager« unterscheiden. Wir stellen die Sichtweise dieser
Lager kurz »idealtypisch« vor und gehen dann auf die (sehr unter-
schiedlichen) Positionen der religiosen Gemeinschaften selbst zur reli-
giosen Vielfalt ein. Generell fallt auf, dass die Debatten derzeit sehr
stark von der Thematik »Islam« dominiert werden (z.B. Streit um Antra-
ge zum Bau von Minaretten, Kopftuchstreit, Gleichstellung der Ge-
schlechter), auch wenn andere Fragen, z.B. zum Religionsrecht ganz
generell oder zu »Sekten«, durchaus vorkommen.

https//dol.org/10.14361/9783839405246-021 - am 14.02.2026, 16:57:49. i@ - |

345


https://doi.org/10.14361/9783839405246-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

346

MARTIN BAUMANN/JORG STO1Z (HG.)
Eine Schweiz — viele Religionen

2.1 Religiose Vielfalt als Bereicherung

Das erste »Lager« betont die in der Schweiz rechtlich garantierte Religi-
onsfreiheit. Jeder und jede habe das Recht, seine spezifische Religion
zu leben. Gerade die Schweiz verfiige hier iiber eine lange historische
Erfahrung. Die Vertreter dieser Position begreifen auch »Religionen« als
dusserst vielfdltige und wandelbare Phdanomene, welche sich prinzipiell
an verschiedene Gesellschaftsformen anpassen kénnen. Genau wie das
Christentum diverse (z.T. auch gewalttdtige) Phasen durchlaufen und
sich in intern sehr unterschiedlicher Weise an Modernitdt angepasst
habe, seien auch nichtchristliche Religionen wie Islam, Buddhismus,
Hinduismus usw. fahig, sich an moderne demokratische Gesellschaften
anzupassen und innerhalb dieser einen wertvollen Beitrag zu leisten.
Streitigkeiten mit Religionsbezug seien dennoch méglich (Neubau reli-
gioser Gebdude, religios begriindete Schuldispense, Nachbarschafts-
probleme), doch sei der freiheitliche Rechtsstaat mit seinen gegenwar-
tigen Gesetzen stark genug, um aufkommenden Konflikten differenziert
und ausgewogen zu begegnen. »Ein Blick in unsere Geschichte zeigt,
dass wir fiir eine rechtsstaatlich abgesicherte Begegnung mit anderen
Religionen gewappnet sind«, so etwa SP-Nationalrat Hans Widmer
(Neue Luzerner Zeitung, 04.03.2006, S. 39). Die Schweiz mit ihren vier
Landessprachen und ihrer traditionellen Bikonfessionalitdt sei von je-
her »multikulturell« und kénne daher gut weitere Vielfalt ertragen.

Religitse Vielfalt wird von den Exponenten dieser Richtung dann vor
allem als Bereicherung gesehen. Ein friedliches Nebeneinander ver-
schiedener Religionen und Kulturen in einem Staat, einem Kanton oder
einer Stadt ist mdéglich, politisch gestaltbar und gewinnbringend. Es
handelt sich um eine »pluralitdtsfreundliche«, ansatzweise »multi-kul-
turalistische« Position.

Nicht Einheitlichkeit und Gleichheit, sondern Vielfalt und Unter-
schiedlichkeit boten Chancen zu Neuem und zu Innovation. Fiir eine ge-
lingende gesellschaftliche Entwicklung im Kontext der Globalisierung
sei gerade die Diversitdt an Ansdtzen, Entwiirfen und Konzepten ein
Gewinn. Wichtig sei zugleich, sich der eigenen Werte zu vergewissern,
die jedoch gerade im Gegeniiber des »Anderen« gescharft wiirden.
Notwendig sei allerdings, dass alle Seiten und Beteiligten bereit seien,
sich auf Veranderungen einzulassen und die gemeinsame Rechtsord-
nung zu respektieren. »Die Riickkehr des Religiosen ist keine Gefahr,
sie ist eine Chance, wenn getrennt wird, was getrennt werden muss«,
pldadierte Bundesrat Pascal Couchepin auf der FDP-Fachtagung »Reli-
gion« 2005 in Bern. »Staat und Politik miissen religiése und philoso-
phische Glaubensbekundungen im privaten und &ffentlichen Rahmen

https//dol.org/10.14361/9783839405246-021 - am 14.02.2026, 16:57:49. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839405246-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN BAUMANN/JORG STOLZ
= 21. Risiken und Chancen des Zusammenlebens

zulassen, aber gleichzeitig verhindern, dass eine bestimmte Denkrich-
tung hegemoniale Anspriiche erhebt oder andere Gruppen eines Teils
ihrer Freiheit beraubt.« (Ebd., S. 3)

2.2 Religitose Vielfalt als Bedrohung

Eine deutlich entgegengesetzte Position stellt zwar die Religionsfreiheit
nicht in Abrede, betont aber vor allem die historisch gewachsenen kul-
turellen Eigenheiten und die hiermit verbundenen christlichen Wurzeln
der Schweiz. Die jahrhundertealte Demokratie, die Sprachenvielfalt, die
Freiheitsliebe wie auch das »christlich-abendldandische Erbe« seien
ganz unverwechselbare Eigenschaften, welche unbedingt bewahrt wer-
den missten.

Diese Eigenheiten seien jedoch gegenwartig durch Einwanderung
von Menschen anderer Kultur und Religion bedroht. Kulturen und Reli-
gionen —andere wie auch die eigene —werden von Vertretern dieser Po-
sition sehr oft als wenig wandelbare, abgegrenzte und miteinander
nicht vereinbare Phdnomene angesehen. Gegenwartig wird vor allem
»der Islam« als eine grundsatzlich mit westlichen Werten unvereinbare
Religion dargestellt. So fiihrte etwa SVP-Nationalrat Christoph Morgeli
in der Fernsehsendung »Arena« im Herbst 2006 aus:

»Der Islam ist eine Religion der Unterwerfung. Der Mensch unterwirft sich Allah,
der Ungldubige hat sich dem Gldaubigen zu unterwerfen, die Frau unterwirft sich
dem Mann und so weiter. Ich erfahre und erkenne den Islam nicht als eine Religi-
on des Friedens. [...] Wenn im Namen des Christentums Blut geflossen ist, war es
ein Missbrauch der Bibel. Hingegen kdnnte man geradezu sagen, dass wenn im
Islam keine Gewalt angewandt wird, das auch ein Missbrauch ist, da man dann
nicht dem Wort [Koran]folgt. Die Gewalt ist darin enthalten. [...] Der Islam hat mit
unserer demokratischen und freiheitlichen Rechtsordnung nichts gemein.«
(»Arena« vom 22.09.2006, SF DRS, online abrufbar)

Da Kulturen und Religionen aus der Sicht dieses »Lagers« unwandelbare
und miteinander unvereinbare Phanomene sind, muss Zuwanderung
fremdkultureller Menschen fast notwendig zu Konflikten fiihren. Eine
Losung bestehe nur in der weitgehenden »Anpassung« der Einwandern-
den an die Kultur des Aufnahmelandes. Fiir eine Teilhabe der fremden
Kulturelemente in der Offentlichkeit bestehe kein Raum. Neben der Fra-
ge der Minarette ortet diese Position gegenwadrtig besondere Probleme
in Bezug auf das Kopftuch, die Unterdriickung der Frau, »Ehrenmorde«
und terroristische Aktivitaten, welche alle mit dem Islam in enger Bezie-
hung gesehen werden.

https//dol.org/10.14361/9783839405246-021 - am 14.02.2026, 16:57:49. i@ - |

347


https://doi.org/10.14361/9783839405246-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

348

MARTIN BAUMANN/JORG STO1Z (HG.)
Eine Schweiz — viele Religionen

Aus der Sicht dieser Position liegt eine Bedrohung durch religiose
Vielfalt (und vor allem durch den Islam) vor. Vielfalt und Unterschied-
lichkeit unterminierten die Sicherheit des Staates und der Gesellschaft.
Gegen diese Bedrohung setze der Staat seine rechtlichen Méglichkeiten
zu wenig konsequent ein. Verscharfte, ggf. neue Gesetze seien vonno-
ten. Diese Haltung kann insgesamt als pluralitdtskritisch, mehr noch, als
pluralitdtsablehnend bezeichnet werden. »Eine multikulturelle Gesell-
schaft macht uns Schweizer zu Fremden im eigenen Land. Mit der unbe-
grenzten Einwanderung wird das Selbstverstandnis und die Eigenart des
Schweizervolkes systematisch unterwandert und zerstort« (Freiheits-
Partei der Schweiz, Positionspapier 2003).

Abbildung 1: Kirchtlirme bestimmen in vielen Schweizer Stadten
und Dorfern das Stadtbild; hier Hochdorf im Kanton Luzern. Ist
das damit symbolisierte christlich-abendléndische Erbe der
Schweiz in Gefahr, wie pluralitdtsablehnende Stimmen meinen?
Quelle: © Martin Bauman, 2007

Aus distanzierter Sicht féllt vor allem auf, dass die Positionen beider
»lLager« sehr stark den herkdmmlichen Positionen aus der Ausldander-
und Asyldebatte folgen. Sowohl die multikulturalistische Sichtweise als
auch die Kritik am Islam und an religioser Vielfalt sind Neuauflagen be-
kannter Positionen aus auslander- und asylpolitischen Debatten.

2.3 Innerreligiose Positionen zur Vielfalt

Eine dritte Gruppe von Akteuren, welche sich in Bezug auf neue religio-
se Vielfalt zu Wort melden, sind die religiosen Gemeinschaften selbst.
Die hier vertretenen Ansichten umfassen allerdings die gesamte Band-
breite der schon behandelten Positionen der beiden Lager — plus zu-
sdtzliche Argumentationsmuster. Die Argumente unterscheiden sich
stark nach Grosse und Position der Gemeinschaft im religiosen Feld. Wir

https//dol.org/10.14361/9783839405246-021 - am 14.02.2026, 16:57:49. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839405246-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN BAUMANN/JORG STOLZ
= 21. Risiken und Chancen des Zusammenlebens

referieren die Positionen wiederum sehr summarisch auf der Basis von
Positionspapieren und Aussagen in meinungsbildenden Medien (siehe
allgemein zum Thema: Coward 1985, de Pury/Macchi 2004).

Ganz unbefangen hatte man erwarten kénnen, dass sich die christli-
chen Grosskirchen besonders kritisch zur neuen religiésen Vielfalt stel-
len wiirden — schliesslich verlieren sie durch diese neuen Gemeinschaf-
ten ihr »religioses Monopol« (bzw. Duopol). Interessanterweise finden
wir jedoch eine deutlich positive Haltung. Die Grosskirchen betonen das
Recht und die Méglichkeit der freien Religionsausiibung und der sicht-
baren Prasenz nichtchristlicher Religionen im offentlichen Leben. Der
Bischof von Basel, Kurt Koch u.a. auch Prasident der Schweizerischen
Bischofskonferenz, sieht in »anderen Religionen grosse Elemente von
Wahrheit« (NZZ am Sonntag, 03.09.2006) und empfindet sie nicht als
Bedrohung, sondern als Herausforderung an das eigene Christ-Sein.
Ahnlich argumentiert etwa auch der Synodalrat der Reformierten Kir-
chen Bern-Jura-Solothurn und halt in seinen »Grundsatzen fiir das Zu-
sammenleben der Religionen« fest: »Es ist nicht an uns, iiber Glau-
bensgemeinschaften ein Urteil zu fallen. Wir sind offen dafiir, dass Kir-
chen, Konfessionen und Religionen untereinander Wahrheit entdecken,
teilen, weitergeben und empfangen.« (Verabschiedet im Synodalrat im
Februar 2001.) Auch Pfarrer Thomas Wipf, Prasident des Schweizeri-
schen Evangelischen Kirchenbundes, betont: »Christliche Kirchen der
Schweiz setzten sich auf lokaler und kantonaler Ebene seit Jahren —
manchmal auch gegen den Widerstand der Bevilkerung — ein fiir die
Rechte z.B. der Muslime auf eigene Gottesdienststadtten und Friedhofe.«
(Redebeitrag auf der FDP-Fachtagung »Religion« am 21.05.2006 in
Bern, S. 4)

Die tolerante Einstellung »anderen« Religionen gegeniiber erklart
sich sowohl bei Reformierten als auch bei Katholiken aus schon seit
Langerem dauernden Offnungsprozessen, innerhalb derer der »interre-
ligiose Dialog« zu einer grundlegenden Leitlinie des Denkens und Han-
delns geworden ist (siehe unten 4.2). Nicht zuletzt ist festzuhalten,
dass die Grosskirchen angesichts der gesellschaftlichen Verdnderungen
ein Interesse daran haben, gemeinsam mit diesen neuen, »anderen«
Religionen um einen Platz fiir religiose Anliegen zu kampfen.

Anders als die Grosskirchen stehen Freikirchen und Evangelikale
der neuen nichtchristlichen Vielfalt tendenziell reserviert gegeniiber.
Die Schweizerische Evangelische Allianz (SEA) veroffentlichte etwa an-
lasslich des Schweizer Besuchs des Dalai Lama 2005 eine Stellung-
nahme, in welcher sie das »grosse missionarische Anliegen des Dalai
Lamac kritisierte und vor »sexualmagischen und okkulten Hilfsmitteln«
wie auch vor dem »lebensverneinenden« tibetischen Buddhismus warn-

https//dol.org/10.14361/9783839405246-021 - am 14.02.2026, 16:57:49. i@ - |

349


https://doi.org/10.14361/9783839405246-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

350

MARTIN BAUMANN/JORG STO1Z (HG.)
Eine Schweiz — viele Religionen

te (SEA Dokumentation Nr. 43, 2005, S. 8, 21). Die christlichen Kirchen
missten erkennen, »dass der Buddhismus die gegenwartige Schwache
der christlichen Identitat bewusst ausniitzt und im Schatten falsch ver-
standener Toleranz unverbliimt missioniert« (ebd., S. 22). Mit Blick auf
Muslime in der Schweiz sind die Stimmen derzeit verhaltener: So rief
die SEA anldsslich des Bettags 2006 zum »Gebet fiir Muslime« auf, in-
nerhalb dessen auf der einen Seite ein »liebevoller« und »weiser« Um-
gang mit Muslimen gepredigt wird, andererseits die missionarischen
Absichten unverkennbar bleiben:

»Die Evangelische Allianz empfiehlt, den Bettag zum Anlass zu nehmen, um ge-
nerell fiir die Muslime in der Schweiz zu beten und Christen fiir einen liebevol-
len, und weisen Umgang mit Muslimen zu sensibilisieren. Eine Woche vor Be-
ginn des Ramadan und damit vor der Aktion »30 Tage Gebet fiir die islamische
Welt« weist die SEA darauf hin, wo alle Chancen fiir tragfdhige Losungen begin-
nen: im Gebet. Wichtig ist der Evangelischen Allianz, dass Muslime in der
Schweiz vom Angebot der Guten Nachricht von Jesus Christus erfahren und das
Evangelium als Alternative zum Islam ernsthaft priifen kénnen.« (SEA zum Bet-
tag 2006, online abrufbar)

Von den Muslimen forderte das Zentralsekretariat einen freiwilligen
Verzicht auf Minarettbauten (SEA Medienmitteilung 12.09.2006), rief
Christen jedoch auch dazu auf, nicht gegen Minarette zu kampfen (Er-
klarung der SEA-Arbeitsgemeinschaft fiir interkulturelle Zusammenar-
beit vom 07.02.2007).

Muslime berufen sich in 6ffentlichen Stellungnahmen auf das Recht
der Religionsfreiheit, welches auch fiir sie gelte. Ein schweizweites,
gemeinsames Positionspapier von Muslimen zur Religionsvielfalt liegt
bislang nicht vor, jedoch ein womdglich richtungsweisendes von Ziir-
cher Muslimen. In ihrer Grundsatzerklarung vom Marz 2005 hob die
Vereinigung der islamischen Organisationen in Ziirich (VIOZ) die Ach-
tung der Rechtsstaatlichkeit und Demokratie als »Garant fiir ein harmo-
nisches, friedvolles Zusammenleben in der Schweiz« hervor (Paragraf
1). Paragraf 2 betont: »Die VIOZ sieht in der Vielfalt der Religionen, Kon-
fessionen, Voélker, Kulturen und Zivilisationen eine Manifestation des
gottlichen Willens und ein universelles Gesetz. Das Kennenlernen der
Menschen unterschiedlicher Weltanschauungen ist der Weg, diese Viel-
falt in Frieden zu bewahren.« VIOZ mochte den Dialog der Religionen
fordern: »Wir achten die Religion der Anderen, betonen das Verbinden-
de und lassen das Trennende mit Achtung stehen.« (Paragraf 7)

Viele der weiteren Minderheitenreligionen, seien es Hindus, Bud-
dhisten, Sikhs, Bah&’i, Scientologen, Mormonen und weitere, sehen die

https//dol.org/10.14361/9783839405246-021 - am 14.02.2026, 16:57:49. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839405246-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN BAUMANN/JORG STOLZ
= 21. Risiken und Chancen des Zusammenlebens

rechtlich-politischen Grundlagen fiir ein gelingendes Nebeneinander
und Zusammenleben unterschiedlicher Religionen in der Schweiz gege-
ben und betonen die Wichtigkeit der Religionsfreiheit. Aus der eigenen
Minderheitsposition heraus treten sie fiir ein besseres &ffentliches
Wahrnehmen der Vielfalt ein und betonen die Chancen und Méglichkei-
ten neuer religidser Vielfalt. Langst nicht alle »Neuen Religiosen Ge-
meinschaften« propagieren allerdings den interreligiosen Dialog. Die
Zeugen Jehovas etwa publizierten 2006 eine »weltweite Nachricht« mit
dem Titel »Das Ende der falschen Religion ist nah« (gemeint sind alle
Religionen, welche nicht die Lehren der Zeugen Jehovas verkiinden).
Auch die Raélianer zeichnen sich in ihrer anti-katholischen Propaganda
durch wenig Dialogbereitschaft aus.

Die Beispiele zeigen, dass die Haltungen zu religioser Vielfalt sich in
jeder einzelnen Gemeinschaft stark von derjenigen anderer Gemein-
schaften unterscheiden kdnnen. Wichtige Erklarungsfaktoren sind je-
weils die religidsen Uberzeugungen wie auch die Machtposition und
Grosse der Gemeinschaft innerhalb des religiosen und gesellschaftli-
chen Feldes der Schweiz.

3. HISTORISCHE UND GEGENWARTIGE ERFAHRUNGEN
DER SCHWEIZ MIT RELIGIOSER VIELFALT

Das Thema »Risiken und Chancen religidser Vielfalt« stellen wir im Fol-
genden in einen wiederum anderen — namlich historischen — Kontext.
Denn religitse Vielfalt ist nichts géanzlich Neues fiir die Schweiz, gibt es
doch die jiidische Minderheit seit sehr langer Zeit und bestehen seit der
Reformation des 16. Jahrhunderts unterschiedliche christliche Konfes-
sionen und Gemeinschaften. Wie hat die Schweiz in diesen Fallen auf
religitse Vielfalt reagiert? Wurden vor allem Risiken oder Chancen
wahrgenommen? Und wie sind die Folgen der Vielfalt im Riickblick zu
beurteilen?

Wir nennen einige Beispiele, die bei aller Unterschiedlichkeit der
jeweiligen historischen Kontexte doch gewisse Lehren auch fiir die heu-
tige Situation zulassen.

3.1 Vom Ghetto zur Anerkennung: Judentum und Juden

Auch wenn es zeitweise relativ friedliche Perioden zwischen christlicher
Mehrheit und jiidischer Minderheit gab, erlitt die jidische Gemeinschaft
in der Schweiz doch wahrend Jahrhunderten immer wieder Diskriminie-
rung, Vertreibung und Ermordung (Kupfer/Weingarten 1999). Juden
wurden nur bestimmte Gewerbezweige erlaubt (oft: Geldverleih); sie

https//dol.org/10.14361/9783839405246-021 - am 14.02.2026, 16:57:49. i@ - |

351


https://doi.org/10.14361/9783839405246-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

352

MARTIN BAUMANN/JORG STO1Z (HG.)
Eine Schweiz — viele Religionen

wurden streng von Christen getrennt und oft fiir Ungliicke (z.B. Pest,
Feuersbriinste, Missernten) verantwortlich gemacht. Als Juden Mitte
des 17. Jahrhunderts im aargauischen Surbtal anséssig wurden, muss-
ten sie hohe »Schutzz6lle« entrichten, um der Vertreibung zu entgehen
und selbst verwaltete Dorfer aufbauen zu kénnen. Dort, fern der ein-
flussreichen Staddte, war es ihnen gestattet, einen jiidischen Friedhof
einzurichten und zwei Synagogen zu erbauen. Die Anfeindungen und
Stereotypen blieben jedoch bestehen. Als ein Beispiel unter vielen nen-
nen wir hier den Bericht einer Grossratskommission Anfang des
19. Jahrhunderts, die in Vorbereitung des aargauischen Judengesetzes
(5. Mai 1809) eine Analyse der »judischen Mentalitat« durchfiihrte:

»Eine durch Jahrhunderte bewdhrte Erfahrung zeigt uns an den Hebrdern ein
Volk, dessen religiose Begriffe und Ubungen in ihm einen stets eigenen Geist
erhalten, wodurch es ewig in jedem Staate Fremdlinge bleiben, und warum es
andere Erwerbszweige als die Handlung scheuen wird. [...] Gewohnt, vom Volk,
unter dem sie leben, verachtet zu werden, schliessen sie sich nur desto inniger
an ihre Glaubensgenossen an, und bilden unter ihnen eine Verbriiderung, die
unter den Christen vergebens gewiinscht wird. Dieses Verhaltnis erinnert sie
noch, dass sie Menschen sind. [...] Sonst kennen sie nur ein gespanntes Lauern
auf Spekulationen, [..] ein Haschen nach Vorteilen.« (Zitiert nach Kupfer/
Weingarten 1999: 57)

Auch in der 1848er-Verfassung des neu gegriindeten Schweizer Bun-
desstaates erhielten Juden noch keine rechtliche Gleichstellung mit den
christlichen Biirgern. Die Niederlassungs- und Glaubensfreiheit war ih-
nen nicht gestattet. Erst aufgrund der massiven Einflussnahme aussen-
politischer Méchte und aus innenpolitischen Griinden fielen 1866 die
diskriminierenden Beschrdankungen. Das staatliche Recht der Bundes-
verfassung von 1874 gewahrleistete schliesslich die volle Religionsfrei-
heit.

Die Anerkennung und »Normalisierung« gesellschaftlicher Teilha-
be zog anschliessend auch innerjiidische Anpassungsprozesse nach
sich, etwa in der Riickstellung des Religionsgesetzes (Halacha) hinter
das zivile biirgerliche Recht, in der Neugestaltung des Gottesdienstes
und im Bau von Synagogen als selbstbewusste Inszenierung im 6ffent-
lichen Raum (Picard/Epstein 2005).

Der Riickblick zeigt, wie eine religiose Minderheit wahrend Jahrhun-
derten fast ausschliesslich als »Storung« und »Gefahr« angesehen
wurde — wihrend sie heute in verschiedenen Kantonen (z.B. Basel,
Waadt, Ziirich) 6ffentlich-rechtlich anerkannt und in ihrem Beitrag zum
gesellschaftlichen und religiosen Leben weithin sehr geschatzt wird. Die

https//dol.org/10.14361/9783839405246-021 - am 14.02.2026, 16:57:49. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839405246-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN BAUMANN/JORG STOLZ
= 21. Risiken und Chancen des Zusammenlebens

Tatsache, dass die jidische Gemeinschaft von 1994 bis 2002 mit Ruth
Dreifuss (deren familidre Wurzeln im Endinger Judentum liegen) auch
eine Bundesritin stellte, zeigt diese Integration augenfallig. Allerdings
haben die Juden in der Schweiz trotz Religionsfreiheit und Integration
bis heute mit Antisemitismus zu kdmpfen (Gisler 1999).

3.2 Separation, Konflikt und friedliches Zusammenleben:
Reformierte und Katholiken

Ein zweites Beispiel religioser Vielfalt, welches in der Schweizer Ge-
schichte eine kaum zu {iberschatzende Rolle spielt, ist die Unterschied-
lichkeit christlicher Konfessionen. Diese entstand in Folge der Reforma-
tion des frithen 16. Jahrhunderts und wurde wahrend Jahrhunderten als
hoch problematisch empfunden (Vischer et al. 1994). In der heutigen
Zeit ist nur noch schwer nachvollziehbar, als wie wichtig diese religio-
sen Unterschiede zur damaligen Zeit angesehen wurden. Es kam zu ver-
schiedenen religiosen und politischen Gegnerschaften und Kriegen zwi-
schen den Kantonen. Kirchen wurden zerstort, Anderskonfessionelle
vertrieben oder hingerichtet. Die wichtigste »Losung« des »Problems«
der konfessionellen Vielfalt bestand in geografischer Separation: Die
Kantone entschieden sich entweder fiir eine reformierte oder katholi-
sche Konfession und die Bewohner hatten sich dieser Konfession anzu-
schliessen (cuius regio, eius religio). Die Sicherung der Einheitlichkeit,
der gesellschaftlichen Ordnung und des »Friedens« im jeweiligen Kan-
ton wurde durch eine scharfe soziale Kontrolle mit Strafen, die bis zur
Verbannung und Vernichtung gehen konnten, erreicht. Platz fiir Unter-
schiedlichkeit war nicht vorhanden.

Neben der gegenseitigen Ungleichbehandlung von Katholiken und
Reformierten wurden »christliche Sekten«, angefangen mit den so ge-
nannten »Wiedertaufern«, sehr oft ebenfalls ausgegrenzt, mit Vorurtei-
len belegt und manchmal gar vertrieben oder umgebracht. lhre eigene
»LOsung« bestand in der Flucht, etwa dem Riickzug ins Emmental oder
den Jura. Anderen abweichenden christlichen Gemeinschaften erging es
nicht besser: Noch 1747 fand im streng katholisch geprédgten Luzerneri-
schen ein letzter, aufsehenerregender Prozess gegen den pietistischen
»Sulzig Joggelii« (Jakob Schmidlin) von Werthenstein statt. Er wurde als
Ketzer verbrannt, seine Gemeinschaft ging unter.

Neben den »Ldsungen« der Separation und Verfolgung sind jedoch
auch frith schon pragmatische Wege entwickelt worden, um eine Ko-
existenz der verschiedenen Bekenntnisse auf dem gleichen Territorium
zu gewahrleisten. Im gemischt-konfessionellen Thurgau regelte bei-
spielsweise das Simultaneum, die rechtliche Anerkennung der »ande-

https//dol.org/10.14361/9783839405246-021 - am 14.02.2026, 16:57:49. i@ - |

353


https://doi.org/10.14361/9783839405246-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

354

MARTIN BAUMANN/JORG STO1Z (HG.)
Eine Schweiz — viele Religionen

ren« Konfession, das Zusammenleben und ermoglichte auch die Benut-
zung der gleichen Kirche. Uberdies traf manche Obrigkeit gemischt-kon-
fessioneller Gebiete Vorkehrungen, um Spannungen zuvorzukommen:
Schmahverbote untersagten die Verunglimpfung der anderen Konfessi-
on, eine paritdtische Besetzung von Amtern gemiss den Konfessionen
ermoglichte der jeweiligen Minderheit Mitsprache in gesellschaftlichen
Belangen. Die Durchmischung und das gelebte Nebeneinander haben in
diesen Kantonen praktikable Wege des »Aushaltens« von Vielfalt ge-
fordert und erreicht.

Die schweizerischen Binnenwanderungen aufgrund von Industriali-
sierung und Urbanisierung (ab ausgehendem 19. Jh.) fiithrten dann zu
einer allmahlichen konfessionellen Durchmischung auch der ehemals
einheitlichen Kantone. Auf der Suche nach Arbeit kamen Katholiken in
die reformierten industrialisierten Kantone, Reformierte zogen in katho-
lische Kantone, Juden war der Zuzug in die Stddte ab 1866 erlaubt. Die
Durchmischung entscharfte zusehends vorhandene Gegensatze. Auch
wenn die Auflésung der konfessionellen Einheitlichkeit z.T. sehr unter-
schiedlich verlief (dazu Kapitel 2, Teil 3), so leisteten die Durchsetzung
des religionsneutralen Rechts und Prozesse von Modernisierung und
Individualisierung im 20. Jahrhundert eine »Entdramatisierung« der
konfessionellen Grenzen innerhalb des Christentums. Ausgrenzung,
Diskriminierung und Absonderung von Anderskonfessionellen, so wie
dies noch bis in die 60er und 7oer Jahre des 20. Jahrhunderts in landli-
chen und in geringerem Masse auch stadtischen Regionen der Schweiz
praktiziert wurde, ist fiir viele Jiingere zu Beginn des 21. Jahrhunderts
kein Thema mehr.

Auch das Beispiel der Konfessionsvielfalt in der Schweiz ist fiir un-
ser Thema sehr instruktiv. Erneut zeigt sich, dass religiose Grenzen
nicht ein fiir alle Mal gegeben sind, sondern sozial konstruiert werden
und historisch dusserst starkem Wandel unterliegen. Was in einer Zeit
zu Kriegfithrung Anlass gibt, kann zu einer anderen Zeit nicht einmal
mehr ein Wortgefecht provozieren. Hervorzuheben ist auch die Einsicht,
dass sinnvolle rechtliche Regelungen zu relativ friedlicher Koexistenz
der Konfessionen in den gemischtkonfessionellen Kantonen fiihrten.
Interessant ist schliesslich, dass Vielfalt innerchristlich bis heute als
problematisch empfunden wird. Die Katholiken und Protestanten erster
Stunde waren auf beiden Seiten zutiefst davon liberzeugt, es miisse ei-
gentlich eine einzige (allgemeine, d.h. im Wortsinn »katholische«) Kir-
che geben; nur meinten sie gleichzeitig, die jeweils andere Seite miisse
zum eigenen Christentumsverstandnis iberwechseln. Und noch heute
hat die 6kumenische Bewegung das Ziel, die trennenden Eigenheiten

https//dol.org/10.14361/9783839405246-021 - am 14.02.2026, 16:57:49. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839405246-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN BAUMANN/JORG STOLZ
= 21. Risiken und Chancen des Zusammenlebens

der verschiedenen Gemeinschaften zu iberwinden und zu einer einzi-
gen grossen christlichen Kirche zuriickzukehren (siehe unten).

3.3 Ablehnung und Akzeptanz von »Sekten«

Eine nochmals andere Art von Erfahrungen mit religioser Vielfalt liegt in
der Schweiz mit religiésen (christlichen und nichtchristlichen) Gemein-
schaften vor, die ab dem ausgehenden 19. Jahrhundert einwanderten.
Diese oftmals abwertend als »Sekten« bezeichneten Gruppen und Kir-
chen trafen sehr oft auf grosse Ablehnung, wobei die gesellschaftliche
Einschdtzung grossen Schwankungen unterliegen konnte.

Ein interessantes Beispiel ist die Heilsarmee. Heute sieht man wohl
vor allem die Chancen oder die Vorteile der Existenz der Heilsarmee:
Die Tatsache, dass die Gemeinschaft mit ihrem Engagement fiir Ausge-
grenzte und Bediirftige eine wertvolle soziale Funktion erfillt. Als die
Gemeinschaft 1883 in der Schweiz auftauchte, iberwog aber eine ex-
trem starke Wahrnehmung von »Gefahren« und »Risiken«. Die »Solda-
ten« dieser Armee (Frauen wie Minner) traten in armeedhnlichen Uni-
formen auf und erregten durch ihre intensiven und ungewdhnlichen
Missionsstrategien gemdss der Devise »Blut und Feuer« grosses Aufse-
hen. Die Versammlungen der Heilsarmee wurden regelmédssig gestort,
es kam zu Verwistung von Raumlichkeiten, Salutisten wurden verprii-
gelt und inhaftiert (Mayer 1985: 12, Chevalley 1989). In verschiedenen
Kantonen (Genf, Neuenburg, Waadt, Bern) wurden Versammlungen
verboten, um »die 6ffentliche Ordnung zu gewéhrleisten«. Der Heilsar-
mee wurde vorgeworfen, der »General« William Booth {ibe eine absolu-
te Macht iiber alle Salutisten aus, diese wiirden durch hypnosedhnliche
Techniken und Hirnwdsche zur Bekehrung gegen ihren eigenen Willen
gezwungen. Die Mitglieder wiirden psychisch destabilisiert und finanzi-
ell ausgebeutet, ihre Familien zerstort. Insgesamt handle es sich um

»eine schamlose Ausbeutung der Seelen und der Portemonnaie [...]. Offensicht-
lich sind Herr Booth und seine Leutnants nichts anderes als Hochstapler, welche
die Ehrlichkeit der schwachen Geister ausnutzen, Industrieritter, welche ihre
Gier nach Geld und Macht hinter einer religiésen Etikette verstecken.« (»Le Ge-
nevois« 9: 34, 9. Februar 1883 und »Le Genevois« 9: 47, 24. Februar 1883, zitiert
nach Mayer 1985: 44)

Die grosse Aufregung rund um die Heilsarmee legte sich im Verlauf der

ndchsten 20 Jahre. In den 1890er Jahren wurden alle Verbote, die die
Aktivitdten der Heilsarmee beschrankten, wieder aufgehoben. Im Riick-

https//dol.org/10.14361/9783839405246-021 - am 14.02.2026, 16:57:49. i@ - |

355


https://doi.org/10.14361/9783839405246-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

356

MARTIN BAUMANN/JORG STO1Z (HG.)
Eine Schweiz — viele Religionen

blick erstaunt jedoch — wie Jean-Francois Mayer treffend bemerkt — die
Ahnlichkeit der Vorwiirfe gegeniiber der damaligen Heilsarmee und vie-
len heutzutage als gefdhrlich dargestellten »Sekten.

Ein weiteres Beispiel stellt die Anthroposophie dar (Wehr 1994, N&-
geli 2003, Mayer 1993: 307). Die aus der Theosophie hervorgegangene
Bewegung um den Deutschen Rudolf Steiner wahlte Dornach im Kanton
Solothurn als ihr Zentrum. Es kam zum Zuzug einer grésseren Anzahl
von Anhdngern der Anthroposophie und 1913 wurde ein grosser Bau,
das »Goetheanumg, in Angriff genommen. Nun formierte sich unter An-
fiihrung reformierter und katholischer Pfarrer eine Gegenbewegung in
der Bevolkerung. Steiner wurde vorgeworfen, er bringe seine Anhénger
in eine vollstdandige psychische Abhadngigkeit. Die »Theosophie« (meist
wurde von Theosophie, nicht von Anthroposophie gesprochen) sei eine
sich verstellende »Geheimlehre«, der es nur ums »Geschaft« gehe und
die weder zur Schweiz noch zum Christentum passe:

»So wenig der orientalisch gehaltene Kuppelbau in unsere Gegend passt, so
wenig passt die theosophische Geheimlehre zum schweizerischen Denken und
Fiihlen[...]. Gesunder Schweizersinn ist gegen die Steinersche, von Berlin impor-
tierte Theosophie [...]. Was uns in Arlesheim und Dornach begegnet, sind meis-
tens Ausldnder|[...]. Wir betrachten die Theosophie als einen Eindringling und ein
Ungliick fiir weiteste Volkskreise. Daher raus mit ihr.« (Kully 1921: 9, zitiert nach
N&geli 2003: 51)

Der Konflikt zwischen Bevolkerung und Anthroposophie wurde vor al-
lem in Zeitungsartikeln ausgetragen, es kam aber auch zu 6ffentlichen
Kundgebungen und Beschimpfungen. 1922 ging das Goetheanum infol-
ge von Brandstiftung in Flammen auf. Insgesamt gelang es der Volksbe-
wegung jedoch nicht, die Behdrden dazu zu bringen, die Anthroposo-
phie des Landes zu verweisen; auch ein neues Goetheanum entstand
wieder am selben Ort.

Waren die »fremden« religiosen Gemeinschaften, die in der Schweiz
auftauchten, im ausgehenden 19. und in der ersten Halfte des 20. Jahr-
hunderts meist christlich gepragt (etwa die Heilsarmee, die Anthropo-
sophie, die Zeugen Jehovas, die Mormonen, die christliche Wissen-
schaft usw.), so stammten viele Gemeinschaften, die in der zweiten
Halfte des 20. Jahrhunderts einwanderten, aus nichtchristlichen Tradi-
tionen (z.B. Scientology, Transzendentale Meditation, »Hare Krishna,
Anhédnger des Shree Rajneesh und weiterer indischer Gurus). Viele die-
ser Gruppen erhielten durch ihre Neuheit, ihr ganz offensichtliches An-
derssein, ihren oft grossen missionarischen Eifer und mitunter auch
durch kritikwiirdige und rechtswidrige Vorgehensweisen breite Auf-

https//dol.org/10.14361/9783839405246-021 - am 14.02.2026, 16:57:49. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839405246-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN BAUMANN/JORG STOLZ
= 21. Risiken und Chancen des Zusammenlebens

merksamkeit. Fiir die zusehends sensationsorientierte Medienbericht-
erstattung boten die fremd-exotischen Gruppen beste Schlagzeilen. Die
faktisch sehr unterschiedlichen neu eintreffenden Gemeinschaften
wurden so von der Offentlichkeit oft pauschal als einheitliche, gefahrli-
che und abwegige »Sekten« wahrgenommen und als Gefahr fiir die
Schweizer Jugend gebrandmarkt. Das Image von psychologischer Ver-
fihrung, Entfremdung von der Familie, finanzieller Ausbeutung und
Weiterem lastet allen neuen religiosen Gemeinschaften bis heute an
(dazu Kapitel 14, Teil 5).

Diese »Sektophobie« verstellte Moglichkeiten einer vertieften Aus-
einandersetzung. Nur selten wurde gefragt — genauso wenig wie zuvor
mit Blick auf jiidische, katholische, reformierte, anthroposophische und
andere Minderheiten — wie sich die Situation aus der Perspektive der
Mitglieder gestaltete. Fiir Beobachter und Kritiker war es nicht nach-
vollziehbar, dass es subjektiv »gute Griinde« geben kénne, sich einer
religitsen Minderheit anzuschliessen oder in ihr auf Dauer zu bleiben
(u.a. Barker 1989).

Das deutliche Abflauen der »Sekten«-Debatte ab den ausgehenden
goer Jahren hat verschiedene Griinde. Wichtig ist unter anderem, dass
mit »dem« Islam ein neuer Fokus der Medien-, Politik- und Offentlich-
keitsaufmerksamkeit auf den Plan getreten ist. Wiederum zeigt das Bei-
spiel vieler als »Sekten« bezeichneter Gemeinschaften, dass das Ver-
héltnis zwischen der Gemeinschaft und der umgebenden Gesellschaft
nicht ein fiir alle Mal gegeben ist, sondern sich stark verandern kann.
Auch in diesem Fall ist interessant, dass in Bezug auf spirituelle Min-
derheiten vor allem die Risiken und Nachteile der religiosen Vielfalt
hervorgehoben, nicht jedoch die ebenfalls mdglichen Vorteile. Letztere
werden oft (aber nicht immer) erst im Nachhinein ersichtlich, so die
identitdts- und sinnstiftende Leistung, welche die Gemeinschaften er-
bringen. Fiir viele Beobachter ist es heute nur mehr schwer nachzuvoll-
ziehen, dass die Heilsarmee oder Anthroposophie frither als bedrohend
empfunden wurden. Wenn wir dies betonen, rufen wir keinesfalls dazu
auf, religiosen Minoritdten einen Blankoscheck fiir gesellschaftliche
Unbedenklichkeit auszustellen. Religiose Minderheiten haben sich wie
andere Gemeinschaften an die schweizerischen Gesetze zu halten, und
sie miissen sich in 6ffentlicher Diskussion verantworten konnen. Fiir die
Offentlichkeit jedoch ist es ertragreich, den eigenen Blick zu erweitern
und darliber nachzudenken, ob nicht auch die Standpunkte religioser
Minderheiten legitim sein konnen.

https//dol.org/10.14361/9783839405246-021 - am 14.02.2026, 16:57:49. i@ - |

357


https://doi.org/10.14361/9783839405246-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

358

MARTIN BAUMANN/JORG STO1Z (HG.)
Eine Schweiz — viele Religionen

3.4 Gefahr oder Bereicherung? Islam, Muslime, Minarette

Die Prasenz von Muslimen und islamischen Institutionen wird in westli-
chen Gesellschaften intensiv diskutiert — insbesondere seit den An-
schldgen islamistischer Terroristen 2001 in New York sowie 2004 in
Madrid und 2005 in London. Auch in der Schweiz kam eine lber weite
Strecken sehr emotional gefiihrte Debatte iber die bis dahin nur wenig
wahrgenommene muslimische Minderheit auf. Wird seither tber reli-
giose Vielfalt gesprochen, ist der Islam stets Thema Nummer 1; gleich-
zeitig sehen sich Muslime einem Generalverdacht ausgesetzt. Kontro-
versen entziinden sich insbesondere an 6ffentlich sichtbaren muslimi-
schen Symbolen — sei es das Tragen eines Kopftuches durch muslimi-
sche Frauen, die Einrichtung islamischen Religionsunterrichts in 6ffent-
lichen Schulen oder das Vorhaben, einer Moschee ein Minarett als
Symbol fiir das ansonsten unauffallige Versammlungslokal hinzuzufii-
gen. Im Folgenden gehen wir exemplarisch auf die Frage der Minarette
ein, da gerade bei diesem Thema erhellende historische Parallelen zu
Tage treten.

Ein dezidierter Widerstand gegen den geplanten Bau eines Mina-
retts formierte sich erstmals im Herbst 2005 in Wangen bei Olten SO:
Der tiirkisch-kulturelle Kreis (Olten Tiirk Kiiltiir Ocagi, www.otko.com)
hatte bei der Gemeinde Wangen ein Baugesuch zur Errichtung eines
Minaretts eingereicht. Der 1978 gegriindete Verein hatte 2002 ein leer-
stehendes Fabrikgebdude erworben und zu einer Moschee mit zwei Ge-
betsrdaumen, Unterrichts- und Klubrdumen sowie Aufenthaltsraumen fiir
Frauen und Méanner umgebaut. Das beantragte Minarett sollte sechs
Meter hoch werden und sichtbares Zeichen der eigenen Religion sein.
Das Vorhaben fiihrte zu hitzigen Diskussionen in der 4.700-Einwoh-
ner-Gemeinde und zu sechs Einsprachen, eingereicht u.a. von den re-
formierten und rémisch-katholischen Kirchgemeinden sowie einer pri-
vaten Sammeleinsprache von SVP-Politiker Roland Kissling 380 Un-
terschriften. Das Minarett sei nichts »Schweizerisches« und passe nicht
ins Dorfbild, es gefahrde den Religionsfrieden, der Turm verstosse ge-
gen die maximale Bauhohe, eine »Berieselung von moslemischen Gebe-
ten« und eine »schleichende Unterwanderung durch den Islam« seien
zu befiirchten. Anwohner beklagten Larm und ungeordnetes Parkieren
bei grosseren Anldassen in der Moschee.

Im Februar 2006, sechs Monate nach Antragsstellung, lehnte die
Wangener Baukommission das Gesuch einstimmig ab: Es sei nicht zo-
nenkonform, da in einer Gewerbezone Sakralbauten nicht zugelassen
seien; Parkpldtze seien nicht geniigend vorhanden, Massvorschriften
fiir Dachaufbauten wiirden nicht eingehalten, die Asthetik sei stérend,

https//dol.org/10.14361/9783839405246-021 - am 14.02.2026, 16:57:49. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839405246-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN BAUMANN/JORG STOLZ
= 21. Risiken und Chancen des Zusammenlebens

und es lagen sechs rechtméssige Einsprachen vor. Der tiirkisch-kultu-
relle Verein legte daraufhin beim Bau- und Justizdepartement des Kan-
tons Solothurn Einspruch ein; im Sommer 2006 hiess dieses die Be-
schwerde gut und bewilligte den Antrag, unter der Auflage, dass vom
Minarett keine Gebetsrufe ergehen diirften. Der Gemeinderat wiederum
focht die Bewilligung beim Verwaltungsgericht an, u.a. da die Autono-
mie und Planungshoheit der Gemeinde verletzt sei. Das Verwaltungsge-
richt trat jedoch aus formalen Griinden auf die Beschwerde nicht ein,
und der Gemeinderat verzichtete angesichts geringer Erfolgsaussichten
auf einen Weiterzug vor das Bundesgericht. Auch die gesonderte Be-
schwerde der Nachbarn wies das Verwaltungsgericht Ende November
2006 ab. Zu Jahresbeginn 2007 reichten daraufhin zwei Nachbarn eine
staatsrechtliche Beschwerde bei den obersten Richtern in Lausanne ein.
Als erganzendes Argument brachten die Gegner vor, dass der Kultur-
verein Mitglied in einer rechtsextremen Gruppe (den Grauen Wolfen)
sei. SVP-Sprecher Roman Jaggi bekraftigte, dass es nicht mehr »nur um
ein Minarett, sondern um den Ausbau eines Stiitzpunktes einer extre-
mistischen Organisation« gehe (SonntagsZeitung, 03.12.2006). Ange-
sichts der hangigen Klage vor dem obersten Gericht setzte der Kultur-
verein den Minarettbau bis zum Entscheid aus — das Bundesgericht
wies die Beschwerde im Juli 2007 ab.

Ahnliche Streitigkeiten auf der Grundlage formal baurechtlicher
und inhaltlich »kultureller« Argumente fanden sich auch in anderen
Schweizer Gemeinden (Wohlen AR, Windisch AR, Langenthal BE). Auf
parlamentarischer Ebene lancierten SVP-Kantonsrdte Vorstdsse, den
Bau von Minaretten per Gesetz praventiv zu verbieten, da sie »Symbol
fur die Eroberung eines Gebiets« seien und aggressiv wirkten. Ange-
sichts der emotional und polarisierend gefiihrten Debatte ging weitge-
hend vergessen, welches der eigentliche Symbolgehalt eines Minaretts
ist.

Minarett

Eine Moschee besteht traditionellen islamischen Vorstellungen
nach aus einem Gebdude mit Kuppeldach und seitlichem Turm,
dem Minarett. Das Geb&dude dient der Versammlung der Muslime
zum gemeinsamen Gebet, wobei der Betsaal mit der Gebetsnische
zur Kaaba nach Mekka ausgerichtet ist. Dem Minarett, von Arabisch
»manara« (von Fackeln erhellter Wachturm), kommt religios die Auf-
gabe zu, die Glaubigen an das Gebet zu erinnern und sie zum Ge-
bet zu rufen. Es handelt sich um ein historisch gewachsenes Wahr-
zeichen, im Koran ist es nicht erwdhnt. Minarette wurden erstmals
unter den Abbasiden (8./9. Jh.) als 6ffentliche Kennzeichnung einer

https//dol.org/10.14361/9783839405246-021 - am 14.02.2026, 16:57:49. i@ - |

359


https://doi.org/10.14361/9783839405246-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

360

MARTIN BAUMANN/JORG STO1Z (HG.)
Eine Schweiz — viele Religionen

Moschee eingefiihrt, wahrscheinlich dienten christliche Kirchen-
tiirme in Syrien als Vorbild. Anders als Gebetsnische und Einrichtun-
gen fiir vorgeschriebene Waschungen ist das Minarett kein not-
wendiger Bestandteil einer Moschee oder eines Betsaals.

Interessanterweise verfiigt die Schweiz in Bezug auf Minarette jedoch
Uber drei historische Erfahrungen: Vor 4o Jahren, 1966, errichtete die
Ahmadiyya-Gemeinschaft an der Forchstrasse in Zirich das erste, 18
Meter hohe Minarett der Schweiz. Der Minarettbau brachte zwar auch
kritische Stimmen hervor, im Vergleich zur Situation 2005/2006 erregte
er die Gemiiter, Parteien und Medien jedoch kaum. Ganz im Gegenteil,
der seinerzeitige Ziircher Stadtprasident Emil Landolt pries den Bau des
Minaretts als Zeichen der Internationalitdat und Weltoffenheit der Stadt
und nahm persénlich an der Einweihungsfeier der Mahmud-Moschee
teil (NZZ, 23.09.06, S. 53). 1989 beschrieb der damalige Stadtprasident
Thomas Wagner die Bewegung und ihr Minarett mit folgenden Worten:

Abbildung 2: Das Minarett der Mahmud-Moschee
in Zirich
Quelle: © Martin Baumann, 2007

https//dol.org/10.14361/9783839405246-021 - am 14.02.2026, 16:57:49. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839405246-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN BAUMANN/JORG STOLZ
= 21. Risiken und Chancen des Zusammenlebens

»Wer kennt nicht den hellen Bau mit dem zierlichen Minarett inmitten der
Wohnhduser auf der Rehalp, von dem eine stille Ausstrahlung ausgeht. Schon
bei der Einweihung waren die Vertreter der Stadt anwesend und bezeugten da-
mit, dass Ziirich die Ahmadiyya-Bewegung als eine wichtige, weltweit friedlich
tatige Stromung der islamischen Religion gerne aufnimmt.« (Zitiert nach www.
ahmadiyya.ch, dort sMahmud Moschee ZH«)

Abbildung 3: Das Minarett der Moschee in Genf
Quelle: © Keystone, 2006

Auch der vom saudischen Konigshaus finanzierte Bau der Genfer Mo-
schee in Petit-Saconnex zehn Jahre spater war nicht von landesweiten
Kontroversen und Rechtsstreitigkeiten gekennzeichnet. Der Moschee
ist ein Minarett in ottomanischer Form angegliedert. Pressesprecher Ha-
fid Quardiri erinnerte sich im Riickblick: »Das Baugesuch sah ein Mina-
rett von 18 Meter Hohe vor, doch die Stadteplaner der Behorden forder-
ten 22 Meter. Das Minarett sollte mit den umliegenden Gebauden har-
monieren.« (Zitiert nach Schdublin 2007) An den Einweihungsfeierlich-

https//dol.org/10.14361/9783839405246-021 - am 14.02.2026, 16:57:49. i@ - |

361


https://doi.org/10.14361/9783839405246-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

362

MARTIN BAUMANN/JORG STO1Z (HG.)
Eine Schweiz — viele Religionen

keiten 1978 nahmen der seinerzeitige Bundesprasident Willi Ritschard
und Reprasentanten aus der arabischen Welt und der Schweiz teil.

Ein drittes, lediglich zwei Meter hohes und daher weithin unbekann-
tes Minarett findet sich seit 2005 in Winterthur auf dem Dach des Ge-
betshauses des islamisch-albanischen Vereins.

Soziologisch kdnnen die Konflikte um Minarette (wie auch um ande-
re sichtbare religiose Symbole) als Streit um gesellschaftliche Anerken-
nung einer religiosen Minderheit gedeutet werden (Taylor 1993). Erst
der Schritt aus der »Unsichtbarkeit«, der u.a. durch markante 6ffentli-
che Symbole erfolgt, zeigt das Vorhandensein der Minderheit und mel-
det Anspriiche auf Prasenz und Mitwirkung in der Offentlichkeit an (Rex
1996, Baumann 1999). Minarette sind in diesem Sinne Zeichen, dass
Muslime Teilhabe am 6ffentlichen Raum einfordern (Hiittermann 2006:
155ff). Als vollwertige Biirger wollen sie ihrer Religion einen wiirdigen
und angemessenen Platz geben.

Die Argumente, die von Gegnern gegen geplante Minarettbauten
vorgebracht wurden (und werden), klingen sehr vertraut, schaut man
etwa auf die seinerzeitige »Abwehr« der Anthroposophie. Auch die Dar-
stellung »des Islam« als verschworerisch, der seine »wahren« Absich-
ten verstelle, der »fremd« und »storend« sei, erinnern (bei aller Unter-
schiedlichkeit der jeweiligen historischen Kontexte) frappant an antiji-
dische Voten, die bis ins 19. Jahrhundert Einwohner ihres jidischen
Glaubens wegen diffamierten. Und schliesslich stellen die Auseinander-
setzungen um sichtbare Minarette, ebenso wie seinerzeit Synagogen-
bauten des 19. Jahrhunderts, implizit Verhandlungen tber die Vorrang-
stellung des sdkularen biirgerlichen Rechts vor dem des religiosen
Rechts (Scharia) dar.

Erneut: Es liegt uns fern zu behaupten, »der Islam« sei »an sich un-
problematisch« (genauso wenig wiirden wir dies von »dem Christen-
tum« oder irgendeiner anderen Religion behaupten). Die schweizeri-
schen Gesetze gelten flir Muslime wie fiir Angehdorige anderer Religio-
nen (oder keiner Religionen) und wie alle anderen miissen sich Schwei-
zer Muslime Diskussionen und Kritiken stellen, ebenso wie sie ihrer-
seits auch als legitime Teilnehmer in Debatten zu achten und anzuho-
ren sind. Gerade die historischen Beispiele zeigen aber u.E., dass heu-
tige Islamkritiker gut daran tun, vorsichtig abzuwagen, nicht von »dem
Islam im Allgemeinen« zu sprechen, nicht internationalen Terrorismus
und lokalen Schweizer Islam schlicht gleichzusetzen, die Religionsfrei-
heit ernst zu nehmen. Sie geraten sonst in Gefahr, dhnlich zu handeln,
wie manche dies in der Vergangenheit gegeniiber Juden, Reformierten,
Katholiken, Anthroposophen oder der Heilsarmee getan haben.

https//dol.org/10.14361/9783839405246-021 - am 14.02.2026, 16:57:49. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839405246-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN BAUMANN/JORG STOLZ
= 21. Risiken und Chancen des Zusammenlebens

4, MOGLICHKEITEN UND GRENZEN VON OKUMENE
UND INTERRELIGIOSEM DIALOG

Um Risiken religioser Vielfalt zu begegnen und Chancen zu nutzen, wird
seit einiger Zeit viel Hoffnung auf Okumene und interreligiésen Dialog
gesetzt. Insbesondere religiose Gemeinschaften selbst schreiben sol-
chen Dialogen und Beziehungen eine grosse Bedeutung zu. Als Oku-
mene bezeichnet man ganz allgemein den Kontakt und Austausch zwi-
schen Christen unterschiedlicher Konfessionen (siehe Kasten); von in-
terreligiosem Dialog bzw. interreligiosen Beziehungen wird gesprochen,
wenn der Kontakt zwischen Vertretern und Vertreterinnen verschiede-
ner, christlicher wie nichtchristlicher Religionen gesucht wird. Wir ge-
hen zundchst auf Ziele, Mittel und die historische Entwicklung von
Okumene und interreligidsem Dialog ein und skizzieren dann die Ver-
héltnisse in der Schweiz. Abschliessend beschaftigen wir uns mit der
Frage nach den Wirkungen, Méglichkeiten und Grenzen solcher Kontak-
te.

Okumene

Der Begriff »Okumene« (griech.: oikumene) bedeutet urspriinglich
die »bewohnte Erde« im Unterschied zur Wildnis. Im Laufe der
christlichen Kirchengeschichte nahm der Begriff einen normativen
Wortsinn im Sinne von »universal, allgemeingiiltig, autoritativ, ver-
pflichtend« an. Heute meint der Begriff meist entweder die Bezie-
hungen zwischen verschiedenen christlichen Kirchen (z.B. refor-
mierte, katholische, orthodoxe) oder aber das Bestreben, eine
sichtbare, einheitliche, gemeinsame christliche Kirche zu schaffen.
Besonders schwierige Probleme in gegenwdrtigen 6kumenischen
Gesprdchen betreffen etwa unterschiedliche Auffassungen zum
Abend- bzw. Herrenmahl oder zum Papstamt. Ergdnzend kommt die
Frage hinzu, welche der im 19. Jahrhundert entstandenen christli-
chen »Sondergruppenc (s. Kapitel 8) Teilnehmer bei 6kumenischen
Gesprdchen sein diirfen.

4.1 Ziele und Formen
Okumenische bzw. interreligivse Dialoge oder Beziehungen kénnen
ganz verschiedene Ziele haben, wobei konkrete Dialoge meist mehrere

Ziele gleichzeitig verfolgen. Wir gehen auf die am hdufigsten genannten
Absichten kurz ein.

https//dol.org/10.14361/9783839405246-021 - am 14.02.2026, 16:57:49. i@ - |

363


https://doi.org/10.14361/9783839405246-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

364

MARTIN BAUMANN/JORG STO1Z (HG.)
Eine Schweiz — viele Religionen

4.1.1 Ziele

Okumenische Dialoge und Beziehungen haben traditionellerweise das
Ziel, die sichtbare Einheit der »einen, heiligen, katholischen und apos-
tolischen Kirche« (Glaubensbekenntnis von Nizda-Konstantinopel von
325/381) wiederherzustellen. Sowohl die im Okumenischen Rat der Kir-
chen (ORK) versammelten Gemeinschaften als auch die romisch-katho-
lische Kirche teilen diese Absicht (z.B. Charta Oecumenica 2001). Aller-
dings haben viele Kirchen in neuerer Zeit ihre Zielvorstellungen eher in
Richtung auf eine »Einheit in der Vielfalt« verschoben. Okumenische
Dialoge konnen auch auf das Erreichen von gemeinsamen theologi-
schen Positionen (z.B. Beziiglich des Verstandnisses der Sakramente),
auf eine bessere Kooperation (z.B. in der Frage der Mission oder Hilfsta-
tigkeit) und auf gesellschaftliche Veranderungen (z.B. Linderung von
Armut, Bekdmpfung von Sédkularisierung) gerichtet sein. Schliesslich
konnen sie auch das Ziel haben, eine gemeinsame 6kumenische Spiri-
tualitédt zu (er)leben.

Auch interreligiose Dialoge und Beziehungen kennen mehrere Ziele;
ein erstes besteht darin, »religise Wahrheit« zu finden. Hierbei geht
man nicht davon aus, dass die eigene religiose Botschaft schon die
Wabhrheit ist und man somit die Anhdnger anderer Religionen von den
eigenen Ansichten tUberzeugen sollte (Mission). Vielmehr wird voraus-
gesetzt, auch die anderen Religionen verfiigten tber »religiose Wahr-
heiten«. Daher sei es Gewinn bringend, in einen Dialog zu treten. Die
bestehenden historischen Religionen werden in diesem Fall oft als »un-
vollstandig« oder »verbesserungsfahig« angesehen: Sie kénnen durch
den Dialog mit anderen Religionen komplettiert oder vertieft werden.
Hierbei wird entweder angenommen, alle Menschen hétten die gleiche
»religiose Veranlagung« (»homo religiosus«) oder aber, es gebe ein
gemeinsames »transzendentes Objekt«, welches alle Religionen »ei-
gentlich meinten«. In fritheren Phasen des interreligiosen Dialogs gin-
gen manche so weit zu hoffen, dieser werde langfristig zu einer alles
umfassenden »Einheitsreligion« fiihren; heutzutage vertritt jedoch
kaum jemand mehr dieses Ziel. Immerhin sucht eine einflussreiche
Richtung im interreligiosen Dialog nach einer »moralischen Einheit« al-
ler Religionen (einem »Weltethos«, dazu Kiing 1991).

Ein zweites Ziel interreligioser Dialoge besteht in der Schaffung ei-
ner friedlichen, kooperativen und gerechten Welt. Insbesondere richten
sich die Bemiihungen des Dialogs auf die Bekdmpfung von mit Religion
zusammenhingenden (aber auch unabhingig von Religion bestehen-
den) Stereotypen, Vorurteilen, Diskriminierungen und Konflikten. Durch
den Dialog sollen die Religionen einander besser kennen lernen, Ste-
reotypen und Vorurteile abbauen und zu einer Kooperation finden.

https//dol.org/10.14361/9783839405246-021 - am 14.02.2026, 16:57:49. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839405246-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN BAUMANN/JORG STOLZ
= 21. Risiken und Chancen des Zusammenlebens

Schliesslich finden sich auch in interreligiosen Dialogen die Ziele, Reli-
gionen in ihren Eigenschaften und Aussagen intellektuell besser zu ver-
stehen und in interreligiosen Aktivitaten eine gemeinsame Spiritualitat
zu erfahren.

4.1.2 Formen

Auch die Formen 6kumenischer und interreligioser Dialoge und Bezie-
hungen sind sehr vielfaltig. Neben Gesprachen, Diskussionen und dem
abschliessenden Verfassen von Erklarungen (z.B. Taufe, Eucharistie
und Amt des ORK, 1982; Erklarung zum Weltethos des Weltparlamentes
der Religionen, 1993), kommt es auch zu gegenseitigen Besuchen bei
Riten oder zu deren gemeinsamer Durchfiihrung (z.B. 6kumenischer
Gottesdienst, gemeinsame Gebetswoche), zu gemeinsamem gesell-
schaftlichen Handeln (z.B. Auftreten gegen Rassismus in der Offentlich-
keit), gemeinsamem Abhalten von Tagungen oder Events (Weltparla-
ment der Religionen, Friedensgebete [z.B. Assisi 1986]), gemeinsamer
Aktivitdt innerhalb von okumenischen/interreligiosen Bewegungen
(z.B. Taizé, Fokolare) und dem Schaffen von gemeinsamen Organisatio-
nen (z.B. Okumenischer Rat der Kirchen, Schweizerischer Rat der Reli-
gionen). Okumenische und interreligitse Dialoge unterscheiden sich
ferner danach, ob sie bilateral (zwei beteiligte Konfessionen/Religio-
nen) oder multilateral (mehr als zwei Konfessionen/Religionen) gefiihrt
werden, auf welcher Ebene sie stattfinden (lokal, national, internatio-
nal) und ob sie mit wenigen einander personlich bekannten oder mit ei-
ner grossen Anzahl von einander nicht personlich kennenden Teilneh-
mern geflihrt werden (Basset 1996: 315ff.). Die Form hat dabei grosse
Auswirkungen auf die Moglichkeiten und Grenzen der jeweiligen Dialo-
ge (ebd., 313ff.).

4.2 Die jiingere historische Entwicklung

Um die neuere dkumenische und interreligiése Entwicklung der Schweiz
zu verstehen, sind Kenntnisse iiber einige internationale Ereignisse un-
umgdanglich. Wir stellen die wichtigsten kurz vor.

Okumenische Gespriche auf Weltebene stehen im Kontext missio-
narischer Aktivitaten des 19. Jahrhunderts. Die christlichen Missionsge-
sellschaften nahmen sich in ihrem Ziel, die christliche Botschaft welt-
weit zu verbreiten, als Konkurrenten wahr. Die Geringschdtzung der je
anderen Kirche schadete jedoch der Zielerreichung. Die erste Weltmis-
sionskonferenz 1910 in Edinburgh sollte die Missionsgesellschaften zu-
sammenbringen und sie nach aussen mit einer Stimme sprechen las-
sen. Daraus erwuchs zusehends die Frage der Einheit nach innen und

https//dol.org/10.14361/9783839405246-021 - am 14.02.2026, 16:57:49. i@ - |

365


https://doi.org/10.14361/9783839405246-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

366

MARTIN BAUMANN/JORG STO1Z (HG.)
Eine Schweiz — viele Religionen

aus ihr die Bewegung fiir Glauben und Kirchenverfassung. 1927 fand in
Lausanne die erste thematische Weltkonferenz statt, gefolgt von vier
weiteren. Wichtige Themen bildeten u.a. das Verhdltnis von Schrift und
Tradition sowie die gemeinsame Interpretation des Glaubensbekennt-
nisses. Zu dem Bemiihen um eine gemeinsame Glaubensbasis kam der
Wunsch hinzu, auch im Alltag enger zusammen zu arbeiten. Die daraus
entstandene Bewegung fiir Praktisches Christentum hielt eigene Welt-
konferenzen 1925 in Stockholm und 1937 in Oxford ab, mit einem star-
ken Fokus auf Bemiihungen um den Weltfrieden. (Meyer et al. 1983,
1992, 2003)

Diese 6kumenischen Bestrebungen fiihrten 1948 zur Griindung des
Okumenischen Rates der Kirchen (ORK) mit Sitz in Genf. Er vereinigt tiber
340 christliche Kirchen, Denominationen und Gemeinschaften aus mehr
als hundert Landern der Welt. In ihm finden sich beispielsweise ortho-
doxe, anglikanische, baptistische, lutheranische, methodistische, re-
formierte und viele unabhangige Kirchen. Es handelt sich um die welt-
weit umfassendste 6kumenische Institution. Eine wichtige Veroffentli-
chung des ORK ist beispielsweise die Erkldrung »Taufe, Eucharistie und
Amt« (1982), welche einen grossen Beitrag zum Prozess der Anndhe-
rung und Einigung der unterschiedlichen Kirchen darstellt.

Die romisch-katholische Kirche, welche eine Mitgliedschaft im
Okumenischen Kirchenrat bislang ablehnt, gliederte sich mit dem Zwei-
ten Vatikanum (1962-1965) in die 6kumenische Bewegung ein. Sie pu-
blizierte das Okumenismusdekret »Unitatis redintegratio«, in welchem
sie fiir die Einheit der Christen und die Bitte fiir die Einheit im gemein-
samen Gebet eintritt. Aufgrund dieser Offnung kam es zwischen der
romisch-katholischen Kirche und den Kirchen des ORK zu vielfiltigen
Beziehungen und wichtigen theologischen Anndherungen (z.B. Rege-
lungen zur Méglichkeit der Teilhabe von Nichtkatholiken an den »Mit-
teln der Gnade«, den Sakramenten). Eine gemeinsame Position mit
Blick auf die Anerkennung von Amtern (insbesondere des Papstamts)
und der Abendmahlsgemeinschaft erfolgte bislang jedoch nicht (u.a.
Rahner 2002, Neuner 2006).

Die moderne Geschichte des interreligiosen Dialogs beginnt 1893 in
Chicago mit dem ersten Weltparlament der Religionen. Es handelte sich
um ein noch stark christlich dominiertes Treffen von Vertretern ver-
schiedener Religionen. Auch wenn wahrend des gesamten 20. Jahrhun-
derts interreligiose Aktivitaten zu verzeichnen sind, kommt es zu einer
stark zunehmenden Frequenz von grossen internationalen interreligio-
sen Treffen erst 1970 mit gleich drei Konferenzen (Ajaltoun, Genf, Kyo-
to). Neben vielen weiteren Konferenzen fanden auch noch drei weitere
Weltparlamente der Religionen statt: 1993 in Chicago, 1999 in Kapstadt

https//dol.org/10.14361/9783839405246-021 - am 14.02.2026, 16:57:49. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839405246-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN BAUMANN/JORG STOLZ
= 21. Risiken und Chancen des Zusammenlebens

und 2004 in Barcelona. Ziel der Weltparlamente ist ein friedlicher Dialog
und die Erreichung einer »friedlichen, gerechten und nachhaltigen
Welt« (Webseite des councils, www.cpwr.org/who/who.htm). Das Welt-
parlament von 1993 verabschiedete die von Hans Kiing gepragte »Erkla-
rung zum Weltethos«, welche gemeinsame ethische Grundsdtze der un-
terschiedlichen Religionen zu formulieren sucht. Wichtige internationa-
le Organisationen, welche sich fiir interreligiosen Dialog einsetzen und
entsprechende Aktivitdten organisieren, sind die International Associa-
tion for Religious Freedom (IARF), der Temple of Understanding, der
World Congress of Faiths (WCF), die World Conference of Religions for
Peace (WCRP) oder der Okumenische Rat der Kirchen (ORK) (umfassend
hierzu: Braybrooke 1992, Basset 1996). Neben den genannten Aktivita-
ten und Institutionen hatte sicherlich die 6kumenische Offnung der ka-
tholischen Kirche wahrend des Zweiten Vatikanums eine grosse Wir-
kung.

4.3 Okumene und interreligioser Dialog in der Schweiz

Die Entstehung und Entwicklung von Okumene und interreligiosem Dia-
log in der Schweiz steht oft in engem Zusammenhang mit den oben ge-
nannten internationalen Entwicklungen. Wie in anderen westeuropa-
ischen Landern kommt es seit dem Beginn des 20. Jahrhunderts und
verstdrkt nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil zu einer ausgepragten
Okumene; der interreligidse Dialog lduft in den soer Jahren an, gewinnt
aber vor allem ab den 7oer Jahren an Bedeutung. In der Schweiz gibt es
zahlreiche 6kumenische und interreligiose Institutionen, die auf natio-
naler, regionaler und lokaler Ebenen wirken (fiir eine Ubersicht: Pasto-
ralplanungskommission der Schweizerischen Bischofskonferenz 2007).

4.3.1 Nationale Einrichtungen
Von den auf nationaler Ebene tdtigen Institutionen stellen wir exempla-
risch vier knapp vor.

Eine wichtige 6kumenische Institution ist die 1971 gegriindete Ar-
beitsgemeinschaft christlicher Kirchen in der Schweiz. Sie will u.a. die
»Einheit der Kirchen bezeugen [...] und die Zusammenarbeit der Chris-
ten fordern« (Statuten der AGCK, Art. 1). 2007 gehorten ihr der Schwei-
zerische Evangelische Kirchenbund, die romisch-katholische Kirche, die
christ-katholische Kirche, die evangelisch-methodistische Kirche, der
Bund Schweizer Baptistengemeinden, die Heilsarmee, der Bund Evan-
gelisch-lutherischer Kirchen in der Schweiz und im Fiirstentum Liech-
tenstein, die Orthodoxe Di6zese der Schweiz des 6kumenischen Patri-
archates von Konstantinopel, die Vertretung der serbisch-orthodoxen

https//dol.org/10.14361/9783839405246-021 - am 14.02.2026, 16:57:49. i@ - |

367


https://doi.org/10.14361/9783839405246-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

368

MARTIN BAUMANN/JORG STO1Z (HG.)
Eine Schweiz — viele Religionen

Kirche sowie die Anglikanische Kirche an. Ein wichtiges jiingeres 6ku-
menisches Ereignis ist die Unterzeichnung der Charta Oecumenica der
Mitglieder der Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kirchen der Schweiz am
23. Januar 2005; nicht zuletzt halt sie damit die Anerkennung der je-
weils anderen Kirchen und Konfessionen fest.

Vorreiter fiir den interreligiosen Dialog in der Schweiz diirfte die
1946, nach Ende des Weltkrieges und unter dem Eindruck der Schoa,
gegriindete Christlich-jiidische Arbeitsgemeinschaft der Schweiz sein
(Keller 2005). Die CJA engagiert sich gegen Judenfeindschaft und Ras-
sismus und fordert Begegnungen zwischen Juden und Christen. Ihre in-
haltlich-dialogischen und theologischen Bemiihungen trugen viel zur
Verstandigung zwischen Juden und Christen bei. Die Seelisberger Ge-
sprache zwischen Juden und Christen in den 5o0er Jahren setzen den be-
gonnenen Dialog fort; nicht zuletzt steht die Griindung des Instituts fiir
christlich-jiidische Forschung (1981) an der Theologischen Hochschule
Luzern in diesem Kontext.

Eine weitere wichtige Vereinigung ist die Interreligiose Arbeitsge-
meinschaft in der Schweiz (IRAS-COTIS). Sie entstand 1992 und setzt
sich seither fiir Toleranz und gegenseitigen Respekt ein. IRAS-COTIS
fordert Begegnungen, berdt religiose Gemeinschaften und ist um die
Vernetzung der verschiedenen lokalen Foren und Initiativen bemiiht.
2005 fiihrte IRAS-COTIS beispielsweise eine Tagung zu religiosen Be-
stattungsriten durch und bot 2006 Themenwanderungen zu den Juden-
dorfern Endingen und Lengnau sowie »Auf den Spuren der Tdufer« an.
Die IRAS-COTIS umfasste Ende 2006 100 Institutionen u.a. mit Vertre-
tern von Bahd’i, buddhistischen, christlichen, hinduistischen, jidischen
und muslimischen Organisationen.

Unser viertes Beispiel ist der Schweizerische Rat der Religionen, in
welchem Vertreter von (reformiertem, katholischem und christ-katholi-
schem) Christentum, Judentum und Islam Einsitz haben. Er wurde im
Mai 2006 auf Initiative von Pfarrer Thomas Wipf (Prasident des Schwei-
zerischen Evangelischen Kirchenrats) gegriindet und setzt sich geméss
eigenen Angaben fiir religiosen Frieden in der Schweiz, Verstandigung
der Teilnehmenden {iber gemeinsame Anliegen und interreligiosen Dia-
log ein. Insbesondere will er ein Ansprechpartner fiir Bundesbehdrden
in religiosen Fragen sein. Der Rat wurde von seinen Initianten als »Mei-
lenstein« gelobt und weckte in der Offentlichkeit hohe Erwartungen; er
zog jedoch auch Kritik auf sich. Als problematisch wurde von manchen
empfunden, dass der Rat nur aus Mannern bestehe (man nannte ihn
auch den »Mannerrat der Religionen«), so dass Frauen sich nicht repra-
sentiert fithlen konnten (Strahm/Kalsky 2006). Auch wurde die Auswahl
der teilnehmenden Konfessionen und Religionen kritisiert. Warum sind

https//dol.org/10.14361/9783839405246-021 - am 14.02.2026, 16:57:49. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839405246-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN BAUMANN/JORG STOLZ
= 21. Risiken und Chancen des Zusammenlebens

nicht weitere christliche Traditionen (Christlich-Orthodoxe, Freikirchen
u.a.) und weitere Religionen Mitglied? Schliesslich wurde auch in Zwei-
fel gezogen, ob die »Reprdsentanten« des Islam diesen tatsachlich »re-
prasentieren« (da der Islam in der Schweiz sehr vielgestaltig ist; die
Tatsache erkldrt auch, warum der Islam zwei Vertreter in den Rat ent-
sendet). Gegenwirtig ist es sicherlich noch zu friih, ein Urteil tiber die
Nutzlichkeit dieses Rates zu féllen.

Abbildung 4: Der Rat der Religionen, von links nach rechts: Do-
zent Dr. Farhad Afshar, Prdsident der Koordination Islamischer
Organisationen Schweiz (KIOS); Bischof Fritz-René Miiller, Christ-
katholische Kirche der Schweiz; Bischof Dr. Kurt Koch, Prasi-
dent und Okumeneverantwortlicher der Schweizer Bischofskon-
ferenz (SBK); Pfarrer Thomas Wipf, Prasident des Rates des
Schweizerischen Evangelischen Kirchenbundes (SEK), erster
Vorsitzender des Rates; Prof. Dr. Alfred Donath, Prasident des
Schweizerischen Israelitischen Gemeindebundes (SIG); Dr. Hi-
sham Maizar, Prdsident der Foderation Islamischer Dachorgani-
sationen in der Schweiz (FIDS).

Quelle: © ref.ch, 2006

4.3.2 Regionale, kantonale und lokale Einrichtungen

Die meisten 6kumenischen und interreligiésen Einrichtungen sind nicht
auf nationaler, sondern auf kantonaler, manchmal auch auf regionaler
oder lokaler Ebene angesiedelt. Okumenische Beispiele sind etwa die
Fachstelle Kirche im Dialog (Bern) und die Fachstelle Migration der Re-
formierten Kirchen Bern-Jura-Solothurn. Interreligiose Einrichtungen
dieser Art sind etwa der Aargauer interreligiose Arbeitskreis, der Verein
Inforel — Information Religion (Basel), das Haus der Religionen — Dialog

https//dol.org/10.14361/9783839405246-021 - am 14.02.2026, 16:57:49. i@ - |

369


https://doi.org/10.14361/9783839405246-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

370

MARTIN BAUMANN/JORG STO1Z (HG.)
Eine Schweiz — viele Religionen

der Kulturen (Bern), der Verein Trialog (Bern), der Arbeitskreis fiir Zeit-
fragen (Biel), die Groupe cantonal de dialogue et de réflexion interreli-
gieux (Neuchatel), die Plateforme interreligieuse (Genf), der Runde
Tisch der Religionen (St. Gallen), das Maison d’Arzillier (Waadt), das
Lassalle-Haus (Zug), das Ziircher Forum der Religionen, das Ziircher
Lehrhaus (christlich-jiidische Arbeitsgemeinschaft). Gerade auf lokaler
Ebene kommt es zu einer grossen Zahl von »tagtdglichen« dkumeni-
schen und interreligiosen Dialogen und Begegnungen, etwa ékumeni-
schen Gottesdiensten und Seelsorgetatigkeiten, 6kumenischen oder
interreligiosen Gebeten und Meditationen usw. Hier findet in gewisser
Weise die 6kumenische und interreligiose »Basisarbeit« statt.

In der Schweiz einzigartig ist die interreligiose Einrichtung Centre de
liaison et d’information concernant les minorités spirituelles (CLIMS).
Dieser 1997 vom reformierten Pastor Jean-Claude Basset initiierte Ver-
ein vereinigt Reprdsentanten verschiedener Neuer Religioser Gemein-
schaften wie Scientology, Mahikari, Kirche Jesu Christi der Heiligen der
Letzten Tage (»Mormonen«), Vereinigungskirche (»Moonies«), die Uni-
verselle Weisse Bruderschaft, ehemals auch die Raélianer. Das CLIMS
versucht gemiss eigenen Angaben, der Offentlichkeit verldssliche In-
formationen iiber spirituelle Minoritdten zur Verfiigung zu stellen; im
Konfliktfall Kontakte zwischen Mitgliedern von spirituellen Minoritaten
und Behdérden zu vermitteln und Mediation anzubieten; durch spirituel-
le Minoritdten geschadigten Personen zu helfen und gegen die Diskri-
minierung von spirituellen Minoritaten anzukdampfen. Soziologisch ge-
sehen, ist interessant, dass sich hier Gemeinschaften interreligios beté-
tigen, welche von den herkdmmlichen interreligiosen Einrichtungen
ausgeschlossen werden, da sie als »Sekten« gelten.

4.3.3 Bewegungen mit eigener 6kumenischer/
interreligioser Spiritualitdt

Schliesslich sind auch noch Bewegungen zu nennen, die eine eigene
okumenische und/oder interreligiose Spiritualitdt herausgebildet ha-
ben. Beispiele sind etwa die auch in der Schweiz tdtigen Fokolare und
die Taizé-Bewegung wie auch das Katharina-Werk. Die Taizé-Bewegung
entstand 1940 um Roger Schutz (Frére Roger) in Frankreich. Es handelt
sich um einen 6kumenischen Mannerorden, welcher vor allem durch die
sehr gut besuchten 6kumenischen Jugendtreffen und eine spezielle Spi-
ritualitat bekannt wurde. Auch aus der Schweiz pilgern jahrlich Hunder-
te junge Frauen und Mdnner ins burgundische Taizé, Genf war 2007
Ausrichter des jahrlichen europdischen Jugendtreffens. Die Fokolarbe-
wegung entstand 1944 in Trient um Chiara Lubich (geboren 1920). Es
handelt sich um eine urspriinglich katholische, spater jedoch 6kumeni-

https//dol.org/10.14361/9783839405246-021 - am 14.02.2026, 16:57:49. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839405246-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN BAUMANN/JORG STOLZ
= 21. Risiken und Chancen des Zusammenlebens

sche Laienbewegung, welche auch den interreligiosen Dialog sehr stark
pflegt. In der Schweiz besteht die Bewegung seit den 5oer Jahren und
rechnet sich ca. 1.200 Mitglieder und ca. 30.000 Freunde zu. Das 1913
gebildete Katharina-Werk ist aus einer katholischen Frauengemein-
schaft entstanden. Es wurde 1952 als Sdkularinstitut von der rémisch-
katholischen Kirche anerkannt und bildet heute in Basel eine Gemein-
schaft von Frauen und Mannern unterschiedlicher Konfessionen und Re-
ligionen.

4.4 Moglichkeiten und Grenzen des Dialogs

Die Méglichkeiten und Grenzen spezifischer kumenischer und interre-
ligioser Dialoge hangen von Ziel, Form und Kontext des jeweiligen Dia-
logs ab. Dennoch lassen sich einige allgemeine Aussagen machen und
immer wieder auffallende Starken und Schwachen solcher Dialoge be-
nennen.

Die Okumene kann in den letzten Jahrzehnten ohne Zweifel grosse
Fortschritte in Bezug auf die Anndherung der katholischen und der im
ORK versammelten Kirchen verzeichnen. Zahlreiche Beispiele erfolgrei-
cher 6kumenischer Begegnungen liegen vor. Die »Gemeinsame Erkla-
rung zur Rechtfertigungslehre« des Lutherischen Weltbundes und der
romisch-katholischen Kirche von 1997 ist beispielsweise ein beeindru-
ckendes 6kumenisches Dokument: Hier einigten sich Lutheraner und
Katholiken Ende des 20. Jahrhunderts in einer Frage, welche der wich-
tigste Streitpunkt zwischen den von Luther angefiihrten Protestanten
und dem Heiligen Stuhl im 16. Jahrhundert war. An diesem Text zeigt
sich auch, dass 6kumenische Gesprdche aufeinander aufbauen und
Fortschritte erreichen kénnen. Viele andere Beispiele auf internationa-
ler, nationaler und schweizerisch kantonaler Ebene waren zu nennen.
Eine allumfassende sichtbare und organisationelle Einheit »der« christ-
lichen Kirche ist dennoch in absehbarer Zeit nicht zu erwarten. Hierfiir
sind die Ansichten etwa zum Amtsverstdandnis zu gross; ausserdem
nehmen viele evangelikal ausgerichtete christliche Kirchen wie auch die
»christlichen Sondergruppen« an der Okumene nicht teil bzw. werden
zu entsprechenden Veranstaltungen nicht eingeladen. Die Kooperation
zwischen verschiedenen christlichen Kirchen in der Schweiz — ein weite-
res wichtiges 6kumenisches Ziel — funktioniert offenbar recht gut (vgl.
die Unterzeichnung der Charta Oecumenica 2001). Ganz offenbar haben
die verschiedenen christlichen Kirchen erkannt, dass sie angesichts der
schnell voranschreitenden Sakularisierung der Gesellschaft viele ge-
meinsame Interessen haben, die sie gemeinsam besser und effektiver
vertreten kénnen. Auch der interreligiose Dialog hat in den letzten Jahr-

https//dol.org/10.14361/9783839405246-021 - am 14.02.2026, 16:57:49. i@ - |

371


https://doi.org/10.14361/9783839405246-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

372

MARTIN BAUMANN/JORG STO1Z (HG.)
Eine Schweiz — viele Religionen

zehnten Fortschritte gemacht und gewann an Realismus und einem Be-
wusstsein der eigenen Moglichkeiten und Grenzen (Ucko/Venema/
Hentsch 2006). Die sehr vielfdltigen internationalen Aktivitdten haben
zweifellos dazu beigetragen, Religion(en) der Offentlichkeit nicht nur
als konflikttrdchtige, sondern als potentiell auch Frieden schaffende
Phanomene in Erinnerung zu rufen. Sie haben gezeigt, dass Menschen
mit den denkbar verschiedensten religiosen Ansichten zu einem friedli-
chen Dialog fahig sind und dass eine religios begriindete »globale
Ethik« zumindest vorstellbar ist. Zweifellos haben viele konkrete inter-
religiose Dialoge — sei es auf internationaler, nationaler oder lokaler
Ebene - keine direkt festzuhaltende Ergebnisse aufzuweisen (abgese-
hen von (blichen »Erkldrungen«). Interreligiose Dialoge haben aber
wahrscheinlich dennoch einen gewissen kumulativen Effekt auf das
Bewusstsein der Weltoffentlichkeit und der verschiedenen Religionen.
Auf internationaler wie auf lokaler Ebene fiihren sie ausserdem langfris-
tig zu zwischenpersdnlichen Kontakten, die wichtige Integrationsfunk-
tionen wahrnehmen kénnen (Basset 1996: 284). Barbara Richner zeigt
zum Beispiel in ihrer Studie, wie im interreligiosen Bereich tatige Per-
sonen der Schweizer Gesellschaft fiir Migrantenreligionen zu »Schliis-
selpersonen« werden, welche den Gemeinschaften helfen, die gesell-
schaftliche Umwelt zu verstehen, eigene Interessen zu vertreten und
sich zu integrieren (2006: 69ff.).

Interreligiose Dialoge werden jedoch auch vielfaltig (und auch von
den Praktikern selbst) kritisiert:

1. Ein wichtiger Punkt betrifft die Auswahl der teilnehmenden Religio-
nen. Faktisch werden zu interreligiosen Dialogen oft Vertreter/innen
von so genannten »Weltreligionen« (Christentum, Islam, Judentum,
Hinduismus, Buddhismus) eingeladen. Ein Problem wird nun darin
gesehen, dass vom Dialog Ausgeschlossene als »Religionen zweiter
Klasse«, als »illegitim«, als »Aberglaube« oder »Sekte« erscheinen
konnen. Die Religionswissenschaft hat jedoch gezeigt, dass der Be-
griff »Weltreligion« (friiher: »Hochreligion«) selbst kein neutraler,
beschreibender, sondern ein wertender Begriff ist, welcher eine hie-
rarchische Ordnung von Religionen impliziert (Masuzawa 2005). Ein
weiteres Problem besteht darin, dass die verschiedenen Religionen
ein unterschiedlich starkes Interesse an Dialog zu verspiiren schei-
nen. So unterhalt das Christentum diverse bilaterale Dialoge mit al-
len anderen »Weltreligionen«, diese untereinander kennen jedoch
kaum bilaterale Dialoge (Basset 1996: 319).

2. An der Auswahl der Teilnehmenden wird kritisiert, dass z.B. jiingere
und Frauen oft unterreprasentiert sind oder dass vor allem Spezialis-

https//dol.org/10.14361/9783839405246-021 - am 14.02.2026, 16:57:49. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839405246-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN BAUMANN/JORG STOLZ
= 21. Risiken und Chancen des Zusammenlebens

ten (wie Universitatsprofessoren) oder vor allem die »Liberalen« der
verschiedenen Gruppen am Dialog teilnehmen. Aufgrund dieser
Auswahl seien die Dialoge nicht »reprdsentativ« und wiirden ihre Er-
gebnisse von der Basis nicht akzeptiert werden kénnen (Ucko/Ve-
nema/Hentsch 2006: 86).

3. Manchmal wird interreligiosen Dialogen »Blaudugigkeit« vorgewor-
fen. Die Teilnehmenden seien zu sehr auf Konsens und Friedlichkeit
fixiert und wiirden hierdurch kritikunfahig. Dies zeige sich etwa,
wenn Dialogpartner Religionen in vielen Dialogen insgesamt fiir
»gut« hielten und Problemlagen stets »Instrumentalisierungen durch
Politik und Macht« zuschrieben. Als Folge werde jegliche Kritik an
Religionen (Fremd- und Selbstkritik) vermieden und der Dialog mu-
tiere zu einem moralisch hoch aufgeladenen, aber inhaltlich belang-
losen Gedankenaustausch (Ucko/Venema/Hentsch 2006: 86, 88).
Auf diese Weise kdnnten radikale Gruppen an interreligiésen Dialo-
gen teilnehmen, ohne dass sie kritisiert wiirden und nach aussen
respektabel erscheinen (Bélsche 2001).

4. Kritisiert wird schliesslich, dass interreligiose Begegnungen zwar im
Moment als bereichernd empfunden werden und moglicherweise
auch zu Ergebnissen in Form von Erklarungen fiihren, dass diese
dann jedoch von den Gemeinschaften (sei es der Fiihrung, sei es der
Basis) nicht »umgesetzt« wiirden (Ucko/Venema/Hentsch 2006: 86).
So komme es zu vielen Wiederholungen von interreligiosen Gespra-
chen, in welchen immer wieder dhnliche Dinge mit immer wieder
dhnlicher Wirkungslosigkeit gesagt wiirden (Basset 2000).

Abschliessend sollte man sich vor Augen fiihren, dass der Anwen-
dungsbereich 6kumenischer und interreligioser Dialoge und Begegnun-
gen insgesamt begrenzt ist. Viele Problembereiche, welche das Ver-
haltnis von religioser Vielfalt und sdkularer Gesellschaft betreffen (z.B.
in Beziehung zu Erziehung, Politik, Medizin, Recht; siehe die Kapitel
16-20), kdnnen normalerweise nicht durch 6kumenische oder interreli-
giose Dialoge behandelt werden. Ob das Kopftuch in der Schule einen
Platz habe, ob das Schachten von Tieren zu erlauben sei, wie 6ffent-
lich-rechtliche Anerkennung von religiosen Gemeinschaften auszuse-
hen habe — all dies sind Probleme, welche etwa als rechtliche Fragen
durch interreligitsen Dialog nicht gelost werden konnen, da es sich
nicht um innerreligiose Angelegenheiten handelt.

https//dol.org/10.14361/9783839405246-021 - am 14.02.2026, 16:57:49. i@ - |

373


https://doi.org/10.14361/9783839405246-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

374

MARTIN BAUMANN/JORG STO1Z (HG.)
Eine Schweiz — viele Religionen

5. SCHLUSS: FUR EINEN NEUEN BLICK AUF RELIGIOSE VIELFALT

Wie schon in der Einleitung bemerkt, versuchen wir in diesem Buch eine
moglichst nicht wertende, beschreibend-analytische Haltung zum Pha-
nomen »neue religiose Vielfalt« einzunehmen. Grundsatzlich sehen wir
»Religion«, bestimmte Religionen oder auch religitse Vielfalt weder als
gut noch als schlecht, weder als der Gesellschaft forderlich noch abtrag-
lich an. Auch propagieren wir keine bestimmten politischen, kulturellen
oder sozialen Massnahmen zur Férderung oder Verhinderung von reli-
gioser Vielfalt. Dies féllt nicht in unser Aufgabengebiet und muss den
entsprechenden politischen, rechtlichen, medizinischen, erzieherischen
und religiosen Gesellschaftsbereichen und dortigen Akteuren vorbehal-
ten bleiben. Was wir mit diesem Buch zu leisten hoffen, ist etwas ande-
res: Es geht uns darum, viele nitzliche Informationen zum Umfang und
Verstandnis, zu Ursachen und Konsequenzen und zu Risiken und Chan-
cen religioser Vielfalt in allgemein verstandlicher Form anzubieten. Das
Ziel ist, bei den Lesenden einen »neuen Blick« auf religitse Vielfalt zu
erreichen, eine auf Fakten basierende und historisch, soziologisch und
religionswissenschaftlich informierte Position. Mit einem solchen neuen
Blick wird man gewissen, oft anzutreffenden Vereinfachungen und
(Vor-)Urteilen kaum mehr folgen. Den Band schliessen méchten wir mit
einigen ausgewadhlten Punkten, die sich u.E. als »Lehren« aus dem dar-
gelegten Uberblick zu religidser Vielfalt ziehen lassen.

Erstens: Religionen sind nicht an sich gut oder schlecht, sind nicht
an sich gewaltbereit oder friedliebend. Es kommt immer darauf an, in
welchen zeitgeschichtlichen Umstédnden religiése Lehren und Texte er-
stellt wurden und unter welchen Bedingungen sie spdter von anderen
Akteuren interpretiert und flir Gegenwartsfragen herangezogen werden
(de Pury 2004). Dementsprechend sind Konstellationen zwischen reli-
giosen Gemeinschaften und ihrer gesellschaftlichen Umwelt historisch
oft sehr stark wandelbar, je nachdem wie die Situation der interpretie-
renden Generation sich verandert und wie sie sich entschliesst, jeweili-
ge Lehrinhalte zu interpretieren. Ganz generell hdngen friedliches Ver-
halten oder Gewaltbereitschaft nie nur von »religitsen Faktoren« ab,
sondern immer auch (hdufig vorwiegend) von politischen, konomi-
schen und sozialen Begleitumstanden.

Zweitens: Die Wahrnehmung von Risiken und Chancen religioser
Vielfalt verdndert sich, je nachdem, welche Werte man zugrunde legt
(siehe oben die verschiedenen Positionen), welche gesellschaftlichen
Teilbereiche man betrachtet und ob man selbst innerhalb oder ausser-
halb einer gewissen religitsen Gemeinschaft steht. Fiir eine Losung von
Konflikten lohnt es sich, die verschiedenen Standpunkte und je ver-

https//dol.org/10.14361/9783839405246-021 - am 14.02.2026, 16:57:49. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839405246-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN BAUMANN/JORG STOLZ
= 21. Risiken und Chancen des Zusammenlebens

schieden wahrgenommenen Risiken und Chancen zu kennen. Zu einer
genauer beobachtenden und starker an Fakten orientierten Sichtweise
kann man ausserdem durch bewussten Perspektivenwechsel gelangen.
Wer vor allem die Risiken und Probleme von Religionsvielfalt betont,
wird Neues erkennen kénnen, wenn er oder sie versucht, auch mégliche
Chancen wahrzunehmen. Wer Religion als grundsatzlich »gut« ansieht
und sich von den Religionen den Weltfrieden erhofft, kann etwas ler-
nen, wenn er oder sie einmal auf die dunklen Seiten und Risiken der Re-
ligionen fokussiert. Solche Perspektivenwechsel fiihren nicht nur zum
Wahrnehmen neuer Facetten der beobachteten Phdnomene, sondern
regen durch den Blick auf andere Lebensorientierungen auch zum
Uberdenken eigener Meinungen und Haltungen an.

Drittens: Interreligioser Konflikt und Streit ist nicht nur schlecht;
interreligioser Dialog ist nicht nur gut. Beide konnen nichtgewollte posi-
tive und negative Konsequenzen haben. Konflikte und Spannungen
konnen auf neue Problemlagen angesichts gewandelter gesellschaftli-
cher Umstande hinweisen und mittel- bis langfristig zu praktikablen Lo-
sungen fiihren; Dialoge kdnnen Machtverhaltnisse vertuschen und fiir
Dritte ausschliessend wirken. Es scheint daher eine sinnvolle Strategie
zu sein, religionsplurale Gesellschaften sowohl auf eine Dialog- als
auch eine Streitkultur aufzubauen.

Viertens: Religionsfreiheit und Religionsvielfalt sind an sich span-
nungsproduzierende Phdanomene. Was in einer Gesellschaft gilt, was an
Vielfalt vertraglich ist und wie Religionsfreiheit und Staatsinteresse ge-
geneinander abgewogen werden, muss immer wieder mit Bezug auf die
verdnderten gesellschaftlichen Bedingungen neu ausgehandelt werden.
Solche Aushandlungsprozesse sind in gewisser Weise normal und soll-
ten nicht zu vorschneller Dramatisierung und zu Katastrophismus An-
lass geben.

Schliesslich: Religiose Vielfalt ist historisch keine »Ausnahmesitua-
tion«, sondern sowohl in der Schweizer wie auch der europdischen Ge-
schichte (Gladigow 2000, Kippenberg/Stuckrad 2003) immer wieder
vorgekommen. Aufgrund der sehr raschen Globalisierung und ihren
Folgen ist zu erwarten, dass religiose Vielfalt noch zunehmen wird. Es
ist daher u.E. lohnend, sich mit dem Thema auseinander zu setzen, um
fiir die Zukunft gewappnet zu sein.

https//dol.org/10.14361/9783839405246-021 - am 14.02.2026, 16:57:49. i@ - |

375


https://doi.org/10.14361/9783839405246-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

376

MARTIN BAUMANN/JORG STO1Z (HG.)
Eine Schweiz — viele Religionen

6. VERTIEFENDE LITERATUR

6.1 Historische und gegenwirtige Erfahrungen
im Umgang mit religioser Vielfalt

Barker, Eileen (1989): New Religious Movements. A Practical Introduction,
London: HMSO, 3. erweiterte Aufl. 1992.

Baumann, Martin (1999): »Religion und umstrittener 6ffentlicher Raum:
Gesellschaftspolitische Konflikte um religiose Symbole und Statten
im gegenwdrtigen Europa«. Zeitschrift fiir Religionswissenschaft 7, 2,
S. 187-204.

Chevalley, Robert (1989): Une armée en marche: 1882-1982: Cent ans de
service salutiste en Suisse, Berne: Ed. Armée du salut.

Gisler, Andreas (1999): » Die Juden sind unser Ungliick«, Zirich: Edition
Epoca.

Hlttermann, Jorg (2006): Das Minarett. Zur politischen Kultur des Kon-
flikts um islamische Symbole, Weinheim: Juventa.

Kupfer, Claude/Weingarten, Ralph (1999): Zwischen Ausgrenzung und
Integration. Geschichte und Gegenwart der Jiidinnen und Juden in der
Schweiz, Zirich: sabe.

Mayer, Jean-Frangois (1985): Une honteuse exploitation des esprits et des
porte-monnaie? Les polémiques contre ’Armée du Salut en Suisse en
1883 et leurs étranges similitudes avec les arguments utilisés aujourd’hui
contre les »nouvelles sectes«, Freiburg i.U.: Les Trois Nornes.

Néageli, Markus (2003): Kirche und Anthroposophen. Konflikt oder Dialog?
Bern: Haupt Verlag.

Picard, Jacques/Epstein, Ron (2005): »Synagogen — zwischen religitser
Funktion und rdumlicher Inszenierung«. Kunst und Architektur in der
Schweiz 56, 2, S. 6-13.

Rex, John (1996): Ethnic Minorities in the Modern Nation State. Working
Papers in the Theory of Multiculturalism and Political Integration, Ba-
singstoke: MacMillan.

Sché&ublin, Emanuel (2007): »Ein Ort der Ruhe und der Versammlung«.
Tages-Anzeiger, 17.02.2007, S. 8.

Stolz, Jorg (2006): »Explaining Islamophobia. A Test of Four Theories
Based on the Case of a Swiss City«. Schweizerische Zeitschrift fiir So-
ziologie 31, 3, S. 547-566.

Taylor, Charles (1993): Multikulturalismus und die Politik der Anerken-
nung, Suhrkamp: Frankfurt a.M.

Vischer, Lukas/Schenker, Lukas/Dellsperger, Rudolf (1994): Okumeni-
sche Kirchengeschichte der Schweiz, Freiburg i.U.: Paulusverlag.

Wehr, Gerhard (1994): Rudolf Steiner zur Einfiihrung, Hamburg: Junius.

https//dol.org/10.14361/9783839405246-021 - am 14.02.2026, 16:57:49. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839405246-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN BAUMANN/JORG STOLZ
= 21. Risiken und Chancen des Zusammenlebens

6.2 Okumene, interreligioser Dialog und Perspektiven

Basset, Jean-Claude (1996): Le dialogue interreligieux. Histoire et avenir,
Paris: Les Editions du Cerf.

Basset, Jean-Claude (2000): »Has Christian-Muslim Dialogue Already
Begun?« In: Jacques Waardenburg (Hg.), Muslim-Christian Percep-
tions of Dialogue Today, Leuven: Peeters, S. 276-291.

Bernhardt, Reinhold (2006): Ende des Dialogs? Die Begegnung der Reli-
gionen und ihre theologische Reflexion, Zurrich: TVZ.

Bolsche, Jochen (2001): »Der verlogene Dialog.« Der Spiegel 51, 17, on-
line: www.moschee-schluechtern.de/christen /dialog_spiegeloi51.htm

Braybrooke, Marcus (1992): Pilgrimage of Hope. One Hundred Years of
Global Interfaith Dialogue, London: SCM Press.

Coward, Harold (1985): Pluralism. Challenge to World Religions, Mary-
knoll: Orbis Books.

de Pury, Albert/Macchi, Jean-Daniel (Ed.) (2004): Juifs, chrétiens, musul-
mans. Que pensent les uns des autres? Genf: Labor et Fides.

de Pury, Albert (2004): »In Gottes Namen? Gewalt und Gewaltiiberwin-
dung in der Auseinandersetzung mit dem kanonischen Text in den
monotheistischen Religionen«. In: Albert de Pury (Hg.), In Gottes
Namen? Zur kulturellen und politischen Debatte um Religion und Ge-
walt, Sankt Augustin: Konrad-Adenauer-Stiftunge.V., S. 35-61.

Gladigow, Burkhard: (2000): »Polytheismus«. In: Metzler Lexikon Religi-
on, Stuttgart: Metzler, S. 38-43.

Keller, Zsolt (2005): »Theologie und Politik — Beginn und Konkretisie-
rung des christlich-jidischen Dialoges in der Schweiz«. Schweizeri-
sche Zeitschrift fiir Religions- und Kulturgeschichte 99, S. 157-175.

Kippenberg, Hans G./von Stuckrad, Kocku (2003): Einfiihrung in die Re-
ligionswissenschaft, Miinchen: Beck.

Kiing, Hans (1991): Projekt Weltethos, 3. Auflage, Miinchen: Piper.

Luddeckens, Dorothea (2002): Das Weltparlament der Religionen von
1893. Strukturen interreligiser Begegnung im 19. Jahrhundert, Berlin:
Walter de Gruyter.

Masuzawa, Tomoko (2005): The Invention of World Religions. Or How
European Universalism was Preserved in the Language of Pluralism,
Chicago, London: University of Chicago Press.

Meyer, Harding/Papandreou, Damaskinos/Urban, Hans J6rg/Vischer,
Lukas (Hg.) (1983, 1992, 2003): Dokumente wachsender Ubereinstim-
mung. Samtliche Berichte und Konsenstexte interkonfessioneller Gesprii-
che auf Weltebene, Band 1: 1931-1982, Band 2: 1982-1990, Band 3:
1990-2001, Paderborn, Frankfurt a.M.: Otto Lembeck.

https//dol.org/10.14361/9783839405246-021 - am 14.02.2026, 16:57:49. i@ - |

377


https://doi.org/10.14361/9783839405246-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

378

MARTIN BAUMANN/JORG STO1Z (HG.)
Eine Schweiz — viele Religionen

Neuer, Werner (1999): »Interreligioser Dialog als Notwendigkeit, Chan-
ce und Gefahr«. In: Ralph Pechmann, Martin Reppenhaben (Hg.),
Zeugnis im Dialog der Religionen und der Postmoderne, Reichelsheim:
Aussaat Neukirchener, S. 156-181.

Neuner, Peter (2006): Okumene zwischen »postmoderner Beliebigkeit« und
»Rekonfessionalisierung«, Munster: Lit.

Pastoralplanungskommission der Schweizerischen Bischofskonferenz
(2007): Initiativen und Organisationen des interreligidsen Dialogs in der
Schweiz. St. Gallen: Schweizerisches Pastoralsoziologisches Institut.

Rahner, Karl (2002): Einheit in Vielfalt: Schrifien zur kumenischen Theo-
logie, bearb. von Karl Lehmann, Albert Raffelt, Freiburg i.U.: Herder.

Strahm, Doris/Kalsky, Manuela (Hg.) (2006): Damit es anders wird zwi-
schen uns. Interreligidser Dialog aus der Sicht von Frauen, Mainz: Mat-
thias Griinewald Verlag.

Ucko, Hans/Venema, Charlotte/Hentsch, Ariane (2006): Changing the
Present, Dreaming the Future. A Critical Moment in Interreligious Dia-
logue, Genf: World Council of Churches.

6.3 Internet-Adressen zum interreligiosen Dialog und Okumene
(Primérquellen, Auswahl)

Arzillier — maison du dialogue: www.arzillier.ch

Arbeitsgemeinschaft christlicher Kirchen in der Schweiz: www.agck.ch

Charta Oecumenica: www.cec-kek.org/Deutsch/ChartafinG.htm

Christlich-jiidische Arbeitsgemeinschaft beider Basel:
www.cja-beiderba sel.ch

CLIMS: www.clims.ch

Fokolar-Bewegung: www.fokolar-bewegung.ch

Inforel, Basel: www.inforel.ch

Interreligitse Arbeitsgemeinschaft in der Schweiz: www.iras-cotis.ch

Katharina-Werk: www.katharina-werk.org

»Taufe, Eucharistie und Amt. Konvergenzerklarungen der Kommission
fiir Glauben und Kirchenverfassung des Okumenischen Rates der
Kirchen« (1982): www.oikoumene.org/de/dokumentation/documents/oerk
-kommissionen /glauben-und-kirchenverfassung-kommission-fuer/

Weltethos, Erkldrung zum: www.weltethos.org/pdf_decl/Decl_german.pdf

(Fiir wertvolle Hinweise zum Abschnitt iiber Okumene und interreligio-

sen Dialog danken wir neben den Mitautoren des Buches ganz herzlich
Ariane Hentsch.)

https//dol.org/10.14361/9783839405246-021 - am 14.02.2026, 16:57:49. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839405246-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

