Teil Il ,,Gehalt“

Im ersten Teil der Untersuchung ,Genese“ wurde gezeigt, dass die
Gegensatzidee aus Guardinis eigener Existenz entspringt und er
sie gemeinsam mit Karl Neundorfer {iber eine Charakterlehre hin
zu einem allgemeinen System entwickelte, das er 1914 erstmals ver-
offentlichte. Mit der Skizzierung der weiteren Entwicklung bis 1925
stand der Gedankengang an der Schwelle zur Gegensatzschrift. Da-
ran schloss sich im zweiten Teil ,Grund“ die Darstellung der drei
Fundamente der Gegensatzlehre an: Guardinis Hinwendung zum
Wirklichen, zum Lebendig-Konkreten und zur Mitte in der Hingabe
an Gott und die Kirche. Auf diesem Boden aufbauend soll nun im
dritten Teil ,Gehalt” das Gebaude der Ontologie und der Erkenntnis
des Lebendig-Konkreten ausgefithrt werden.

Die zur Darstellung gewihlte Methode ist — ganz im Sinne der
Gegensatzlehre und der Existenz Guardinis selbst — die der Begeg-
nung und des Dialogs. Da das Seiende so gebaut sei, dass es von
verschiedenen Standpunkten aus gefasst werden konne, miisse sich
jeder der Gesprichsteilnehmer der tiberstrukturellen Totalitdt des
Daseins als auch der eigenen strukturellen Begrenztheit bewusst
sein. Im Dialog konne sich zwischen ihnen eine Einheit in der
Spannung entwickeln, woraus sich die Chance der Allseitigkeit — der
Kat-holizitdt — des Blickens, d.h. der vollen Wahrheit ergebe:!

»Die Typik des Erfassens ist eine Antwort auf die des Seins. Genauer
gesagt: Die Typik des Erfassens und die des Seins bilden zusammen ein
Ganzes; eine Weise, wie Sein und Erfassen auf einander bezogen sind,
und menschliches ,Dasein’ sich verwirklicht*?

1 Vgl. Guardini, Romano, Dritte Zwischenbemerkung tiber das Philosophieren,
in: ders., Finf Zwischenbemerkungen aus dem Ethikkolleg, in: Guardini-Archiv
der Katholischen Akademie in Bayern, Miinchen, Nachlass Romano Guardini,
Nr. 1641, 6.

2 Ebd., 4.

267

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

Diesem Ansatz Guardinis wird in der vorliegenden Untersuchung
dadurch Rechnung getragen, dass seine unterschiedliche Zugangs-
weisen zur Wirklichkeit zusammen geschaut werden. Dabei werden
u.a. die phdnomenologische Methode Max Schelers, die Theologien
des Thomas® von Aquin, Bonaventuras und Aurelius Augustinus, die
Philosophien Aristoteles; Platons, Nietzsches, Kierkegaards, Simmels
und Hegels, das Polarititsdenken Goethes, die Okonomie Werner
Sombarts und die Kunst Beurons hinzugezogen. Dies sind alles Au-
toren, mit denen sich Guardini in der Gegensatzlehre explizit oder
implizit auseinandersetzte. Er schaute aus ihrer jeweiligen Perspek-
tive auf das Lebendig-Konkrete und gewann so neue Aspekte hinzu.
Zugleich ordnete er sie in die Gegensatzspannung, in das Gesamt
von Wirklichkeit, ein, und korrigierte damit eventuelle Einseitig-
keiten.

Der Fokus der Untersuchung liegt also darin, die verschiedenen
Dialoge Guardinis in der Gegensatzlehre offen zu legen, und damit
den Reichtum seines Gegensatzdenkens zu verdeutlichen, der sich
hinter oft einfachen Formulierungen verbirgt. Die verschiedenen
Autoren werden parallel nebeneinandergestellt, ohne den Versuch
zu unternehmen, sie unter ein einheitliches System zu zwiéngen,
da dies dem Ansatz Guardinis selbst zuwiderliefe. Vielmehr bildet
fir ihn das Zusammenschauen der unterschiedlichen Perspektiven
eine Einheit, die sich nicht als Totalitdt fassen lasse, wohl aber im
Durchgang der einen zur anderen Seite aufscheine: Gegensatz.

»Darin wiirden sich die Denkbilder nicht zu einer Synthese zusammen-
setzen; sich auch nicht auf ein iibergeordnetes Ur-Bild reduzieren. Jedes
wiirde Ausgangspunkt, Sehweise, Charakter, wie sie ihm eigen sind,
behalten, aber am anderen sowohl wie sich selbst unter Kritik nehmen
wie auch ausweiten?

All diese Versuche, Guardini in einen Dialog mit anderen Denkern
seiner Zeit oder fritherer Epochen zu setzen, sind zweifach limitiert:
erstens konnen seine Gespriache mit den einzelnen Autoren immer
nur angedeutet, und nie vollends ausgefiihrt werden, da dies jeweils
eigene Untersuchungen zum Verhiltnis Guardinis z.B. zu Goethe be-
deuten wiirde. Dies ist hier aber nicht der Forschungsschwerpunkt.
Zweitens legt Guardini nur selten seine Quellen offen und verar-

3 Ebd., 6.

268

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt®

beitete stattdessen die Impulse aus dem Gesamt der Wirklichkeit
schopferisch eigenstdndig.* Er lasst sich also nicht dieser oder jener
»Schule“ zuordnen, vielmehr sind die hier zum Dialog gewdhlten
Autoren jene, mit denen er sich sicher befasste, wenn es auch bei
weitem nicht die einzigen waren.

Methodisch folgt die Untersuchung noch in einer weiteren Weise
Guardinis Vorgehen. Wirkliche Wissenschaft darf fiir ihn vom
Grenzfall ausgehen und einen Begriff bilden, miisse aber dann zur
Wirklichkeit zuriickkehren, um dort den komplizierteren lebendigen
Begriff zu erlangen, der aber erst dem Wirklichen voll gerecht werde:

»Die wissenschaftliche Begriffs- und Definitionsbildung darf wohl vom
Grenzfall ausgehen, um das Gesuchte in moglichst spezifischer Reinheit
zu Gesicht zu bekommen. Dann aber mufl sie vom Grenzfall zum
lebendig méoglichen Fall vorschreiten und ihn der Definition zu Grunde
legen®>

Dies bedeutet fiir die kommenden Ausfithrungen zu den einzelnen
Gegensatzpaaren, dass zuerst eine Gegensatzseite fiir sich dargestellt
wird, um deren Gehalt besser heben zu konnen. Anschlieflend wird
die andere Gegensatzseite ausgefiihrt, wodurch eine Einordnung in
die Ganzheit der konkreten Gestalt und damit Korrektur geschieht.
Dieser dritte Teil der Untersuchung ist in sechs Kapitel unterglie-
dert, deren Ordnung nahezu derjenigen der Gegensatzschrift folgt.
Nach Vorbemerkungen zur von Guardini verwendeten Terminologie
»Kategorie® und ,Iranszendentalien im ersten Kapitel werden im
zweiten die drei intraempirischen (Akt und Bau, Form und Form-
loses sowie Lebendig-Besonderes und Lebendig-Allgemeines), im
dritten die drei transempirischen (Produktion und Disposition, Ur-
spriinglichkeit und Regel sowie Immanenz und Transzendenz) und
im vierten die zwei transzendentalen Gegensatzpaare (Verwandt-
schaft und Besonderung sowie Einheit und Mannigfaltigkeit) darge-

4 Guardini beschrieb 1914 seine eigene Arbeitsmethode Weiger wie folgt: , Aber
ich muf}, scheint mir, den Mut haben, in meinem Denken, trotz des innigsten
Anschlusses an die Vergangenheit, an die Arbeit der Grofien, allein und auf mir
selber zu stehen, mich der Fiille des mannigfaltigen Wirklichen zu 6ffnen, und es
selbst in die groflen Ordnungen des Gedankens hineinzutragen so gut ich kann.
So wird der Weg rastlos weiterfithren, bereit von jedem anzunehmen, aber im
letzten doch allein® (Brief an Weiger vom 17. Miérz 1914, Freiburg im Breisgau, in:
Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 142).

5 Guardini, Der Gegensatz, 230.

269

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

stellt. Darauf folgen im fiinften Kapitel ,Die Komplexitét des Leben-
dig-Konkreten“ die quantitativen Lebensverhaltnisse von Maf} und
Rhythmus sowie die Relationen der Kreuzung und Reihung, die
die Ausfithrungen zur Ontologie des Lebendig-Konkreten beschlie-
len. Das sechste Kapitel widmet sich gemédfl Guardinis Grundsatz,
dass das Erkennen dem Sein folge, der knappen Epistemologie der
Gegensatzlehre. Ein Ausblick auf seine Lehre der Katholischen Welt-
anschauung bildet den Schlussakkord dieses Teils, dessen Perspekti-
ven im siebten Kapitel kurz zusammengeschaut werden.

1 Terminologie

In diesem dritten Teil ,Gehalt® sollen die Ontologie und die
Erkenntnis des Lebendig-Konkreten dargestellt werden. Guardini
zeichnet es in kategorialen und transzendentalen Gegensdtzen. Be-
vor auf diese eingegangen wird, werden die von ihm verwendeten
Begrifflichkeiten der ,Kategorie und des ,Transzendentalen“ und
die mit ihnen gegebenen Beziige auf Kant, Aristoteles und die
scholastische Tradition untersucht werden.® Daran schliefit sich in
diesem Kapitel zur ,Terminologie eine Darstellung seines Wechsels
vom Metaphysischen zum Intra- und Transempirischen an, wie er
ihn von ,Gegensatz und Gegensitze“ hin zur Gegensatzlehre voll-
zog. In den Ausfithrungen soll deutlich werden, wie er sowohl in
der theologischen Tradition verwurzelt blieb als auch diese kreativ
in den Dialog mit den philosophischen und kulturellen Strémungen
seiner Zeit brachte.

1.1 Kategorien und Transzendentalien

Guardini kniipft in seinem Gebrauch des Terminus ,Kategorie® fiir
die kategorialen Gegensdtze an die Begriffstradition des Aristoteles
und Thomas von Aquin an und setzt sich explizit von der kantischen
Kategorienlehre ab, wie er in der Gegensatzlehre betont: ,Dieser
Begriff hat mit dem Problem, das die Kantische Logik an das Wort

6 Vgl. ebd., 26f.

270



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1Terminologie

,Kategorie* kniipft, dem Problem des Apriori also, nichts zu tun®’
Im vorherigen Teil ,Grund® konnte gezeigt werden, dass er sich von
einer kantischen bzw. neukantianischen Philosophie distanzierte.
Seine Begriffswahl steht auf dem Grund seiner Hinwendung zur
Wirklichkeit als Ausgangspunkt seiner Philosophie.

Fiir Kant sind die Kategorien Produkte des menschlichen Geistes,
die a priori erkannt werden. Sie sind bei ihm, entgegen Aristoteles
und Thomas, nicht Beschreibungen des Seienden, sondern Beding-
ungen des Denkens, Begriffe, um tiberhaupt ein Urteil treffen zu
kénnen. Kant gewinnt seine Kategorien aus der Form der Urteile,
d.h. rein aus dem Verstand, dessen Vermdgen es sei, zu urteilen: Ur-
teile seien allgemein, besonders oder einzeln und damit hinsichtlich
der Quantitit bestimmt; seien bejahend, verneinend oder unendlich,
hitten unterschiedliche Qualitét; seien in kategorische, hypotheti-
sche und disjunktive hinsichtlich der Relation unterschieden; seien
problematisch, assertorisch oder apodiktisch, d.h. unterschiedlicher
Modalitét. In seiner berithmten Kategorientafel hilt Kant die Kate-
gorien fest.® Sie zeichnen bei ihm die Struktur méglicher Erfahrung
vor und sind nicht auf Dinge an sich bezogen.

Guardini stellt in seiner Gegensatzlehre entgegen Kant heraus,
dass er die Bedeutung der Kategorialen Gegensitze in etwa so sehe,
swie die Scholastik mit Aristoteles die logischen ,Kategorien“ und
Viktor von Weizsdcker wiirdigt in seiner Rezension der Gegensatz-
lehre Guardini als den , Ausgriber® des lebendigen Kategorienbe-
griffs des Aristoteles fiir seine Zeit!®. Seine Kategorien - die intraem-
pirischen und transempirischen Gegensitze - sind dadurch geeint,
dass sie alle ein Seiendes bezeichnen:

»Alle diese Begriffe meinen ein Seiendes, ,Sein’ verstanden im allge-
meinsten Sinne, als ,bestimmtes Etwas. Dieser Begriff kann nicht mehr

7 Ebd., 27.

8 Vgl. Kant, Immanuel, Kritik der reinen Vernunft, Riga 1781 (A) und 1787 (B),
hier: B, 106: Die Kategorien der Quantitét seien Einheit, Vielheit und Allheit;
die Kategorien der Qualitit seien Realitdt, Negation und Limitation; die Kate-
gorien der Relation seien Inhdrenz und Subsistenz, Kausalitdt und Dependenz
sowie die Gemeinschaft; die Kategorien der Modalitat seien Moglichkeit und
Unméglichkeit, Dasein und Nichtsein sowie Notwendigkeit und Zuflligkeit.

9 Guardini, Der Gegensatz, 26.

10 Vgl. Weizsicker, Der Gegensatz, 133.

271

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

aufgeldst werden; er ist der letzt-denkbare, hochste, und ganz einfach.

Man kann ihn aber unter verschiedenen Gesichtspunkten betrachten!!

Er stellt sich mit dieser Aussage in die ontologische Tradition des
Aristoteles und auch des Thomas von Aquin. Jener hatte das Seiende
in ein Seiendes durch Hinzukommendes, z.B. dem Menschen das
Gebildetsein, und ein Seiendes von sich selbst her — der Mensch fiir
sich allein gedacht - unterschieden. Von Letzterem werde dann in
so vielen Bedeutungen gesprochen, wie es Kategorien gebe, wie er in
der Metaphysik schreibt:

»Sein an sich sagt man in so vielen Bedeutungen, wie es Formen der
Kategorien gibt; denn so vielfach diese ausgesagt werden, so viele Be-
deutungen des Seins bezeichnen sie®!?

Thomas von Aquin schliefit in seinem Physikkommentar daran an
und betont, dass das Seiende nicht auf eine Weise ausgesagt werde,
wie Parmenides annahm, sondern gemifl den Kategorien (genera)
auf vielerlei Weise (multipliciter).® Guardini folgt der thomasischen
Grundlage in seiner vielféltigen und doch einen Sicht auf das Seien-
de in der Multiperspektivitit der Gegensatzpaare.

Kategorien werden bei Aristoteles und mit ihm bei Thomas in
Zusammenhang mit dem Sein, der Kategorie der Essenz, genannt.!*
Kategorie sei bei ihnen eine hochste Gattung des Seienden, ein Mit-
tel zur Gliederung von Sein, wie Johannes Hiibner zurecht feststellt:
»Eine Aufstellung der Kategorien in diesem Sinn ist eine Angabe
dessen, was es gibt“!1®> Aristoteles kennt zehn Kategorien, zundchst
die Substanz, sowie neun Akzidentien, die von der Substanz als

11 Guardini, Der Gegensatz, 26.

12 Aristoteles, Metaphysik (iibers. von Hermann Bonitz und hg. von Ernesto Gras-
si), Berlin 1966, A 1017a 21-23.

13 Vgl. Thomas von Aquin, Sententia super Physicam, in: Marietti Editori. In octo
libros Physicorum Aristotelis exposition (cura et studio M. Maggiolo), Turin
— Rom 1965, 1, lec.6, n.4: ,Dicitur enim ens uno modo substantia, alio modo
accidens; et hoc multipliciter secundum diversa genera“ [Eigene Ubersetzung:
»Es wird ndmlich das Seiende auf eine Weise gemaf3 der Substanz und auf eine
andere gemdfl dem Akzidenz ausgesagt; und auf vielfache Weise geméfi den
verschiedenen Kategorien].

14 Vgl. Mueller-Goldingen, Christian, Aristoteles. Eine Einfithrung in sein philoso-
phisches Werk, Hildesheim - Ziirich - New York 2003, 46.

15 Hiibner, Johannes, ,Kategorie, in: NHpG Band 2, 1251.

272

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1Terminologie

erster Kategorie ausgesagt werden'®, die ihm zufallen (lat. accidere):
Quantitdt, Qualitdt, Relation, Ort, Zeit, Lage, Haben, Tétigkeit und
Leiden!. Kategorien beantworten in dieser Denktradition also die
Frage, was etwas ist.

Guardini bezeichnete im expliziten Rekurs auf Aristoteles und
Thomas, unterstiitzt durch seine Exemplifizierung der Kategorien
mit ,,Substanz” und ,Relation!8, seine intraempirischen und trans-
empirischen Gegensdtze als kategoriale Gegensatze. Sie stellen fiir
ihn ,die letzten Allgemeinheitsstufen des Gegensdtzlichen dar, auf
denen die inhaltliche Bestimmtheit - die Gegensatz-Art — noch
gewahrt bleibt; die obersten, auf einander nicht mehr riickfiihr-
baren Art-Gruppen des Gegensitzlichen®! In aristotelisch-thomasi-
scher Einordnung kann festgehalten werden, dass die kategorialen
Gegensitze bei Guardini ein Mittel zur Beschreibung der Seinsstruk-
tur sind. Er betreibt, so die Schlussfolgerung, in den Kapiteln, die
vom ,,System der Gegensitze“ handeln?’, also Ontologie, eine Leh-
re tiber das Seiende (fo on), der sich eine Lehre von der Erkennt-
nis dieses konkreten Seienden anschliefit. Seine spezielle Pragung
der Seinslehre ist es, dass das Seiende grundlegend gegensitzlich
gebaut ist, wie eine Passage seiner Gegensatzlehre, die wiederum an
Thomas und Aristoteles anschlief3t, sie aber eigenschopferisch prigt,
zum Ausdruck bringt:

16 In Ankniipfung an Aristoteles ibernimmt Thomas von Aquin diese Einteilung:
sens secundum se dividit in decem praedicamenta, quorum novem sunt de
genere accidentis [Eigene Ubersetzung: ,Das Seiende unterteilt sich in zehn
Kategorien, von denen neun der Gattung der Akzidenzien zugehoren®] (Vgl.
Thomas von Aquin, Sententia super Metaphysicam, in: Marietti Editori. In
duodecim libros Metaphysicorum Aristotelis expositio (cura et studio M.R.
Cathala), Turin - Rom 21971, V, lec.9, n.1).

17 Vgl. Aristoteles, Die Kategorien (iibers. und hg. von Ingo W. Rath), Stuttgart
2009, 3-4,1b 20 - 2a 5.

18 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 26. Damit nennt Guardini auch gerade jene Kate-
gorien, die sich laut Thomas nicht von vornherein auf bestimmte Regionen des
Seienden beschrinken, sondern auch fiir eine analoge Anwendung auf das Sein
tiberhaupt in Frage kommen. (Vgl. Rahner, Karl, Geist in Welt. Zur Metaphysik
der endlichen Erkenntnis bei Thomas von Aquin, in: ders., Samtliche Werke
Band 2, Freiburg i.Br. — Solothurn - Diisseldorf 1995, 4-300, 296). Damit ist
wieder bestitigt, dass Guardini die Offnung der Gegensatzlehre auf das Sein
tiberhaupt, auf Gott, intendierte.

19 Guardini, Der Gegensatz, 27.

20 Vgl. ebd., 29-167.

273

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

»Die Gegensatzlehre ist die theoretische Formulierung der Tatsache,
daf3 das Sein nicht ,einseitig; sondern ,zweiseitig; nicht ,eindeutig; son-
dern ,zweideutig’ ist. Es ist eine Einheit, aber nicht eine Einheit, die

recta linea und von einer Seite her, sondern nur jeweils von zwei Seiten

zu fassen ist“?!

Guardini schliefit an die kategorialen Gegensitze die iiber sie
hinausgehende Frage an, wann ein Gegensatz echt sei, woraus sich
die Gruppe der transzendentalen Gegensitze ergibt.?> Auch hier
folgt er auf dem Boden seines philosophischen Ausgangspunktes
bei der Wirklichkeit der scholastischen Terminologie entgegen dem
Begriffsgebrauch Kants. Dieser nennt in seiner ,Kritik der reinen
Vernunft® ,alle Erkenntnis transzendental, die sich nicht sowohl mit
Gegenstanden, sondern mit unserer Erkenntnisart von Gegenstan-
den, sofern diese a priori moglich sein soll, iiberhaupt beschiftigt*??
Die aus dem obersten Prinzip der reinen Vernunft entspringenden
Grundsitze seien zu aller Erscheinung transzendent, d.h. es gebe
von ihnen keinen addquaten empirischen Gebrauch.?* Das Trans-
zendentale komme nicht durch Einigung des Sinnlichen unter eine
Kategorie zustande, sondern es sei Bedingung ihrer Moglichkeit und
stehe damit den Kategorien gegeniiber und sei ihnen iberlegen.
»Iranszendental® bezieht sich bei Kant also auf die Bedingungen
moglicher Erkenntnis im Subjekt.

Entgegen dieser kantischen Begriffsbestimmung verwendet
Guardini ,transzendental als Charakterisierung des Seins im Sinne
der Scholastik, die diesen Terminus als tiberkategorial und iiberge-
genstdndlich definierte.”> Die transzendentalen Bestimmungen des
Seins ,ens’, ,unum’, ,verum® und ,bonum® sind Denkinhalte, die an

21 Guardini, Gegensatz und Gegensitze, 17.

22 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 27.

23 Kant, KrV B, 25.

24 Vgl. ebd., 365.

25 Gemaf3 Josef de Vries decke die Metaphysik des Seins im Seienden die Differenz
von Wesen und Sein auf und verstehe das endliche Sein als durch Teilhabe sei-
end, weshalb es das Sein als schopferisches Prinzip, Gott als das subsistierende
Sein, fordere. Die Grundlegung einer solchen Metaphysik geschehe bei Thomas
von Aquin in einer Riickkehr des Geistes zu sich selbst, d.h. als transzendentale
Grundlegung. Die urspriingliche Quelle, das eigene Sein und die eigenen geisti-
gen Akte zu erfassen, sei bei ihm also die vollstindige Riickkehr des Geistes zu
sich selbst. Aus dieser geistigen Erfahrung werden bei ihm die transzendentalen
Begriffe gewonnen, die das Apriori der kategorialen Erkenntnis der materiellen

274

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1Terminologie

Weite ihres Umfangs die Kategorien tiberschreiten und die jedem
Seienden notwendig zukommen. In ,Gegensatz und Gegensitze®
betont Guardini in dieser Richtung, dass sich die transzendentalen
Gegensitze ,in jedem Gegenstand der Erfahrung“¢ finden. Die
transzendentalen Bestimmungen des Seins, des ,,Einheitlichen, Wah-
ren, Guten, Schonen?, fragen fiir ihn nach der Seinsechtheit, nach
der Bewidhrung des Seins. In dieser Weise werden auch die trans-
zendentalen Gegensitze verstanden. Sie behandeln die Tatsache der
Gegensitzlichkeit als solcher und sind bei ihm doch auch an die
Erfahrung zuriickgebunden.?

Mit seiner Ankniipfung an die Begriffstradition des Aristoteles
und des Thomas von Aquin setzt sich Guardini jedoch auch der Kri-
tik Kants daran aus, wie er sie in seiner ,Kritik der reinen Vernunft®
formulierte:

»Diese Einteilung [der Kategorien, Anm. PM.] ist systematisch aus
einem gemeinschaftlichen Prinzip, nimlich dem Vermdgen zu urteilen,
(welches eben so viel ist, als das Vermdgen zu denken,) erzeugt, und
nicht rhapsodistisch, aus einer auf gut Gliick unternommenen Aufsu-
chung reiner Begriffe entstanden, von deren Vollzéhligkeit man niemals
gewif sein kann, da sie nur durch Induktion geschlossen wird, ohne zu
gedenken, dafl man noch auf die letztere Art niemals einsieht, warum
denn gerade diese und nicht andre Begriffe dem reinen Verstande bei-
wohnen“?

Beide von Kant angefiihrten Kritikpunkte, dass erstens eine Katego-
rienlehre aus einem einheitlichen Prinzip abgeleitet werden miisse
und dass zweitens tiber aus der Induktion gewonnene Kategorien
keine Gewissheit bestehe, lassen sich auch auf Guardinis Gegensatz-
lehre {ibertragen.

Erstens betont Guardini, dass seine Aufstellung der beiden Reihen
der Gegensitze den Anspruch erhebt, dass es aufler ihnen keine
anderen gebe und dass alle weiteren besondere seien, die sich in
den von ihm aufgezeigten wiederfinden lassen. Doch gesteht er

Dinge sind. (Vgl. De Vries, Josef, Grundbegriffe der Scholastik, Darmstadt 1980,
6,33).

26 Guardini, Gegensatz und Gegensitze, 10.

27 Guardini, Der Gegensatz, 26.

28 Vgl. ebd., 88-99.

29 Kant, KrV B, 106f.

275

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

auch selbst zu, dass er dahingestellt sein lassen muss, ,,ob auch wirk-
lich die einzigen getroffen sind“3° Bereits die frithen Rezensenten
der Gegensatzlehre iibten berechtigte Kritik an der von ihm ange-
nommenen Vollstindigkeit seiner Kategorientafel der Gegensitze.
Przywara fiihrt aus, dass Guardini seine Tafel der Gegensitze als
erschopfend darstelle, ohne ,dass der letzte innere Grund dieser
Geschlossenheit ersichtlich wire“3! Friedrich Grave fragt ebenfalls
kritisch: ,Ist die ,Kategorientafel’ der acht moglichen Gegensitze
vollstindig?“*? Auch der Rezensent August Messer bezweifelt deren
Vollstandigkeit und fiithrt weitere Gegensatzpaare an, die sich nicht
auf die von Guardini benannten zuriickfithren lieffen.?

Zweitens ist Guardinis Gegensatzdenken auch der Induktionskri-
tik Kants ausgesetzt, denn er deduziert die Gegensitze nicht aus
einem einheitlichen Prinzip des reinen Verstandes wie Kant, son-
dern wendet sich, wie bereits gezeigt, mit der Phdnomenologie, der
Lebensphilosophie und der Ontologie dem Wirklichen und der eige-
nen Erfahrung zu. Das Konkret-Lebendige ist sein Ausgangspunkt
des Denkens. Damit setzt er fiir die Gewissheit seiner Kategorien
wie Aristoteles und Thomas voraus, dass der Synthese des Verstan-
des eine gleichartige Synthese am Ding an sich entspricht.3* Auch
wenn Thomas die Entsprechung von sprachlichen und ontologi-
schen Kategorien bzw. von Erkennen und Sein voraussetzt®, liefert
er dennoch eine bei Aristoteles fehlende Ableitung der Kategorienta-

30 Guardini, Der Gegensatz, 24, 55.

31 Przywara, Tragische Welt?, 192.

32 Grave, Romano Guardini, 353.

33 Vgl. Messer, Der Gegensatz, 62: ,,1. Identitit-Veranderung, 2. gleich-verschieden,
3. absolut-relativ, 4. Entstehen-Vergehen, 5. stetig (kontinuierlich)-geschieden
(diskret), 6. aktiv-passiv, 7. Subjekt (subjektiv)-Objekt (objektiv), 8. psychisch-
physisch, 9. ideal-real, 10. Erscheinung-Ding (an sich) als das Erscheinende".

34 Vgl. De Vries, Grundbegriffe der Scholastik, 5.

35 ,Quicquid enim esse potest, intelligi potest”. (Thomas von Aquin, Summa
contra gentiles, in: Marietti Editori. (cura et studio P. Marc / C. Pera / P. Ca-
ramello), 3 vol., Paris — Turin 1961, II, cap.98, n.9). Erkennen und Sein bilden
beim Aquinaten eine urspriingliche Einheit. Erkennen ist das Beisichsein des
Seins, weshalb die Seinsméachtigkeit nach der Fahigkeit bestimmt wird, bei sich
sein zu konnen. Das Sein ist dabei der Grund, der sowohl Erkennen als auch
Erkanntheit als seine eigene Auszeichnung aus sich entspringen lasst und so
die Moglichkeit der vorgingigen Beziehung beider aufeinander begriindet. (Vgl.
Rahner, Geist in Welt, 62).

276

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1Terminologie

fel*%, die Karl Rahner als ,nicht mehr als eine nachtrégliche Zusam-
menordnung“? bezeichnet. Inwieweit der thomasische Gedanken-
gang hinreichend ist, muss hier dahingestellt bleiben. Bei Guardini
lasst sich als Einheitsprinzip aller acht Gegensatzpaare die ,Mitte*
angeben. Dabei gehen von ihr zwar die Gegensatze aus und finden
in ihr ihre Einheit, doch leitet er die Gegensétze nicht aus ihr ab,
wie es Kant aus dem Urteil vollzieht. Guardini setzt sich in seiner
Gegensatzlehre also bleibend der Induktionskritik Kants aus, wie
ihm auch selbst bewusst ist, wird er doch aus seiner Vorlesung ,Gott
und die Welt“ im Wintersemester 1923/24 von Ursula Kolberg mit
den Worten zitiert: ,Erfahrung liefert immer und nur Vorlaufiges“33
Er gesteht damit ein, dass er keine Gewissheit iiber die induktiv
gewonnenen Kategorien, d.h. seine Gegensatzpaare, hat.

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass Guardini in
seiner Gegensatzlehre an die aristotelisch-thomasische Begriffstra-
dition ankniipft, wodurch sich seine Ausfithrungen als Ontologie
des Lebendig-Konkreten ankiindigen. Aus dieser terminologischen
Verbindung ergibt sich bei ihm jedoch keine Ablehnung der pla-
tonischen Tradition — promovierte und habilitierte er doch iiber
Bonaventura. Vielmehr wird auch hier gelten, dass er in seinem
Denken des Sowohl-als-auch beide als legitime Blickwinkel einer
Multiperspektivitit nebeneinanderstehen lassen kann.** Guardini
orientiert sich in seinem Denken an einer aristotelisch-thomasischen
Traditionslinie, doch repetiert er diese nicht einfachhin, sondern
verbindet sie mit den philosophischen Denkrichtungen seiner Zeit,
sodass sich ein Wandel vom Metaphysischen hin zum Intra- und
Transempirischen und zur Ontologie ergibt, worauf im Folgenden
néher eingegangen sei.

36 Vgl. dafiir: Thomas von Aquin, Sententia libri Metaphysicae V, lec.9.

37 Rahner, Geist in Welt, 297.

38 Guardini, Gott und die Welt, 145.

39 Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz betont richtig: ,In Der Gegensatzlehre vermag
Guardini Thomas und Bonaventura ausdriicklich zusammenzunehmen®, (Gerl-
Falkovitz, Hanna-Barbara, Auge und Licht. Guardinis Wahrnehmung von Welt,
in: Dohna Schlobitten, Yvonne / Gerhards, Albert (Hg.), Asthetische Bildung
am Ort der Erfahrung - eine Wiederbegegnung mit Romano Guardini und
Rudolf Schwarz auf Burg Rothenfels, Regensburg 2024, 17-27, 20).

277

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

1.2 Vom Metaphysischen zum Intra- und Transempirischen und
zur Ontologie

Guardini hatte zwischen ,Gegensatz und Gegensitze® 1914 und der
Gegensatzlehre 1925 terminologische Anderungen in der Gruppe
der kategorialen Gegensitze vom ,,physischen” hin zum , intraempi-
rischen” und vom ,metaphysischen hin zum ,transempirischen®
vorgenommen, die nun néher untersucht seien.

Die physischen Gegensitze bestimmen 1914 ,das Verhaltnis der
erfahrbaren physischen Momente zueinander und ihre Eigenart“?
und die metaphysischen meinen ,das Verhéltnis des metaphysischen
Einheitsprinzips zum Erfahrbaren, Gegebenen*!. 1925 bleibt der Be-
deutungsgehalt der beiden kategorialen Gegensatzgruppen dhnlich,
doch nennt er die Gegensitze des Bereichs des menschlich Erfahr-
baren ,intraempirisch“*?> und diejenigen ,transempirisch’, die das
Verhiltnis zwischen Erfahrbarkeitsbereich und transempirischem
Punkt - dem sowohl Innen- als auch Auflenpunkt des Lebens® -
beschreiben, wobei er nicht den metaphysischen Status dieses Innen
bestimmen mochte*4,

Der Wechsel vom griechischen ,meta“ hin zum lateinischen
»trans“ kann vernachléssigt werden, da beide als Akkusativ-Préposi-
tionen mit ,,nach® oder ,dartiber hinaus® iitbertragen werden kénnen.
Sie zeigen an, dass etwas iiber die Physis bzw. die Empirie hinaus-
geht. Als Erklarung der Verschiebung von physischem zu intraempi-
rischem und von metaphysischem zu transempirischem Gegensatz
wird hier die These aufgestellt, dass sich Guardini von einem erlern-
ten neuscholastischen metaphysischen Schulsystem mit seiner zu-
nehmend phanomenologisch und lebensphilosophisch beeinflussten
Denkstruktur absetzt hin zum offenen System und zur Methode der
Begegnung. Zugleich verwirft er die philosophische und theologi-
sche Tradition nicht, denn er benutzt die Begriftfe der Kategorie und
des Transzendentalen in deren Sinn. Es zeigt sich also ein Prozess
der Verwindung, d.h. sowohl der Aufnahme der neuscholastischen

40 Guardini, Gegensatz und Gegensatze, 12.
41 Ebd., 11

42 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 24f.

43 Vgl. ebd., 87.

44 Vgl. ebd., 25.

278

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1Terminologie

Tradition als auch deren Aktualisierung und Neu- und Umdeutung
in die philosophischen Stromungen seiner Zeit hinein. Przywara
bemerkt in seiner Rezension der Gegensatzlehre richtigerweise, dass
hinter Guardinis ,Lebenslehre® - mindestens unbewusst - die ,alte
scholastische Metaphysik® stehe — und aus seiner Sicht die letzten
Fragen Guardinis nur durch eine ,Neubelebung dieser Metaphysik®
gelost werden konnten, wozu das ,unbestimmte ,Leben’ dem ,Sein’
weichen® miisse, - doch wiirdigt er nicht, dass Guardinis Leistung
gerade darin besteht, die theologische Schultradition mit den ak-
tuellen Stromungen der Lebensphilosophie und Phénomenologie
zu verkniipfen.®> Die Kontextualisierung der philosophia perennis
in zeitgendssischen philosophischen Strémungen hebt Maria Schlii-
ter-Hermkes positiv hervor.#® Es ist also weniger ein Defizit, dass
Guardini ,Sein“ durch ,Leben® ersetzt, sondern sein Versuch, die
bisherige Schulphilosophie in seine Zeit hineinzutragen.

Fiir die Verwindung klassischer Metaphysik mittels der Philoso-
phie seiner Zeit pragt Guardini den Begrift des ,Transempirischen®
und passt von ihm her auch den Terminus des ,,physischen® als ,in-
traempirisch® an. Damit ist angezeigt, dass hier nicht die Begriffsdif-
ferenz von ¢@voig (physis) und épmepia (empeiria) im Vordergrund
steht, sondern die Frage von Guardinis Metaphysikverstindnis. Die-
sen Wandel seines Denkens legte er Weiger in einem Brief von 1916
dar, als er fiihlte, ,wie eine griindliche Umwilzung in mir vorgeht,
die darin bestehe, von der Metaphysik immer mehr zu den ,kriti-
schen, psychologischen und Grenzfragen® iiberzugehen, d.h. zur Er-
fahrung des konkreten Lebens, wofiir ihm die christliche parrhesia
(Freimut) die wesentliche Kraft gewesen sei.*’

Verweisen die Begriffe ,intraempirisch® und ,transempirisch® auf
ein Umdenken Guardinis, mag es verwundern, dass sie sich in kei-
nem seiner anderen Werke wiederfinden. Dennoch ist die mit der
Begriffsverschiebung angezeigte Zuwendung zum Primat der Erfah-
rung des Lebendig-Konkreten und der damit verbundene Wechsel

45 Vgl. Przywara, Tragische Welt?, 192.

46 Vgl. Schliiter-Hermkes, Die Gegensatzlehre Romano Guardinis, 529: ,,Auf dem
Boden der philosophia perennis stehend, greift sie [die Gegensatzlehre, Anm.
P.M.] in die Problemstellung von heute da herein, wo diese lebendig ist, mit dem
Willen, ihr gerecht zu werden und sie weiter zu fithren®.

47 Vgl. Brief an Weiger vom 10. Februar 1916, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 179f.

279

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

vom System zum Offenen System fiir ihn von enormer Bedeutung
und liegt als Denkstruktur seinen Werken zu Grunde, wie anhand
seines Metaphysikverstindnisses nun gezeigt werden soll.

Der Terminus der ,Metaphysik® ist in Guardinis Schriften vor
allem vor der Veroffentlichung der Gegensatzlehre 1925 anzutreffen,
angefangen von der Erwahnung einer Ausarbeitung einer ,metaphy-
sischen Grundlage des Katholizismus® in einem Brief an Weiger
im Jahr 1908%% wber einen Eintrag in seinem Notizbuch 1919 zur
»>Metaphysik des Gliickes** bis hin zu den Ausfithrungen zur Licht-
metaphysik Bonaventuras in seiner Habilitation 1922°°. Die lésende
Kraft der Metaphysik, die ,,consolatio philosophiae*! (Der Trost der
Philosophie), liege in ihrer Befassung mit der Wirklichkeit und der
Konkretheit iiberhaupt, womit er sich auf das gleichnamige Werk
des Boethius bezieht, wie anhand seiner spiteren Dante-Studien
deutlich wird>2 Jedoch legt er in seinem Werk , Liturgische Bildung®
1923 dar, dass das Leben in der ,kalten Metaphysik der Wesenhei-
ten“>® sterbe, da sie vom Konkreten und vom Leib absehe. Wenn
fiir ihn Metaphysik das konkrete wirkliche Ding nur als ,Fall“ des
Allgemeinen betrachtet®, kann er 1925 in seiner Philosophie des
Lebendig-Konkreten nicht mehr von metaphysischen Gegensétzen
sprechen, sondern muss den Terminus dndern. Diese Unterschei-
dung zwischen einer Erfahrung des Lebendig-Konkreten und dem

48 Vgl. Brief an Weiger vom 25. November 1908, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 42.

49 Vgl. Guardini, Romano, Metaphysik des Gliickes (Friede). Notiz vom 6.2.1919,
in: ders., Notizbuch 1914-1919, [11].

50 Vgl. Guardini, Systembildende Elemente in der Theologie Bonaventuras, 79-84.

51 Guardini, Romano, Vom Wesen katholischer Weltanschauung (Antrittsvorle-
sung an der Universitit Berlin), in: Die Schildgenossen 4 (1923), 66-79, hier
zitiert nach: Unterscheidung des Christlichen. Gesammelte Studien 1923-1962.
Band 1: Aus dem Bereich der Philosophie, Mainz — Paderborn *1994, 21-43, 25.

52 In seiner anderen Dante-Studie fithrt Guardini aus: ,Beatrices Tod hat Dante
furchtbar getroffen. [...] Wie das gleiche Convivio erzdhlt, sucht er einen Aus-
weg aus der Erstarrung seines Schmerzes in die Philosophie. Das Buch ,De con-
solatione philosophiae‘ des Boéthius und der ,Laelius® Ciceros fithren ihn. [...]
Bedeutungsvoll ist auch, daf§ er in dieser Dichtung die Philosophie als wahre
Herrin seines Geistes verherrlicht®. (Guardini, Dantes Gottliche Komdodie, 17).

53 Guardini, Liturgische Bildung, 83.

54 Vgl. Guardini, Vom Wesen katholischer Weltanschauung, 27.

280

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1Terminologie

metaphysischen Systemdenken liegt vielen seiner nach der Gegen-
satzlehre ver6ffentlichten Werken zu Grunde.>

Guardinis Philosophie des Lebendig-Konkreten kann nicht als
»Metaphysik® bezeichnet werden, da dies erstens seiner Begriffsver-
schiebung zuwiderliefe und er zweitens keine apriorische Bestim-
mung des Seins des Seienden vorlegt. Er geht jedoch davon aus, dass
sich die gegensatzliche Struktur in der ,Gesamtheit des Gegebenen®
finde, dass sie ,Struktur des Lebendig-Konkreten* sei.’® In seinem
Testament ,,Fiir den Todesfall“ hatte er als erste theoretische Absicht
der Abfassung der Gegensatzlehre benannt, ,ein umfassendes und

55 Guardinis Unterscheidung von Konkretem und Metaphysik wird deutlich in
seinem Werk ,Die Existenz des Christen, in dem er schreibt: ,Die Schopfung
ist absolute Tat. Wieder aber zeigt sich, daf3 sie nicht in eine Metaphysik aus-
miindet, sondern konkret bleibt. Die Erschaffung der Welt ist selbst schon
Geschichte. Weder Geheimnis von Ur-Natur noch metaphysischer Seinsbeginn,
sondern ein Akt, der die Welt in Wirklichkeit ruft; sie benennt; ihr nicht nur
Sinn, sondern auch Aufgabe gibt, so dal ihr Werden nicht anonyme Entfal-
tung, sondern ein auf Geschichte und Ordnung ausgerichtetes Handeln ist®
(Guardini, Die Existenz des Christen, 58). In seiner Ethik differenzierte er zwi-
schen geschichtlich-empirischer und metaphysischer Realitit. (Vgl. Guardini,
Ethik I, 482). An vielen Stellen bringt er die Metaphysik in direkten Bezug
zu Gott, va. in Fragen der Ethik. In seinem Artikel ,Zum Begriff des Befehls
und des Gehorsams® fiihrt er aus, dass die reale Sittlichkeit im Zusammenhang
mit der Metaphysik stehen miisse, was gleichbedeutend ist mit dem Riickgriff
auf Gott. (Vgl. Guardini, Zum Begriff des Befehls und des Gehorsams, 98).
Auch in seiner Ethik schreibt er, dass das Zuriickgreifen auf Gott immer mehr
schwindet und das dadurch ,von seiner metaphysischen Wurzel abgeloste Gute
verliert seine bindende Kraft® (Guardini, Ethik I, 486). So bestehe bei den
Glaubigen die Gefahr, Gott allein metaphysisch abstrakt unbestimmt als Gott
der Philosophen zu betrachten, den er in seinen Versuchen iiber Pascal 1962 als
Jfarbloses ,absolutes Wesen' der Metaphysik“ beschreibt. (Guardini, Romano,
Christliches Bewusstsein. Versuche tiber Pascal, Miinchen 1962, 103). Vielmehr
miisse er jedoch stets in Zusammenhang mit der konkreten geschichtlichen Of-
fenbarung gedacht werden, wie er deutlich in seinem Werk ,Die letzten Dinge®
ausfithrt: ,Christentum ist keine Metaphysik, sondern die Selbstbezeugung des
wirklichen Gottes; die Ankiindigung, dafl Er die irdische Wirklichkeit ergriffen
habe und sie in ein neues Dasein fithren wolle, worin nichts verloren gehen,
vielmehr jedes seinen letzten Sinn empfangen werde. Das alles hingt aber am
Leibe® (Guardini, Romano, Die letzten Dinge. Die christliche Lehre vom Tode,
der Lauterung nach dem Tode, Auferstehung, Gericht und Ewigkeit, Wiirzburg
1940, hier zitiert nach: Mainz 1989, 64).

56 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 226.

281

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

Uberall anwendbares Strukturprinzip zu finden®?” Die damit ange-
zeigte Hinwendung zum Seienden soll hier deshalb als ,Ontologie®
bezeichnet werden. Auch Guido Sommavilla bezeichnet die Gegen-
satzlehre in seiner Einfiihrung zur italienischen Ausgabe als ,Onto-
logie” und eine zeitgendssische Rezension von Guardinis Gegensatz-
lehre durch Kite Friedemann im Jahrbuch fiir Philosophie ordnet
sie ebenfalls unter der Rubrik ,Ontologie“® ein. Da die Gegensatz-
lehre zentral vom Leben und dessen Mafl und wogenden Rhythmus
handelt, ist sie praziser als dynamische Ontologie zu definieren.>
Diese These bedarf der Begriindung, die im Folgenden im Riickgriff
auf Guardinis Begriff der ,,Ontologie ausgefiihrt sei.

Der Terminus kommt in der Gegensatzlehre im Kapitel zur Er-
kenntnistheorie lediglich in der Fehlform einer ,ontologistischen
Unmittelbarkeit“®® der Erkenntnis vor, die als ihren Gegensatz die
rationale Erkenntnisweise fordere®'. Wahrend er den Terminus des

57 Guardini, Mein Buch ,Der Gegensatz', 1.

58 Vgl. Sommavilla, La filosofia di Romano Guardini, 4; Friedemann, Kite, Rezen-
sion zu: Der Gegensatz. Versuche zu einer Philosophie des Lebendig-Konkre-
ten, in: Philosophisches Jahrbuch der Gorresgesellschaft 39 (1926), 187-189, 187.

59 Diese Sicht wird von Markus Zimmermann unterstiitzt: ,Mit diesem Entwurf
einer Philosophie liegt zwar keine klassische Metaphysik, d.h. keine umfassende,
allgemein-apriorische Bestimmung des Seins als Seiendes vor, doch zweifelsfrei
eine Ontologie, namlich der Versuch einer allgemein-erfahrungsbezogenen Be-
stimmung des Konkret-Seienden, die zudem, mit der Frage nach den Maglich-
keitsbedingungen der vom Subjekt wahrgenommenen Erkenntnis des Leben-
dig-Konkreten, eine transzendentale Erkenntnistheorie enthalt” (Zimmermann,
Die Nachfolge Jesu Christi, 30). Dass Guardini spiter so weit geht, den Gegen-
satz und die sich daraus ergebende Erkenntnisform auf das Gesamt des Seins
zu tibertragen, macht eine bereits angefiihrte Stelle aus seinen philosophischen
Zwischenbemerkungen aus dem Ethikkolleg deutlich. Zum Erkennen gehort fiir
ihn ,dafl man im Stande sei, Phaenomene zu sehen; von ihnen betroffen zu
werden; sie von anderen zu unterscheiden und in sich zu identifizieren... Daf§
man willig und féhig sei, sie nicht auf Schemata einzuebnen, sondern in ihrer
Eigenart, damit aber auch in ihren wechselseitigen Spannungen stehen zu lassen
und zu verstehen; dafy man Werte zu empfinden vermdége, und nicht, wie man
selbst sie wiinscht, sondern wie sie in sich sind; dal man die Tektonik des Seins
vor Augen bekomme, seine Schichten, seine Ordnungen und Sinnfiguren usw:’
(Guardini, Vierte Zwischenbemerkung tiber das Philosophieren, in: ders., Fiinf
Zwischenbemerkungen aus dem Ethikkolleg, 16).

60 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 202f.

61 Als ,Ontologismus® bezeichnete Guardini in seinem Artikel ,Das Auge und die
religiése Erkenntnis“ von 1941 eine Haltung, die ,Gott mit dem Sein iiberhaupt

282

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1Terminologie

»Ontologischen® in einem Brief an Weiger 1908 noch dhnlich wie sei-
nen Metaphysikbegriff auf das Allgemeine und Abstrakte bezieht®?,
verwendet er ihn spiter nicht mehr in dieser Weise, sondern nur,
um erstens die Relation des Menschen zu Gott zum Ausdruck zu
bringen und zweitens das Wesen bzw. das Sein des Menschen zu
bezeichnen. Der Mensch existiere ontologisch im Ich-Du-Verhiltnis
zu Gott®. Folgerichtig wird auch der Akt, in dem sich der Mensch
Gott in die Arme wirft, von ihm 1914 als ,actus ontologicus“* be-
zeichnet. In einem Tagebucheintrag vom November 1954 fiihrt er
beide Bedeutungen - die Relation des Menschen zu Gott und die
Bezeichnung des Seins - in einem personlichen Bericht zusammen
an:

»Ich habe zum ersten Mal gefiihlt, wie es sein muf3, wenn man weif3,
Gott blickt einen an. Wenn man sich gemeint weif3, im Grund des
Seins. Im Guten; Ganz-Guten. Geborgen, beheimatet. Weif3, wo man
hingehort. Und nicht psychologisch, sondern, wenn man so sagen darf,
ontologisch; im Sein eben“®

Die damit grundgelegte Bedeutung von ,Ontologie“ verwendet er
auch in seinen spiteren Schriften.®® Die Gegensatzlehre stellt also

gleichsetzt, so dafd in allem Seienden unmittelbar und notwendig Gott gedacht
werden miifite”. (Guardini, Romano, Das Auge und die religiose Erkenntnis, in:
Die Schildgenossen 20 (1941), 108-116, hier zitiert nach: ders., Wurzeln eines
groflen Lebenswerks. Aufsétze und kleine Schriften. Band 3, Mainz — Paderborn
2002, 181-203, 200).

62 Vgl. Brief an Weiger vom 25. November 1908, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 43.

63 Vgl. Guardini, Ethik IT, 1024f.

64 Brief an Weiger vom 15. Februar 1914, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-Falkovitz
(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 136.

65 Guardini, Wahrheit des Denkens (11.11.1954), 243.

66 Guardini formuliert in seinem Aufsatz ,Der Dienst am Nachsten in Gefahr®
1956: ,Person ist die Tatsache des Angerufenseins durch Gott. Nicht im Sinne
eines ,Erlebnisses; sondern eines ontologischen Bezuges, der da ist, ob der
Mensch will oder nicht® (Guardini, Romano, Der Dienst am Nachsten in
Gefahr. Vortrag auf der Jahrestagung des Verbandes Deutscher Miitterhduser
vom Roten Kreuz in Minchen am 24.5.1956, Wiirzburg 1956, jetzt in: ders.,
Sorge um den Menschen. Band 2, Mainz - Paderborn 21989, 59-84, 66). Aus
diesem ontologischen Personverstindnis ergebe sich, dass der Mensch zwar
in der Natur stehe, aber nicht in dieser aufgehe, sondern fahig sei, frei und
deshalb verantwortlich der Welt gegeniiberzutreten. (Vgl. Guardini, Religion
und Offenbarung, 140; Ders., Gesichtspunkte fiir ein Gespréich tiber Freiheit,

283

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

eine dynamische Ontologie des Lebendig-Konkreten dar, der dann
eine Epistemologie folgt. Diese These ist gerechtfertigt, da Guardini
in der Beschreibung des Seienden in den Gegensatzpaaren den
Gottesbezug in Analogie offenhilt, was das Kennzeichen seines On-
tologie-Begrifts aus anderen Werken ist.

Zusammenfassend ldsst sich also festhalten, dass Guardini in der
Gegensatzlehre sein scholastisches Erbe mittels der Phdnomenologie
und Lebensphilosophie weg vom metaphysischen System hin zur
dynamischen Ontologie verwindet. Diese philosophische Anderung
machte er auch in den Begriffsverschiebungen in der Gruppe der
Kategorialen Gegensitze von den physischen hin zu den intraempi-
rischen und von den metaphysischen hin zu den transempirischen
deutlich.

In den folgenden Kapiteln sei diese dynamische Ontologie des
Lebendig-Konkreten, wie sie Guardini in den acht Gegensatzpaa-
ren zeichnet, dargestellt. Daran schliefit sich die Frage nach der
diesem entsprechenden Erkenntnisweise an. Die folgende Grafik
bietet einen Uberblick iiber die nun zu untersuchende dynamische
Ontologie des Lebendig-Konkreten:

Demokratie und humanistische Bildung: Manuskript von 1959. Aus dem Nach-
lass herausgegeben von Felix Messerschmidt, in: Geschichte in Wissenschaft
und Unterricht 21 (1970), 732-739, hier zitiert nach: ders., Wurzeln eines groflen
Lebenswerkes. Band 4, Mainz — Paderborn 2003, 354-365, 361). ,Ontologisch*
bezieht sich also auf die Gottesbeziehung des Menschen (vgl. Guardini, Roma-
no, Die menschliche Wirklichkeit des Herrn, Wiirzburg 1958, hier zitiert nach:
Mainz - Paderborn 31991, 135) aber auch der Welt, die gegeniiber Gott ontolo-
gisch im Verhaltnis des Angerufenseins und des Gehorsams steht (vgl. Guardini,
Welt und Person, 82), der ,den Charakter der Gabe“ trage, womit Guardini den
sontologischen Grundbegriff der ,Gegebenheit™ verbindet (Guardini, Ethik II,
1170). Es verdeutlicht sich, dass ,ontologisch® bei ihm eine wesenhafte Beziehung
bezeichnet: ,,ontologisch - das heif3t, vom Grund seines Wesens her* (Guardini,
Die Existenz des Christen, 200), womit auch ontologisch und Sein zusammen-
gedacht werden miissen: ,Was jedes Seiende bestimmt — ihn ,definiert’ —, ist
seine ontologische Grenze; der Inbegrift der Feststellungen, welche sagen, was
es ist; ebendadurch aber auch, was es nicht ist. Diese Grenze weist nach ,innen’
und sagt: das Sein des betreffenden Seienden umfafit die und die Momente. Sie
weist aber auch nach auflen und sagt: indem das Seiende die und die Momente
als sich zugehorig behauptet, unterscheidet es sich von dem, was ihm nicht
zugeh6rt”. (Guardini, Romano, Das Phdnomen der religiésen Erfahrung, in: I1
problema dell’esperienza religiosa, Brescia 1961, 39-50, hier zitiert nach: ders.,
Wurzeln eines grofien Lebenswerkes. Band 4, Mainz — Paderborn 2003, 368-
383, 375f).

284

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Kategoriale Gegensatze I: Die intraempirischen Gegensatze

Die dynamische Ontologie des
Lebendig-Konkreten

Intraempirische Gegensiitze:
* Beschreiben den Erfabrungsbereich

* Drei Gegensatzpaare: Akt —Bau. Fille — Form, Einzelheit — Ganzheit
\

Transempirische Gegensiitze:

* Beschreiben die Relation des Erfahrungsbereichs zum Transempirischen Punkt

* Drei Gegensatzpaare: Produktion — Disposition. Urspringlichkeit — Regel. Immanenz -
Transzendenz

Transzendentale Gegensiitze:
* Beschreiben den Gegensatz als solchen
» Zwei Gegensatzpaare: Ahnlichkeit —Besonderung, Zusammenhang — Gliederung

Grafik 4: Vorausschau auf die dynamische Ontologie des Lebendig-Konkreten

2 Kategoriale Gegensatze I: Die intraempirischen
Gegensatze

Guardini unterscheidet die Kategorialen Gegensitze in drei intra-
und ebenso viele transempirische. Die von ihm angefiihrten intra-
empirischen Gegensatzpaare sind Akt und Bau, Formloses und
Form sowie Besonderes und Ganzheit. Sie ,liegen innerhalb des
Erfahrungsbereichs“?’, der ,Sphére des Erfahrbaren“® und sind im
Gegensatz stehende Krifte, Vorgange und Strukturen des menschli-
chen Seinsbestands. Auf diese sei im Folgenden eingegangen.

2.1 Akt und Bau

Das erste Gegensatzpaar ,Akt und Bau“ enthilt eine Fiille von
Verweisen auf Denkrichtungen und Autoren und offenbart die Viel-
falt guardinischer Wirklichkeitszugénge. Die damalige Lebensphilo-
sophie und Phinomenologie werden ebenso aufgegriffen wie die
aristotelisch-thomasische Tradition. Zudem fihrt Guardini Quer-
verbindungen in den Bereich der Kunst, der Architektur und der

67 Guardini, Der Gegensatz, 60.
68 Ebd., 56.

285

- am 21.01:2026, 03:08:05.,



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

Literatur an. Damit kommt die Frage auf, in welcher Weise diese
Mannigfaltigkeit eine Einheit bildet. Sie ist von ihm nicht in der
Weise intendiert, dass sich die Wirklichkeitszugdnge zu einem Sys-
tem zusammenfiigen liefSen, das eine neuartige Harmonie hervor-
brichte, vielmehr sehen die einzelnen Autoren aus unterschiedlichen
Blickrichtungen auf dasselbe Phanomen und beschreiben es aus je
ihrer Denktradition und Guardini schaut mit ihnen gemeinsam. Die
einzelnen Perspektiven werden hier im Sinne Guardinis neben- aber
doch auch ineinander gestellt, sodass dasselbe Phdnomen mal Akt,
mal Wandel, mal Bewegung, mal Verinderung, mal Wirksamsein
und mal Lebensstrom genannt wird. Die zu ihm im Verhiltnis des
Gegensatzes stehende Bestimmung des Seienden wird von ihm mal
Bau, mal Dauer, mal Struktur, mal Selbigkeit oder auch personaler
Kern genannt.

Guardinis Auseinandersetzung mit dem Denken des Aktes Soren
Kierkegaards bildet den wichtigsten Aspekt in diesem Gegensatz-
paar, weshalb ihr im Anschluss an die Darstellung von vier Dimen-
sionen der Dynamik der meiste Raum gewidmet wird. In der Dar-
stellung des Pols des Baus werden im dritten Kapitel vor allem
Guardinis Ausfiihrungen zu ,Logos vor Ethos“ aus seinem frithen
Meisterwerk ,Vom Geist der Liturgie” betrachtet werden, da es
das Gegensatzdenken in sich tragt. Die Erdrterungen zum ersten
Gegensatzpaar werden nach den Einzeldarstellungen der Gegensatz-
seiten mit Ausfithrungen zum Gegensatz von Dynamik und Statik
beschlossen.

2.1.1 Akt

2.1.L1 Vier Perspektiven auf das Phinomen

Guardini zeichnet die Polseite des Aktes in vier Dimensionen: ers-
tens das Sein als Wirksam-Sein, zweitens im Sinne des Wandels
und der Verdnderung, drittens im Sinne des Lebensstromes und
viertens mit dem Terminus des Aktes. Dabei schaut er Horizonte
der Phidnomenologie, des Aristoteles und Thomas von Aquin, der
Lebensphilosophie, namentlich Georg Simmel, sowie der Existenz-
philosophie Seren Kierkegaards zusammen.

286

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Kategoriale Gegensatze I: Die intraempirischen Gegensatze

Die erste Dimension der Erfahrung des Lebendig-Konkreten als
Akt beschreibt Guardini als die Erfahrung des Seins als Wirksam-
Sein.® Es sei nicht etwas Abstrakt-Allgemeines, sondern ,bedeutet
die Tatsache, dass dieses bestimmte Seiende sich im Sein behauptet,
und zugleich die Kraft, mit welcher das geschieht. Diese Wirklich-
keitsmacht aber ist je nach dem, was wirklich ist, verschieden®7? Ein
Akt des Seienden bestehe gemifl diesen Ausfithrungen Guardinis
aus seinem Augustinus-Buch darin, sich aus dem Nichts heraus und
in der Wirklichkeit zu halten. In seiner Zeit, so Guardini, erlebe der
klarsichtige Mensch wieder den Stof$ der Wirklichkeit und habe ein
Bewusstsein von der Wirklichkeit der Dinge. Die ,Welt” sei nicht
nur etwas zu Formendes oder Aufzunehmendes, vielmehr erfahre
er sie als Wirk-lichkeit, als Eigenwirksambkeit, die auf uns eindringe
und uns fordere. Sie sei ein Re-aliter, ein uns entgegenstehendes
Anderes, und deshalb Realitit. In diesen Worten klingt spiirbar seine
Hinwendung zur Wirklichkeit gemeinsam mit der Phanomenologie
an. Max Scheler hatte beispielsweise in seinem Werk ,Die Stellung
des Menschen im Kosmos® ausgefiihrt, dass die Wirklichkeit der
Dinge gerade im Erlebnis des Widerstandes gegen den zentralen
eigenen Lebensdrang erfasst werde.”! Fiir Guardini ist die Welt zwar
auch etwas Widersténdiges, doch gehe sie darin nicht auf, sondern -
wie es das Zitat eben zeigte - ziehe sie auch den Geist auf sich, locke
ihn und widerstrebe ihm nicht einfach. Guardini stimme, so Wuche-
rer-Huldenfeld, mit Scheler in einer ,irrationalen Gegebenheitsweise
der Wirklichkeit“ tiberein, unterscheide sich aber dort von ihm, wo
dieser den Geist entwirkliche und ihn ,ohne alle ,Macht; ,Kraft;
Tatigkeit™ konzipiere.”?

Die zweite Dimension dieses Pols ist die Veranderung bzw. der
Wandel. Im Mittelalter und bei Aristoteles sei, so Guardini, ,Verdn-
derung als Bewegung von der Potenz zum Akt, vom Moglich- zum
Wirklichsein’? verstanden worden. Er bezieht sich hiermit direkt
auf die metaphysische Tradition des Aristoteles und des Thomas von

69 Vgl ebd,, 31.

70 Guardini, Die Bekehrung des Aurelius Augustinus, 113.

71 Vgl. Scheler, Max, Die Stellung des Menschen im Kosmos, in: Der Leuchter 8
(1927), hier zitiert nach: ders., Spate Schriften. Gesammelte Werke Band 9, Bern
- Miinchen 1976, 7-71, 43.

72 Vgl. Wucherer-Huldenfeld, Die Gegensatzphilosophie Romano Guardinis, 160.

73 Guardini, Der Gegensatz, 33.

287

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

Aquin, was zeigt, dass er nicht einfach als Platoniker verstanden
werden kann, wie dies manchmal in der Guardini-Forschung ange-
nommen wird.”* Aristoteles definiert Bewegung als kontinuierlichen
Ubergang der Potenz zur Wirklichkeit und dies als stetiges Weiterge-
hen in dem Bewusstsein, dass die Wirklichkeit gewordene Potenz
bereits wieder Potenz fiir eine folgende Wirklichkeitswerdung sei.”
Thomas von Aquin schliefit in seinem Physikkommentar unmittel-
bar an diese Ausfithrungen an und legt dar, dass weder die reine
Potenz noch die reine Wirklichkeit als Bewegung aufgefasst werden
konnten, sondern allein der Ubergang von der potentia zum actus
als Bewegung zu verstehen sei.”® Als Bewegung wird also jede Verdn-
derung von der Potenz zur Wirklichkeit hin verstanden. Da ohne
den Akt die Potenz nicht aktuiert werden konnte und sie damit
nicht mehr Potenz wire, ergibt sich fiir Aristoteles eine Prioritit der
Wirklichkeit gegeniiber der Potenz, woraus er folgert, dass das erste
Seiende das unbewegt Bewegende sei:

»Da aber nun dasjenige, was bewegt wird und bewegt, ein Mittleres ist,
so muf$ es auch etwas geben, das ohne bewegt zu werden selbst bewegt,
das ewig und Wesenheit (ousfa) und wirkliche Tatigkeit (enérgeia) ist"””

Dieses unbewegt Bewegende nennt Aristoteles Gott, doch darf die-
ser Gottesbegriff nicht mit dem ,actus purus® des Thomas von
Aquin verwechselt werden. Guardini greift den ,actus purus®Ge-
danken in seiner Gegensatzlehre in einer Analogie auf Gott hin

74 Vgl. dafiir Teil I Kapitel ,,3.1 Romano Guardinis Befassung mit (neu-)platoni-
schem Denken und Bonaventura®

75 Aristoteles unterscheidet Seiendes in Seiendes der Potenz nach und Seiendes
dem Akt nach, wie in seiner ,Metaphysik“ deutlich wird: ,Ferner bezeichnet
Sein und Seiendes in diesen angefiihrten Fillen teils das Vermogen (dynamis),
teils die Wirklichkeit (entelécheia) (Aristoteles, Metaphysik, A 1017b 1-3). Das
deutsche Wort ,Vermogen® verweist vornehmlich auf ein Tun, aber Aristoteles
bezeichnet mit ,dynamis“ nicht ein Seiendes, das etwas wirken, sondern das
etwas werden kann. ,Dynamis“ meint auch nicht einfach eine ,Moglichkeit,
denn sie bezeichnet das widerspruchslos Denkbare, sondern ein potenzielles
Seiendes, ein reales Zugrundeliegendes, das weiter bestimmt werden kann.
»Entelécheia“ kann hingegen besser mit Wirklichkeit als mit Akt tibersetzt wer-
den, da Akt schon eine Handlung nahelegt. (Vgl. De Vries, Grundbegriffe der
Scholastik, 12).

76 Vgl. Thomas von Aquin, In Phys., ITI lec.2, n.3.

77 Aristoteles, Metaphysik, A 1072a 24-26.

288

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Kategoriale Gegensatze I: Die intraempirischen Gegensatze

auf’8, womit deutlich wird, dass er diese Tradition rezipiert, ohne sie
jedoch zur alleinigen Sichtweise auf die Dynamik des Seienden zu
erheben.

Die dritte Dimension des Lebendig-Konkreten als Dynamik be-
schreibt Guardini in der Erfahrung, dass die physischen und psy-
chischen Gegebenheiten des Menschen ,in bestindigem Fluf3“7°
liegen. Die ,Form des Stromens gehort zur Erlebnisweise unseres
Daseins“8 Er verweist bei diesem Blickwinkel auf Georg Simmels
Werke ,Lebensanschauung® und ,Philosophische Kultur®, der da-
zu sehr ,Tiefes und Feines® gesagt habe.’! Aufgrund der lobenden
Worte Guardinis sei ein kurzer Blick auf die Theorie Simmels ge-
wagt: Fir ihn ist Leben zugleich grenzenlose Kontinuitdt als auch
grenzbestimmtes Ich. Wéhrend absolute Lebensstromung alle Gren-
zen auflése, ja Form noch nicht einmal entstehen lasse, umgrenze
Form einen bestimmten Umfang und gebe diesem Halt, nicht in
den Strom aufgeldst zu werden. Sie sei zeitlos und konne sich
nicht dndern. Sie sei Individualitit und vermége sich an unzahligen
Materialien zu wiederholen, mache ein Materialstiick zu einem indi-
viduell geprégten.8? Individualitit und Kontinuitét seien in einer Le-
benseinheit gegeben, nimlich im Wesen des Lebens als ,Uberschrei-
ten seiner selbst“33. Als Abgrenzung zu seiner eigenen Position fithrt
Simmel, wie auch Guardini in seiner Gegensatzlehre®4, das kontinu-
ierliche ,heraklitische FlieSen® an, das die Grenze nicht enthalte,
tiber die der Strom hinausflieen konne®. ,Leben® ist Simmel - wie
auch fiir Guardini - in einem Sowohl-als-auch in unterschiedlichen
Gegensatzpaaren gebaut:

szugleich fest und variabel, gepréagt und sich entwickelnd, geformt und
formdurchbrechend, beharrend und weitereilend, gebunden und frei, in
der Subjektivitdt kreisend und objektiv {iber den Dingen und iiber sich
selbst stehend 3

78 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 33.
79 Ebd., 33.

80 Ebd., 34.

81 Vgl ebd., 34.

82 Simmel, Lebensanschauung, 16f.

83 Ebd., 19.

84 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 34.
85 Vgl. Simmel, Lebensanschauung, 13.
86 Ebd., 14.

289

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

Alle diese Lebensgegensitze sind Simmel nur Auspridgungen der
metaphysischen Tatsache, dass es Wesen des Lebens sei, liber sich
selbst hinauszugehen. Es sei ein kontinuierlicher Prozess des ,Sich-
iiber-sich-selbst-Erhebens® und gerade dieser Prozess sei die Art des
»In-sich-Bleibens“8” Insgesamt wird deutlich, wie nahe Guardini mit
seiner Konzeption der gegensitzlichen Bestimmung des Lebendig-
Konkreten an diejenige Simmels anschlieft. Eine Differenz beider
Konzeptionen liegt jedoch darin, dass Simmel das Zueinander von
Individuum und Strom als Prozess auffasst, Guardini hingegen die
qualitative Verschiedenheit beider Pole betont, auch wenn sie nicht
ohne den anderen sein kénnen.

Die vierte Dimension der Erfahrung der Bewegung im Korper
beschreibt Guardini mit dem Begriff des Aktes.3% Auch die Vorginge
der Seele - die Gedanken, Willensvorginge und Entspannungen
des Gemiites — konnten als Akt aufgefasst werden und von ihr her
auch die Person als Ganze ,als Sinn- und Glihpunkt bestimmter,
eben der personalen Akte“®” verstanden werden. Guardini bejaht in
seinen Ausfiihrungen die Bezeichnung der Person als Akt, ja weitet
diese Kennzeichnung analog auch auf Gott hin aus, d.h. auf den
thomasischen Begrift des ,actus“®. Zugleich warnt er jedoch vor
einer Vereinseitigung der stromenden und akthaften Auffassung des
Konkret-Lebendigen, die die Person in Geschehen auflgse®, wie er
es bei Heraklit, dem Impressionismus in Dichtung und bildender
Kunst, im gotischen und faustischen Menschenbild oder auch im
Aktivismus, Pragmatismus und dynamischen Personalismus seiner
Zeit erblickte®?. Mit der Anfithrung dieser Stromungen, wie auch
dem ,Relativismus?, treten zwei grofie Gestalten hervor, mit de-
nen er sich in seiner Aufstellung der Polaritit von Akt und Bau
auseinandersetzte: Max Scheler und Seren Kierkegaard. Marcello
Acquaviva betont in seiner Schrift iber das Lebendig-Konkrete bei
Guardini, dass dieser sich mit der Polaritit von Akt und Bau gegen

87 Ebd., 16.

88 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 31.

89 Ebd., 32.

90 Vgl. ebd., 32 Anm. 6.

91 Vgl. dazu auch die diese Aussage unterstiitzenden Bemerkungen von Gunda
Briiske in: Briiske, Anruf der Freiheit, 174.

92 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 34f.

93 Ebd., 40.

290

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Kategoriale Gegensatze I: Die intraempirischen Gegensatze

den aktivistischen Personalismus richte und dabei vor allem Max
Scheler im Blick habe.”* Diese korrekte Feststellung muss um seine
Auseinandersetzung mit dem Existentialismus® Kierkegaards ergénzt
werden.

Im Folgenden soll diese vierte Dimension, da sie fiir Guardini
die gewichtigste ist, ausfithrlicher diskutiert werden. Zuerst soll ge-
zeigt werden, dass er sich intensiv mit Kierkegaard befasste. Daran
schliefft sich die inhaltliche Auseinandersetzung mit Kierkegaard
und Scheler um die Konzeption der Person als Akt an.

2.1.1.2 Romano Guardinis Begegnung mit Seren Kierkegaard

Guardini beschiftigte sich intensiv mit der Existenzphilosophie
Kierkegaards und bewunderte diesen Existenzdenker.”> Zwar wid-
mete er ihm keine eigene Gestaltinterpretation, wie z.B. Pascal oder
Augustinus, doch begegnet sein Name und Denken an vielen Stellen
in Guardinis Werk. Die erste Erwahnung erfolgte in einem Brief an
Weiger im April 1922 mit Bezug auf Nietzsche und zur Kirche. Die
beiden Philosophen seien diejenigen Extreme, aus ,,denen die Kirche
wieder einmal eine Synthese zu schaffen hat“%¢ Beide sind ihm glei-
chermaflen Romantiker, und zwar als ,polare Stellungnahmen“” zu
einem Phénomen je von einer anderen Seite her: ,Wie Nietzsche,
lebt und denkt Kierkegaard im Bereich der Grenzwerte®% Mit bei-
den setzte sich Guardini in der Gegensatzlehre auseinander, mit
Kierkegaard im ersten und Nietzsche im zweiten Gegensatzpaar.

94 Acquaviva, Il concreto vivente, 45: ,probabilmente egli pensava in primo luogo
a Scheler”.

95 Vgl. Guardini, Romano, Der Ausgangspunkt der Denkbewegung Séren Kierke-
gaards, in: Hochland 2 (April 1927-September 1927), 12-33, 12. Vgl. fiir nihe-
re Ausfithrungen zum Verhiltnis von Guardini zu Kierkegaard: Sajda, Peter,
Romano Guardini: Between Actualistic Personalism, Qualitative Dialectic and
Kinetic Logic, in: Stewart, Jon u.a. (Hg.), Kierkegaards Influence on Theology.
Tome III: Catholic and Jewish Theology, Oxon - New York 2016, 45-74; §ajda,
Peter, The choice of oneself: Revisiting Guardini's critique of Kierkegaard's
concept of selthood, in: Filozofia 66 (9/2011), 868-878.

96 Brief an Weiger vom April 1922, Piitzchen bei Beuel, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 237.

97 Guardini, Der Ausgangspunkt der Denkbewegung Séren Kierkegaards, 23.

98 Ebd., 23.

291

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

Guardini rekurrierte auf den dénischen Existenzdenker in seinen
frithen Vorlesungen in Bonn und Berlin®® und erwdhnte ihn auch
1923 in seinem Werk ,Vom Sinn der Kirche®, um die Wucht der
Tradition zu unterstreichen, an der sich die Gegenwart bewédhren
miisse!®. Unmittelbar in der Zeit der Veroffentlichung der Gegen-
satzlehre hielt er dann im Sommersemester 1925 eine Vorlesung iiber
ihn mit dem Titel ,Christentum und Kultur im Anschlufl an die
Problemstellung Kierkegaards®, die dem gleichnamigen Artikel zu
Grunde liegt.'%! Diese fritheste Schrift iiber die Denkbewegung Kier-
kegaards wird in dieser Untersuchung die wesentliche Grundlage fiir
die Auseinandersetzung um den Akt-Begriff in der Gegensatzlehre
bilden, da der zuvor entstandene aber nach ihr publizierte Artikel
explizit auf sie zurtickverweist.9? Guardini setzte sich nach Verof-
fentlichung der Gegensatzlehre weiterhin intensiv mit Kierkegaard
auseinander.!%?

99 Vgl. Guardini, Die Lehre von der Erlésung, 41; Ders., Sakrament und Opfer,
67; Ders. Wesen und Form des christlichen Lebens im Neuen Testament. Som-
mersemester 1925 Berlin. Mitschrift von Ursula Kolberg, in: Gerl-Falkovitz,
Lauterkeit des Blicks, 164-186, 171. In seiner Vorlesung ,Gott und die Welt* in
Berlin im Wintersemester 1923/24 weist er die Studentinnen und Studenten auf
ein Werk Kierkegaards {iber das Prophetentum hin. Das gesuchte Werk ist laut
Gerl-Falkovitz: Kierkegaard, Seren, Erbauliche Reden in verschiedenem Geist
1847. Gesammelte Werke Abt. 18, Diisseldorf — Koln 1966. (Vgl. Guardini, Gott
und die Welt, 140).

100 Vgl. Guardini, Vom Sinn der Kirche, 93: ,Kierkegaards ,Buch tiber Adler‘ hat
diese auswihlende und zur Bewahrung zwingende Kraft der Tradition pracht-
voll herausgestellt®.

101 Vgl. Guardini, Gedanken tiber das Verhiltnis von Christentum und Kultur,
164: ,Der - durchaus vorldufige — Versuch, in diesen Fragen Fufl zu fassen,
ruht auf einer Auseinandersetzung mit Séren Kierkegaaard®.

102 Vgl. Guardini, Der Ausgangspunkt der Denkbewegung Soren Kierkegaards, 23.

103 Im Wintersemester 1926/27 veranstaltete er ein Seminar zu Kierkegaard, das
auch Hans Urs von Balthasar besuchte. (Vgl. Strukelj, Anton, Theologie und
Literatur in Zwiesprache. Romano Guardini und Hans Urs von Balthasar,
in: IKaZ Communio 47 (2019), 421-437, 424f). Seit dieser ersten Begegnung
zwischen Guardini und Balthasar befasste sich auch dieser intensiv mit Kierke-
gaard und wuchs zwischen ihnen eine Bekanntschaft, von der auch zehn Briefe
im Balthasar-Archiv in Basel zeugen. (Vgl. ebd. 426). 1927 berichtete Guardini
Weiger davon, dass er Kierkegaard lese und eine weitere Vorlesung tiber
ihn plane, die dann im Wintersemester 1927/28 folgte: ,Kierkegaard und die
Grenzfragen der christlichen Existenz. (Vgl. Brief an Weiger vom 18. Juni 1927,
Noordwij aan Zee, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 262).

292

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Kategoriale Gegensatze I: Die intraempirischen Gegensatze

Guardini hatte sich also offenbar spitestens seit seiner Habilita-
tionszeit mit dem Werk Kierkegaards befasst, womit die ,Begegnung’
vor die Veréffentlichung der Gegensatzlehre féllt. Das Ringen -
nicht die unkritische Rezeption - mit diesem Denker prigte die
Gedankenwelt Guardinis zu Beginn der 1920er Jahre intensivi4, wie
auch Peter Saida hervorhebt, der Guardini sogar als Schliisselfigur
der Kierkegaard-Rezeption fiir das katholische Denken ansieht!®>.
Auch Gerl-Falkovitz hebt den groflen Einfluss Kierkegaards auf
Guardini hervor'%, der ungenannt in der Gegensatzlehre gegen-
wirtig sei'”, auch wenn Guardini ihn in ,bewufit eingehaltenem
Abstand“1%8 rezipiere. Eine Untersuchung der Auseinandersetzung
Guardinis mit dem dénischen Philosophen in der Gegensatzlehre ist
also notwendig. Dabei wird jetzt in der Behandlung der Gegensatz-
seite der Dynamik auf die Person als Akt bei Kierkegaard und im
transzendentalen Gegensatzpaar ,Verwandtschaft und Besonderung®
auf seine qualitative Dialektik gegen die universelle Mediierung He-
gels eingegangen.!?”

Zudem publizierte Guardini drei Artikel in den Jahren 1927, 1928 und 1929
zu Denken und Person Kierkegaards. (Vgl. Guardini, Der Ausgangspunkt der
Denkbewegung Soren Kierkegaards; Ders., Vom Sinn der Schwermut; Ders.,
Logik und religiése Erkenntnis). In ,Vom Sinn der Schwermut® nimmt der
Gedankengang seinen Ausgangspunkt bei Kierkegaards Existenzgefiihl, wobei
Guardini iiber sich selbst schreibt und damit die Nahe beider Existenzdenker
zu Tage tritt. Im Juni 1926 und Februar 1929 hielt er einen Vortrag iiber
Kierkegaard zuerst bei der Kieler und dann der Kélner Kant-Gesellschaft, der
dem Artikel tiber ,Logik und religiose Erkenntnis“ zu Grunde liegen konnte.
(Vgl. Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 297 Anm. 890).

104 Um den Jahreswechsel 1929/30 hatte Guardini einen philosophischen Kreis
auf Burg Rothenfels eingeladen, mit dem er u.a. Kierkegaards ,,Philosophische
Brocken* aber vor allem die Philosophie Martin Heideggers besprach. (Vgl.
Brief an Weiger vom 6. Januar 1930, Berlin-Charlottenburg, in: Gerl-Falkovitz
(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 308).

105 Vgl Sajda, Peter, Isolation on Both Ends? Romano Guardini’s Double Re-
sponse to the Concept of Contemporaneity, in: Kierkegaard Studies Yearbook
(2010), 201-222, 208f.

106 Vgl. Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 258 Anm. 791.

107 Vgl. Gerl-Falkovitz, Konturen des Lebens, 178.

108 Ebd., 57.

109 Vgl. Kapitel ,4.2.4 Besonderung: Romano Guardini und Seren Kierkegaard*.

293

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

2.1.1.3 Die Person als Akt aber nicht als reine Dynamik

Guardini rezipierte, wie bereits beschrieben, sowohl Schelers als
auch Kierkegaards Auffassung der Person als Akt. Jedoch setzt er
sich von beiden gleichermafien dort ab, wo sie die Person zum
reinen Akt degradieren und jegliche Richtung, einen festen Aus-
gangspunkt und ein statisches Element vermissen lassen.!” Jedes
Stromen bendtigt fiir Guardini etwas Bleibendes, Dauer und Stand,
die ,Identitat des Stromenden und Selbigkeit der Richtung“, da
sich ein reiner Akt selbst verunmogliche. Damit sind die Kritik und
die Einordnung der Dynamik ins Ganze, in ein Gegensatzverhaltnis,
angefiihrt, sodass von hier aus Kierkegaard - und ergénzend auch
Scheler - knapp in den Blick genommen werden sollen.

Die Person sei fiir Kierkegaard, so Guardini, kein geschlossenes
Seiendes, ,sondern ein Verhiltnis, eine Relation, und zwar eine Rela-
tion zu sich selber“!? Sie bestehe in einem Akt, sei dynamisch und
erlosche, sobald der Akt beendet ist. Ihre Existenz sei also keinesfalls
gesichert, vielmehr zutiefst gefdhrdet. Zur Relation zu sich selbst tre-
te die Beziehung zu Gott hinzu. Die Person verhalte sich also zu sich
selbst ,vor Gott‘, was Guardini als das Herzstiick von Kierkegaards
Personenbegriff ausmacht: ,Person ist auf Gott hin, ist religiés oder
ist tiberhaupt nicht“!"3 Die Relation zu Gott bedeute bei Kierkegaard
aber ebenfalls nichts metaphysisch Gesichertes, vielmehr steigere er
den mafllosen Zug, dass alles vom Ich abhinge, so weit, dass auch
Gott dem Menschen allein in dem Maf zur Gegebenheit komme,
wie dieser mit jenem ernst mache, wie er ihn in einem Akt realisie-
re.l* Selbst die Relation zu Gott unterliege bei Kierkegaard also dem
Vollzug und konne damit kein Grund fiir Festigkeit sein'":

SWir spiiren den Akt, die Intensitat, die - logisch gewify anfechtbare,
aber fir Sicht und Gefiihl deutliche — Angestrengtheit dieses ganz
dynamisch gefafiten Seins, Wirklichseins, das stets von der Gefahr
bedroht ist, zu ermatten und ins Nichts abzusinken, die grimmige

110 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 35.

111 Ebd., 36.

112 Guardini, Der Ausgangspunkt der Denkbewegung Soren Kierkegaards, 14.

113 Ebd., 16.

114 Vgl. Guardini, Die christliche Gotteswirklichkeit,189.

115 Vgl. Guardini, Der Ausgangspunkt der Denkbewegung Séren Kierkegaards, 16.

294

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Kategoriale Gegensatze I: Die intraempirischen Gegensatze

Entschlossenheit dieses ins Metaphysische reichenden Willens, seinen
buchstéblichen Kampf ums Dasein gegen das aus jedem Geschaffenen
aufdrohende Nichts"1®

Steht der Mensch aber nicht recht zu sich und verwirklicht sich
nicht gemédfl der Ordnung Gottes selbst, gerate er in die ,Verzweif-
lung®:

Verzweiflung daran, ein Selbst werden zu konnen; Verzweiflung daran,

dieses Selbst sein zu miissen; Verzweiflung am eigenen Konnen und
tiber das eigene Sollen!”

Daran binde sich dann das Erlebnis der Schwermut, das Erlebnis,
mit sich selbst nicht fertig zu werden, die Verzweiflung sowohl aus
dem Mangel an Endlichkeit, an Eindeutigkeit des Seins, als auch aus
dem Mangel an Unendlichkeit und Enge."® Kierkegaard befasse sich
also mit der inneren Gefiahrdung des romantischen Selbst!® und
er erkenne, dass das Ich zugleich in Schwiche und Hybris hinein
gefdhrdet sei, weshalb er - um diese Unsicherheit in ihrer vollen
Schwere auszuloten - das Selbst ganz als Akt, Leistung, Anstrengung
und Forderung aufbaue. Die Person sei fiir den dénischen Philoso-
phen also nicht gesichert, habe keinen Bestand, sondern sei sich nur
ein Aufgegebenes und Gefordertes: Die Person ,ist nicht, sondern
muf getan werden“!20

Zwar erwihnt Guardini auch in der Gegensatzlehre, dass der
Mensch nur in dem Mafle lebendig sei, als er sich tétig fithle!?!, doch
warnt er zugleich davor, den Akt als reinen zu verabsolutieren und
zur alleinigen Bestimmung des Lebendig-Konkreten zu erheben.
Auch Peter Saida fasst die Person bei Kierkegaard in der hier darge-
stellten Weise auf und kritisiert dessen dynamischen Personalismus
mit Guardini als eine ,]largely reductionist idea of what constitutes a
person?? Gemaf3 der Gegensatzlehre Guardinis ist die Person nicht
nur Akt, sondern gleichermaflien Bau und Festigkeit.

116 Ebd.,17.

117 Ebd., 21.

118 Vgl. ebd., 2L

119 Vgl. ebd., 23.

120 Ebd., 25.

121 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 32.

122 Sajda, Isolation on Both Ends?, 219 und besonders 218f: ,Throughout his
oeuvre, Guardini provides numerous examples of Kierkegaard’s inability to

295

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

Ahnlich wie Kierkegaard vertritt auch Max Scheler einen aktualis-
tischen Personbegriff'?3, bei dem die Person weder als Ding noch als
Substanz gedacht werden diirfe, welcher dann verschiedene Vermo-
gen oder Krifte zugeschrieben wiirden. Vielmehr sei sie, so Scheler
in seinem Werk ,Der Formalismus in der Ethik® ,die unmittelbar
miterlebte Einheit des Er-lebens — nicht nur ein gedachtes Ding
hinter und aufler dem unmittelbar Erlebten“?%. Er bezeichnet sie
reduziert auf das Erleben als ,die konkrete, selbst wesenhafte Sein-
seinheit von Akten verschiedenartigen Wesens |[...]%12> Zwar lehnt
Scheler in den direkt folgenden Zeilen einen aktualistischen Person-
begriff ab, doch wolle er auch jede Substanzialisierung der Person
vermeiden!?, woraus ihre Wandelbarkeit resultiere. In dieser quali-
tativen Bestimmung der Person als Ausrichtung auf das Anderswer-
den begriindet Scheler ihre Identitit, die deshalb keines dauernden
Seins, eines unwandelbaren Kerns, zum Selbstsein im Wandel mehr
bediirfe.

Joachim Reger bilanziert in seiner Dissertation darum, dass das
einzig bleibende Element in Schelers Personbegriff die Veranderung
selbst sei.'?” Auch der Geist berge in Schelers Konzeption nicht fiir
die Kontinuitit der Person, da er selbst der Verdnderung unterliege
und nur unvollkommen zu bestimmen sei. Der Geist selbst wird und
sentwird®, sei Inbegriff von Akten und Funktionen.!?® Der Mensch ist
fiir Scheler - dhnlich wie bei Kierkegaard - offen und gefdhrdet, was
auch die religiose Wirklichkeit betriftt. In den menschlichen Akten
geht es deshalb um alles oder nichts, kann die Person sowohl ins
Unendliche wachsen als auch ins Nichts fallen. Auch hier wird die

preserve delicate tension in polarities, of his ignoring of complementary rela-
tions and the positive role of integration. [...] Instead of mutual enrichment
and exchange of impetuses, Guardini sees in Kierkegaard solely isolation and
incommensurability®.

123 In dieser Arbeit kann weder auf Divergenzen noch Konvergenzen zwischen
Scheler und Kierkegaard eingegangen werden.

124 Scheler, Max, Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik.
Mit besonderer Berticksichtigung der Ethik I. Kants, Teil I und Teil II als
Sonderdruck, Halle 1916, hier zitiert nach der Ausgabe: ders., Gesammelte
Werke Band 2, Bern 1954, 371.

125 Ebd., 382.

126 Vgl. ebd., 383-385.

127 Vgl. Reger, Die Phianomenologie als theologisches Erkenntnisprinzip, 136.

128 Vgl. Scheler, Vom Ewigen im Menschen, 203.

296

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Kategoriale Gegensatze I: Die intraempirischen Gegensatze

Kritik Guardinis also ansetzen und er mittels seines Gegensatzden-
kens die notwendigerweise ergdnzende Polseite des Baus und des
Bestandes einfordern.

Der aktualistische Personalismus behauptet, wie anhand von
Scheler und Kierkegaard skizziert, dass es Person als ,Ruhend-
Seiendes” nicht gibt, sondern sie im Akt des Ich-Tuns besteht, woge-
gen Guardini einwendet, dass die Person eine bleibende Wirklichkeit
ist, auch wenn sie nicht im personalen Akt steht. Er kritisiert an
einer einseitigen reinen Akt-Auffassung, dass darin allem GeniefSen,
Ruhen und Getragensein abgesagt'?® und die von ihm als lebens-
notwendig vorausgesetzte Gegensatzspannung in eine Richtung hin
aufgelost werde:

»Kierkegaard macht aber die Grenzbegriffe zu Moglichkeitsbegriffen,
zu Mitteln, mit denen er hantieren kann, und will Gott erfassen eben
durch seinen Untergang. [...] Grenzbegriffe sind aber keine Moglich-
keitsbegriffe, sondern Wichter, die das Uberschreiten in andere Sphi-
ren zu behiiten haben“3

Zwar liege das Wahrheitsmoment des Aktualismus darin, dass die
Person freie Akte vollziehe, doch fehle dem freischopferischen Akt
Kierkegaards die Bewdhrung und Gewéhr durch die Zucht und er
kénne anstatt in die Annahme Gottes auch in das Gegenteil, seine
Ausléschung, umschlagen, wie es bei Nietzsche geschehe.®! Erst
die ,Schopferkraft mit Zucht verbunden ermdglicht den richtigen
Akt, den Akt der Treue“®?, so Guardini in seiner Vorlesung ,Die
christliche Gotteswirklichkeit Die Gegensatzseite des Aktes kann
fiir Guardini also nicht rein verwirklicht werden, sondern benétigt,
wie bereits am Anfang betont, immer auch ein Mindestmafl an Bau,
wie es z.B. in Georg Simmels Konzeption aufscheint, in der sich
Strom stets im Individuum sammelt, und erst so ein Uberfluten
moglich wird. Guardini setzt deshalb dem Stromen, dem Akt und
der Verinderung den Bau und die Struktur als notwendige Polaritat
entgegen.

129 Vgl. Guardini, Der Ausgangspunkt der Denkbewegung Soren Kierkegaards, 25.
130 Guardini, Die christliche Gotteswirklichkeit, 203.

131 Vgl. ebd., 204.

132 Ebd., 204.

297

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

2.1.2 Bau: Beuroner Madonnen und Logos vor Ethos

Laut Guardini ist Leben nicht nur Bewegung, sondern auch Ruhen,
Stehen und Ragen und je tiefer und unerschiitterlicher diese seien,
desto lebendiger sei es.33 Er beschreibt in seiner Gegensatzlehre die
feste Fiigung der Knochen sowie gebildete Rhythmen im Ablauf der
organischen Vorgange.** Auch das innere Leben zeige sich gepragt
von ,Formen der Vorstellung” und der ,Tiefe und Ausschlagsweite
in den seelischen Vorgingen“!* Sein und Bewusstsein seien gebaut,
seien widerstandsfahige, sich behauptende Struktur. Der personale
Kern wird von ihm als ,Strukturzentrum, als ruhender Zuordnungs-
punkt, als bleibender Besitztitel, als Gestalt, als ,Antlitz* gesehen®!3
Lebenskraft bestehe auch darin, sich nicht zu wandeln und sich im
Strom zu behaupten. Der Mensch erfahre sich als solche ,bleiben-
de Grundgestalt in aller Verinderung’, erlebe, wie seine seelischen
Strukturen im Kommen und Gehen der Vorginge eine beharrende
Stetigkeit aufweisen.!¥”

Die Erfahrung des Lebens als Struktur und Bau konne jedoch
auch dazu fiihren, diesen Pol zu verabsolutieren, wie es z.B. geschah
in der Philosophie des Parmenides, gegen den sich Aristoteles und
Thomas wandten, in der Hieratischen Kunst z.B. Beurons, oder
wenn das Seinsurteil tiber dem Werturteil stehe, der Logos tiber dem
Ethos, das Sein iiber dem Tun. In dieser dem Aktualismus entgegen-
gesetzten Position werde die Person mit Individuum gleichgesetzt,
allein als Objekt bestimmt und ihr Werden geleugnet. Eine solche
Einseitigkeit verunmdogliche sich, so Guardini, ebenfalls selbst, denn
sie weise keinerlei Dynamik mehr auf, doch miisse Leben mindes-
tens den metaphysischen Akt der Gegenwehr gegen das Vergehen
enthalten.®® Zweien der von Guardini gegebenen Verweise soll zur
besseren Konturierung dieses Pols nachgegangen werden: Erstens
der Beuroner Kunst mittels seines Aufsatzes iiber Beuroner Madon-
nen und zweitens des Primats des Logos tiber das Ethos, wie er es in
seinem frithen Meisterwerk ,Vom Geist der Liturgie® ausfiihrt. Die

133 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 37.
134 Vgl. ebd., 36f.

135 Ebd., 37.

136 Ebd., 37.

137 Vgl. ebd., 38.

138 Vgl. ebd., 39.

298

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Kategoriale Gegensatze I: Die intraempirischen Gegensatze

erwiahnte Philosophie des Parmenides wird nicht untersucht, da ihr
in Guardinis Werk oder Briefwechsel keine weitere Rolle zukommt.
Als Guardini das erste Mal mit Weiger nach Beuron kam, war be-
reits das barocke Antlitz vieler Altare in der Klosterkirche durch die
»hieratische® Kunst der ,Beuroner Schule® - namentlich ist dabei P.
Desiderius Lenz zu nennen - ersetzt worden.”*® Diese Kunst beein-
druckte den jungen Studenten, der dann auch seinen Primizkelch im
Beuroner Stil anfertigen liefl und mit ihm zeitlebens zelebrierte.!0
Berthold Gerner kommt in seiner Untersuchung zu dem Schluss,
dass P. Lenz fiir Guardini ein ,bedeutender Mensch und Kiinstler*
gewesen sein miisse. Das Problem der hieratischen Kunst im Zusam-
menhang mit dem christlichen Kult habe Guardini - so ein dort
zitierter Brief Felix Messerschmids an die Erzabtei Beuron aus dem
Jahr 1971 - seinen jungen Schiilern in den zwanziger Jahren oft an-
hand der Beuroner Kunst erldutert."¥! Diese Zeitangabe unterstiitzt
die Vermutung, dass sich Guardini in der Erwahnung der hierati-
schen Kunst in der Gegensatzlehre auf die Beuroner Schule bezieht.
Hier soll knapp auf seinen ersten Artikel zur hieratischen Kunst
eingegangen werden, den er 1910 unter dem Titel ,Beuroner Madon-
nen“ veroffentlichte.*? Er beschreibt darin das Madonnenbild der
Kapelle St. Maurus im Felde in der Erzabtei St. Martin zu Beuron:

»An der Stirnwand {iber der Tiir ragt die weifle Madonna. Auf einem
Thron von seltsam bedeutungsvoller Form, seine Polster bedeckt von
rotgeflecktem Teppich, sitzt sie. Thre Fiifle ruhen auf einem blauen Sche-
mel. Um die hochaufgerichtete Gestalt rinnt reines Linnen, ein weiter
Mantel umhiillt die zarteren Gewéander, und flieft, vom Haupt herab, in
langen, schmalen Falten“!4?

Gleich in dieser ersten Passage finden sich mit ,Ragen’, ,Form®
und ,Ruhen zentrale Begriffe der Gegensatzseite des Baus, die
Guardini auch in der Gegensatzlehre zur Zeichnung dieses Pols

139 Vgl. Gerner, Guardinis theologische Studienzeit, 76f.

140 Vgl. Guardini, Berichte, 91.

141 Vgl. Gerner, Guardinis theologische Studienzeit, 78-80; hier: 80.

142 Guardini, Romano, Beuroner Madonnen, in: Der Akademiker. Monatsschrift
des Katholischen Akademikerverbandes 7 (2/1910), 104-105, hier zitiert nach:
Verein der Freunde der Erzabtei St. Martin zu Beuron eV. (Hg.), Auf dem Weg
52 (Advent 2018), 4f.

143 Ebd., 4.

299

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

verwendet. Das verdeutlicht, dass er auch in der Philosophie des
Gegensatzes eine malerische Sprache beibehilt und die Gedanken
damit in der konkreten Wirklichkeit - hier der Kunst - fundiert.
Gemeinsam mit der {iberwiegenden Seite des Baus in dieser Kunst-
schule sei jedoch auch die Dynamik mitgegeben, was sich an Guar-
dinis Bezeichnungen der Madonnendarstellung wie ,eine quellende,
nie aufhérende Flut“** zeigt. In diesem frithen Artikel wird die
notwendige Gegensitzlichkeit des Lebens anhand der Gottesmutter
deutlich. So schlieflen sich an die ,runden” Wangen die ,ernsten®
Augen an und in ,duftigem Bogen [...] steht das Kind“> Guardini
verweilte nach eigener Aussage Stunden vor diesem Bildnis, das sich
in ihn eingesenkt haben muss, sodass sich auch 15 Jahre nach diesem
ersten Artikel die Worte und damit auch das Bildnis in seiner philo-
sophischen Grundlagenschrift wiederfinden. Von einer Einseitigkeit
des Baus gegeniiber der Dynamik in der Beuroner Kunst kann in
diesem frithen Artikel im Unterschied zur spiteren Gegensatzlehre
jedoch keine Rede sein, vielmehr erscheinen sie in einem polaren
Spannungsgefiige und dies bereits 1910. Guardinis Verhiltnis zur
Beuroner Kunst hatte sich also im Laufe der Jahre gewandelt.

Das im Folgenden zur Frage von Logos und Ethos Dargestellte ist
ungeniigend fiir den sich gewaltig 6ffnenden Horizont der Transzen-
dentalien, doch soll gezeigt werden, dass Guardini in ,Vom Geist der
Liturgie” im Gegensatzpaar von Akt und Bau denkt und selbst nicht
der Einseitigkeit des Logos erliegt, sondern ein analog zu denkendes
Gegensatzverhdltnis auf absoluter Ebene gewinnt. Er setzt mit der
Entwicklung des Verhéltnisses von Logos und Ethos in Mittelalter
und Neuzeit ein.'*® Weder nehmen seine Uberlegungen unmittelbar
bei Ausdrucksweisen der Liturgie ihren Ausgangspunkt, noch fiith-
ren sie in einzelne Ausformungen zuriick, sondern tragen generelle
Natur. Wenn nun néher auf die Gedanken dieser Schrift eingegan-
gen wird, dann zeigt sich darin die auch die Genese von Guardinis
Gegensatzdenken, da er das eigene Polarititsdenken daran erprobte.

144 Ebd., 5.

145 Vgl. ebd., 5.

146 Roland Millare weist in seinem Artikel darauf hin, dass die Gedanken Guardi-
nis zu dieser Thematik auch Widerhall im II. Vatikanischen Konzil und in der
Theologie Joseph Ratzingers fanden. (Vgl. Millare, Roland, The primacy of lo-
gos over ethos: The influence of Romano Guardini on post-conciliar Theology,
in: The Heythrop Journal 57.6 (November 2016), 974-983).

300

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Kategoriale Gegensatze I: Die intraempirischen Gegensatze

Laut Guardini widerspricht die kantische Haltung, die das Ethos
tiber den Logos erhoben habe'¥’, dem katholischen Geist'®, sei ,,un-
wahr und ,widernatiirlich®: ,Goethe hat ans Letzte geriihrt, als er
den zweifelnden Faust an Stelle des Satzes ,Im Anfang war das Wort"
schreiben lief3: ,Im Anfang war die Tat*’!%" Die Wahrheit sei dieser
Auffassung gegeniiber jedoch eine ,unbedingte, in sich ruhende Tat-
sache ™, der Wille ihr gegeniiber nicht zustindig, sondern habe
ihre Fithrung und ihr Licht anzuerkennen, wie Guardini in seinem
Notizbuch in Bezug zur Liturgie ausfithrt™:

»In der Liturgie steht der Sinn tber dem Zweck; die Kontemplation
tiber der Aktion; die Ehre Gottes {iber dem Heil des Menschen; die
Giiltigkeit und Hoheit der Idee iiber dem praktisch-geistlichen Stiitzen;
der Logos tiber dem Ethos"1>2

Der Primat des erkennenden vor dem titigen Leben!>® bedeutet fiir
ihn jedoch keine hohere Wiirde oder Wert des Logos gegeniiber
dem Ethos, des Sinnes iiber dem Zweck, vielmehr seien sie selbst
als Gegensatzpaar zu betrachten, wie Martin Briiske im Anschluss
an Guardini in seiner Untersuchung herausstellt'>. Dieser Interpre-
tation wird hier zugestimmt, schreibt doch Guardini in seinem fri-
hen liturgischen Meisterwerk: ,Unter der Riicksicht des Zweckes
fiigt sich ein Ding in eine Ordnung ein, die {iber es hinausgreift;

147 Vgl. Guardini, Vom Geist der Liturgie, 133.

148 Vgl. ebd., 135.

149 Ebd., 136. Guardini schreibt hierzu in seinem Notizbuch: ,das aber ist katho-
lisch, dafl im Reich Gottes das Sein ist vor dem Bewuf$t- und Gewillt-sein;
das Wesen vor der Tat® (Guardini, Romano, Reich Gottes Primat des Logos.
1.2.1917, in: ders., Notizbuch 1914-1919, [41]).

150 Guardini, Vom Geist der Liturgie, 138.

151 In einem Brief an Weiger vom 30. November 1917 fithrte Guardini kurz vor
Veréffentlichung von ,Vom Geist der Liturgie® aus: ,Der Primat des Logos ist,
zu allerallerletzt, die Grundlage fiir die Gesundheit des menschlichen Geistes-
lebens. Hast Du meine litg. Arbeit bekommen? Das letzte Kapitel tiber die
Frage fehlt da leider®. (Brief an Weiger vom 30. November 1917, Mainz, in:
Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 210).

152 Guardini, Romano, Bedeutung der Liturgie. Notiz ohne Datum, in: ders.,
Notizbuch 1914-1919, [98].

153 Vgl. Guardini, Vom Geist der Liturgie, 138.

154 Vgl. Briiske, Martin, Die Weisheit spielt vor Gott. Grundlegung einer Theolo-
gie der Liturgie in spieltheoretischer Perspektive, Inaugural-Dissertation an
der Universitét Freiburg im Ue. 2011, 27f.

301

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

unter der Riicksicht des Sinnes ruht es in sich selbst“!>> Dies korre-
spondiert mit dem Gegensatzpaar von Akt und Bau, von Dynamik
und Statik. In der Gegensatzlehre wird der Primat des Logos vor
dem Ethos der Einseitigkeit der statischen Gegensatzseite zugeord-
net.

Auch wenn Sinn und Zweck bereits als Gegensatzpaar genannt
worden sind, scheint eine Stelle in ,Vom Geist der Liturgie“ doch
einen letztgiiltigen Primat des Logos festzuhalten, woraus sich die
Frage ergibt, ob Guardini nicht selbst einer Vereinseitigung erliegt:

,=Und nicht die moralische, sondern die metaphysische Weltanschauung,

nicht das Werturteil, sondern das Seinsurteil, nicht die Anstrengung,

sondern die Anbetung ist das Endgiiltige*!>®

Dieser entgeht er jedoch durch einen weiterfithrenden Gedanken.
Selbst bei einem Primat des Logos vor dem Ethos sei noch nicht
entschieden, ob die Wahrheit kithl-formalistisch oder eine Wahrheit
in Liebe sei. Auch das Sein kdnne Unentrinnbarkeit oder iiberstro-
mende Liebe sein und Guardini rdumt der Liebe den hochsten Platz
ein.’”” Der Primat gebithre der Wahrheit in Liebe. Damit sei das
Ethos, die Tat, in die Ebene des Seins hin aufgehoben in die Liebe
hinein, wodurch auch eine strenge Formung der Wahrheit durchbro-
chen und das tiberstromende Element der Liebe stets mitseiend sei.
Die Liebe tragt und ermoglicht also das Gegensatzverhiltnis von
Logos und Ethos. Sie wird sich unten im zweiten transzendentalen
Gegensatzpaar als die das Gegensatzverhiltnis als solches garantie-
rende Grundkraft erweisen.

Nach der Darstellung der zwei Gegensatzseiten von Akt und Bau,
in der bereits deutlich wurde, dass die eine ohne die andere weder
gedacht werden noch sein kann, soll nun abschliefSend ihr Gegen-
satzverhiltnis in den Blick genommen werden.

2.1.3 Der Gegensatz: Dynamik und Statik

Guardini spricht sich in seiner Gegensatzlehre sowohl gegen den
Aktualismus, der die Person als einmaliges Ich heraushebe, als auch

155 Guardini, Vom Geist der Liturgie, 92.
156 Ebd., 139f.
157 Vgl. ebd., 140.

302

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Kategoriale Gegensatze I: Die intraempirischen Gegensatze

gegen eine Haltung aus, die die Person allein als Exemplar der
Gattung Mensch bestimme.!® Hierbei betont er, dass die jeweilige
Reinheit und Geschiedenheit der Pole in die Unmdglichkeit fithre
und beide voneinander abhingig seien:

JUberwunden wird diese Krisis dadurch, daf} innerhalb der betreffen-
den Lebensrichtung die sinngemaf3 entgegengesetzte aufgefunden, zuge-
lassen, zur Entfaltung freigegeben wird: Das Stromen in der Dauer;
das Bleibende im Wandel; der Stand im Akt; das Wirken in der Festig-
keit"1%

Statik und Dynamik, Akt und Bau stehen zunéchst so zueinander,
dass sie sich voneinander wegbewegen, sich einander ausschliefSen
und doch in die Unméglichkeit kommen, wenn das jeweils andere
nicht anerkannt werde: ,,In Wahrheit ist Person nicht nur Dynamis,
sondern auch Sein; nicht nur Akt, sondern auch Gestalt“!0 Beide
Polseiten seien immer zugleich gegeben, eine nur méoglich und denk-
bar an der anderen. Die Person zeige sich sowohl in ihrer Gestalthaf-
tigkeit als zum Seienden gehorig als auch als geistige Personlichkeit,
die freie Akte vollziehe.l®! Nie, so Guardini, konne Akt aus Dauer
gewonnen werden und nie konne von Dynamik zur Struktur hin
fortgeschritten werden, vielmehr seien die beiden Gegensatzseiten
wirklich eigenstdndig und bestehe zwischen ihnen eine qualitative
Grenze, die eines spezifischen Aktes des Hiniibergehens von einer
zur anderen Seite bediirfe.!? In diesen Ausfithrungen klingt im Hin-
tergrund die Auseinandersetzung zwischen kierkegaardscher quali-
tativer Dialektik und hegelianisch-romantischer Mediationsdialektik
an, der an spiterer Stelle nachgegangen wird.!> Das Leben erfah-
re sich so, dass es sowohl das eine als auch das andere in sich
beschliefle. Es miisse zugleich eines und das andere sein, womit
es ,wesentlich paradox“®* erscheine. Das Gegensatzverhaltnis sei

158 Vgl. Briiske, Anruf der Freiheit, 197.

159 Guardini, Der Gegensatz, 40.

160 Guardini, Welt und Person, 136f.

161 Vgl. Briiske, Anruf der Freiheit, 197f.

162 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 42.

163 Vgl. Kapitel ,4 Die transzendentalen Gegensatze".

164 Guardini, Der Gegensatz, 41. Auch der tschechische Theologe und Philosoph
Thomds Halik denkt den Menschen, das Leben, als paradox. Ob er die Gegen-
satzlehre Guardinis rezipierte, kann hier nicht untersucht werden, doch findet
sich in seiner Autobiografie der bedeutungsvolle Hinweis, dass ihm Guardini

303

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

die ,Tatsache wechselseitiger Ausschlieffung und Einschlieflung zu-
gleich®!%> Damit ergibt sich an dieser Stelle als Prézisierung der
These Al (,Das Lebendig-Konkrete ist gegensitzlich gebaut®): ,,All:
Das Lebendig-Konkrete ist im Sowohl-als-auch von dynamischem
Akt und statischem Bau gebaut® Mittels der These B (,,Die Erkennt-
nis muss dem jeweiligen Gegenstand entsprechen®) kann damit fiir
die Erkenntnistheorie festgehalten werden: ,B!: Der Erkenntnisakt
umfasst sowohl die Erkenntnis a posteriori als auch die Erkenntnis a
priori“ Guardini gelangt zum Abschluss des ersten Gegensatzpaares
auch zu einer ersten Definition des Gegensatzverhaltnisses:

»Das ist Gegensatz: Dafl zwei Momente, deren jedes unableitbar, un-
tberfithrbar, unvermischbar in sich steht, doch unablgslich miteinander
verbunden sind; ja gedacht nur werden konnen an und durch einan-
der166

Guardini gewinnt also fundiert auf der konkreten (Selbst-) Erfah-
rung von Akt und Bau, von Dynamik und Statik, eine erste Defi-
nition des Gegensatzverhiltnisses, die dann im Laufe des Werkes
mit jedem weiteren Gegensatzpaar angereichert und entfaltet wird.
Nach der Darstellung des ersten intraempirischen Gegensatzpaares
»Akt und Bau“ sei nun auf das zweite ,Form und Formloses® und
Guardinis Dialog mit Friedrich Nietzsche eingegangen.

2.2 Form und Formloses: Romano Guardinis Dialog mit Friedrich
Nietzsche

Der Gegensatz von Form und Formlosem bildet in der Gegensatz-
lehre den zweiten der intraempirischen Gegensitze. In ,Gegensatz
und Gegensitze® wurde dieser physische Gegensatz von Guardini
noch als deren erster angefiihrt und wie folgt bestimmt:

»Das Seiende (Ding, Akt, Zustand, Beziehung...), mag es im einzelnen
was immer sein, ist einerseits gestaltbare, bestimmbare ,Fiille (das Was;

»das Ideal meines Lebens® war. (Vgl. Halik, Thomas, All meine Wege sind DIR
vertraut. Von der Untergrundkirche ins Labyrinth der Freiheit, Freiburg i.Br. -
Basel - Wien 2014, 373).

165 Guardini, Der Gegensatz, 41.

166 Ebd., 42.

304

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Kategoriale Gegensatze I: Die intraempirischen Gegensatze

das ,Material® des jeweiligen Aktes, der jeweiligen Gestalt...); ander-
seits ist es Bestimmungs-, Bestimmtheitsmoment, Gesetz, Gestaltungs-
moment, Form (das Wie‘)“16”

Klingt in den Ausfithrungen von 1914 bereits der Hylemorphismus
an, nennt ihn Guardini 1925 explizit, wenn er von der reinen Fiille
der Griechen, der ,,uA“ (hyle), schreibt, die von den Scholastikern,
besonders der ,alteren Franziskanerschule als ,,materia prima“ be-
zeichnet worden sei.!®8 Es kennzeichnet die Grole und Originalitat
Guardinis, dass er in seiner Gegensatzlehre den Hylemorphismus
nicht einfach repetiert, sondern ihn ins Gespréach mit den damaligen
philosophischen Stromungen bringt, namentlich der Lebensphilo-
sophie, die im Terminus der ,Fiille” anklingt'®®, sowie dem Ratio-
nalismus, der im Hintergrund von Guardinis Kritik an einer rein
mathematisch-mechanischen Welterfassung steht'”’. Zudem finden
sich in diesem Gegensatzpaar Beziige auf die Polaritit von siidlicher
Form und noérdlicher Fille'”!, wie auf die Frage der Schwermut,
hatte doch Guardini in seinem Biichlein ,Vom Sinn der Schwermut®
ausgefiithrt, dass der Schwermiitige eine tiefe Beziehung zur Fiille
des Daseins habe, woraus ihm unendlich kostbare Frucht erwachsen
konne!”2. Beiden Ankldngen wird hier nicht eigens nachgegangen, da

167 Guardini, Gegensatz und Gegensitze, 12f.

168 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 46. Mit der von Aristoteles entwickelten, von
der Scholastik aufgegriffenen und fiir die Theologie verwendeten Seinslehre
musste sich Guardini wahrend seines Studiums befasst haben, hatte doch Papst
Pius X. in seiner Enzyklika ,Pascendi Dominici gregis® vom 8. September
1907 verfuigt, dass die scholastische Philosophie zur Grundlage der kirchlichen
Studien gemacht werde, womit besonders die Lehre des heiligen Thomas von
Aquin gemeint sei. Zusitzlich beschiftigte sich Guardini in seiner Promotion
iber Bonaventura und seinen Studien zu Thomas von Aquin mit dieser philo-
sophischen Grundlegung. (Vgl. Papst Pius X., Lettera Enciclica PASCENDI
DOMINICI GREGIS del Sommo Pontefice Pio X al venerabili fratelli patriar-
chi primati arcivescovi, vescovi e agli altri ordinari aventi con I'apostolica sede
pace e communione. Sugli errori del Modernismo. 8. September 1907, in: AAS
40, 593-650, 640).

169 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 45.

170 Vgl. ebd., 44.

171 Vgl. ebd., 44, 47.

172 Vgl. Guardini, Vom Sinn der Schwermut, 43.

305

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

sowohl Guardinis Aufsatz ,Thule und Hellas*/”® als auch die Frage
der Schwermut bereits Gegenstand der Untersuchung waren'74.

Uber allen hintergriindigen Verweisen schwebt in diesem Ge-
gensatzpaar sichtbar der Grofle Name Friedrich Nietzsche, den
Guardini in der Beschreibung der Form als das ,Apollinische® an-
fuhrt, ,um Nietzsches Benennung zu gebrauchen!”> In ,Gegensatz
und Gegensitze® findet sich noch kein Verweis auf ihn.”® Solche
seltenen expliziten Erwahnungen sind bei ihm nie zufillig, sondern
deuten eine Auseinandersetzung an, die auf einer tieferen Ebene in
den so einfach erscheinenden Worten mitlduft. Dabei erweist es sich
als bedeutungsvoll, dass er zwar den Begriff des Apollinischen fiir
die Form, aber nicht denjenigen des Dionysischen fiir das Formlose
verwendet, worin sich die vorgenommene Korrektur an Nietzsches
Philosophie ankiindigt. Peter Koster konstatiert fiir die ersten Jahr-
zehnte des 20. Jahrhunderts im katholischen Bereich zwei Arten der
Reaktion auf Nietzsche: einmal eine entschieden apologetische, auch
polemische und wenig kenntnisreiche Abgrenzung und andermal
dessen Okkupation, indem ihm eine heimliche Christlichkeit un-
terstellt wurde.”” Guardinis Auseinandersetzung besteht sowohl in
einer Wiirdigung der Verdienste als auch in einer kritischen Abset-
zung. In der vornehmlichen Darstellung von Guardinis Ringen mit
Nietzsche werden auch die metaphysischen Beziige zum Hylemor-
phismus mit ausgefiihrt.

Im ersten Kapitel sei auf Guardinis Begegnung mit Nietzsche
eingegangen, der im zweiten und dritten Kapitel die Darstellung der
philosophischen Auseinandersetzung um die Gehalte , Apollo® und
»Dionysos“ folgt. Die Ausfithrungen zum zweiten intraempirischen
Gegensatzpaar werden mit der Darlegung des Gegensatzverhiltnis-
ses von Form und Formlosen beschlossen.

173 Vgl. Teil I Kapitel ,,1.3.3 Thule und Hellas".

174 Vgl. Teil I Kapitel ,,1.5 Existentieller Gegensatz III: Die Schwermut*

175 Guardini, Der Gegensatz, 43.

176 Vgl. Guardini, Gegensatz und Gegensitze, 12f.

177 Vgl. Koster, Peter, Der verbotene Philosoph. Studien zu den Anfingen der
katholischen Nietzsche-Rezeption in Deutschland (1890-1918), Berlin 1998,
206.

306

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Kategoriale Gegensatze I: Die intraempirischen Gegensatze

2.2.1 Vor vierzehn Tagen bin ich Nietzsche begegnet'’®

Guardini begegnete der Gestalt und Philosophie Friedrich
Nietzsches sicher belegt das erste Mal in einer Vorlesung Heinrich
Rickerts im Wintersemester 1913/14 an der Freiburger Universitit,
als dieser ,Die deutsche Philosophie von Kant bis Nietzsche. Histo-
rische Einleitung in die Probleme der Gegenwart® las. Ob Ankldnge
nietzscheanischer Philosophie bereits einem Brief an Weiger aus
dem Jahr 1911 zu Grunde liegen, in dem er nicht das Leben als voll-
kommen bezeichnet, welches wild stréme, sondern das, welches die
Fille gezahmt habe, muss dahingestellt bleiben./”® Der erste deutli-
che Hinweis auf Guardinis Beschiftigung mit Nietzsche findet sich
in einem Brief an Weiger vom August 1916, in welchem er fiir den
Freund nach einem Buch Nietzsches sucht, wobei Weiger wohl nicht
den genauen Titel angegeben hatte, was das Finden erschwerte.!80
Bei dem Werk handelt es sich laut Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz
um ,,Die Geburt der Tragddie, in der Nietzsche die Tragodie aus der
Spannung von apollinisch und dionysisch aufbaut.’®! Dass der Name
Nietzsches im Jahr 1916 im postalischen Dialog der Freunde fillt,
konnte damit zusammenhéngen, dass sich Guardini als Leiter der
Juventus in Mainz in jenen Jahren intensiv mit der zeitgendssischen
Jugendbildung und dariiber neben Kant auch mit Nietzsche ausein-
anderzusetzen begann.'? Es verwundert daher nicht, dass Nietzsche
sowohl in ,Vom Geist der Liturgie® (1918) erwéahnt wird!®?, als auch
der Gegensatz von Form und Fiille in Guardinis Artikel ,Neue

178 Brief an Weiger vom April 1922, Piitzchen bei Beuel, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 237.

179 Vgl. Brief an Weiger 10.-14. Februar 1911, Heppenheim, in: Gerl-Falkovitz
(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 51.

180 Brief an Weiger vom 6. August 1916, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardi-
nis Briefe an Weiger, 191: ,Nietzsches Schrift —, weifit Du den genauen Titel?
Dann konnte ich sie leichter finden®.

181 Vgl. Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 191 Anm. 541.

182 Guardini soll, so die Untersuchungen von Gerl-Falkovitz, einen Vortrag tiber
Nietzsche vor der Juventus in Mainz gehalten haben. (Vgl. Gerl, Hanna-Bar-
bara, Unterscheidung aus Verstehen. Romano Guardini und Nietzsche, in:
Schuster, Hermann Josef (Hg.), Guardini Weiterdenken. Band 1, Berlin 1993,
193-202,195).

183 Vgl. Guardini, Vom Geist der Liturgie, 133.

307

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

Jugend und Katholischer Geist® (1920) erstmals durch nietzscheani-
sche Begrifte ergénzt ist:

»Ob die Form oder die Fiille, die Ordnung oder der dunkle Drang, Ge-
stalten oder Schaffen? Allgemeines oder Besonderes, Sein oder Werden
und Tat? Der Zusammenhang oder der Augenblick? Apollo oder Dio-
nysos? Und er beantwortet die Frage fiir die erste der beiden Reihen.
Das Ganze des Lebens bejahen, aber in diesem Ganzen den Michten
den Vorrang geben, denen er den innersten Gesetzen alles Seins gemdfs
zukommt, das ist katholischer Geist 8%

In einem Brief an Weiger vom April 1922 wird eine neue Etappe
der Befassung Guardinis mit Nietzsche deutlich, wenn er vielsagend
schreibt: ,Vor vierzehn Tagen bin ich Nietzsche begegnet“!3> In die-
sen Worten wird nicht einfach eine theoretische Auseinandersetzung
mit einem anderen Denker, mit einer aktuellen philosophischen
Richtung oder einem Gedankengebdude ausgesprochen, sondern die
Begegnung mit einer Gestalt, die ein Geheimnis birgt und mit der
es zu ringen gilt. Sofort hat Guardini einen sehr tiefen Eindruck
von ihm gewonnen, sieht in ihm die Leitidee der kommenden Zeit
gegeben, in die hinein das Christentum herausgefordert sei, seine
Botschaft zu sprechen:

»Ich will Dir sagen, mir ist, als sei Nietzsche der, mit dem wir uns noch
am allerbittersten auseinandersetzen miissen. Weifit Du, mir ist nahe-
gekommen, wie die Entscheidung der nichsten Zeit aussehen wird:
Christentum oder Heidentum, und zwar eins, das ganz entschlossen ist,
reich, und schon, und die Freiheit die 2000 Jahre Christentum gebracht,
auch noch im Blut. Lies einmal Gundolfs ,George; und die Biicher tiber
den neuen Tanz und die ganze Kérperkultur — und dann Nietzsche! Der
beginnt jetzt lebendig zu werden®!18

Diese gewichtige Aussage Guardinis stammt aus dem Friihjahr 1922
und liegt damit ungeféhr drei Jahre vor der Veréffentlichung der
Gegensatzlehre, was verdeutlicht, dass er sich in ihr mit ihm ausein-
andersetzte. In der Polaritdt von Fiille und Form wird dies durch
die direkte Erwahnung des Namens angezeigt. Da die Befassung mit
ihm jedoch frithestens 1911 einsetzte und erst 1922 zur Begegnung

184 Guardini, Neue Jugend und Katholischer Geist, 302.

185 Brief an Weiger vom April 1922, Piitzchen bei Beuel, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 237.

186 Ebd., 237.

308

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Kategoriale Gegensatze I: Die intraempirischen Gegensatze

wurde, sowie der Gegensatz von Fiille und Form zuvor bereits
aufgrund des Aufnehmens und Weiterdenkens aristotelisch-thomasi-
scher Metaphysik Bestandteil der ersten Gegensatzschrift war, steht
die Gestalt Nietzsches nicht am Beginn der Entwicklung dieses
Gegensatzpaares, sondern wird in sie hineingestellt, wodurch Begeg-
nung geschieht. Auch wenn Albrecht Voigt in seiner Dissertation
die Wahrnehmung Nietzsches durch Guardini anhand des Briefs an
Weiger auf 1922 und dann durch eine Vorlesung im Wintersemester
1931/32, in der sich Guardini mit dem nietzscheanischen Hauptwerk
auseinandersetzte, datiert'¥”, kann dies zwar nicht als Erstbegegnung
aufgefasst werden, doch ist seiner These zuzustimmen, dass Guar-
dinis Gegensatzarbeit ,nicht als direkte ,Antwort auf Nietzsche’
zu lesen” ist, doch treten Schnittmengen und Uberschneidungen
hervor'8. Wie dargelegt, ist die Befassung mit Nietzsche nicht An-
lass fiir die Entwicklung der Gegensatzlehre gewesen, doch nutzt
Guardini seine Lebens- und Denkstruktur, um die 1911 begonnene
Auseinandersetzung mit Nietzsche zu fithren.

Im erwidhnten Brief vom April 1922 wird auch deutlich, dass er
Nietzsche mit Kierkegaard zusammendenkt, mit dem er sich in
diesen Jahren auch tief auseinandersetzte: ,Nietzsche und Kierke-
gaard, so dirften die beiden Extreme heifSen, zwischen denen die
Kirche wieder einmal eine Synthese zu schaffen hat®1® Guardini
betrachtete Nietzsche als tief verwandtes Pendant zu Kierkegaard,
die beide Romantiker waren, mit ihrer Existenz dachten, den Kampf
am Christlichen austrugen und am gleichen Abgrund standen, ,der
Nietzsche am Ende verschlungen hat. [...] Wie Nietzsche, lebt und
denkt Kierkegaard im Bereich der Grenzwerte. Die Begriffe, die

187 Vgl. Voigt, Wirkliche Géttlichkeit, 20. Diese Ansicht korrigiert er dann in
seinem Artikel, in dem er Parallelen zwischen Guardinis Liturgie als Spiel
und dem ,,Spiel” bei Nietzsche aufzeigt. (Vgl. Voigt, Albrecht, Dionysos gegen
den Gekreuzigten. Guardinis Blick auf Nietzsche, in: Buchmiiller, Wolfgang /
Gerl-Falkovitz, Hanna-Barbara (Hg.), Ambo 2018. Romano Guardini und der
christliche Humanismus. Jahrbuch der Hochschule Heiligenkreuz 2018, Heili-
genkreuz im Wienerwald 2018, 125-142, 138-142).

188 Vgl. Voigt, Wirkliche Géttlichkeit, 19.

189 Brief an Weiger vom April 1922, Piitzchen bei Beuel, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 237.

309

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

er braucht, sind Grenzbegrifte”!°° Nietzsche und Kierkegaard ver-
wiesen beide auf Sokrates und Guardini folgt ihnen darin.'! Die
Begegnung Guardinis mit Nietzsche nahm in seiner Berliner Zeit zu,
eine Schrift Simmels zu Nietzsche findet sich in der Bibliothek in
Mooshausen'? und sie setzt sich intensiv nach Veréffentlichung der
Gegensatzlehre bis zu seinem Lebensende fort!*>.

190

191

192

193

310

Guardini, Der Ausgangspunkt der Denkbewegung Soren Kierkegaards, 23.
Guardini verweist an dieser Stelle explizit auf seine Gegensatzlehre, und zwar
das Kapitel tiber das Maf3 und seine Auseinandersetzung mit dem quantitati-
ven Verhaltnis der Gegensatzseiten zueinander.

Vgl. Knoll, Glaube und Kultur, 264.

Vgl. Brief an Weiger vom 29. August 1913, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 107 Anm.246; Simmel, Schopenhauer und
Nietzsche.

Guardini fiigte ihn in seine Betrachtung von Madeleine Sémer 1927 ein, auf die
Nietzsche einen besonderen Eindruck machte: ,In Madeleines Beziehung zu
Nietzsche liegt etwas vom tiefsten Sinn ihrer Existenz, und man ertappt sich
bei Phantasien dariiber, was wohl geschehen wire, wenn diese beiden Men-
schen einander personlich begegnet wiren ... (Guardini, Romano, Madeleine
Sémer, zuerst in: Die Schildgenossen 7 (1927), 161-183; dann in: Hochland
25 (1927/28) Band 1, 623-644; dann als Nachwort in: ders. (Ubers.), Klein,
Felix, Madeleine Sémer 1874-1921, Mainz 1929, 251-195, 1952, 206-238, zitiert
nach: ders., Unterscheidung des Christlichen. Gesammelte Studien 1923-1962.
Band 3: Gestalten, Mainz — Paderborn 1995, 141-176, 147). In seinem Artikel
»Tod des Sokrates von 1926 erwahnt Guardini Nietzsche als Kierkegaards
ytief verbundenen Bruder®. (Guardini, Der Tod des Sokrates. Versuch einer
Deutung, 402). Im Wintersemester 1931/32 sollte er dann sowohl Vorlesungen
iiber Augustinus’ Confessiones als auch zu Nietzsche -, Endlichkeit und Ewig-
keit. Versuch einer Interpretation von Nietzsches Zarathustra“ (vgl. Gerl-Fal-
kovitz, Konturen des Lebens, 201) - halten, wobei von letztgenannter die
Gliederung im Archiv im Pfarrhaus in Mooshausen erhalten ist, wie Gerl-Fal-
kovitz herausstellt. (Vgl. Gerl-Falkovitz, Geheimnis des Lebendigen, 181. Die
Gliederung findet sich ebd. 190-197). In Guardinis Dialog mit Nietzsche ist
nichts von einer katholischen Apologetik zu spiiren, sondern echtes Ernst-
und Wahr-nehmen, dessen, was ist: en parrhesia. So setzte er sich auch in
seinem in Berlin bis 1939 gehaltenen und noch unveréffentlichten Anthropolo-
gie-Kolleg intensiv mit Nietzsche auseinander, der dort — so Gunda Briiske
in ihrer Untersuchung - der meistzitierte Name sei. (Vgl. Briiske, Anruf der
Freiheit, 113). Nach den Berliner Jahren begegnet der Name Nietzsches z.B.
wieder in Guardinis Interpretation der religiosen Gestalten im Werk Dosto-
jewskis, wobei er in der Gestalt des Kirillow einen ,formlichen Kommentar,
eine gestaltméfiige Verdeutlichung der Philosophie, besser Heilsbotschaft des
Zarathustra“ findet. (Guardini, Romano, Religiose Gestalten in Dostojewskijs
Werk. Studien iiber den Glauben, Mainz — Paderborn 71989, 210). An anderer

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Kategoriale Gegensatze I: Die intraempirischen Gegensatze

Zur Bearbeitung der Begegnung Guardinis mit der Philosophie
und Gestalt Nietzsches bote sich das Ineinander von Leben und
Denken an, das Guardini mit Nietzsche teilt. So kénne, gemaf3
Guardini, der Mensch seit Nietzsche nicht mehr die Augen davor
verschliefSen, dass Sitze des Denkens zugleich lebendige Stellung-
nahmen seien und Begriffe Elemente des Lebens, wie er in seinem
Werk ,,Bekehrung des Aurelius Augustinus® schrieb:

»Ein voraussetzungsloses Denken zu behaupten, das unabhingig vom
gefiithrten Leben, von der Stellung zu den Werten und von der Haltung
gegeniiber dem Triebe sein Wesen hitte, bedeutet eine Unmiindigkeit
des Lebenswissens, die eigentlich unerlaubt sein sollte, aber freilich, wie
die Erfahrung ausweist, mit hochstem Verstandeswissen zusammenge-
hen kann¥*

Stelle wird direkt auf Nietzsche Bezug genommen oder fillt dessen Name in
der Frage der Existenz des Christen und schliellich in seinen posthum veréf-
fentlichten ,Theologischen Briefen an einen Freund“ neben denen Kiergaards
und Goethes. (Vgl. ebd., 155 Anm. 17, 179; Ders., Die Existenz des Christen,
516; Ders., Theologische Briefe, 13, 26).

Guardinis spates Nietzsche-Bild ist auch durch die Erfahrung des National-
sozialismus iiberzeichnet, da Guardini in der Reduktion des Menschen auf
seine reine Endlichkeit bei Nietzsche eine weltanschauliche Voraussetzung fiir
das Entstehen der Ideologie von ,,Blut und Boden® erblickte. (Vgl. Guardini,
Romano, Der Heilbringer in Mythos, Offenbarung und Politik. Eine theolo-
gisch-politische Besinnung, Stuttgart 1946, 36, 43). Aufgrund der reichhaltigen
und lebenslangen Auseinandersetzung mag es verwundern, dass Guardini ihm
in seinem Schaffen kein eigenes Werk widmete, doch findet sich im Archiv der
Katholischen Akademie in Miinchen ein leider undatiertes 24-Seitiges Manu-
skript zu ,Nietzsches Lehre vom Endlichen (Guardini, Romano, Nietzsches
Lehre vom Endlichen. Unverdffentlichtes Manuskript, in: Guardini-Archiv der
Katholischen Akademie in Bayern, Miinchen, Nachlass Romano Guardini,
Nr. 1674) sowie in seinem Tagebuch ein Hinweis darauf, dass er beabsichtigte,
neben seine Werke ,,Ende der Neuzeit“ und ,,Die Macht“ ein drittes zu stellen,
dass sich mit Nietzsche befassen sollte und sich als Manuskript in Guardinis
Nachlass in der Bayerischen Staatsbibliothek in Miinchen befindet: ,,Am Mor-
gen einen Entwurf fiir ein Kolleg im Wintersemester diktiert: Macht und
Nihilismus mit einer Stellungnahme zu Nietzsche. Ich werde den Sommer hin-
durch viel lesen miissen, damit ich in den Ferien nur das Wichtigste zu lesen
habe, bes. Frohliche Wiss., Gétzendimmerung, Wille zur Macht. Hoffentlich
gliickt es. Daraus wiirde das dritte Bindchen nach ,Ende der Neuzeit* und ,die
Macht' (Guardini, Wahrheit des Denkens (23.3.1954), 228f).

194 Guardini, Die Bekehrung des Aurelius Augustinus, 201.

311

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

Wie Guardini gehe auch Nietzsche, so Miiller-Lauter, von der leben-
digen Erfahrung, von Konkretionen aus.”> Als weitere mogliche
Forschungsgebiete blieben noch die Fragen der dynamischen Mitte
des Daseins, die bei Guardini als Voriibergang im gegensitzlichen
Spannungsgefiige aufscheint und bei Nietzsche zwar sehnsuchtsvoll
im Kind erhofft und angedeutet aber nie gehalten werden kann.!%
Hinzu kommen die Frage des Lebens und der Leiblichkeit, ihr Ver-
stindnis der Mystik oder auch eine Analyse ihrer unterschiedlichen
Sprache, da Guardini ,leise®, prazise, beinahe zuriickgezogen und
Nietzsche mit virtuosen Sprachbildern und Analogien formuliert.””

Diese Untersuchung beschrinkt sich ihrem Hauptgegenstand ent-
sprechend allein auf Guardinis Auseinandersetzung mit Nietzsches
Gegensatz zwischen Apollo und Dionysos. Darin schwingt die Frage
des Verstandnisses des Christentums mit, da dies Nietzsches Kampf-
platz war und Christus die Einheit der Gegensitze bei Guardini
ist. Ein Fragment im Archiv in Mooshausen enthiillt, dass Guardini
positiv von Nietzsche herausstellt, dass er seit dem Mittelalter der
erste sei, der ontisch denke, und von dessen Grundlagen aus ein
neues Verstehen der christlichen Lehre moglich und notwendig
sei.l% Auch Alfons Knoll betont, dass Nietzsche fiir Guardini die
Verkorperung der Bedingungen sei, ,die der Glaube in der Gegen-
wart vorfindet®!? Dies sei die radikale Endlichkeit, in der sich in der
Natur keine Geheimnisse, sondern nur noch zu lésende Probleme
finden, wie Guardini in seinem Artikel ,Die religiose Offenheit der
Gegenwart“ herausstellt.?? Im Folgenden sei zuerst auf den Pol der
Form, dann denjenigen des Formlosen, und schliefilich auf ihre
gegensitzliche Relation eingegangen.

195 Vgl. Miiller-Lauter, Wolfgang, Nietzsche. Seine Philosophie der Gegensitze
und die Gegensitze seiner Philosophie, Berlin 1971, 34.

196 Vgl. Voigt, Wirkliche Gottlichkeit, 25.

197 Vgl. ebd., 26.

198 Vgl. Guardini, Romano, Fragment B eines Typoskripts (Archiv Mooshausen),
in: Gerl-Falkovitz, Geheimnis des Lebens, 199f.

199 Vgl. Knoll, Glaube und Kultur, 510.

200 Vgl. Guardini, Romano, Die religiose Offenheit der Gegenwart. Gedanken zum
geistigen und religiésen Zeitgeschehen (1934), Paderborn 2008, 55.

312

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Kategoriale Gegensatze I: Die intraempirischen Gegensatze

2.2.2 Apollinische Form und Gestalt

Guardini setzt im Pol der Form, die er auch als das ,,Apollinische®
anfiihrt?%!, wieder bei der Selbsterfahrung an und beschreibt, dass
wir unser Leben ,als Formung“ wahrnehmen und der Korper eine
sbestimmte Gestalt* habe.??? Er fithrt also drei wesentliche Begrift-
lichkeiten ein: das Apollinische, Form und Gestalt, wobei das
Apollinische die anderen beiden enthilt. Guardini greift dezidiert
Nietzsches Terminologie auf und es ist bemerkenswert, wie sich die
Beschreibungen des Apollinischen beider dhneln. Im Folgenden sei
zuerst auf die Gestalt und dann auf die Form eingegangen, bei der
auch die philosophisch-theologische Tradition des Hylemorphismus
mit angefithrt wird.

Guardini betont in seiner Gegensatzlehre, dass den Griechen
Form, Schonheit und Wahrheit als identisch und was nicht Form
war, als u7 ¢v galt: ,Sein, Sinn und Sinnséttigung war Formbewah-
rung”2% In solchen Aussagen verdeutlicht sich, dass Guardini den
Pol des Lebens, der als Gestalt, Form und Formkraft erfahren wird,
apollinisch denkt:

»Als Kraft des Griffes und des Préagens; der Aufhellung, Durchlichtung,
Verdeutlichung; als ein Ordnen, Gliedern, Benennen; als Bedeutungs-
sicherheit, Sprechfahigkeit dessen, was ist und geschieht, in Umrif3,
Linie, Maf} und Gewicht, in Eigenschatft, Verhaltnis und Haltung"204

Apollo erscheint bei Nietzsche, wie bei Guardini, als Gott der Ru-
he: als ,Meeresruhe der apollinischen Betrachtung?%. Maf§ und
Rhythmus, Haltung und Ruhe, sind gemaf$ Nietzsche vereint im Be-
griff der ,Gestalt des Apollo“2%. Guardini nimmt diesen Gedanken
auf und betont in seiner Gegensatzlehre: ,Und zwar haben Form
sowohl das gebaute Sein, wie der Akt. Jenes ruhende Gestalt, dieses
Richtung, Mafl und Rhythmus“2%7 Im Begriff der Gestalt 6ffnet sich
fiir Guardini auch die Analogie auf Christus hin, was Nietzsche
selbstverstindlich abgelehnt hitte, setzt er doch gerade den anderen

201 Guardini, Der Gegensatz, 43.

202 Vgl. ebd., 42.

203 Ebd., 44.

204 Ebd., 43.

205 Nietzsche, Die Geburt der Tragodie, 43.
206 Ebd.,27.

207 Guardini, Der Gegensatz, 43.

313

- am 21.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

Pol, das Dionysische gegen den Gekreuzigten. Guardini jedoch ringe
damit, und dieser Beobachtung von Hans Urs von Balthasar in sei-
nem Buch ,Reform aus dem Ursprung® kann zugestimmt werden,
wie das Wort ,Gestalt auf Christus angewandt werden kénne und
Balthasar schlussfolgert Guardini interpretierend:

»Bei Christus bewiltigt kein menschlicher Blick, kein noch so offenba-
rer Begriff seine Wirklichkeit, meist fallt deshalb der Entscheid, die
,Gestalt” Christi sprenge den (weltlichen) Begrift der Gestalt, ohne ihn
aufzulosen®208

Neben den Begriff der Gestalt fiir diesen Pol des zweiten intraem-
pirischen Gegensatzpaares tritt derjenige der Form und dies auch
im ontologischen Sinne des Hylemorphismus, der im Apollinischen
enthalten ist. Form sei, so Guardini, ,,immer von einem ,Was getra-
gen. Ist immer Seinsweise, Wirkverhalten eines anderen, das selbst
nicht Form ist“2%° Gemaf3 der Ontologie des Hylemorphismus sind
die Einzeldinge aus Stoff und Form, 947 (hyle) und pope# (mor-
phé), zusammengesetzt. Stoft sei, so Aristoteles in seiner Metaphy-
sik?!9, an sich unbestimmt, aber ein bestimmbares Woraus der natir-
lichen Substanzen. Er nimmt den Akt, die substantiale Form auf,
wodurch er Wirklichkeit als Substanz einer Art erlangt. Ist die Form
beispielsweise das ,,Menschsein’, verwirklicht sie am Stoff eine belie-
bige individuelle Substanz ,Mensch’, die die Art des ,Menschseins®
in seiner eigenen Begrenzung und niemals vollkommen reprisen-
tiert. Stoff und Form sind reale entgegengesetzte Momente, die in
Einheit das Wirkliche erzeugen. Thomas von Aquin, den Guardini
allein schon durch sein Theologiestudium aber auch dariiber hinaus
rezipiert, nimmt aristotelische Metaphysik auf und kennt aus Mate-
rie und Form zusammengesetzte Substanzen.?!!

208 Balthasar, Reform aus dem Ursprung, 95.

209 Guardini, Der Gegensatz, 44.

210 Vgl. Aristoteles, Metaphysik, Z, 3, 1029a: Der Stoff ist dasjenige, ,das an sich
weder als ein Was noch als Quantum, noch als etwas anderes ausgesagt wird,
wodurch das Seiende bestimmt wird. Es gibt ndmlich etwas, von dem all
dies ausgesagt wird und dessen Sein verschieden ist von dem Sein jede dieser
Aussageweisen. Denn alles andere (soweit diese etwas anderes sind) wird vom
Wesen ausgesagt, dieses aber von dem Stoff. Daher ist das Letzte an sich weder
ein Was noch ein Quantum, noch sonst irgend etwas"

211 Vgl. Thomas von Aquin, De ente et essentia (iibers. und hg. von Franz Leo
Beeretz), Stuttgart #2018, cap. V, 130.

314

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Kategoriale Gegensatze I: Die intraempirischen Gegensatze

Die Bestimmung der Form im Hylemorphismus steht dem Apolli-
nischen nicht entgegen, sondern ist in der Géttergestalt des Apollo
enthalten, bezeichnet ihn Nietzsche doch als ,principium individua-
tionis®, Prinzip der Individuation.?’> Entgegen der vorapollinischen
Titanenzeit, die den Charakter des Ubermafies trage, sei Apollo die
Vergottlichung der Individuation, die nur ein Gesetz kenne: ,das
Individuum, d.h. die Einhaltung der Grenzen des Individuums, das
Maf§ im hellenischen Sinne“?3 Dennoch schwelen im Untergrund
dionysischer Rausch und Allgemeinheit, die durch das Apollinische
geformt werden und das Individuum herausstellen.?* Zerbreche
allerdings das Prinzip der Individuation, erfahre der Mensch, so
Nietzsche, sowohl das Grausen als auch die Wonne des dionysischen
Rausches, in dem das Subjektive immer mehr in der Selbstverges-
senheit untergehe.?’> Das Dionysische dringe, das Individuum durch
ein mystisches Einheitsempfinden zu zerstoren und zu erlésen.?'o

Form kann also niemals, wie die Ausfithrungen Guardinis und
Nietzsches gleichermafien verdeutlichen, als reine Form missver-
standen werden. Wihrend es sich bei den Griechen (Apollo) und
im Mittelalter (Hylemorphismus) um ,lebendige Form " handelte,
habe die Moderne, so Guardini, die reine mathematische-mechani-
sche, formalistische Form hervorgebracht, die sich in der Technik
in Prézision und formaler Durcharbeitung Ausdruck verschafft ha-
be. Zwar sei Leben Formung und ,Lebensintensitit ist Formintensi-
tat“?8, aber reine Form kénne weder gedacht werden noch sein. Er
formulierte treffend in seinem Notizbuch:

,Jedes schematische Urteil iiber Lebendiges ist falsch. Jede glatte Formel
fiir das Leben ist falsch. Alle ,einfachen; ,selbstverstandlichen’ Losungen
der Probleme sind falsch. Denn die Wirklichkeit ist nicht einfach und
nicht einseitig, sondern unendlich kompliziert und stets gegensatzlich
gebaut, und schlief3t das Ritsel in sich, das Unbegreifliche. Ganz abgese-

212 Vgl. Nietzsche, Die Geburt der Tragodie, 23f., 88.
213 Ebd., 33.

214 Vgl. ebd., 117.

215 Vgl. ebd., 34.

216 Vgl. ebd., 25.

217 Guardini, Der Gegensatz, 44.

218 Ebd., 44.

315

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

hen vom Individuellen, das tiberhaupt in kein Schema paft, und jetzt
mal neu erfafit werden muf3“??

Die Polseite der Form erweist sich also sowohl als ruhevolle Ge-
stalt, als auch als pragende apollinische Form, gleichen sich doch
ontologischer Form-Begriff und Apollinisches darin, dass sie beide
in einen unbestimmten bzw. rauschvollen Grund die kontingenten
Grenzen des Individuums setzen. Guardini verbindet in diesem Pol
kunstvoll die philosophische und theologische Schultradition seiner
Zeit mit der ihm vertrauten kiinstlerischen Welt der Griechen und
der Philosophie Nietzsches. Er erzeugt dabei keine einfache Synthe-
se, sondern stellt die verschiedenen Blickwinkel auf das erfahrene
Phdanomen nebeneinander, sodass sich ihr jeweiliges Licht auf das
Lebendig-Konkrete zu einem facettenreicheren Blick ergdnzt und
zugleich im Begriftf der Gestalt die Analogie auf Christus hin offen-
hilt. Da reine Form weder gedacht werden kann noch sein, benétigt
sie notwendigerweise ein Mindestmaf} des ergénzenden Pols des
Formlosen, der im Folgenden dargestellt sei.

2.2.3 Das Formlose oder Dionysos

In der Erfahrung des Lebens zeige sich, so Guardini, ein zur Form
entgegengesetzter Pol. Das Leben werde als etwas erfahren, was
quillt und stromt, das Form ,flieht, 16st und sprengt®, womit es sich
als das ,Formlose und Weiselose, das ,dem Wie gegeniiberstehen-
de, letzte Was™ zeige, ,das vor jeder naheren Bestimmung liegt“ und
das ,sich in der Formung sofort erstarrt fiihlt“2?0 Da die Sprache
auf Form beruhe, lasse sich dieses Nicht-formale nur durch Bilder
oder in der Negation aussprechen, aber es sei nicht einfach ein Nein
zur Form, sondern etwas Eigenes, das aus der Selbsterfahrung des

Lebens bekannt sei:

»Als Fille widerstrebt das Leben der Form; will quellend bleiben, frei-
schwellend. Nicht zu fassen, nicht zu binden, nicht zu priagen. Immer

219 Guardini, Romano, Lebendiges: Probleme. Notiz ohne Datum, in: ders., Notiz-
buch 1914-1919, [6].
220 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 45.

316

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Kategoriale Gegensatze I: Die intraempirischen Gegensatze

entgleitend, allzeit iberstromend, jede Weise und Gestalt iiberspiilend.

Unaussprechbar, undeutbar??!

Mit dem Begrift der ,Fiille” benutzt Guardini einen klassischen
Terminus der Lebensphilosophie seiner Zeit, wurde sie doch von
Max Scheler als ,,Philosophie aus der Fiille des Lebens heraus, ja
- schérfer gesagt — eine Philosophie aus der Fiille des Erlebens
heraus“??? bestimmt, als deren Begriinder er Nietzsche, Bergson und
Dilthey anfiihrt. Guardini nimmt also mit diesem Begriff Bezug
auf lebensphilosophische Denkrichtungen. Wenn Franz Sladeczek
in seiner Rezension von Guardinis Gegensatzlehre kritisiert, dass
der Terminus der Fille als blofler Stoff verstanden, nicht in einem
Gegensatz zur Form stiinde, sondern diese fundiere???, kann entgeg-
net werden, dass Guardini die Fiille nicht als blofle materia prima
auffasst, sondern ein deutlich reicherer Bedeutungsgehalt gegeben
ist.

Nietzsche verwendet den Terminus der ,Fiille“ nicht, sondern
bezeichnet diese Dimension des Daseins als das ,Dionysische®
Guardini beschreibt das Dionysische in seiner spiteren Interpre-
tation Holderlins als die Welt der geheimnisvollen Bilder, der Nacht,
des Chaos, der Tiefe und der Verwandlung.?** Er warnt in seiner
Gegensatzlehre eindringlich vor der Verwirklichung reiner Fiille,
die den Griechen ein pu7) 6v, kein oy ¢v, kein Nichts, sondern ein
sUnfaflbar-Wesenloses®, ,blofle Moglichkeit®, ,Vor-Wirklichkeit", ,,im
Letzten das Chaos“ gewesen sei??® Eine solche reine Fiille werde
allein als todesbringendes ,Grauen“??¢ und nicht als Lust erfahren.
Wiéhrend er die Seite der Form noch mit dem Begriff Nietzsches be-
schreiben konnte, begegnet das Wort ,dionysisch” in der Zeichnung
des Pols des Formlosen bzw. der Fiille in der Gegensatzlehre nicht.
Er zieht also eine deutliche Grenze zum Denken Nietzsches, wurde
von diesem doch Dionysos bis hin zur berithmten Kontradiktion

221 Ebd.,, 45f. In solchen Formulierungen Guardinis sind die Ankldnge an Simmel,
wie sie bereits im ersten Gegensatzpaar dargestellt wurden, uniiberhorbar.

222 Scheler, Max, Versuche einer Philosophie des Lebens. Mit einem Nachwort
von Robert Josef Kozljani¢ und zwei Anhdngen zu Schelers Sympathie-Lehre,
Miinchen 2018, 8.

223 Vgl. Sladeczek, Zur Gegensatzlehre, 247.

224 Vgl. Guardini, Holderlin, 87.

225 Guardini, Der Gegensatz, 46.

226 Vgl. ebd., 47.

317

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

»Dionysos gegen den Gekreuzigten® gesteigert, die dem damaligen
Leser im Terminus des ,Dionysischen® direkt vor Augen stand.
Guardinis Auseinandersetzung mit Nietzsche um den Gehalt des
»Dionysischen® sei im Folgenden skizziert. Dabei wird zuerst auf das
frithe Denken Nietzsches eingegangen, das die Polaritit im Sinne
Guardinis zwischen Apollo und Dionysos kennt, und dann auf sein
Diktum ,Dionysos gegen den Gekreuzigten®.

Nietzsche betonte in seiner Friithschrift ,Die Geburt der Tragodie
aus dem Geiste der Musik® (1872), dass zwischen Apollinischem und
Dionysischem eine Duplizitit, d.h. eine Polaritat herrsche.??” Apol-
lo und Dionysos seien die Abbilder zweier Kunstwelten, zwischen
denen ein ungeheurer Gegensatz nach ,Ursprung und Zielen"??8 be-
stehe. Plastische apollinische Kunst und dionysische Musik wiirden
nebeneinander hergehen, sich zur Fruchtbarkeit reizen und seien in
der attischen Tragodie vereint, wodurch die Spitze beider erreicht
sei: ,Dionysus redet die Sprache des Apollo, Apollo aber schliefllich
die Sprache Dionysus®??® Apollinisches und Dionysisches sind in
dieser Frithschrift Nietzsches also noch als Gegensatzpaar gedacht:
»Apollo konnte nicht ohne Dionysus leben!“?30

Dieses klare Sowohl-als auch, das auch von der Nietzsche-For-
schung bestatigt wird?3, ist fiir die Gegensatzlehre Guardinis kenn-
zeichnend und wenn sich auch in dieser Frithschrift Nietzsches
Passagen finden, die das spatere Umschlagen weg von Apollo und
Dionysos hin zum allein Dionysischen bereits ankiindigen?32, bleibt

227 Vgl. Nietzsche, Die Geburt der Tragédie, 21

228 Ebd.,21.

229 Ebd., 120.

230 Ebd., 34.

231 Jorg Salaquarda hebt in seiner Interpretation des Dionysischen bei Nietzsche
hervor, dass dieser zwar den Ausdruck ,das Dionysische® bzw. das Symbol
»Dionysos“ bereits in seiner Frithschrift verwendet habe, doch ,wahrend er sie
in dieser Schrift noch doppeldeutig gebraucht - einmal zur Bezeichnung des
einen Pols des Gegensatzpaars Apollo — Dionysos, zum anderen aber als die
iibergreifende Einheit beider —, werden sie spater immer mehr zu Nietzsches
Symbol fiir die eine Wirklichkeit® (Salaquarda, Jorg, Dionysos gegen den
Gekreuzigten. Nietzsches Verstindnis des Apostels Paulus, in: Zeitschrift fiir
Religions- und Geistesgeschichte 26 (2/1974), 97-124, 109).

232 Nietzsche fithrt aus, dass vor dem Dionysischen als ,Geburtsschofy der Musik
und des tragischen Mythus“ (Nietzsche, Die Geburt der Tragodie, 131), die
rauschvoll die Wahrheit kiindet, die apollinische Kunst und Musik ,verblasste®.

318

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Kategoriale Gegensatze I: Die intraempirischen Gegensatze

der Gegensatz zwischen Apollo und Dionysos doch bestehen, wie
Nietzsche zum Schluss schreibt: ,Jetzt aber folge mir zur Tragodie
und opfere mit mir im Tempel beider Gottheiten!“?33 In spateren
Schriften erscheint dann Apollo nur noch am Rande, mal als ,Gott
der Rhythmen® in der ,Fréhlichen Wissenschaft“?3* oder als apolli-
nisches ruhiges Rauschempfinden im Nachlass der Achtzigerjahre?®>.
Immer weiter wird das Dionysische in Nietzsches Denken Raum
greifen und sich bis zur Alternative Dionysos gegen den Gekreuzig-
ten erheben.

Guardini fiihrt in seinem Manuskript zu ,Nietzsches Lehre vom
Endlichen® aus, dass diesem jeglicher Gedanke an eine auflerwelt-
liche Wirklichkeit ,Schwiche, Feigheit und Verrat am Leben*23¢
sei. Wahrend der Antike das heldenhafte Leben das hochste Ideal
gewesen sei, so Nietzsche, habe durch das Christentum und vor
allem durch Paulus und seine ,schauerlich-superlativistische“ For-
mel vom ,,Gott am Kreuz® die kithne Umwertung hin zu den abstei-
genden Werten (décadence) stattgefunden.?”” Der ,Gekreuzigte® ist
Nietzsche nicht der historische Jesus, sondern das hochste Symbol
fiir alles Schwache und die décadence-Werte, die mit den aufsteigen-
den, deren Symbol Dionysos ist, in einem stindigen Kampf stiinden.
Das Widerspiel thematisiert die Frage des Sinns des Leidens, ob
es aufgrund der Fruchtbarkeit des Lebens, des Gebérens aus dem
dionysischen Ur-Schof3, oder als Einwand gegen das Leben auf sich
genommen werde, wie Nietzsche in seinem Nachlass formulierte:

Das dionysische ,,Ubermaf enthiillte sich als Wahrheit, wohingegen das Apol-
linische nur noch ,trotzig-sprode® erschien (vgl. ebd., 34f).

233 Ebd., 135.

234 Nietzsche, Frohliche Wissenschaft, 94.

235 Nietzsche, Friedrich, Aus dem Nachlass der Achtzigerjahre, zitiert nach: Werke
in drei Banden. Dritter Band, Darmstadt 1997, 415-925, 785.

236 Guardini, Nietzsches Lehre vom Endlichen?, 5.

237 Vgl. Nietzsche, Friedrich, Jenseits von Gut und Bdése. Vorspiel einer Philoso-
phie der Zukunft, zitiert nach: Werke in drei Bianden. Zweiter Band, Darm-
stadt 1997, 563-759, 610. Bei aller entschiedensten Ablehnung des Gekreuzig-
ten miisse diese bei Nietzsche, so Jorg Salaquarda, mit seiner Anerkennung
der Grofle des Symbols des Gekreuzigten zusammengedacht werden. (Vgl.
Salaquarda, Dionysos oder der Gekreuzigte, 109). In Nietzsches Bejahung des
Leidens 6ffnet sich auch eine Verbindung zwischen Dionysos und Crucifixus,
die bis zu seinen ,Wahnsinnszetteln“ reicht, die er erst mit ,Dionysos“ und zu-
nehmend mit dem ,Gekreuzigten“ signierte. (Vgl. Guardini, Nietzsches Lehre
vom Endlichen* 11).

319

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

»Dionysos gegen den ,Gekreuzigten: da habt ihr den Gegensatz. Es
ist nicht eine Differenz hinsichtlich des Martyriums - nur hat dassel-
be einen anderen Sinn. Das Leben selbst, seine ewige Fruchtbarkeit
und Wiederkehr bedingt die Qual, die Zerstorung, den Willen zur
Vernichtung. Im andern Falle gilt das Leiden, der ,Gekreuzigte als der
Unschuldige; als Einwand gegen dieses Leben, als Formel seiner Verur-
teilung®2%8

Nietzsche tritt dem Umwerter Paulus als dionysischer Umwerter
entgegen®®, der neben der Bekdmpfung der décadence-Werte neue
Werte aufrichtet, wofiir er die Symbole ,Dionysos” und ,Zarathus-
tra“ verwendet. Dionysos ist bei Nietzsche der Schopfer des Men-
schen?*? und dessen Prophet Zarathustra die Verkorperung des neu-
en Ubermenschen. Er habe fiir Uberweltliches kein Organ mehr,
sei darum ganz gesund und liebe das schone, schaffende und freudi-
ge Leben. Nietzsche ldsst diesen dionysischen Umwerter in seinem
Werk ,,Also sprach Zarathustra® sprechen:

,Der Ubermensch ist der Sinn der Erde. Euer Wille sage: der Uber-
mensch sei der Sinn der Erde! Ich beschwore euch, meine Briider, bleibt
der Erde treu und glaubt denen nicht, welche euch von iiberirdischen
Hoffnungen reden! [...] Verdchter des Lebens sind es [...] Einst war der
Frevel an Gott der grofite Frevel, aber Gott starb, und damit starben
auch diese Frevelhaften. An der Erde zu freveln ist jetzt das Furchtbarste

und die Eingeweide des Unerforschlichen héher zu achten, als den Sinn
der Erde!“?4

238 Nietzsche, Aus dem Nachlass der Achtzigerjahre, 773.

239 Ist aber die Gestalt des Paulus® fiir Nietzsches Verstindnis des Christentums
von entscheidender Bedeutung und widmete auch Guardini dem Vélkerapos-
tel eigene Darstellungen, wire ein Vergleich beider Interpretationen lohnend,
doch kann dies hier nicht geleistet werden. (Vgl. beispielsweise Guardini, Ro-
mano, Das Christusbild der paulinischen und johanneischen Schriften, Wiirz-
burg 1940, hier zitiert nach: Mainz — Paderborn *1987). Gerl-Falkovitz deutet
an, dass Guardini im Glaubensgehorsam des Paulus eine Antwort auf die unge-
16ste Spannungsfiille Nietzsches erblickte. (Vgl. Gerl-Falkovitz, Geheimnis des
Lebens, 187-189).

240 Vgl. Nietzsche, Friedrich, Die Geburt der Tragodie oder Griechentum und
Pessimismus, hier zitiert nach: Werke in drei Banden. Erster Band, Darmstadt
1997, 9-134, 25.

241 Nietzsche, Friedrich, Also sprach Zarathustra. Ein Buch fiir Alle und Keinen,
zitiert nach: Werke in drei Banden. Zweiter Band, Darmstadt 1997, 275-561,
280.

320

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Kategoriale Gegensatze I: Die intraempirischen Gegensatze

Darin wird die Umwertung der Werte sichtbar: das Einsetzen des
Dionysischen anstelle des Gekreuzigten. Die menschliche Gottbil-
dung werde, so Guardini, durch die Gottwerdung des Menschen
im Ubermenschen abgeldst, das Religiése ins Endliche hineingezo-
gen und damit ausgeschaltet.?> Bereits in der ,Geburt der Trago-
die“ bedeutet Nietzsche das Dionysische eine antichristliche Gegen-
lehre des Lebens?*3 und in seinem Nachlass ist Dionysos dann das
Symbol fiir ,die religiose Bejahung des Lebens, des ganzen, nicht
verleugneten und halbierten Lebens“?*%. Nietzsche betrachtet sich
selbst als letzten ,,Jinger des Philosophen Dionysos?*3, berufen im
Willen zur Macht, die Umwertung aller Werte zu verkiinden, was
ihn zum berithmten Diktum in ,Ecce homo® brachte: ,Hat man
mich verstanden? - Dionysos gegen den Gekreuzigten...“2*¢ Diese
Formel sei, so Jorg Salaquarda, der ,geeignetste Weg zu Nietzsches
Spatphilosophie?*” und sie bilde in Nietzsches spaterem Sprach-
gebrauch, so Heinrich Detering, ,eine vollkommene Kippfigur, in
der die Gegensdtze komplementér ineinander verschrankt sind“48,
Aufgrund der Nicht-Erwahnung des Dionysischen in der Gegensatz-
lehre kann angenommen werden, dass Guardini die Entweder-oder-
Formel Nietzsches im Blick hatte, die er im Sowohl-als-auch des
Gegensatzes von Form und Formlosem und letztlich in der Gestalt
Christi verwindet.

Indem Guardini in seiner Gegensatzlehre betont, dass das Leben
nicht als reine Fiille gedacht werden noch sein konne, da es ansons-
ten ins Chaos gerate?®®, kritisiert er Nietzsches Lehre von der rei-
nen Endlichkeit, deren Grund Dionysos ist. ,Nordischer Wille zum
Maflosen darf sich nicht tduschen?*°, formulierte Guardini geklei-

242 Vgl. Guardini, Nietzsches Lehre vom Endlichen?, 3.

243 Vgl. Nietzsche, Die Geburt der Tragddie, 15.

244 Nietzsche, Aus dem Nachlass der Achtzigerjahre, 773.

245 Nietzsche, Friedrich, Gotzen-Dammerung oder Wie man mit dem Hammer
philosophiert, zitiert nach: Werke in drei Binden. Zweiter Band, Darmstadt
1997, 939-1033, 1032.

246 Nietzsche, Friedrich, Ecce homo. Wie man wird, was man ist, zitiert nach:
Werke in drei Banden. Zweiter Band, Darmstadt 1997, 1063-1159, 1159.

247 Salaquarda, Dionysos gegen den Gekreuzigten, 108.

248 Detering, Heinrich, Der Antichrist und der Gekreuzigte. Friedrich Nietzsches
letzte Texte, Go6ttingen 2010, 89.

249 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 46f.

250 Ebd., 47.

321

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

det in das Gewand von ,Thule und Hellas Das Formlose benétigt
fir ihn immer ein Mindestmafl an Form, um lebendig zu sein, wo-
mit er der Endlichkeit in Gegensatzspannung den Logos zuordnet.
Auf dem Grund dieses Gegensatzes nimmt Guardini bereits 1923 in
seiner Lehre der ,Katholischen Weltanschauung® eine ,Umwertung
der Werte® vor, wie er bezugnehmend auf das Diktum Nietzsches in
seiner Antrittsvorlesung in Berlin formuliert.?! Er setzt einen neuen
Blick des Glaubens auf die Welt ein. Fiir Guardini gibt es keine
reine erdgebundene Endlichkeit, sondern das Lebendig-Konkrete
trigt eine Offnung auf die lichtvolle Hohe in sich. Reiner Fiille hin-
gegen mangele jegliche Formkraft, wodurch die Schwere des tiefen
Rausches unendlich driicke und sich der Mensch nach dem leichten
Tanzen sehne, wie er in ,Vom Sinn der Schwermut® darlegt:

»Aus solchem Erleben heraus hat Nietzsche den Geist der Schwere als
den Ddmon schlechthin bezeichnet. Daraus ist das Sehnsuchtsbild jenes
Menschen entstanden, ,der tanzen kann: Das Gefiihl der Leichtigkeit,
Kraft zu schweben, zu steigen sei letzter Wert?>

Zugleich besagt die Darstellung dieses Pols der Fiille und die Aus-
einandersetzung mit der Gestalt Nietzsches aber auch, dass die
Endlichkeit von Guardini nicht negiert wird, sondern ein notwen-
diger Pol des Lebendig-Konkreten ist. Lag Nietzsche alles daran,
dem leidenschafts- und rauschvollen Dionysischen wieder zu seinem
Recht zu verhelfen und an die Stelle der bloflen Rationalitdt das
Leben zu setzen?, nahm Guardini die Fiille als Polseite im zweiten
Gegensatzpaar, Nietzsche wahrnehmend und korrigierend, mit auf.
Er lehnt sie nicht einfach ab. Kurz nach der Publikation der Gegen-
satzlehre verdeutlicht sich in seinem Nachwort zum Buch tiber Ma-
deleine Sémer, dass er Nietzsche wirklich wahr-nimmt:

»Haben wir nicht das Verhiltnis von Natur und Ubernatur zu einfach
aufgefaf3t? Sind wir der ganzen inneren Spannung dieses Verhiltnisses,
die freilich anstrengend und voller Gefahr ist, gerecht geworden? Ist die
Gnosis wirklich tiberwunden? [...] Dafl die Werte des Schopferischen
oft so gering in der Schitzung stehen; daf3 die Tugenden der Initiative
und Verantwortungskraft oft so sehr vor denen der Korrektheit und des
Gehorsams zuriicktreten; dafy das Ethos der Ehre und der Vornehmbheit

251 Guardini, Vom Wesen katholischer Weltanschauung, 35.
252 Guardini, Vom Sinn der Schwermut, 25.
253 Vgl. Knoll, Glaube und Kultur, 38.

322

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Kategoriale Gegensatze I: Die intraempirischen Gegensatze

weithin nicht die Bedeutung hat, die ihm gebiihrt; — dies und so vieles
noch - mufd das alles sein?“2>*

Griindet die Gegensatzlehre im Gott-Menschen Jesus Christus, hat
in ihm ihre Mitte und ihr Ziel, dann zeigt Guardini in diesem
Gegensatzpaar von Form und Fille auch, dass der Gekreuzigte
nicht lebensverneinend verstanden werden kann, vielmehr in seiner
Inkarnation die Lebens- und Endlichkeitsbejahung Gottes deutlich
wird, deren tiefster Abgrund der Siinde in Kreuz und Auferstehung
hin zum neuen Leben, der creatio nova, uberwunden wird. So
gehort es fiir Guardini zum ,Herzbezwingsten’, wenn die Uberna-
tirlichkeit zum Wertausdruck und damit zur wahren Natiirlichkeit
eines Menschen geworden sei und der Logos Ethos nicht ersetze,
sondern durchdringe?>: ,Man kénnte diesen Vollendungswert das
Christlich-Apollinische nennen“?>¢ Aus dieser Grundhaltung heraus
schlussfolgert Guardini in seinem Notizbuch, dass die von Nietzsche
verachteten christlichen Tugenden der Reinheit, des Gehorsams und
der Demut nicht negativ verachtend aufgefasst werden diirfen, son-
dern es sie als ,,die Fiille positiven natiirlich-tibernatiirlichen Lebens
zu erkennen?” gilt. Fiille und Form sind also nicht als Widerspruch,
sondern als Gegensatz aufzufassen.

2.2.4 Der Gegensatz

Fiir Guardini bedeuten sowohl die reine Fiille, die im Chaos ende,
und die reine Form, die zum erstarrenden Formalismus fihre, den
Tod des Lebendig-Konkreten.?>® Suche das Leben auch Form und
strebe von Chaos zu Ordnung, Durchbildung und Gestalt, liege
wahre Vollendung nicht in deren reiner Verwirklichung. Und sei
das Leben auch Fiille, so liege seine Vervollkommnung nicht in der
Erhebung des nietzscheanischen Dionysos zum Absoluten, vielmehr

254 Guardini, Madeleine Sémer, 169f.

255 Ahnlich dufierte sich Guardini in einem Brief an Weiger aus dem Jahr 1914.
(Vgl. Brief an Weiger vom 25. Mai 1914, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-Falko-
vitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 147).

256 Guardini, Gedanken Uber das Verhaltnis von Christentum und Kultur, 187.

257 Guardini, Romano, Positive Tugenden. Notiz von 1918, in: ders., Notizbuch
1914-1919, [107].

258 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 47.

323

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

im rechten Maf8 und Verzicht: ,So mufl Leben sich als Form und
als Fille zugleich erfassen und bejahen®?* Dem formhaften Wirk-
lichkeitsmoment stehen als Gegenpol immer fiillhafte Wirklichkeits-
momente entgegen und umgekehrt.?® Daraus ergibt sich die dritte
These der Ontologie des Lebendig-Konkreten: ,A'l: Das Lebendig-
Konkrete ist im Sowohl-als-auch von Form und Formlosem gebaut®
Guardini wird spiter in seinen Dante-Studien auf den hier grund-
gelegten Gegensatz lebendiger Fiille, die immer Inhalt von Form
sein muss, und lebendiger Form, die stets von einem Was getragen
ist?!, und damit auf den Hylemorphismus, zuriickgreifen und ihn
sogar zur grundlegenden Gegensatzspannung der Welt erheben:

»Alles Weltsein ist auf der Spannung forma — materia aufgebaut. materia
ist das jeweils Bildbare; forma das jeweils Bildende, das Prinzip von
Eigenschaft und Tatigkeit, die Entelechie. Die Materie empfangt die
Form, und es entsteht die Konkretion, das Ding. Dieses Verhiltnis
wiederholt sich auf allen Stufen und in allen Weisen des Geschehens.
Wo immer eine Wirkung ausgeiibt wird, ist ein Wirkendes da, das in
der Rolle der Form, und ein Wirkung Erfahrendes, das in der Rolle
der Formbarkeit steht. Dieses Verhaltnis bestimmt auch den Menschen.
Seine ,Form’ oder Entelechie ist die Geistseele262

Alles Lebendig-Konkrete — und nicht nur der Mensch als Subjekt
und Objekt der Gegensatzlehre - ist fiir Guardini also im Sowohl-
als-auch von materia und forma gebaut. Von den spiteren Dante-
Studien aus auf die Gegensatzlehre blickend, erscheint sie als Onto-
logie. Diese Interpretationsrichtung deutet Guardini in der Gegen-
satzlehre selbst immer wieder an, so auch in diesem Gegensatzpaar,
in dem Fiille und Form zwar im eigenen Wesen stehen, doch nur
in relativer Autonomie, ,eins unablosbar an das andere gebunden.
Ontisch wie logisch eines nur moglich am andern, im andern, durch
das andere®2% Auch zuvor hatte er in diesem Gegensatzpaar immer
wieder von ,denk- und seins-fahig®, ,ist“ und ,gedacht werden® ge-
sprochen.?6* In einem Fragment A zu Nietzsche im Archiv in Moos-

259 Ebd., 48.

260 Vgl. ebd., 149.

261 Vgl. ebd., 44.

262 Guardini, Romano, Landschaft der Ewigkeit. Dantestudien Band 2, Mainz —
Paderborn 21996, 84.

263 Guardini, Der Gegensatz, 48.

264 Vgl. ebd., 46f.

324

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Kategoriale Gegensatze I: Die intraempirischen Gegensatze

hausen betont er, dass in Nietzsche ,die Materialien fiir eine neue
Durchdenkung der christlichen Ontik“?%> liegen, das Fragment B
hebt positiv bei Nietzsche hervor, dass er der erste Denker seit dem
Mittelalter sei, der wieder ontisch denke?®, und ein handschriftli-
cher Zettel im Archiv Mooshausen erginzt dies mit den Worten:
»der wieder ganz im Ontischen lebt*?®’. Wie in der Darstellung
des Pols der Form bzw. des Apollinischen angedeutet wurde, ist es
also kein Zufall, dass der Name Friedrich Nietzsches in diesem Ge-
gensatzpaar von Guardini mit der Ontologie des Hylemorphismus
zusammengedacht wird. Vielmehr erblickt er in ihm die Moglichkeit
einer neuen christlichen Ontik, sodass sich auch die Gegensatzlehre
als Ontologie erweisen muss, aber nicht einfach als die Tradition
repetierende, sondern neu zu denkende.

Fiir das zweite intraempirische Gegensatzpaar ,Fiille und Form®
ergibt sich damit aus der These Al (,Das Lebendig-Konkrete
ist im Sowohl-als-auch von Form und Formlosem gebaut®) unter
Hinzunahme der These B (,Die Erkenntnis muss dem jeweiligen
Gegenstand entsprechen?®®) die diese erweiternde Einsicht: B!
Die Ontologie im Gegensatz von forma und materia ist Grundlage
der Erkenntnistheorie®. Nach diesem doppelten Blickwinkel sowohl
mit Friedrich Nietzsche und diesen korrigierend, als auch mit der
Tradition, soll nun auf die dritte Polaritit des Erfahrungsbereichs
eingegangen werden.

2.3 Lebendig-Besonderes und Lebendig-Allgemeines

Das dritte intraempirische Gegensatzpaar bildet Guardini in der
Gegensatzlehre, wie zuvor in ,Gegensatz und Gegensitze, aus der
Beobachtung heraus, dass sich Akt und Bau sowohl auf das Ganze
(Allgemeine) als auch auf das Individuelle (Besondere) richten kon-
nen. Das statische und dynamische Moment hitten einerseits ein

265 Guardini, Romano, Fragment A eines Typoskripts (Archiv Mooshausen), in:
Gerl-Falkovitz, Geheimnis des Lebens, 198f, 199.

266 Vgl. Guardini, Romano, Fragment B eines Typoskripts, in: Gerl-Falkovitz,
Geheimnis des Lebens, 199f, 199f.

267 Guardini, Romano, Handschriftlicher Zettel (Archiv Mooshausen), in: Gerl-
Falkovitz, Geheimnis des Lebens, 200f, 200.

268 Vgl. Teil IT Kapitel ,,1.2.2 Von der ,quaestio iuris“ zur ,quaestio facti“‘.

325

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

sintegrierendes® und anderseits ein ,differenzierendes Moment*2?
Im Unterschied zu den soeben ausgefithrten Gegensatzpaaren wer-
den in der Untersuchung dieser Polaritit nicht die Quellen Guardi-
nis freigelegt, sondern konkrete Weiterfithrungen dieser Denkstruk-
tur in seinen Schriften skizziert und dies aus drei Griinden:

Erstens wurde Guardinis Auseinandersetzung mit dem in diesem
Gegensatzpaar erwiahnten Kierkegaard bereits in der ersten Polaritat
gefiihrt, zweitens konnten hier zwar ebenfalls ontologische Uberle-
gungen angestellt werden tiber das Verhaltnis von Allgemeinem und
Besonderem, doch verweist Guardini im Unterschied zum vorange-
gangen Gegensatzpaar nicht explizit auf diese Ebene, und drittens
liegt es ganz auf der inneren Linie dieser Polaritit von Allgemei-
nem und Besonderem, nach einer allgemeinen Darstellung des Ge-
gensatzpaares konkrete Folgerungen daraus offenzulegen, wie sie
Guardini in der Gegensatzlehre und in weiteren Schriften, die vor
und nach ihr publiziert wurden, entwickelte. Damit ist auch der
Fortgang der Uberlegungen strukturiert.

2.3.1 Allgemeines: Der Gegensatz

Guardini schildert seine Lebenserfahrung, dass Akt und Bau hin zur
Ganzheit streben wiirden. So liege der Sinn des Organs im Gesamt
des Kérpers, Ein- und Ausatmen bilden den einen Atemvorgang, der
Wille forme sich zur Tat, die selbst wieder in eine Handlungskette
eingeordnet sei, und das einzelne Schaften sei z.B. zur Organisation
eines Betriebes verkniipft: ,Der Sinn des Einzelnen liegt hier im Ge-
samten; der Sinn des Besonderen im Umfassenden?”® Das Beson-
dere werde also stindig ins Allgemeine integriert in ,Einordnung,
Zusammenschau, Umfassung“?’! In philosophischer Blickrichtung
konne diese Bewegung als ein ,Streben zum System*?’? bezeichnet
werden. Schreite das Leben aber iiber einen gewissen Grad der
Ganzheitshaltung hinaus, drohe es den Zusammenhang mit dem
Wirklichen zu verlieren, womit es weder denk- noch seinsfahig wer-
de: ,Aus dem Lebendig-Allgemeinen wird das Abstrakte; [...] aus

269 Vgl. Guardini, Gegensatz und Gegensitze, 13.
270 Guardini, Der Gegensatz, 50.

271 Ebd., 50.

272 Ebd., 50.

326

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Kategoriale Gegensatze I: Die intraempirischen Gegensatze

dem Lebendig-Ganzen leeres Schema®?”3 Wirkliche Ganzheit bend-
tigt fiir Guardini zur Lebendigkeit ein Mindestmaf3 ihres Gegenpols:
die Besonderung.

Lebendig-Besonderes sei dabei nicht einfach ein Teil des Allge-
meinen, sondern eine eigene Richtung des Lebens.””* Guardini be-
schreibt die Erfahrung, dass das Allgemeine als Hintergrund und
tragender Raum des Besonderen erscheint. Dasselbe gelte fiir den
Bereich des Geistigen, in dem die Entscheidung und das Erlebnis
der jetzigen Stunde alles seien, in der sich das ganze Leben in einem
Akt sammelt, das ganze Sein in der aktuellen Gestalt. In dieser
Lebensrichtung bilde ,die einzelne Gestalt in ihrer Besonderheit“?”>
das Eigentliche und die Bedeutung liege ganz auf der Einzelperson
und dem Individuum und nicht auf dem Organisationsgebilde des
Staates:

»Gerade das ist Leben, sich ganz in’s Besondere werfen zu kénnen, mit
voller Hingabe an das Jetzt, in die augenblickliche Entscheidung, in die
gegebene Phase, in die charakteristische Gestalt27

In diesen Phdnomenzeichnungen zeigt sich wieder eine Ankniipfung
an das Denken Kierkegaards, der alles in den jetzt gerade zu vollzie-
henden Akt des Individuums legte, wie im ersten Gegensatzpaar
dargelegt wurde. Dort wurde bereits deutlich, dass das alleinige
Herausstellen der je persénlichen Entscheidung im Akt in die Un-
moglichkeit gerdt. Dies gilt auch fiir die fiir sich genommene reine
Einmaligkeit, die sich als zusammenhangloser Punkt verlieren wiir-
de, wenn sie nicht im Gegensatzverhaltnis mit einem Mindestmafd
an Allgemeinheit und Verbindung stinde.?’”” Sowohl die reine Allge-
meinheit als auch die reine Besonderheit konnen also weder sein
noch gedacht werden und Guardini schlussfolgert:

»50 sind wir genétigt, beides anzuerkennen. Integrierende und differen-
zierende Tendenz; Richtung auf das Ganze und auf das Einzelne, auf
das Allgemeine und das Besondere“?78

273 Ebd., 51
274 Vgl. ebd., 51f.
275 Ebd., 52.
276 Ebd., 53.
277 Ebd., 53.
278 Ebd., 55.

327

- am 21.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

Jede Seite schliefe fiir sich die andere aus, werde aber fiir sich allein
genommen unméglich. So erscheine das Leben zwar umso voller, je
mehr es sich ins Einzelne werfen kann, doch liege die Gefahr in der
Losung aus dem Zusammenhang; auf der anderen Seite wiirde eine
Verabsolutierung der Allgemeinheit zu ,toter Abstraktion“?”® fithren.

Mit diesen Ausfithrungen Guardinis ist eine Differenzierung von
Allgemeinem und Abstraktion gegeben, da jenes als im Gegensatz
mit dem Besonderen stehend und dieses als Widerspruch zum
Konkreten verstanden werden muss. Es ergibt sich auch die Un-
terscheidung zwischen Konkretem und Besonderem. Das Lebendig-
Konkrete ist im Sowohl-als-auch von Lebendig-Allgemeinem und
Lebendig-Besonderem gebaut, sodass Besonderes und Konkretes
nicht identisch sein kdnnen, wie es in der Alltagssprache hiufig an-
genommen wird, vielmehr baut jenes dieses auf und liegt in diesem
in Einheit - nicht Einerlei - mit dem Allgemeinen vor. Beide sind
nicht verbunden oder in einer Synthese gegeben, sondern ,jenes
Eine, Einige, Eigene, das in Beiden, an Beiden, als Beides besteht"280
Damit kann fiir die Ontologie die néchste These festgehalten wer-
den: ,,AlV: Das Lebendig-Konkrete ist im Sowohl-als-auch von Allge-
meinem und Besonderem gebaut®

Diese Einsicht ist bedeutsam fiir die spatere Erkenntnistheorie,
formuliert Guardini im Angang der Gegensatzlehre doch, dass das
Lebendig-Konkrete nicht allein von Begriffen gefasst werden kann,
denn sie richten sich auf das ,Rein-Allgemeine, das Abstrakte, For-
male“28! Hier ist die erkenntnistheoretische Konsequenz ausgespro-
chen, die sich aus dem Unterschied von Allgemeinem und Abstrak-
tem ergibt. Wihrend das Konkrete, so Guardini in seinem Anselm-
Aufsatz, im Mittelalter nur Ausgangspunkt gewesen sei, um zum
Abstrakten zu gelangen?®?, sehe er es als ein ,letztes Eigentliches 283
Es konne vom abstrakt-formalen Begriff allein nicht gefasst werden,
da dieser die lebendige Einheit in Besonderes und Allgemeines zer-
gliedere und allein auf die reine Allgemeinheit gerichtet sei. Darum
vermag abstrahierende Begriffsbildung das Lebendig-Konkrete allein
nicht zu erfassen, weshalb fiir die Erkenntnistheorie aus AV in Ver-

279 Ebd., 54.

280 Ebd., 55.

281 Ebd.,17.

282 Vgl. Guardini, Anselm von Canterbury und das Wesen der Theologie, 399.
283 Guardini, Der Gegensatz, 16.

328

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Kategoriale Gegensatze I: Die intraempirischen Gegensatze

bindung mit dem Grundsatz, dass die Erkenntnis dem jeweiligen
Gegenstand entsprechen muss (These B), an dieser Stelle festgehal-
ten werden kann: ,B!: Der Akt der Erkenntnis muss zugleich so-
wohl das Allgemeine als auch das Besondere erfassen®.

Nach dieser knappen allgemeinen Darstellung des Gegensatzpaa-
res von Allgemeinem und Besonderem sei im Folgenden dessen
konkrete Anwendung durch Guardini in der Polaritit von Einzel-
nem und Gemeinschaft zuerst in seiner Gegensatzlehre, dann in
seinen frithen Schriften zur Liturgie und Kirche und abschliefSend in
seinen spéteren Werken untersucht.

2.3.2 Besonderes I: Der Einzelne und die Gemeinschaft in der
Gegensatzlehre

Der Gegensatz von Lebendig-Allgemeinem und Lebendig-Besonde-
rem liegt als Denkstruktur der Gegensatzlehre selbst zugrunde, denn
Guardini beschreibt in den einzelnen Gegensatzpaaren - anders
als noch in ,Gegensatz und Gegensitze® — nicht Allgemeines in
einem philosophischen System, das damit abstrakt wiirde, sondern
integriert stets Zeichnungen des Besonderen, z.B. eines einzelnen
Organes oder der Organisation des Staates, wodurch die gesamte
Schrift die Lebendigkeit des Konkreten atmet. Die Polaritdt von
Einzelnem und Gemeinschaft bzw. Ganzheit steht auch am Anfang
seiner Uberlegungen zur Gegensatzidee, wie seine Ausfilhrungen
in seinen unveréffentlichten Berichten {iber seine Gedankenginge
wihrend des Studiums in Miinchen 1904 verdeutlichen:

sJede Art Zusammenordnung von Menschen, heifSe sie nun Familie,
Freundschaft, Werkkameradschaft, Gemeinde oder Staat, habe ich mir
immer als eine aus bestdndigen Spannungen herauswachsende, durch
immer neue Uberwindungen zu Stande kommende Einheit vorstellen
kénnen - eine Anschauung, die sieh spater in einer Philosophie des Ge-
gensatzes und in einigen Versuchen tiber die Problematik der Ordnung

unter Personen ausdriicken sollte284

Er verweist dann auch in der Gegensatzlehre auf die Gemeinde und

den Staat als Beispiele?85 und begriindet deren Bestehen mit Uberle-

284 Guardini, Berichte* 171.
285 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 50.

329

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

gungen zu zusammengesetzten Gegensatzgruppen. In jedem Gegen-
satzpaar iiberwiege eine Seite, z.B. die Form iiber die Fiille. Begegnet
ein solches einer anderen Polaritdt, in der mehr Fiille vorherrscht,
bilden sie ein neues Gegensatzsystem, in dem jede Gegensatzeinheit
die Funktion einer Gegensatzseite iibernehme.8® Der Uberschuss
einer Seite 6ffne eine Gegensatzeinheit also auf eine andere hin und
verbinde sie in unterschiedlichem Grad mit dieser, je nachdem wie
sehr eine Seite in der individuellen Gegensatzeinheit vorliegt. Diese
Ausfithrungen Guardinis zur Bildung von Gruppengefiigen mittels
des Mangels bzw. Uberschusses von nicht gebundener Gegensatz-
energie sind, so die hier vertretene These, auch auf seine Studien
der Chemie zuriickzufiihren, in der die Bindung der einzelnen che-
mischen Elemente entsprechend der freien Elektronen beschrieben
wird, sodass sich beispielsweise Natrium mit einem freien Elektron
in der dritten Schale und Chlor mit sieben Elektronen in der dritten
Schale zu Natriumchlorid verbinden.

Die Zusammenfiigung von Gegensitzen kann fiir Guardini ein-
mal zwischen zwei Individualeinheiten bestehen, wie in einer Ehe
in ,stirkster und tiefster Weise“?¥’, die eine Einheit bilde, die selbst
wieder ein transempirischer Punkt sei, der in Kindern oder auf an-
dere Weise echtes Neues hervorzubringen vermag. Die Verbindung
konne andermal darin bestehen, dass eine Gegensatzeinheit so reich
an Form oder Fiille sei, dass sie verschiedene andere zu binden
vermoge, d.h. sie wiirde den Mittelpunkt bilden, um den sich die
anderen gruppieren. Dies wiére z.B. bei einem Lehrer mit grofler
Formkraft der Fall, um den sich dann ein Schiilerkreis sammle.288
In einer Gruppe konne wiederum die Energie einer Gegensatzseite
nicht voll gebunden sein, sodass sie die Bindung zu einer anderen
Gruppe suche und mit ihr ein Gruppengefiige bilde, so z.B. der
Zusammenschluss einzelner Familien zu einer Gemeinde und dieser
wiederum zu einem Land und dann Staat. Folgende Grafik soll
die Zusammenfiigung von einzelnen Gegensatzeinheiten zu héheren
Gruppen verdeutlichen:

286 Vgl. ebd., 150.
287 Ebd., 155.
288 Vgl. ebd., 154.

330

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Kategoriale Gegensatze I: Die intraempirischen Gegensatze

Gegensatzeinheit 1 Gegensatzeinheit 2

Hoéhere Gegensatzeinheit A

Grafik 5: Die Zusammenfiigung von Gegensatzeinheiten zu hoheren
Gruppen

In den Gruppengefiigen herrschen dieselben Logiken wie in einer
einzelnen Gegensatzeinheit, d.h. Maf3, Rhythmus, Verschiebung,
Wachsen oder Vergehen, sodass eine stindige Dynamik jeden ein-
zelnen Verbund durchziehe und auch in eine Krise fithren konne.
Die je kleinere Einheit gebe jedoch in den grofieren Gebilden ihre
Eigenstandigkeit nicht auf, sondern bewahre sich ,ihren eigenen
Mittelpunkt und Innenbereich®?%® Aber auch die groflere Einheit,
ahnlich wie Familie oder Staat, sei nicht einfach aus Individuen auf-
gebaut, sondern stehe auch in sich, sodass sich ganz gemafs dem den
Uberlegungen zugrunde liegenden Gegensatzpaar von Besonderem
und Allgemeinem fiir Guardini ergibt:

»Einzelner und Gruppe konnen, soweit sie im Gegensatzverhiltnis ste-
hen, von einander nicht abgeleitet werden. Jedes hat sein urspriinglich
in sich selbst stehendes Wesen; aber keines kann ohne das andere sein,

sondern ist von vornherein im anderen mitgegeben“2°

Dies geniigt ihm jedoch als Erkldrung der Bindung zwischen Perso-
nen nicht, die vielmehr ihren eigentlichen Mittelpunkt in der ,per-
sonalen Hingabe in Liebe und Treue“?' habe, um die herum sich
dann die Gegensatzverhaltnisse lagern. Damit erweist sich auch hier

289 Ebd., 158.
290 Ebd., 165.
291 Ebd., 161

331

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

das Hingabe-Erlebnis Guardinis in der elterlichen Dachkammer im
Jahr 1905 als Grund und Mitte — er spricht selbst von dem ,ganz
andern Mittelpunkt“?*2 — des Gegensatzes.

Guardini erprobte dieses Gegensatzpaar in den Jahren vor der
Veréffentlichung der Gegensatzlehre vor allem anhand der Kirche
und der Liturgie. Darin zeigt sich wiederum, dass er in der Gegen-
satzlehre nicht einfach Fach-Philosophie betrieb, sondern seine Aus-
fihrungen auf einem christlichen, ja dezidiert romisch-katholischen
Fundament ruhen, wie nun dargelegt werden soll.

2.3.3 Besonderes II: Der Einzelne und die Gemeinschaft in Romano
Guardinis frithen Schriften zur Kirche und zur Liturgie

Das Zueinander von Einzelnem und Gemeinschaft ist bei Guardini
trinitarisch fundiert. Dies ldsst sich in seinem frithen Schrifttum zur
Kirche und zur Liturgie, z.B. in seinen Vortrdgen ,Vom Sinn der Kir-
che” (1922), nachweisen. Dort betont er, dass sich das neue Leben in
Christus sowohl vom Ich her aufbaue, d.h. von der einzelnen Person,
wie sie in der Haltung der Hingabe und des Du-Sagens steht, als
auch von der Uberpersonlichen Seite her, der von Christus erwahl-
ten Menschheitsgemeinschaft, die die Kirche ist. Beide Seiten seien
nicht kontradiktorisch getrennt, sondern in einem komplementdren
fruchtbaren Spannungsbogen geeint, in dem religioses Leben erst
zur Fiille der Lebendigkeit reifen kénne:

»Neue Schépfung ist Kirche und ist Persénlichkeit; beides zugleich, von
vornherein und wesentlich. Kirchenreich einmal und fiir alle; denn Kir-
che ist ja die Gnadendurchdringung des Menschenwesens, sofern es im
Gemeinsamen steht. Personlichkeitsreich so oft, als glaubige Menschen
sind. Sie besteht als Kirche und als christliche Personlichkeit %3

Die christliche Gemeinschaft benétigt fiir Guardini also die freie
Personlichkeit und diese konne nicht in Individualismus oder Auto-
nomie aufgelost werden, sondern setze ihrerseits die Gemeinschaft
voraus. Sie stehen nicht nebeneinander und sind nicht aufeinander
zuriickfithrbar, sondern als Anlage im jeweils anderen unter Bei-
behaltung ihrer jeweiligen relativen Eigenstdndigkeit bereits enthal-

292 Ebd., 160.
293 Guardini, Vom Sinn der Kirche, 39.

332

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Kategoriale Gegensatze I: Die intraempirischen Gegensatze

ten. Sie bilden eine gegensatzlich-gebaute lebendige Einheit, wie er
schliefilich auch in seiner Antrittsvorlesung 1923 darlegt:

,Der Einzelne lebt aus der Kirche; aber er verliert dariiber nicht seine
Eigenart, sondern lebt die Kirche aus seiner besonderen Art heraus. [...]

Der Einzelne wird ganz er selbst, eben darin, dafl er Organ des Ganzen
wird<®4

Wesenhafter Vollzug dieses Ineinander ist fiir Guardini die Liturgie
der Kirche, wie er in seinem grofien Erstling ,Vom Geist der Litur-
gie“ ausfithrt. Die Schwierigkeit, wie sich Einzelner und Gemein-
schaft in der Liturgie zueinander verhalten, gehe auf ,eine allgemei-
nere [Schwierigkeit, Anm. PM.] im Verhdltnis des Einzelwesens zur
Gesamtheit tiberhaupt zuriick“?®>, womit er hier deutlich den spater
ausformulierten Gegensatz als Grundlage seiner Uberlegungen zur
liturgischen Gemeinschaft offenlegt. Liturgie werde nicht zuerst vom
Einzelnen, sondern von der Gemeinschaft her getragen, deren Glied
er ist, in der er betet und sie in ihm. Die Gemeinschaft erstrecke sich
in katholischem Verstandnis nicht nur auf die versammelten Perso-
nen, sondern rdumlich tber den gesamten Erdkreis?*® und auch
tiber die Zeit hinaus in die Ewigkeit Gottes hinein. Die Gesamtheit
sei nicht einfach die Menge der Individuen, sondern eine Einheit als
solche: die Kirche.?’

Die Hingabe-Bewegung der Gldubigen werde durch die Liturgie
nicht missbraucht und der Einzelne aufgeldst, vielmehr bilde die

294 Guardini, Vom Wesen katholischer Weltanschauung, 41f.

295 Guardini, Vom Geist der Liturgie, 47.

296 Auch das Verhiltnis von Universalkirche und Ortskirche denkt Guardini in
der Struktur des Gegensatzes von Allgemeinem und Besonderem: ,,Auch hier
gibt es einen ,Universalismus; der immer nur auf die Kirche als Ganzes und
Allgemeines blickt, sich aber den besonderen Aufgaben in Bistum und Ge-
meinde entzieht, individualistisch bei aller Universalitdt. Auch das wire eine
geschichtslose Haltung, rationalistisch-doktrindr oder romantisch-gefiihlsma-
Lig, auf alle Fille unfruchtbar. Gewif§ sollen wir die Kirche als Ganzes wollen,
zumal sie, von Christus geschichtlich gegriindet und in ihm geeint, eine ganz
andere Leibhaftigkeit hat als die Menschheit im natiirlichen Sinne. Aber wir
sollen sie bejahen, lieben, in ihr leben und wirken dort, wo sie uns unmittelbar
entgegentritt: im Bistum, in der Pfarrgemeinde. Dort ist fiir uns ,Kirche® Frei-
lich nicht abgespalten, nicht irgendwie autonom; sondern unsere Gemeinde-
Haltung, unser Stehen im Bistum ist organisch ausgeweitet und eingegliedert
in die Gesamtkirche® (Guardini, Liturgische Bildung, 65).

297 Vgl. Guardini, Vom Geist der Liturgie, 45.

333

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

liturgische Gemeinschaft ,den erginzenden Gegensatz“?*8 zu ihm. In
ihr sei eine Haltung lebendig, die dariiber wacht, dass die Grenze
eingehalten wird:

»Der Einzelne ist wohl Glied des Ganzen, aber nicht nur Glied; er geht
im Ganzen nicht auf. Er ist ihm eingefiigt, aber so, daf§ er durchaus
bleibt, was er ist, eigenstdndige, in sich ruhende Personlichkeit?

Die Grenzwahrung ist fiir Guardini in der Liturgie dadurch gewéhr-
leistet, dass die Vereinigung nicht von Mensch zu Mensch vollzogen
wird, sondern sie in der Ausrichtung auf das gleiche Ziel verbun-
den sind. Selten gibt es auch in der heutigen Liturgie Gesten, die
direkt von einem Menschen zum anderen gehen, wie z.B. den Frie-
densgruf3, sodass die Personen nicht unmittelbar in ihre jeweiligen
Innengebiete tibergreifen kénnen und es stets dem Einzelnen iiber-
lassen bleibt, wie weit er sich dem gemeinsamen Ziel in der Liturgie
offnet. Die liturgische Gemeinschaft zeichne sich also durch eine
zuriickgezogene und ehrfurchtsvolle Haltung unter den Menschen
aus und sei dadurch begriindet, dass Gott in Jesus Christus die
Menschen zur Einheit verbindet:

,Das ist der wirkliche Christus; sein Leben ist das unsere; ihm sind
wir ,einverleibt; wir sind ,sein Leib; Corpus Christi mysticum. Und eine
wirkliche Macht ist vorhanden, welche diese grofle Lebenseinheit be-
herrscht, den Einzelnen in sie einfiigt, ihn am gemeinsamen Leben teil-
nehmen laflt und darin erhilt: der ,Geist Christi; der Heilige Geist"3%0

Guardini beschreibt Jesus den Christus also als Mitte und tragenden
Grund der christlichen Gemeinschaft und wenn diese die eigentliche
Tiefe jeder menschlichen Gemeinschaft darstellt, wie oben beschrie-
ben, dann muss die Person Jesu Christi auch deren eigentliches
Fundament sein. Dies kann er nur sein, und darin 6ffnet sich eine
abermalige Analogie von der Gegensatzlehre hin zur Christologie,
da er selbst in seiner Person die Einheit von christlicher Kategorie
(Allgemeinem) und Einmaligkeit sei, wie Guardini spéter in seinem
Aufsatz ,Die Bewegung Gottes (1929) beschrieb:

298 Ebd., 5L
299 Ebd., 52f.
300 Ebd., 46.

334

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Kategoriale Gegensatze I: Die intraempirischen Gegensatze

»Ein Paradoxon also: Die christliche Kategorie ist die einmalige Person
Christi. Paradoxon deshalb, weil ,Kategorie® ihrem Wesen nach etwas
Allgemeines ist, will sie ja doch besondere Aussagen in ihrer Moglich-
keit und Rechtmafligkeit begriinden. [...] Die Kategorie, das heifSt die
Wesensbestimmung des christlichen Seins und Denkens, ist eine mit
aller konkreten Bestimmung gefiillte Einmaligkeit, ein Jemand>"!

Diesen Grundgedanken eines durch Christus getragenen Gegensatz-
verhéltnisses von Einzelnem und Gemeinschaft entfaltete Guardini
in einigen spateren Werken zu Person und Gemeinschaft, worauf der
folgende Exkurs knapp eingeht. Im Anschluss folgt die Darstellung
der transempirischen Gegensitze.

2.3.4 Exkurs: Der Einzelne und die Gemeinschaft in Guardinis
spéteren Schriften

Guardini war zundchst an einer Bekdmpfung des Individualismus
seiner Zeit gelegen. Er wollte das Individuum wieder als Personlich-
keit in geschichtliche und soziale Zusammenhinge stellen, da auf
dieser organischen Einordnung Geschichte, Volk, Staat und Tradi-
tion beruhen. Dies musste so geschehen, dass die Gemeinschaft auf
die ,lebendige Freiheit und Wiirde des Einzelnen bezogen® bleibt.>0?
Die lebendige Gemeinschaft bedeutet fiir ihn, ,dafl der Mensch
kein Eingesperrter sei im zugemauerten Selbst, sondern dafl da Tore
offenstehen und Wege fithren vom Einen zum Anderen“3%® Damit ist
die Aufsprengung reiner Besonderung hin zum Ganzen angezeigt,
die aber nicht in die Gegenrichtung umschlagen diirfe.3%* Bereits
1926 hatte er ganz im Sinne dieses Gegensatzpaares formuliert: ,Vom
Wesen her wird der Einzelne von den groflen Zusammenhingen
getragen und tragt sie wieder30>

301 Guardini, Romano, Die Bewegung Gottes, in: Die Schildgenossen 9 (1929),
291-303, hier zitiert nach: ders., Wurzeln eines grofien Lebenswerks. Aufsitze
und kleine Schriften Band 2, Mainz — Paderborn 2001, 401-417, 401.

302 Vgl. Guardini, Die Gefdhrdung der lebendigen Personlichkeit, 277f.

303 Guardini, Romano, Méglichkeit und Grenzen der Gemeinschaft, in: Schwei-
zerische Rundschau 32 (1932), 97-111, hier zitiert nach: zitiert nach: ders.,
Unterscheidung des Christlichen. Gesammelte Studien 1923-1962. Band 1: Aus
dem Bereich der Philosophie, Mainz — Paderborn 31994, 76-94, 77.

304 Vgl. ebd., 90.

305 Guardini, Die Gefidhrdung der lebendigen Personlichkeit, 262.

335

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

1934 — man denke an den historischen Kontext in Deutschland(!)
- setzte dann ein Wandel ein und Guardini beschrieb in seiner
Schrift ,Die religiése Offenheit der Gegenwart’, dass nun eine Ten-
denz zur ,Ganzheit“ und zum Uberindividuellen zu beobachten
sei.3% Dabei drohe der Einzelne dem soziologischen Zusammen-
hang zu verfallen, sodass Guardini weitblickend fragt: ,Wo ist die
Garantie der Person, ihrer Eigenstindigkeit und Wiirde gegeniiber
den kollektiven Michten?“*%” Wiahrend er also wenige Jahre zuvor
die Einordnung der Person in eine lebendige Ganzheit forderte,
musste er im Zuge der verheerenden geschichtlichen Umwilzungen
in Deutschland vor dem Umschlagen ins andere Extrem eindring-
lich warnen. Riickblickend sah er sich darin bestitigt, wie er 1946
in seinem Werk ,Der Heilbringer® ausfiihrte: In den , Zwolf Jahren®
sei die gesamte Initiative dem Staat {ibertragen worden geméafl dem
Grundsatz: ,Nicht gegen den Staat, nicht auflerhalb des Staates, alles
fir den Staat, alles durch den Staat“3® Dem Staat kam absolute
Macht iiber das Einzelleben zu, nirgendwo durfte es personliches
Denken, Handeln oder Lebensgestaltung geben und alles das sei
zuriickgedriangt worden, ,was in der Wiirde und Verantwortung der
Person wurzelte“3%° Der Mensch sei in die Anonymitit der Natur
hinuntergedriickt worden, was mit der Ideologie von ,Rasse® und
»Blut® begriindet wurde, in der der Einzelne nicht fiir sich wertvoll
war, sondern nur insofern er Glied dieser Rasse gewesen ist. Die
Ganzheiten des Volkes und der Sippe wurden sodann noch religios
im ,,Blut® aufgeladen:

~Soweit der Versuch gelang, wurde die christliche Uberzeugung vom
ewigen Wert der Person und die Frommigkeit individueller Gottesbe-
ziehung aufgeldst und durch eine Religiositdt verdriangt, deren Sinn
ausschliellich in den Zusammenhangen von Sippe und Volk lag*3!0

Einer solchen iibergeordneten Volksmacht konnte nur das gesunde
und gut gewachsene Leben etwas gelten und die Wiirde des Kranken
oder Anderen wurde als ,lebensunwertes Leben® ausgerottet, woran
Guardini in seinen Ethik-Vorlesungen an der Universitit Miinchen

306 Vgl. Guardini, Die religiose Offenheit der Gegenwart, 30-32.
307 Ebd., 37.

308 Guardini, Der Heilbringer, 34.

309 Ebd.,37.

310 Ebd.,, 39.

336

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Kategoriale Gegensatze I: Die intraempirischen Gegensatze

(1950-1962) mahnend erinnerte.?! Da Personalitit jedoch etwas Ka-
tegorisches sei, entziehe sie sich der Verfligbarkeit jeglicher Machtin-
stanz, ja mehr noch, sei sie deren ,Gegengewicht“312

Guardini sah den Menschen der 50er und 60er Jahre des 20.
Jahrhunderts ausgespannt zwischen der Einsamkeit und einem Da-
sein, das in der allgemeinen Masse untergeht. Obwohl der Mensch
immerzu im Auflen und bei Anderen und zunehmend offentlich sei,
lebe er doch nur begrenzt in Gemeinschaft, da diese des Selbststan-
des des Einzelnen als ihrer Grundlage ganz im Sinne des Gegensatz-
paares bediirfe:

»Echte Gemeinschaft setzt echte Einsamkeit voraus. Beides ist aber nur
moglich, wo die Person lebendig ist; diese ihrerseits kann aber lebendig
nur sein in der Beziehung auf Gott“33

Die ontologische Grundform des Menschen sei die Ich-Du-Bezie-
hung zu Gott, wodurch der Mensch in seiner Innerlichkeit bei sich
selbst sowie einmalig und unwiederholbar vor Gott und in Gemein-
schaft mit ihm und den Mitmenschen sein kénne. 314

Zusammenfassend lasst sich festhalten, dass Guardini den Gegen-
satz von Einzelnem und Gemeinschaft je nach gesellschaftlichem
Kontext als Korrektiv nutzt und entfaltet. Fiir ihn liegt ganz ge-
mafS seinem Gegensatzdenken eine Richtung der Gefdhrdung der
menschlichen Person darin, dass der Einzelne von den Ganzheiten
des Staates eingesogen werde, und die andere darin, dass sie aus den
Gesamtzusammenhingen der Familie, der Gesellschaft, des Staates
usw. heraustrete und sich selbst als Personlichkeit verwirkliche. 3
Zudem zeigt sich Christus bis hin zu Guardinis posthum veréf-
fentlichter Ethik als Grund des Gegensatzes von Einzelnem und
Gemeinschaft und damit wieder als Mitte der Gegensatzlehre. Mit
diesen Ausfithrungen sei auch die Darstellung der drei intraempiri-
schen Gegensitze beendet. Thr schlieft sich nun die Untersuchung
der drei transempirischen an.

311 Vgl. Guardini, Ethik I, 208.
312 Ebd., 208.

313 Guardini, Ethik I, 1066.
314 Vgl. ebd., 1025f.

315 Vgl. Guardini, Ethik I, 218.

337

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

3 Kategoriale Gegensatze Il: Die transempirischen
Gegensatze

Innerhalb der kategorialen Gegensitze kennt Guardini aufler den
soeben dargestellten drei intraempirischen Gegensitzen, die sich
auf den Erfahrungsbereich beziehen, noch drei transempirische
Gegensitze. Diese bezeichnen das polare Verhdltnis des Erfahrbar-
keitsbereichs zum Transempirischen Punkt. Dessen Charakteristik
wird in Auseinandersetzung mit Hans Driesch im Folgenden zuerst
dargelegt, ehe die Gegensatzpaare ,Produktion-Disposition?; ,Ur-
spriinglichkeit-Regel® und ,Immanenz-Transzendenz“ untersucht
werden. Dabei kommen die Dialoge Guardinis mit Kunst und Lite-
ratur, Werner Sombart, Georg Simmel und Aurelius Augustinus in
den Blick.

3.1 Der transempirische Punkt: Romano Guardinis Hinweis auf
Hans Driesch

Guardini beginnt seine Uberlegungen zu den transempirischen Po-
laritaten wieder bei der konkreten Erfahrung, diesmal darin ausge-
driickt, dass sich das lebendige Sein ,von innen nach auflen bezw.
von auflen nach innen geschichtet*! zeige. So werde die Nahrung
von auflen in das Innen des Korpers aufgenommen und der ganze
psychische Bereich als Innerlichkeit gegeniiber dem Korper aufge-
fasst.317 Dabei betont er, dass die Vorgange eine Richtung von innen
nach auflen und von auflen nach innen hatten, woraus er auf ein
sletztes endgiiltiges ,Innen" schlief3t, ,dem gegeniiber alles Andere
,auflen’ sei. Es selbst konne nicht erfahren werden. Es liege allem
physisch wie psychisch Erfahrbaren inne“*® Alles Erfahrbare weise
auf es hin bzw. komme von ihm her. Guardini nennt dieses Innen an
dieser Stelle das ,Intraémpirische, was begrifflich unprazise ist,
wie nun gezeigt werden soll.

316 Guardini, Der Gegensatz, 56.
317 Vgl ebd., 56f.

318 Ebd., 57.

319 Vgl.ebd., 58.

338

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Kategoriale Gegensatze II: Die transempirischen Gegensatze

Es wurde bereits dargelegt, dass sich die intraempirischen
Gegensitze bei Guardini auf den Erfahrungsbereich beziehen, und
hier betont er, dass sich dieser auf ein ,letztes ,Innen“32° beziehe, das
er das Intraempirische nennt. Damit ergibt sich eine Bedeutungsver-
schiebung des Begriffs ,intraempirisch® aus dem Erfahrungsbereich
auf das Innere dieses Bereichs hin. Die dadurch entstehende Unklar-
heit wird weiter verscharft, da er diesen jenseits des Erfahrbarkeits-
bereichs liegenden Punkt kurze Zeit spiter das ,transempirische
Zentrum“?! des Lebens nennt. Damit zeigt sich eine Unscharfe, dass
Guardini das Innere des Erfahrungsbereichs einmal als das Intraem-
pirische bezeichnet und andermal als transempirisch, wobei er den
ersten Terminus im weiteren Verlauf der Gegensatzlehre nicht mehr
aufrechterhélt. Um der begrifflichen Klarheit willen sei festgehalten,
dass sich ,intraempirisch® und das ,Intraempirische in der vorlie-
genden Untersuchung stets auf den Erfahrungsbereich beziehen und
stransempirisch® auf den jenseits dieses Bereichs liegenden zugleich
Innen- und Auflenpunkt des Lebens. Guardini nennt den Innen-
und Auflenpunkt beide einend den ,transempirischen Punkt des
Lebens“3?? Die transempirischen Gegensitze entfalten dann das Ver-
haltnis des Erfahrbarkeitsbereichs zu diesem Punkt, ,die Riickver-
bindung des Erfahrungsgebildes zu seiner Wesensmitte“323, bezeich-
nen ihn also nicht selbst, sondern die Relation zu ihm.

In ,Gegensatz und Gegensitze“ fithrte Guardini den transempiri-
schen Punkt noch als ,metaphysisches Einheitsprinzip an, woraus
sich die ,metaphysischen Gegensitze® ergaben, die das Verhiltnis
des Prinzips zum Erfahrbaren bestimmen.’?* Guardini nannte da-
bei das Gegensatzpaar ,,Produktion — Disposition” Funktionsgegen-
satz, ,Anomie — Nomie“ Verhaltungsgegensatz und ,Immanenz -
Transzendenz Stellungsgegensatz.’?> Der damit angezeigte Begriffs-
wechsel von ,,metaphysisch® zu ,transempirisch® wurde bereits eben-

320 Ebd., 58.

321 Ebd., 59.

322 Ebd., 87.

323 Ebd., 87

324 Vgl. Guardini, Gegensatz und Gegensitze, 11.
325 Vgl ebd,, 11f.

339

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

so untersucht’?® wie Guardinis Ausgangspunkt des Denkens bei der
konkreten Erfahrung?’.

Guardini gibt in der Gegensatzlehre selbst zwar Hinweise zum
transempirischen Punkt3?8, vermeidet aber eine exakte Definition
und verweist fiir ndhere Bestimmungen auf Hans Drieschs (1867-
1941)%* ,Philosophie des Organischen*? und die darin enthaltene
Theorie der Entelechie, die — was er beabsichtige zum Ausdruck
zu bringen - ,in etwa“ wiedergebe®3l. Bis auf eine weitere Nennung
Drieschs in einer Vorlesung im Sommersemester 1922 ist dessen Na-
me in Guardinis Werk kaum présent.>*? Er erwéhnt ihn auch nicht
in seinen vielen Briefen an Weiger, woraus gefolgert werden kann,
dass ihm fiir seine Gedankenentwicklung keine weitere Bedeutung
zukommt. Seine Anmerkung in der Gegensatzlehre ist daher als
Verweis auf ein dhnliches Gedankengut, und nicht als eine innere
Herkunft von diesem zu verstehen. Da Guardini selten Beziige an-
fithrt, wird ein knapper Vergleich beider Konzeptionen dennoch als
lohnend erachtet.

Die Konzeptionen Guardinis und Drieschs stimmen darin iiber-
ein, dass es im Organischen einen Innenpunkt gibt, aus dem heraus
sich das Lebendige aufbaut. Driesch nennt den Innenpunkt des
Lebendigen aus Verehrung gegeniiber Aristoteles ,Entelechie® und

326 Vgl. Kapitel 1 Terminologie®.

327 Vgl. Teil II Kapitel ,,1.2 Das Erwachen des Wirklichkeitsbewusstseins".

328 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 155.

329 Hans Driesch gelangte nach seiner Promotion bei Ernst Haeckel (1834-1919)
durch experimentelle Versuche an einem Seeigelei im Jahr 1890 zur Ablehnung
der damals vorherrschenden mechanistischen Auffassung des Lebensgesche-
hens. Er entwickelte eine Theorie der Autonomie des Lebendigen, die ein
der mechanistischen Kausalitdt tibergeordnetes Prinzip - die Entelechie -
voraussetzt. In seinen Gifford-Lectures legte er in den Jahren 1907-1908 seine
Philosophie des Organischen vor. 1919 erhielt er einen Ruf fiir die Professur
fiir Systematische Philosophie nach Koéln und 1921 nach Leipzig, wo er die
Guardini vorliegende Ausgabe seiner Philosophie publizierte. Nach mehreren
Gastprofessuren in China, den USA und Buenos Aires wurde er 1933 von
den Nationalsozialisten als nicht tragbarer Professor emeritiert. (Vgl. fiir die
Kurzbiografie: Wenzl, Aloys, ,Driesch, Hans“ in: Neue Deutsche Biographie 4
(1959), 125-126, online: https://www.deutsche-biographie.de/pnd118527479.ht
ml#ndbcontent (abgerufen am: 19.5.2023)).

330 Driesch, Philosophie des Organischen.

331 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 59.

332 Vgl. Guardini, Die Lehre von der Erlosung, 53.

340

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Kategoriale Gegensatze II: Die transempirischen Gegensatze

bestimmt sie etymologisch (£xer év éavtd 10 TéAog) als etwas, ,wel-
ches das Ziel in sich tragt*%. Sie sei ein ,teleologisch wirkender Na-
turfaktor“3** und jedes lebendige Sein stehe tiber die messbaren Vor-
ginge hinaus unter jhrem wirkenden Plan. Sie sei selbst empirisch
nicht zu fassen und stehe jenseits der Erfahrung, jedoch weise alles
Erfahrbare auf sie hin und werde durch sie strukturiert. Unklar bzw.
unausgefiihrt bleibt in den reichen Darlegungen Drieschs jedoch, ob
er die Entelechie auch als Aulenpunkt des Lebendigen definieren
wiirde. Seine Bemerkungen zum Uberpersénlichen und zur Parapsy-
chologie®® weisen darauf hin, dass die eine Urentelechie auch aufer-
halb des Organischen liegen konnte, doch wird Entelechie nicht wie
bei Guardini ausdriicklich sowohl als Innen- als auch Auflenpunkt
konstruiert.

Damit zeigt sich eine Besonderheit des transempirischen Punktes
bei Guardini darin, dass er den Menschen neben der Richtung nach
Innen hin auch ,,Auf-hin“ ausspannt, und sich darin gegen eine Kon-
zeption einer reinen Innerlichkeit des Subjekts richtet, wie Wilko
Teifke in seiner Untersuchung zurecht herausstellt:

Von daher bringt der transempirische Punkt nicht ein vertieftes Ver-
standnis des Inneren eines Subjektes zum Ausdruck, sondern problema-
tisiert gerade die Moglichkeit, das Subjekt als isolierten Innenpunkt zu
betrachten®¢

Gunda Briiske vermutet, dass dieser Quell- und Herrschaftspunkt
des Lebens ,die Person in ihrer Herkunft von Gott und ihrem
Ausgespanntsein zu Gott meint“3¥ Dieser Ansicht wird hier wider-
sprochen, da Guardini den transempirischen Punkt mit Verweis auf
Driesch bewusst in eine lebensphilosophische Sinnrichtung stellt,
wohingegen die Mitte der Gegensatzlehre, in der alle Gegensitze
zusammen sind, und von der sie ausgehen, den inneren und dufSeren
Anruf Gottes an den Menschen darstellt, wie gezeigt worden ist.
Der transempirische Punkt, der sowohl innerhalb wie auflerhalb
des Erfahrungsbereichs liegt, ist hingegen allein der Bezugspunkt

333 Driesch, Philosophie des Organischen, 140.

334 Ebd., 460.

335 Vgl. ebd., 589.

336 Teitke, Wilko, Offenbarung und Gericht. Fundamentaltheologie und Eschato-
logie bei Guardini, Rahner und Ratzinger, Gottingen 2012, 23.

337 Briiske, Anruf der Freiheit, 57.

341

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

fur die drei transempirischen Gegensitze, die die Beziehung zu ihm
~enantiologisch*® entfalten. Sie seien im Folgenden beschrieben.

3.2 Produktion und Disposition

Produktion und Disposition bilden in der Gegensatzlehre wie auch
in ,Gegensatz und Gegensitze“ das erste Paar der transempirischen
Gegensitze und werden wortgleich bezeichnet: ,Das Prinzip ist
Quellgrund, Produktivgrund der Physis; ebenzugleich aber auch
Ordnungs-, Gestaltungs-, Dispositivgrund**® Diese Polaritat wer-
de beispielsweise im Herstellen von Werkzeugen offenkundig. Der
Mensch schaffe sie neu (Produktion) und sie wirden ihm zur besse-
ren Beherrschung und Ordnung von Welt dienen (Disposition).340
Beide Gegensatzpole nutzte Guardini auch, um den Entstehungspro-
zess einer Predigt zu beschreiben, wie ein Brief an Weiger aus dem
Jahr 1911 belegt. In der ersten Phase, der Produktion, wiirden die
Gedanken und Bilder aus dem Inneren des Predigers aufsteigen, und
in der zweiten Phase, der Disposition, geordnet, sodass die Glaubi-
gen die Predigt einfacher aufnehmen und ihr folgen kénnten.?*
Die Gegensatzseiten Produktion und Disposition sollen nun je fiir
sich ndher in den Blick genommen werden. Dabei wird im Pol der
Produktion auf Guardinis Verhiltnis zu den Kiinsten und im Pol
der Disposition auf seine Auseinandersetzung mit dem wirtschaftli-
chen Denken Werner Sombarts eingegangen. In dieser Spannweite
der Bereiche zeigt sich abermals, wie weit er in die Wirklichkeit
ausgriff und welche Vielfalt der Phdnomene er wahrzunehmen und
zu bewiltigen gewillt war.

338 Guardini, Der Gegensatz, 60.

339 Guardini, Gegensatz und Gegensitze, 11.

340 Vgl. Guardini, Romano, Die Bereiche des menschlichen Schaffens, in: Die
Schildgenossen 17 (1938), 321-334, hier zitiert nach: ders., Unterscheidung des
Christlichen. Gesammelte Studien 1923-1962. Band 1: Aus dem Bereich der
Philosophie, Mainz - Paderborn *1994, 225-243, 230-232.

341 Vgl. Brief an Weiger vom 14. Dezember 1911, Worms, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 62.

342

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Kategoriale Gegensatze II: Die transempirischen Gegensatze
3.2.1 Produktion: Romano Guardini und die Kiinste

Guardini beschreibt, dass sich das Leben als ,von innen hervorge-
bracht“*2 erfahre, sei es bei der Empfangnis und Geburt eines Kin-
des oder bei der Entstehung eines menschlichen Werkes. Das Ver-
héltnis von Innen nach Auflen sei eine Produktion, bei der nicht nur
vorhandenes Material geordnet werde, sondern ein Werk aus dem
Innern als schopferische Tat, Gedanke oder Gestalt heraufsteige,
die den Charakter des Neuen tragen.**3 Zwar bestehe der lebendige
Korper, wie der ehemalige Chemiestudent Guardini hier ausfiihrt,
aus den chemischen Bestandteilen N, C, H und O, doch wiirden sie
in der Zelle nicht wie in eine Maschine eingehen, sondern durch
ein lebendiges Innen in einen Vorgang des Wachstums eintreten.
Lebendiges bendétige zwar Stoff, miisse aber fiir ihn tiberall Ursprung
und Anfang sein, womit er sich deutlich gegen den Materialismus,
gegen ,materialistische Lebens-, Seelen- und Gesellschaftslehre“44
richtet, worauf bereits eingegangen wurde.

Im Schaffen sammle sich das ganze Leben, gehe durch einen
inneren Ursprung hindurch und gebére das Neue ,durch den Schof3
des Lebens“3%>, womit Guardini — auch in Worten wie ,,Blut® oder
sFruchtbarkeit® - auf Begrifflichkeiten zuriickgreift, in denen der
Name Nietzsches wieder anklingt. Auch in dieser Polaritdt wird,
wie im vorherigen Kapitel gezeigt, Guardinis Korrektur darin liegen,
dass er den urspriinglich schaffenden Pol nicht fiir sich beldsst,
sondern dass er ihn durch den Pol der Disposition, des Umgangs mit
Vorhandenem, erganzt und damit in eine ganzheitliche rhythmische
Bewegung des Lebens einordnet, womit er Nietzsches Philosophie
sowohl aufgreift als auch kritisch-korrigierend einordnet. Die reine
Verwirklichung der Urspriinglichkeit fithre in die Unméglichkeit, da
alles Schaffen Stoff benétige3®: ,Nur Gott schafft ,aus Nichts“34.
Die grofle Gefahr bestehe fiir den schopferischen Menschen darin,
so Guardini, dass seine Krifte nicht mehr durch das Umgebende
gendhrt werden, oder dass sich sein Werk in das Vorhandene nicht

342 Guardini, Der Gegensatz, 61.
343 Vgl. ebd., 61.

344 Ebd., 64.

345 Ebd., 62.

346 Vgl. ebd., 63.

347 Ebd., 65.

343

- am 21.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

hereinstellen lasst. Lebendiges Schaffen bendtige Gegebenes und
Aufgenommenes. Er benennt zur Verdeutlichung dieses Pols der
Produktion Goethe3*3, die Kunst Matthias Griinewalds** und die
Musik Beethovens, von dem ihm der katholische Padagoge Ernst
Max Roloff in einem Gesprich 1915 sagte, dass wohl in keinem
Musiker das Schopfertum so ,rein und gewaltig® gewesen sei, wie
in ihm*°. Da er zur Phdnomenzeichnung dieser Gegensatzseite sei-
ne Erfahrung aus dem Bereich der Kiinste schildert, soll in dieser
Untersuchung zur Verdeutlichung sein Kunstverstindnis skizziert
werden.

Guardini befasste sich intensiv mit der bildenden Kunst. Seine
erste Publikation widmete sich 1907 ausgewéhlten Briefen Michelan-
gelos®L 1908 folgte ein Vortrag tiber das ,Wesen des Kunstwerks"
im ,Akademischen Pius-Verein® im Priesterseminar in Mainz und
immer wieder beriet er seinen Freund Weiger in Fragen der Kunst
und versuchte, ihn an sie heranzufithren.’>? Guardini ist selbst ein
kiinstlerischer Mensch, der seinen Zugang zu Kunstwerken - so
Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz richtigerweise — iiber eine ,Einfiih-
lung der Seele® gehabt habe.?3 Dies wird in einem Brief an Weiger
vom November 1919 deutlich, in dem er nach dem Besuch einer Aus-
stellung der Bilder Emil Noldes ganz im Sinne des transempirischen
Punktes festhielt: ,Auch habe ich hier eine von innen, zuweilen
selbst von driiben her andringende Lebensfiille empfunden [...]%3%*

Fiir Guardini begegnet der kiinstlerisch Begabte einem Ding nicht
nur wahrnehmend oder analysierend, vielmehr komme sofort sein
Inneres in Bewegung, um es neu hervorzubringen.>> Der Kiinstler
erblicke in den Linien, Formen, Flachen und Gebarden das Wesen

348 Vgl. ebd., 65.

349 Vgl. ebd., 62.

350 Vgl. Brief an Weiger vom 10. und 24. Januar 1915, Freiburg, in: Gerl-Falkovitz
(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 153f.

351 Guardini, Romano, Michelangelo. Gedichte und Briefe, Berlin 1907.

352 Vgl. z.B. Brief an Weiger vom 1./3. Juni 1911, Darmstadt, in: Gerl-Falkovitz
(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 53; Brief an Weiger vom 30. November 1917,
Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 211.

353 Vgl. Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 12.

354 Brief an Weiger vom 27. November 1919, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 225.

355 Vgl. Guardini, Die Bereiche des menschlichen Schaffens, 236.

344

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Kategoriale Gegensatze II: Die transempirischen Gegensatze

des Dinges nicht auf die Erkenntnis, sondern auf die Gestaltung hin
und beabsichtige, das geschaute Wesen reiner zum Ausdruck brin-
gen. Damit stelle er sich in den Dienst einer reineren Offenbarung
des Wesens der Wirklichkeit in die jeweilige Zeit hinein.3% In diesem
Vorgang der Produktion erfahre er sich aber auch selbst, bringe die-
ses Selbstfiihlen in die Neuschépfung mit ein und werde in diesem
Geschehen zu dem gefiihrt, was er von seiner eigenen Berufung her
selbst ist. Guardini schrieb in seinem frithen Artikel iiber ,Das We-
sen des Kunstwerks®: ,Sowohl das Wesen des Dinges wie auch des
Kiinstlers selbst geht lebendig in eines zusammen und dréngt in den
Ausdruck®3” Das Wesen des Schaffens gehe also auf Offenbarung,
die den Sinn in sich selbst trage.3>® Ein Beispiel, auf das Guardini
auch in diesem Abschnitt in der Gegensatzlehre verweist, sind fiir
ihn die Bilder Matthias Griinewalds*?, in denen fiir Guardini alles
redet, von der , kleinsten Linie“ bis zum ,letzten Farbelement“3¢0, Er
ist fiir ihn derjenige Maler, so er in seinem Werk ,Der Herr", ,dem
es unter ganz Wenigen gegeben war, Vision auszudriicken [...]. Der
Auferstandene auf dem Isenheimer Altar hat Glieder, die von innen
her glithen, und ein Angesicht, das nicht beleuchtet wird, sondern
selbst Licht aussendet 36!

Zur Wahrnehmung des Kunstwerks sei nicht duflere Erkenntnis
notwendig, sondern Anschauung, sodass sich eine Briicke zwischen
seinem Kunstverstdndnis und der in der Gegensatzlehre vorgeschla-
genen Erkenntnisform ergibt, wie Yvonne Dohna Schlobitten richtig
festhalt: ,Das Kunstwerk verlangt ein schauendes Denken, das den
Mut hat, seinem Wesen zu begegnen“3¢? Der Vorgang der Anschau-

356 Vgl. Guardini, Romano, Uber das Wesen des Kunstwerks. Erweiterte Fassung
eines Vortrages von 1947, in: Staatliche Akademie der bildenden Kiinste (Hg.),
Stuttgart 1947, hier zitiert nach: ders., Wurzeln eines groflen Lebenswerks.
Aufsitze und kleine Schriften. Band 3, Mainz - Paderborn 2002, 336-359, 338.

357 Ebd., 339.

358 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 66.

359 Vgl. ebd., 62.

360 Vgl. Guardini, Uber das Wesen des Kunstwerks, 352.

361 Guardini, Der Herr, 595.

362 Dohna Schlobitten, Yvonne, Das schauende Denken auf das Ganze. Romano
Guardini und die Didaktik des Blicks auf die Wirklichkeit im Gebet, in: Diirr,
Oliver/ Kunz, Ralph/ Steingruber, Andreas (Hg.), Wachet und betet. Mystik,
Spiritualitdt und Gebet in Zeiten politischer und gesellschaftlicher Unruhe,
Miinster 2021, 331-344, 334.

345

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

ung beinhalte die Bereitschaft, in den gedffneten Raum der vom
Kiinstler zur Verfiigung gestellten Ganzheit des Daseins mit dem
eigenen Inneren einzutreten und sich verdndern zu lassen, wie er in
seinem Artikel ,Die Bereiche des menschlichen Schaffens® ausfiihrt:

»Das Eigentliche, jenes Ineinander des Menschenwesens, das stellvertre-
tend fiir alle redet, und des Dingwesens, das vom Kiinstler offenbar
gemacht ist, befindet sich nicht im wirklichen Raum, sondern in dem

der Anschauung*3%3

Fiir Guardini verweist jedes echte Kunstwerk fiir den geiibten und
gewillten Betrachter eschatologisch nach vorn auf eine friedvolle
VerheifSung, die letztlich nur in der Neuschopfung Gottes erfiillt
werden kann. Das Kunstwerk zeige also die auf uns zukommende
Neuschopfung Gottes an und sage: ,Es gibt mehr als mich®3%* Das
echte Verhaltnis zum Kunstwerk miindet fiir ihn daher in etwas
Religioses®®>, weshalb es seinen Hohepunkt in der Liturgie erreiche,
da es dort absolut keinen Zweck habe, sondern nur Sinn: Sie ist. In
dieser Weiterfithrung Guardinis der Kunst auf das Religiose und die
Liturgie hin zeigt sich abermals der Grund, auf dem seine Gegen-
satzlehre steht. Die folgenden Sitze entfalten in Hinblick auf sein
Umbkehrerlebnis und die ausschlaggebenden Worte ,Wer seine Seele
retten will“ ihre volle Sinntiefe:

sJedes Lebendige ist nur einmal. Leben heifit Schaffen. Und um so
lebendiger das Leben, je schaffender es ist. [...] Leben ist Fruchtbarkeit.
[...] Letztes Siegel der Lebendigkeit ist die Kraft, jeden Augenblick neu
zu sein. Sich immer zu verschwenden, und immer reicher zu sein als es
selbst. Weggegeben zu sein bis zur Armut, weil alles aus dem eigenen
Blut geformt wurde; und dann wieder reich, weil aus schépferischen

Tiefen neue Fiille nachdringt“366

Guardini hatte also die produktive Dimension des Lebendig-Kon-
kreten auch aus seiner Betrachtung und Befassung mit den Kiinsten
gewonnen bzw. damit bereichert. Er offnet sie, wie seine gesamte
Lehre vom Gegensatz, dezidiert auf den lebendigen Gott hin. Zu-
dem erweist sich wieder, dass der letzte Grund seiner Gegensatzphi-
losophie in seinem Umkehr-Erlebnis zu finden ist. Nach der Skizzie-

363 Guardini, Die Bereiche des menschlichen Schaffens, 238.
364 Ebd., 242.

365 Vgl. Guardini, Uber das Wesen des Kunstwerks, 358.

366 Guardini, Der Gegensatz, 63.

346

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Kategoriale Gegensatze II: Die transempirischen Gegensatze

rung von Guardinis Kunstverstdndnis soll nun zur Verdeutlichung
des gegensitzlichen Pols der Disposition auf eine weitere Facette von
seiner Personlichkeit eingegangen werden: das Unternehmertum,
wie er es von seinem Vater kannte, und wie er es auch selbst — in
begrenztem Umfang - in Organisation und Gestaltung der Jugend-
bewegung ausiibte.

3.2.2 Disposition: Romano Guardini im Dialog mit Werner Sombart

Guardini beschreibt, dass sich das Leben auch in der Richtung
erfahre, dass ,es Vorhandenem gegeniibersteht; zu diesem Vorhan-
denen in Beziehung tritt, es ergreift, verdndert, verarbeitet3¢” Dabei
gehe die Wesensrichtung des Ordnens, Nutzens, Verarbeitens und
Meisterns nicht wie beim Schaffen auf den Sinn, sondern auf den
Zweck hin. So vermoge der Mensch z.B. die Naturkrifte fiir seine
eigenen Ziele zu benutzen, innere Gedanken mittels psychischer
Selbstbeherrschung zu kontrollieren und auf bestimmte Aufgaben
hin zu lenken oder auch die eigene Personlichkeit mit gezielten
Ubungen fiir eine Titigkeit zu optimieren und Schwichen zu redu-
zieren. In all diesen Bereichen werde mit Gegebenem mittels eines
rationalen Plans ,auf Grund aufzeigbarer, vielleicht gar wiederhol-
barer Verkniipfung von Zweck und Mittel“*%® eine vorausgesehene
Wirkung erzielt. Im Pol der Disposition zeigt sich fiir Guardini ,das
Leben als rationale Ordnung, klare Einsicht, scharfe Zielsetzung,
deutliche Verkniipfung von Zweck und Mittel; als ein Ergreifen,
In-Dienst-Nehmen von Stoffen und Kriften; ein Uberschauen, Mes-
sen und Wagen, Meistern und Herrschen®3¢® Das Leben sei umso
intensiver, je mehr Stoffe und Krifte es in Dienst zu nehmen vermag.

Diese Gegensatzseite verdeutlicht Guardini mit Drieschs Prinzip
der Entelechie®”?, das bereits dargestellt worden ist, sowie dem
neuzeitlichen asketischen Unternehmer, wie ihn Max Scheler und
Werner Sombart (1863-1941)3"! zeichneten. Letzteren hatte er in den

367 Ebd., 66.

368 Ebd., 69.

369 Ebd., 69.

370 Vgl ebd., 67.

371 Werner Sombart hatte 1902 sein Werk ,Der moderne Kapitalismus® vorgelegt,
in dem er sowohl die Psychogenese des Kapitalismus als auch dessen Uberle-

347

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

20er Jahren in Berlin iiber einen Kreis kennengelernt’’?, zu dem
auch Scheler gehorte. Da Sombart bei solchen Salontreffen seine

372

348

genheit gegeniiber der Wirtschaftsform des Handwerks und der Hausindustrie
darlegte. (Sombart, Werner, Der moderne Kapitalismus, Bd. 1: Die Genesis
des Kapitalismus, Bd. 2: Die Theorie der kapitalistischen Entwicklung, Leipzig
1902). In den folgenden Jahren vollzog er einen Perspektivwechsel und geifielte
die kapitalistische Unkultur, die er zudem verhangnisvoll mit jiidischen Rasse-
merkmalen verband. (Vgl. Kroll, Thomas / Lenger, Friedrich / Schellenberger,
Michael (Hg.), Werner Sombart. Briefe eines Intellektuellen. 1886-1937, Berlin
2019, 17f). Ab 1917 bis 1931 lehrte er an der Friedrich-Wilhelms Universitét Ber-
lin und legte dort in Neuauflage sein dreibandiges Werk iiber den ,Modernen
Kapitalismus® vor, in dem er eine abermalige Wende seiner Ansichten vollzog.
(Sombart, Werner, Der moderne Kapitalismus. Historisch-systematische Dar-
stellung des gesamteuropdischen Wirtschaftslebens von seinen Anfangen bis
zur Gegenwart, Bd. 1, 2 Halbbde., Miinchen 1916, Bd. 2, 2 Halbbde., Miinchen
1917, Bd. 3: Das Wirtschaftsleben im Zeitalter des Hochkapitalismus, 2 Halbb-
de., Miinchen 1927 / 1928).

In der Weimarer Republik war er ein angesehener Vertreter der Nationaloko-
nomie, der seine Ansichten in einer reichen Vortrags- und Publikationstatig-
keit verbreiten konnte. Dabei trat er auch fiir eine autoritative Planung der
Wirtschaft durch den Staat ein, fiir die er ein Vorbild in Italien erblickte
und 1932 sogar mit Mussolini zusammentraf. In seinem Werk ,Deutscher
Sozialismus® aus dem Jahr 1934 lobte er in einem Atemzug - fiir den Leser ver-
storend — sowohl die nationalsozialistische ,,Schwarze Front“ wie die 1931 von
Papst Pius XI. veroffentlichte Enzyklika ,Quadragesimo anno‘; widersprach
aber auch jeglichem Antisemitismus, wodurch er - verbunden mit dem 1938
erschienen ,Versuch einer geisteswissenschaftlichen Anthropologie® - von den
Nationalsozialisten in seinen Wirkmdglichkeiten bis zum seinem Tod 1941
stark eingeschrankt wurde. (Vgl. Sombart, Werner, Deutscher Sozialismus,
Berlin 1934; Ders., Vom Menschen. Versuch einer geisteswissenschaftlichen
Anthropologie, Berlin-Charlottenburg 1938; vgl. Kroll / Lenger / Schellenber-
ger (Hg.), Werner Sombart. Briefe eines Intellektuellen, 28; vgl. fiir weitere bio-
grafische Angaben: Lenger, Friedrich, ,Sombart, Werner, in: Neue Deutsche
Biographie 24 (2010), 562-563, online: https://www.deutsche-biographie.de/p
nd118751433.html#ndbcontent (abgerufen am 19.5.2023)).

Eine Verbindung zwischen Guardini und Sombart kénnte darin gelegen ha-
ben, dass beide Sohne von Unternehmern waren, und Sombart sich auch
intensiv mit den 6konomischen Verhiltnissen in Italien befasste - erinnert
sei an Guardinis frith in Angriff genommene, doch gescheiterte Dissertation
uber die Fideikommisse in Italien. Guardini nennt Sombart in seinen Berich-
ten den einzigen, ,der dafiir eingetreten war, den Versuch des katholischen
Lehrstuhls zu machen: es werde sich zeigen, was er wert sei. Er kam mir
sehr freundlich entgegen, und ich bin bis zu meinem Fortgang von Berlin
Gast seines Hauses gewesen®. (Guardini, Berichte, 39). Noch zu Weihnachten
1966 sandte Guardini dem Sohn Werner Sombarts, Nikolaus Sombart, seine

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Kategoriale Gegensatze II: Die transempirischen Gegensatze

eigenen wirtschaftswissenschaftlichen Theorien vorbrachte, mag es
wenig verwundern, dass Guardini ihn in seine in der Berliner Zeit
veroffentlichte Gegensatzlehre aufnahm, und dabei auch korrigierte.

Genauer wird dies an der Zeichnung des Unternehmerideals
Sombarts deutlich, welches als Beispiel fiir den Pol der Disposition
in die Ganzheit der Gegensatzspannung mit der Produktion gestellt
und damit neu eingeordnet ist. Sombart hatte die Person in Hin-
blick auf die kapitalistische Wirtschaftsform in seinem Werk ,Die
deutsche Volkswirtschaft im 19. Jahrhundert® 1903 dahingehend
beschrieben, dass die Zwecke der Wirtschaftsform von der jeweili-
gen leiblich-individuellen Personlichkeit loszulosen seien und das
Abstraktum des Sachvermégens ins Zentrum riicken miisse, sodass
die ,kapitalistische Unternehmung® entstehen koénne.”* Guardini
benennt im Gegensatzpol der Disposition die Méglichkeit, Zwecke
zu setzen, Stoffe zu ordnen und iiber sie zu verfiigen, korrigiert
jedoch eine einseitig rationalistische Sicht darin, dass er sie in das
notwendige gegensitzliche Verhdltnis zum Pol der Produktion, des
Schopferischen stellt, das sich der mathematischen Beschreibbarkeit
und damit der Verfiigung entziehe. Zudem binde das Schaffen die
Kraft des Ordnens an die wirklichen Dinge und bewahrt sie damit
vor einem Abgleiten in eine rein formale Abstraktion. Diese not-
wendige Einordnung des Pols der Disposition in die gegensitzlich-
gebaute Ganzheit des Lebendig-Konkreten tritt auch in Guardinis
Artikel ,,Freiheit und Unabanderlichkeit“ aus dem Jahr 1927 hervor,
wenn er {iber Sombarts Zeichnung des Bourgeois schreibi:

»Sombart hat seinerzeit die mechanisch-wirtschaftliche Haltung im Ty-
pus des Bourgeois als die rechenhafte definiert. Der Bourgeois ist ein
Mensch, der nur leben kann, wenn er berechenbare Sicherheit hat.
Er fihlt nur so weit Boden unter den Fiiflen, wie der Kalkil reicht.
Er ist der quantitative Mensch, der nur in ableitbaren Mengenverhalt-
nissen Daseinsgewdhr empfindet. Thm steht, so wire fortzufahren, der
qualitative Mensch gegeniiber, der eben zugleich ein Mensch des Ver-
trauens und des Wagnisses ist. Der fihig ist, den ,Sprung’ mitzumachen,

allgemeine Weihnachtskarte, jedoch ohne erkennbaren persénlichen Bezug.
(Vgl. Brief von Romano Guardini an Nicolaus Sombart, Weihnachten 1966, in:
Staatsbibliothek zu Berlin — Preuf8ischer Kulturbesitz, Handschriftenabteilung®
unter der Signatur: Nachl. 405 (Nikolaus Sombart) 758, Guardini, Romano).

373 Vgl. Sombart, Werner, Die deutsche Volkswirtschaft im neunzehnten Jahrhun-
dert, Berlin 1903, 77.

349

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

den die Wirkungsqualitdt aus der Ursachenqualitdt heraus tut; der die
nicht nachrechenbaren Zusammenhinge von Wesen und Gestalt fiir

vertrauenswiirdiger und tragfahiger erlebt als die Zusammenhénge der

Rechnung”34

In diesem Gegensatzpaar korrigiert er also sowohl das reine Schop-
fertum durch die Disposition als auch einen reinen Rationalismus
durch den Pol der Produktion. Kunst und Unternehmertum bediir-
fen sich in einer Gesellschaft gegenseitig.

3.2.3 Der Gegensatz

Aus dem Bisherigen ist deutlich geworden, dass Schaffen fiir
Guardini stets der Ordnung bedarf, da es sonst in die Ziellosigkeit
und ins Chaos zerrinne, und das Verfiigen entleert werde, wenn
nicht auch ein Potential der Neuschépfung in ihm vorhanden ist.”
Der Pol des Schaffens kann ganz fiir sich betrachtet werden, doch
bediirfe er, um gedacht werden und sein zu konnen, des Verfiigens,
das nicht mit jenem identisch sei und zugleich ohne es in die Un-
moglichkeit gerate. Damit erweist sich die Relation vom transempi-
rischen Punkt zum Erfahrbarkeitsbereich in diesem ersten transem-
pirischen Gegensatzpaar sowohl als produktiv als auch dispositiv,
wie Guardini in der Gegensatzlehre ausfiihrt:

»Der Akt der Produktion wird zunichst von Selbst-Immanenz des Le-
bens getragen. Es macht sich aber auch ein gewisses Maf3 von Transzen-
denz geltend, sonst wiirde Akt und Ergebnis niemals zu Rundung und
Abschlufy gelangen. Der Akt der Disposition setzt in erster Linie Selbst-
Transzendenz voraus, losgelosten Selbstabstand; fordert aber auch ein
Mindestmafd von Selbstinnesein, soll er nicht allen Zusammenhang mit
dem eigenen Seinsbestande verlieren”37®

Damit kann in dieser Untersuchung fiir die Ontologie des Leben-
dig-Konkreten festgehalten werden: ,AV: Das Lebendig-Konkrete ist
auf den transempirischen Punkt hin im Verhaltnis sowohl von Pro-
duktion als auch von Disposition®. Diese Polaritit liegt auch Guar-
dinis Uberlegungen zur Erkenntnistheorie zu Grunde, wie anhand

374 Guardini, Freiheit und Unabanderlichkeit, 127f.
375 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 70f.
376 Ebd., 108.

350

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Kategoriale Gegensatze II: Die transempirischen Gegensatze

seines Notizbuchs deutlich wird, wo er unter der Uberschrift ,,Sub-
jekt-Objekt-Struktur des Erkennens® festhalt, dass das Erfassen des
Objektes zugleich ,,Aufnahme und Produktion® bedeute, ,,d.h. Abbil-
dung des Gegenstandes und Selbstaussprache in den Gegenstand
hinein, durch die Abbildung. Wahrnehmung (dadurch die sachliche
Unterscheidung) und kategorial-apriorische Ordnung (dadurch die
unbedingte Giiltigkeit)“¥” Gemaf$ diesem Hinweis Guardinis ergibt
sich aus der Ontologie fiir die Erkenntnistheorie unter Hinzunahme
des Grundsatzes, dass die Erkenntnis dem Gegenstand entsprechen
muss, die These ,BY: Der Akt der Erkenntnis ist sowohl produktiv
als auch dispositiv*.

3.3 Urspriinglichkeit und Regel

Der zweite transempirische Gegensatz ist der von Urspriinglichkeit
und Regel. Guardini bezeichnet ihn in ,Gegensatz und Gegensitze®
noch mit ,,Anomie — Nomie® und definiert ihn dort wie folgt:

»Das Prinzip ist bei diesen Funktionen wirksam einerseits in einer nicht
gesetzmaf3ig bestimmten und bestimmbaren Weise; anderseits vollzieht
sich seine Tétigkeit nach Gesetz und Regel in notwendiger Gebunden-
heit"378

Gemif! Guardini stehen die transempirischen Gegensitze enger bei-
einander als die intraempirischen®®, sodass es nicht verwundern
vermag, dass sich die Zeichnung dieser Polaritit unmittelbar aus der
vorherigen ergibt. Trennte er noch die intraempirischen Gegensitze
deutlich voneinander durch die direkte Einfithrung der Begrifflich-
keit des neuen Gegensatzpaares vor der Beschreibung der Erfah-
rung, nennt er die Terminologie bei dieser Polaritit erst nach den
Ausfihrungen3®, sodass die Leserin bzw. der Leser den Eindruck
gewinnt, es werde immer noch die vorherige Polaritit niher be-
stimmt. Wie nah erster und zweiter transempirischer Gegensatz
beieinander liegen, wird auch spéter in Guardinis Werk ,Freiheit —

377 Guardini, Romano, Subjekt-Objekt-Struktur des Erkennens. Notiz ohne Da-
tum, in: ders., Notizbuch 1914-1919, [19].

378 Guardini, Gegensatz und Gegensitze, 12.

379 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 86.

380 Vgl. ebd., 79.

351

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

Gnade - Schicksal® verdeutlicht, indem er ausfiihrt, dass der kiinst-
lerische Mensch das ,Urspriingliche und Produktive® als wertvoll
empfinde, womit er beide Begriffe synonym verwendet.38! In beiden
Gegensatzpaaren fithrt Guardini zudem mit Sombart, Nietzsche
und der Wirkweise des Kiinstlers dhnliche Verweise an, sodass die
Darstellung dieses Gegensatzpaares kiirzer geschehen kann. Trotz
der grofien Nahe zur vorherigen Polaritat stellt diese fiir ihn einen
eigenen kategorischen Gegensatz dar. Die Differenz beider soll am
Ende herausgearbeitet werden, doch zundchst sei auf den dhnlichen
Gehalt geblickt, wobei zuerst die Gegensatzseite der Urspriinglich-
keit und dann diejenige der Regel dargestellt wird.

Laut Guardini konne der schopferische Akt des Lebens weder
errechnet bzw. vorausgesehen noch erzwungen werden.3? Er un-
terstehe nicht einer Regel, sondern setze sie, gehe nicht auf die
Verwirklichung eines duferen Zweckes, sondern des eigenen Sinns,
wie mit Verweis auf das kiinstlerische Schaffen gezeigt wurde. So
erfahre sich das Leben als Urspriinglichkeit und sich als Sinn und
Anfang setzend.’®® Bereits 1916 hatte Guardini in seinem Artikel
»Die Bedeutung des Dogmas vom dreieinigen Gott fiir das sittliche
Leben der Gemeinschaft® die Selbststdndigkeit, Verantwortung und
Unabhingigkeit der Person gegeniiber einer mdglicherweise verein-
nahmenden Gemeinschaft mit der je eigenen ,Urspriinglichkeit ihres
Wesens“ begriindet. Zugleich weist er ganz im Sinne des Gegensat-
zes von Einzelnem und Gemeinschaft auch auf die Gefahr blofler
Vereinzelung hin.3 Wenn Guardini in diesem Gegensatzpaar Gott
als den Sinn des Lebens bezeichnet®, wird damit die im vorherigen
Gegensatzpaar gezeichnete Linie bestitigt, dass die Erfiillung der
Kunst in der Liturgie und des Sinnhorizontes des Menschen in Gott
liege.

Auf einen Topos Georg Simmels Bezug nehmend, der bereits
oben dargelegt worden ist*®, fithrt Guardini aus, dass das Leben
nicht bleibe, wie es war, sondern bestindig tiber Regeln und Ord-

381 Vgl. Guardini, Freiheit, Gnade, Schicksal, 129.

382 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 71.

383 Vgl. ebd., 72.

384 Vgl. Guardini, Die Bedeutung des Dogmas vom dreieinigen Gott fiir das sittli-
che Leben der Gemeinschaft, 48.

385 Guardini, Der Gegensatz, 72.

386 Vgl. Kapitel ,2.1.1.1 Vier Perspektiven auf das Phanomen".

352

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Kategoriale Gegensatze II: Die transempirischen Gegensatze

nungen hinweg strome’¥’. Damit konne es durch denjenigen, der
innerlich nicht stindig neue Spriinge mitzugehen vermag, als ge-
fahrlich, treulos, unsicher, grausam und unzuverldssig empfunden
werden.®® Er richtet sich darin gegen eine Verabsolutierung des
biirgerlichen Menschentypus, der nur auf Sicherheiten bedacht ist,
worin die oben erwdhnten Ausfiihrungen Werner Sombarts zum
»Burgeois“ anklingen, die er hier abermals korrigiert, indem er ihn
in den Gegensatz zum Abenteurer setzt.3¥* Dieser vermag den Uber-
raschungen des Lebens durch eigene Spontaneitét in schopferischer
Weise die Stirn zu bieten und sei Charakterzug einiger grofier Per-
sonlichkeiten, wie Augustinus, Sokrates, Holderlin, Dante3*° oder
auch Eduard Méorike, tiber den er schreibt, ,daf$ es in den letzten
hundert Jahren der deutschen Literatur Keinen gibt, dessen Werk
eine solche Urspriinglichkeit des Erlebens mit einer solchen dichte-
rischen Reinheit und einer so begliickenden Schonheit verbindet,
wie das seinige“®!. In der Gegensatzlehre fithrt Guardini die Leben-
digkeit der Urspriinglichkeit hervorhebend dann aus:

,Und als um so lebendiger erfdhrt das Leben sich, je freier aus sich
selbst heraus es entspringt; je mehr es Wagnis ist und Abenteuer; [...] So

weit empfindet es sich als Leben, als es sich immer neu wagt“3%2

Die Urspriinglichkeit des Lebens konne aber auch zur Krankheit
werden, wenn sie in Unberechenbarkeit ausarte und ihre Veranke-
rung in der Erwartbarkeit verliere. Guardini nimmt wie im vorhe-
rigen Gegensatzpaar wieder Bezug auf Nietzsche, hier auf dessen
Wort, dass das Leben ,gefahrlich und bose® sei. Die Stelle, auf
die er sich hier bezieht, konnte nicht ermittelt werden, doch hatte
Nietzsche in der von Guardini in diesem Pol angelegten Richtung
z.B. in der ,Fréhlichen Wissenschaft“ notiert: ,Denn glaubt es mir!

387 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 72.

388 Vgl. ebd., 73.

389 Vgl. ebd., 74.

390 Vgl. Guardini, Romano, Vom Denken und Leiden des heiligen Augustinus, in:
ders., Wahrheit und Ordnung. Universitatspredigten, Heft 10, Wiirzburg 1956,
245-256, hier zitiert nach: ders., Unterscheidung des Christlichen. Gesammel-
te Studien 1923-1962. Band 3: Gestalten, Mainz — Paderborn 31995, 132-140,
132; Ders., Der Tod des Sokrates, 273; Ders., Holderlin, 287.

391 Guardini, Gegenwart und Geheimnis, 155.

392 Guardini, Der Gegensatz, 73f.

353

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

- Das Geheimnis, um die grofite Fruchtbarkeit und den grofiten Ge-
nufl vom Dasein einzuernten, heiflt: gefihrlich leben!“*3 Schaffen,
Leben, Gefahr und das Bose stehen fiir ihn untrennbar zusammen.
Wie beim Dionysischen besteht auch hier Guardinis Korrektur da-
rin, dass er dem alleinigen rauschhaften schopferischen Moment das
Apollinische, die Regel, als notwendigen Gegensatzpol hinzustellt
und das eine Moment des Lebens durch das andere ins Gesamt
einordnet:

»S0ll das unerrechenbare Aufsteigen von Gestalt und Tat Schonheit
haben, wirkliche Freiheit und Sinn; soll's auch nur méglich, ja denkbar
bleiben, dann muf} es wenigstens aus einem Mindestmafl von Zusam-
menhang kommen, von Uberlieferung und Umgebung, von Ordnung,
Logik und Voraussicht3**

Guardini beschreibt als Gegenpol zur Urspriinglichkeit die Erfah-
rung, dass das Leben z.B. im Bau der Knochen, im regelmafSigen
Rhythmus des Atems oder von Wachen und Schlafen ,von Regel
erfullt“*® sei. Auch die logischen Gesetze des Denkens gelten nicht
nur in einem Augenblick, sondern bleiben auch kiinftig noch giltig.
Leben stehe im Zusammenhang, in Regel, Gesetz, Gestalt, Maf$ und
Rhythmus.3® Es gebe eine Dauer im Wandel und Wiederkehr im
Wechsel, was bedeutet, dass eine Verdanderung auch erwartet werden
konne: ,Je tiefer das Leben, desto sicherer darf es auffordern, sich
ihm anzuvertrauen, denn es hat Maf3, Bindung und Zucht“3*7
Bestimmt Guardini das Verhiltnis des transempirischen Punktes
zum Erfahrbarkeitsbereich als Regel und Gesetz, beschreibt er damit
eine quantifizierbare und berechenbare Relation, die sich in den
physischen Gegebenheiten finde und den Naturwissenschaften als
Bedingung ihrer Moglichkeit zu Grunde liege.’*® Wie der einzelne
Mensch das Element der Regel enthalte und damit physische Vor-

393 Nietzsche, Friedrich, Die frohliche Wissenschatft, zitiert nach: Werke in drei
Banden. Zweiter Band, Darmstadt 1997, 7-274, 166.

394 Guardini, Der Gegensatz, 75.

395 Ebd., 78.

396 Die elementaren Bewegungen im Lebendig-Konkreten ,Mafl“ und ,Rhyth-
mus“ werden spéter in ihrem Bezug auf das Verhéltnis des Gegensatzes an sich
dargestellt, sodass hier darauf verzichtet werden kann. (Vgl. Kapitel ,,5.2 Die
quantitativen Lebensverhiltnisse von Maf§ und Rhythmus®).

397 Guardini, Der Gegensatz, 78.

398 Vgl. Guardini, Freiheit und Unabénderlichkeit, 129.

354

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Kategoriale Gegensatze II: Die transempirischen Gegensatze

ginge durch Physik und Biologie beschreibbar sind, so sei auch die
Gruppierung von vielen Menschen hin zu hoheren Gegensatzeinhei-
ten von Regel und Quantitdt durchdrungen, was die Voraussetzung
dafiir ist, dass diese Relationen durch die Sozialwissenschaften er-
fassbar sind.>*® Da Leben Regelhaftigkeit habe, konne der Mensch
auch Herr iiber das eigene Leben sein und die Konsequenzen von
Taten voraussehen: ,Leben heif3t, Verantwortung tragen“40°

Trotz aller Méglichkeit und Notwendigkeit der rational-wissen-
schaftlichen Erfassung des Daseins wendet sich Guardini aber auch
gegen eine einseitige rationalistische Weltdeutung, die die ,Dinge in
ihrer unaufloslichen Urspriinglichkeit® in quantitative Verhdltnisse
aufzuldsen versuche, wie er in seinen Vortrdgen ,Vom Sinn der Kir-
che® darlegt.*?! Seine Ausfithrung der Gegensatzseite der Regel ist
also auch als Kritik am Rationalismus zu lesen, da er nur zusammen
mit der Gegensatzseite der Urspriinglichkeit, der Wesenhaftigkeit
der Phanomene, gedacht werden und sein konne. Das Leben diirfe
sich bei aller notwendigen Regelhaftigkeit also nicht so weit in diese
Richtung verschieben, dass sie rein vorliegt, denn dies wiirde zur Er-
starrung fithren. Soll lebendige Regel nicht zum toten Mechanismus
gefrieren, bediirfe die Sicherheit des Ablaufs einem Mindestmafl
von schaffender Urspriinglichkeit, womit auch dieser Bereich im
anderen stehe.#? Urspriinglichkeit und Regel stehen fiir Guardini im
Lebendig-Konkreten also im Verhaltnis des Gegensatzes.

Die Differenz zwischen erstem und zweitem transempirischen
Gegensatz liegt, so die hier vertretene These, darin, dass Schaffen
(Produktion) und Ordnen (Disposition) als Akte aufzufassen sind,
die allein dem Menschen zukommen, wohingegen sich Urspriing-
lichkeit und Regel als Charakteristika in allen Daseinsstufen fin-
den.# Der Akt der Produktion setzt Urspriinglichkeit und der der
Disposition Regel als Bedingung seiner Moglichkeit voraus, wobei
immer auch ein Mindestmafl der je anderen Seite gegeben sein

399 Vgl. Guardini, Romano, Uber Sozialwissenschaft und Ordnung unter Perso-
nen, in: Die Schildgenossen 6 (1926), 125-150, hier zitiert nach: ders., Unter-
scheidung des Christlichen. Gesammelte Studien 1923-1962. Band I: Aus dem
Bereich der Philosophie, Mainz — Paderborn 31994, 44-75, 44.

400 Guardini, Der Gegensatz, 77.

401 Vgl. Guardini, Vom Sinn der Kirche, 22.

402 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 79.

403 Vgl. Guardini, Freiheit und Unabanderlichkeit, 135.

355

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

muss. Ist also ein Mensch z.B. in einem sehr starken Maf3verhalt-
nis durch Ordnung und Regelméafligkeit charakterisierbar, werden
von ihm nur mit geringer Wahrscheinlichkeit geniale neue Akte des
Schaffens zu erwarten sein, denn vielmehr eine hervorragende ord-
nende und zweckmafige Tatigkeit. Ist ihm hingegen eine grofie Ur-
spriinglichkeit zu eigen, wiirde ihm in einer ordnenden oder verwal-
tenden Titigkeit Gewalt angetan, hingegen in einer schopferischen
seinem Wesen entsprochen. Mit Guardini ldsst sich das zweite trans-
empirische Gegensatzpaar wie folgt zusammenfassend beschreiben:

»Lebend erfahren wir endlich, wie Leben Regel hat, Ordnung werden
kann, und dafl es doch wiederum kommt und geht, wann und wie es
will. Solche Urspriinglichkeit des Lebens unterbricht nicht die Regel;
die Regel versagt nicht in ihm, sondern es ist ein Anderes, Eigenes,
aus eigener Sinnrichtung Herkommendes, das mit der Regel zusammen
die Haltung des Lebendigen begriindet. Und unter Strafe, das Leben zu
vereinfachen, zu entspannen, ja eben - zu entlebendigen, ist verboten,
eines zu streichen oder aus dem anderen abzuleiten. Ebenso aber, aus
der ritselvollen Einheit ein blofles Nebeneinander zu machen, eine
mechanische Zweiheit. Das ndmliche Leben ist beides, in und an bei-
dem®404

Fiir die Ontologie des Lebendig-Konkreten kann damit festgehalten
werden: ,AVl: Das Lebendig-Konkrete ist auf den transempirischen
Punkt hin im Verhiltnis sowohl von Urspriinglichkeit als auch
von Regel® Guardini nutzt das Gegensatzpaar in seinem spiteren
Ethik-Kolleg sowohl zur Beschreibung der Urspriinglichkeit der
Phdnomene, die einen Sinn in sich tragen und denen deshalb mit
Platon staunend begegnet werden miisse, als auch zur Zeichnung
der der Urspriinglichkeit der Phdinomene angemessenen Erkenntnis-
form, die eine innere Beteiligung, ein Mitvollziehen, sei. Selbst die
mathematische Beschreibung setze dabei eine Ur-Begeisterung fiir
die Phanomene voraus.®> In der Gegensatzlehre bezeichnet er den
anderen Pol - die Regel - als notwendig fiir die Erkennbarkeit des
Konkret-Lebendigen: ,Das Leben erfahrt sich als einen Vorgang,
der nach Vernunft geordnet ist. Genauer gesagt: Der so ist, daf$ ihn
die Vernunft fassen kann“#°¢ Damit erscheint der Erkenntnisvorgang

404 Guardini, Der Gegensatz, 183.
405 Vgl. Guardini, Ethik IT, 294f.
406 Guardini, Der Gegensatz, 76.

356

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Kategoriale Gegensatze II: Die transempirischen Gegensatze

als selbst gegensitzlich, womit fiir die Erkenntnistheorie festgehalten
werden kann: ,BVl: Der Akt der Erkenntnis ist im Sowohl-als-auch
von Urspriinglichkeit und Regel gebaut®.

3.4 Immanenz und Transzendenz: Hinweise auf Romano
Guardinis Befassung mit Aurelius Augustinus und Georg
Simmel

Das Gegensatzpaar Immanenz und Transzendenz bildet das dritte
der transempirischen Gegensitze und wurde von Guardini in ,Ge-
gensatz und Gegensitze“ wortgleich bezeichnet, wo er es folgender-
maflen beschrieb: ,Das Prinzip ist einerseits dem Hervorgebrachten
innewohnend; anderseits ist es auflerhalb desselben ,stehend 407
Bereits in dieser frithen Schrift deutet sich seine Bestimmung der
Person durch die Daseinspole ,Innen® und ,Oben® an, wie er sie
dann spiter in seiner Anthropologie in ,Welt und Person® (1939) aus-
arbeitete.1%® Wie geschildert, dhneln sich die drei transempirischen
Polarititen und werden von Guardini beinahe synonym verwendet.
Thre Differenz scheint darin zu liegen, dass Produktion und Dispos-
ition Akte sind, die auf den Charakteristika Urspriinglichkeit und
Regel beruhen, die wiederum in der Immanenz und Transzendenz
des Lebens griinden. So setzt meiner Ansicht nach bei Guardini der
Akt der Disposition in erster Linie als Bedingung seiner Méglichkeit
die Regel voraus, die auf der Fahigkeit der Selbst-Transzendenz,
d.h. der Moglichkeit des Selbstabstandes, beruht, und der Akt der
Produktion vor allem die Urspriinglichkeit, die primédr von der
Selbst-Immanenz des Lebens getragen wird.

Im Folgenden werden die beiden Gegensatzseiten je fiir sich dar-
gestellt, wobei auf Guardinis Befassung mit Aurelius Augustinus, den
er nicht einfach repetiert, sondern in die Perspektivitit zeitgends-
sischer Philosophie, namentlich derjenigen Georg Simmels, stellt,
hingewiesen wird. Es ist in dieser Untersuchung nicht maglich, aus-
fithrlich auf die Befassung Guardinis mit Augustinus einzugehen, da
dies den Rahmen iibersteigen wiirde, doch sollen Beziige zu ihm
angedeutet und damit ein kiinftiger Forschungsgegenstand angezeigt

407 Guardini, Gegensatz und Gegensitze, 12.
408 Vgl. Guardini, Welt und Person, 45-51.

357

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

werden. Die Erorterung dieser dritten transempirischen Polaritit
wird mit einem Ausblick auf einen mdglichen Untersuchungshori-
zont beschlossen: Guardinis latente Auseinandersetzung mit Martin
Heidegger.

3.4.1 Immanenz

Guardini beginnt seine Zeichnung der Gegensatzseite der Imma-
nenz mit dem gewohnten Blick auf das Selbsterleben des Lebens:
Es erfahre sich ,als sich selber innewohnend%° Ein Mensch konne
sich auf einen Punkt, auf eine Freude, einen Schmerz oder eine
Erinnerung konzentrieren und erlebe, dass sich das Dasein in die-
ser Innerlichkeit geborgen fiihlt. ,Auf diesem Innensein beruht der
Selbstbesitz des Lebens; je tiefer es geht, desto voller gehért das
Leben sich selbst“#? Damit richtet sich Guardini wieder gegen eine
biologistisch-mechanistische Sichtweise, die den Menschen auf seine
berechenbaren Vorginge reduziert*!’, und betont mit der Lebensphi-
losophie die Intuition, die Emotion und das Innere als notwendige
Dimensionen des Lebens.

Zum Wesen des Lebens gehore es, eine Mitte zu haben, auf die
alles hingerichtet sei und von der alles ausgehe. Alles sei von der
Mitte her geordnet, sodass das Sein harmonisch und lebendig sei:
»Je tiefer, und mittenbezogener, mittenbeherrschter das Leben, desto
lebendiger ist es“*? Guardini erwdhnt zur Verdeutlichung seines
Gedankens das Bild der Kugel, in der von allen Punkten aus glei-
chermaflen der kiirzeste Weg zur Mitte geht und diese damit {iberall
gegenwirtig sei. , Alter Tiefensinn® sprache deshalb davon, dass die
Kugel die ,vollkommenste Form des Seins“4® sei. Er greift mit dem
Bild der Kugel als Symbol der Vollkommenbheit platonisches Gedan-
kengut auf, wie es sich im beriihmten Mythos von den Kugelmen-
schen in Platons Symposion findet, wonach die urspriinglich voll-

409 Guardini, Der Gegensatz, 79.

410 Ebd., 80.

411 Vgl. dafiir Teil IT Kapitel ,,2 Hinwendung zum Lebendig-Konkreten®

412 Guardini, Der Gegensatz, 8l. Guardinis Konzeption der Mitte wurde oben
betrachtet. (Vgl. Teil II Kapitel ,,3 Hinwendung zur Mitte in der Hingabe an
Gott und die Kirche®).

413 Guardini, Der Gegensatz, 80.

358

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Kategoriale Gegensatze II: Die transempirischen Gegensatze

kommene ganzheitliche Form des Menschen die der Kugel gewesen
sei, zu der er nun in mannlich und weiblich zerteilt im Eros zuriick-
strebe.#* Das mit der ,Kugel und der ,Mitte“ angezeigte Streben
des Menschen nach Vollkommenheit, also eine Bewegung Auf-hin,
verbindet Guardini mit der christlichen Lehre vom Menschen als
von Gott her und auf Gott hin Geschaffenen und bedient sich dafiir
u.a. der Theologie des in der platonischen Denktradition stehenden
Kirchenvaters Aurelius Augustinus*®, worauf nun hingewiesen sei.
Guardinis Auseinandersetzung mit Augustinus begann wihrend
seines Theologiestudiums. In einem Brief an Weiger vom Mai
1908 erwidhnt er, dass er das ,Enchiridion” des Augustinus lese,
es zu iibersetzen und als ,Handbiichlein der Dogmatik® herauszu-
geben gedenke.!!® Er befasste sich auch in seiner Promotion tiber
Bonaventura mit dessen augustinischen Grundlagen*” und inten-
sivierte seine Studien zu ihm auf dem Lehrstuhl in Berlin Anfang
der 1920er Jahre*8, Fiir das Wintersemester 1924/25 findet sich eine
Vorlesungsankiindigung zum Thema ,Augustins religioses Weltbild
und dessen Bedeutung fiir die Gegenwart’, fiir das Wintersemes-
ter 1931/32 dann Vorlesungen iiber ,Die Bekenntnisse des heiligen
Augustinus (als Einfithrung in seine geistige Welt)“ und 1934/35
tiber ,Augustins ,Gottesstaat’ und die Grundprobleme des christli-
chen Geschichtsbewufitseins“ Im Jahr 1935 veroffentlichte Guardini
sein erstes Buch zu Augustinus ,Die Bekehrung des Aurelius Au-

414 Vgl. Platon, Symposion, 189d-191d (iibers. von Friedrich Schleiermacher), in:
ders., Samtliche Werke IV, Frankfurt am Main 1991, 53-183.

415 Vgl. Guardini, Die Bekehrung des Aurelius Augustinus, 71: ,Immer steht das
einzelne Element im ,Auf-hin’ und Von-her" Es ist tiber sich hinaus auf das
Andere bezogen; aber so, dafl es ebendarin zu seinem vollen Sondersein
gelangt. So vollzieht sich in Augustins Welt ein bestindiges Uberschreiten
des Vorldufig-Eigenen auf das Andere hin, in welchem Hiniibergang aber das
Eigentlich-Eigene erreicht wird, das kein einfach Gegebenes, sondern Frucht
dialektischer Bewegung ist...".

416 Vgl. Brief an Weiger vom 15.-22. Mai 1908, Schmitten im Taunus, in: Gerl-
Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 38. Die von Guardini in den
Blick genommene Ubersetzung ist nicht erhalten, doch erwahnt er in seinem
Testament vom 21.9.1914 ein ,Handbiichlein des inneren Lebens®, das Karl
Neundoérfer nach seinem Tod herausgeben solle.

417 Vgl. Guardini, Die Lehre des hl. Bonaventura von der Erlosung, 24, 27, 57f,, 62,
123, 141.

418 Vgl. dafiir Zimmermann, Die Nachfolge Jesu Christi, 83f.

359

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

gustinus“!® und sein zweites Werk erschien 1944 unter dem Titel
»~Anfang. Eine Interpretation der fiinf ersten Kapitel von Augustins
Bekenntnissen“?0. Die intensive Phase der Befassung Guardinis mit
Augustinus liegt also nach der Publikation der Gegensatzlehre, so-
dass konstatiert werden kann, dass er das Gegensatzpaar nutzt, um
die darin bewusst angelegten Hinweise auf Augustinus in spdteren
Schriften naher zu explizieren. Die entgegensetzte Vermutung, dass
er auch den Pol der Transzendenz (s.u.) mit Verweis auf das Ge-
déchtnis ganzlich ohne Augustinus konzipierte — obwohl er zu jener
Zeit eine Vorlesung tiber ihn hielt und sehr frith mit dessen Gedan-
kengut in Kontakt gekommen war — und ihn erst spater ,entdeckte®,
scheint unwahrscheinlich zu sein.

In der ,Bekehrung des Aurelius Augustinus® fithrt Guardini Au-
gustinus® Unterscheidung zwischen seelisch-sittlicher und gldubig-
geistlicher Innerlichkeit an*?!, womit die in der Gegensatzlehre im
Bereich des Menschlichen erfahrene Innerlichkeit, die dort schon
die ,kontemplative Haltung des Lebens“4?? bezeichnet, auf die Aus-
richtung des Menschen auf Gott hin geweitet wird: ,,Eine besonde-
re Entfaltung erfahrt die Innerlichkeit im religiésen Akt“23. Die
christliche Innerlichkeit als jener Raum, in dessen Tiefe sich Gott
zur Geltung bringt, sei nicht eine Verstirkung des psychologischen
Innen, sondern wesenhaft anders und betreffe das Ganze des Da-
seins. Augustinus richtet in seinen ,Confessiones® die berithmten
Worte im Gebet an Gott, die das Verhiltnis von Selbstinnigkeit
und christlicher Innerlichkeit zusammenfassen: ,Du aber warst mir
innerlicher als mein Innerstes und hoher als mein Hochstes® (,tu
autem eras interior intimo meo et superior summo meo“).4?* Im
Zitat des Augustinus ist auch der zum Innen notwendige Gegensatz
des ,Dariiber“/?> ausgesprochen, ohne den sich das Leben selbst
verunmoglicht.

419 Guardini, Die Bekehrung des Aurelius Augustinus.

420 Guardini, Romano, Anfang. Eine Interpretation der fiinf Kapitel von Augustins
Bekenntnissen, Komar im Elsaf8 1934.

421 Vgl. Guardini, Die Bekehrung des Aurelius Augustinus, 33.

422 Guardini, Der Gegensatz, 81.

423 Guardini, Die Bekehrung des Aurelius Augustinus, 36.

424 Augustinus, Confessiones (iibers. von Dieter Hattrup), Paderborn 2010, 3,6,11.

425 Vgl. Guardini, Die Bekehrung des Aurelius Augustinus, 38.

360

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Kategoriale Gegensatze II: Die transempirischen Gegensatze

Eine reine Innerlichkeit konne das Leben, so Guardini, stumm,
spannungslos und mechanisch werden lassen.*?® Es konne in sich
versinken, wie er selbst in der Schwermut immer wieder erfahren
hatte.*?” Es sei zwar in einer Mitte gesammelt und von dieser her
geordnet, strome aber immer auch nach auflen und nach vorn hin,
benétige also immer ein Mindestmaf3 an Moglichkeit, aufler sich
zu stehen, sonst sei es kein Sich-Inne-Sein, sondern ein Zu-Grunde-
Gehen.*?® Guardini richtet sich in seinen Ausfithrungen zur Unméog-
lichkeit der reinen Innerlichkeit gegen jene lebensphilosophischen
Haltungen, die Emotion und reine Innerlichkeit verabsolutierten
und aus der Intuition den Intuitionismus machten.*?® Er korrigiert
diese Einseitigkeit, indem er den Pol der Transzendenz ins Verhalt-
nis des Gegensatzes zur Selbstinnigkeit des Lebens setzt: ,Schon
das Phianomen der ,Mitte‘ bedeutet Transzendenz; ist sie doch auf
Umkereis, Fliche, Korper bezogen“ 430

3.4.2 Transzendenz

Guardini beschreibt, dass die Transzendenz des Lebens sowohl in
raumlicher wie in zeitlicher Dimension erfahren werde, wobei er in
der Gegensatzlehre einen grofleren Akzent auf die zeitliche und spa-
ter in ,Welt und Person® auf die rdumliche Erfahrung legt. Rdumlich
erfahre der Mensch, dass er tiber den Bereich des eigenen Korpers
hinausgreifen und zu anderen Menschen und Dingen in Beziehung
treten konne. Er wohne beispielsweise in einem bestimmten Umfeld
und sei in eine Familie eingebettet. Zudem sei er fahig zur Wahrneh-
mung des eigenen Korpers und zur Selbstbetrachtung, in der sich
das Subjekt transzendiert und sich selbst zum Objekt der eigenen
Betrachtung macht.*3!

426 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 81.

427 Vgl. Teil I Kapitel ,1.5 Existentieller Gegensatz III: Die Schwermut®

428 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 82.

429 Vgl. Knoll, Glaube und Kultur, 97; Triitsch, Josef, Art. Intuitionismus, in:
LThK? 5 (1957), 740f; vgl. dafiir auch das epistemologische Kapitel ,6 Die
Erkenntnis des Lebendig-Konkreten®.

430 Guardini, Der Gegensatz, 83.

431 Karl Rahner wird in seinem Werk ,Horer des Wortes“ die Transzendentalitét
des Menschen dahingehend konzeptionieren, dass sich der Mensch in jegli-

361

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

In zeitlicher Hinsicht werde die Selbst-Jenseitigkeit des Lebens
beispielsweise im Gedéchtnis erlebt, mittels dessen der Mensch iiber
das Jetzt hinaus sowohl in den Zusammenhang des Vergangenen
ausgreife als auch auf das hin, was noch nicht Jetzt ist, aber auf
es zukomme (die Zu-kunft). Leben werde durch das Vergangene
beeinflusst (Kausalitat) und stehe schon im Ziel, das das Leben
auf es hin ziehe (Teleologie). Guardini verweist beim Terminus des
Gedachtnisses in der Gegensatzlehre auf die Ausfithrungen Simmels
in dessen Werk ,Lebensanschauung“?®? und beschreibt es spiter in
seiner Bedeutung bei Augustinus.

Guardini bezeichnet das Gedédchtnis bei Augustinus als ,jene
Kraft, mit welcher der Mensch sich seine innere Welt vor Augen
bringt und erst recht eigentlich zu eigen macht“** Im Erinnern
transzendiere es die unmittelbare Wirklichkeitserfahrung auf zeitli-
che Weise hin zu simtlichen Orten und Dingen und habe das Kor-
perliche auf unkérperliche Weise.*** Diesen Vorgang verdeutlicht
Augustinus in seinen ,Confessiones“ eindringlich, die hier in der
Ubersetzung Guardinis zitiert werden:

»Grofd ist diese Macht des Gedéchtnisses, grof iber Maf3, o Herr; ein
weites und unendliches inneres Gemach. [...] Grofie Verwunderung
kommt mich dariiber an; Staunen ergreift mich. Und die Menschen
gehen und bewundern die Héhen der Berge und die ungeheuern Fluten
des Meeres und die iiberaus breiten Stromungen der Fliisse und die
Weite des Ozeans und die Bahnen der Gestirne und lassen sich selbst
stehen und wundern sich nicht, dafl ich das alles, als ich davon sprach,
nicht mit Augen sah, und doch nicht davon wiirde sprechen kénnen,
wenn ich nicht Berge und Fluten und Fliisse und Gestirne, die ich selbst
gesehen, und den Ozean, beziiglich dessen ich [Anderen] Glauben ge-
schenkt, drinnen in meinem Gedichtnis sihe, mit ebenso ungeheuern
Mafen, als ob ich sie drauflen sihe!“4%

Wie fiir Augustinus ist das Gedachtnis auch fiir Simmel der Ort, an
dem das Erfahrene als Erinnerung fortlebe, sodass sich das real ge-

chem Denken implizit im ,Vorgriff* schon immer vor das absolute und freie
Sein gestellt vorfindet. (Vgl. Rahner, Horer des Wortes, 88-106).

432 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 82.

433 Guardini, Die Bekehrung des Aurelius Augustinus, 24.

434 Vgl. ebd., 26.

435 Augustinus, Confessiones 10,8,15. Diese Stelle wurde zitiert in der Ubersetzung
Guardinis. (Vgl. Guardini, Die Bekehrung des Aurelius Augustinus, 31f).

362

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Kategoriale Gegensatze II: Die transempirischen Gegensatze

genwirtige Leben bis dahin zuriickerstrecke. Die Gegenwart sei also
nicht einfach punktuell, sondern, so Simmel, ,sozusagen nach riick-
wirts ausgedehnt“ 43¢ Zudem gehore ihr auch die Zukunft bereits an,
wie jede willentliche Zwecksetzung zeige, in der der Mensch mit der
Setzung bereits jenseits dieser stehe und damit in die Zukunft hinein
ausgestreckt sei.*’” Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft bilden
fir Simmel also eine Einheit und verdeutlichen die Transzendenz
des Lebens, wie er in seiner Schrift ,Lebensanschauung® ausfiihrt:

LZeit ist die — vielleicht abstrakte — BewufStseinsform dessen, was das
Leben selbst in nicht aussagbarer, nur zu erlebender unmittelbarer Kon-
kretheit ist; sie ist das Leben unter Absehen von seinen Inhalten, weil
nur das Leben den zeitfreien Gegenwartspunkt jener anderen Wirklich-
keit nach beiden Richtungen hin transzendiert und erst damit und ganz
allein die Zeitausdehnung, das heif3t die Zeit, realisiert 43

Auch fur Guardini bedeutet Leben Transzendenz, wie er in der
Gegensatzlehre schreibt:

»Das Leben greift iiber sich, tritt {iber sich selbst hinaus, steht aufler
sich selbst. Und es weif8 sich um so starker und freier, je weniger es in
sich eingeschlossen bleibt; je stolzer die Hohe, zu der es, tiber sich selbst
hinaus, aufsteigt; [...] je souverdner es iiber sich verfiigt; je weiter es
Vergangenheit iiberspannt und Zukunft vorwegnimmt; [...] je ferner die
gesetzten Ziele und umfassender das Gefiige der Zwecke und Mittel“**

Wie bei allen Gegensatzseiten bestehe auch bei dieser die Gefahr,
dass sie dazu dringe, sich rein zu verwirklichen, wodurch sich die
Selbstbetrachtung so weit vom Innesein entfernen wiirde, dass sie
nur noch abstrakt und leer wiirde. Bei aller Notwendigkeit der
Transzendenz diirfe das Leben dabei nicht den Zusammenhang mit
sich selbst verlieren. Zwar bilde die Transzendenz als Aktion den
Gegenpol zur kontemplativen Haltung des Lebens, doch diirfe sie
nicht zum Aktionismus verkommen. Transzendenz und lebendige
Selbstbetrachtung bendtigen ein Mindestmaf3 an Selbst-Innigkeit
und an Bindung an die Mitte, d.h. Transzendenz miisse immer

436 Simmel, Lebensanschauung, 9.
437 Vgl. ebd., 11

438 Ebd., 11

439 Guardini, Der Gegensatz, 84.

363

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

schon in der Gegensatzseite der Immanenz stehen, um gedacht wer-
den und sein zu konnen.*40

3.4.3 Der Gegensatz

Das Leben steht fiir Guardini im Gegensatz von Immanenz und
Transzendenz. Es habe Tiefe und Innesein, wiirde aber allein in sich
selbst versinken, wenn es keinen Zusammenhang zu Vergangenheit
und Zukunft hitte. Um lebendig zu sein, werde ein Mindestmaf3 an
Dariiberstehen und an Ausgreifen benétigt, doch wire Leben allein
Transzendenz, loste es sich von seinem eigenen Bestand ab und
brauche daher als lebendige Selbst-Transzendenz ein Mindestmaf3
an Inne-sein:

»Diese beiden Haltungen des Innewohnens und Dariiberstehens, der
Selbst-Innigkeit und Selbst-Jenseitigkeit, der Immanenz und Transzen-
denz des Lebens sich selbst gegentiber, genauer: Des lebendigen Innen-

punktes dem Erfahrungsbestande gegeniiber, bilden wiederum einen

Gegensatz" 44!

Aus den Darlegungen zum dritten transempirischen Gegensatzpaar
von Immanenz und Transzendenz ergibt sich fiir die Ontologie
des Lebendig-Konkreten: ,,AVl: Das Lebendig-Konkrete ist auf den
transempirischen Punkt hin im Verhéltnis sowohl von Immanenz
als auch von Transzendenz“ und gemifl dem Grundsatz, dass die
Erkenntnis dem Gegenstand entspricht, fiir die Erkenntnistheorie:
,BVIL: Der Akt der Erkenntnis muss sowohl aus der Immanenz als
auch der Transzendenz des Erkennenden entspringen und sowohl
die Immanenz als auch Transzendenz des zu Erkennenden anzielen®.

Guardini kniipfte zur Verdeutlichung dieses Gegensatzpaares an
die lebensphilosophische Tradition Simmels an. Vielleicht stand der
Kontakt zu dessen Denken - erinnert sei an die Rezeption von
dessen Aufsatz aus dem Jahr 1904 — auch mit am Anfang der Uber-
legungen zur Konzeption dieser Polaritit. Sicher findet sich darin
platonisch-augustinisches Gedankengut, mit dem Guardini friith ver-
traut war und welches er in den Jahren nach der Publikation der
Gegensatzlehre deutlicher entfaltete. Insgesamt kann hier wieder

440 Vgl. ebd., 85.
441 Ebd., 85.

364

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Kategoriale Gegensatze II: Die transempirischen Gegensatze

eine Aktualisierung der theologischen Tradition mittels zeitgendssi-
scher Philosophie konstatiert werden, die auf der anderen Seite eine
Offnung des Zeitgendssischen auf das Christliche hin bedeutet.

3.4.4 Weiterdenken: Romano Guardini und Martin Heidegger

Guardini kniipft in ,Welt und Person® an die Daseinsausrichtung des
Menschen im ,polar-konstruktiven Gegensatz an und beschreibt
den geistig-personalen Daseinsraum des Menschen deshalb nicht
im Widerspruch von Unten und Oben, sondern im Gegensatz von
Innen und Oben.**? Gunda Briiskes Feststellung, dass Guardini
das Gegensatzpaar in der Gegensatzlehre hinsichtlich der zeitlichen
Dimension und in ,Welt und Person® hinsichtlich der raumlichen
Komponente entfalte, ist zuzustimmen.**> Hanna-Barbara Gerl-Fal-
kovitz deutet die Verwendung der Kategorie der Rdumlichkeit und
nicht der Zeitlichkeit in ,Welt und Person® als latente Richtung ge-
gen Martin Heideggers 1927 erschienenes Werk ,,Sein und Zeit“444,
weshalb kurz Guardinis Dialog mit Heidegger als Eroffnung eines
Horizonts fiir kiinftige Untersuchungen angefiihrt sei.

Guardini und Heidegger lernten sich im Wintersemester 1912/13
im Kolleg von Heinrich Rickert kennen. Am 10. April 1916 sandte
Guardini einen Brief an Heidegger, worin er ihn um ,Fingerzeige®
und Hilfe beim Verstindnis der neueren kritischen Philosophie
bat.*4> Fur Heideggers erfolgte Hilfeleistung, die leider nicht erhalten
ist, bedankte er sich mit Brief vom 20. April 1916 und wiinschte ihm
~von Herzen gute Ostern“*4¢ Beiden Briefen legte er eigene Aufsitze
bei. 1927 erschien Heideggers ,Sein und Zeit", das Guardini zum
Jahreswechsel 1929/1930 mit einem kleinen philosophischen Kreis
auf Burg Rothenfels besprach, wobei ihm diese Gedankenwelt als
»sehr bedeutungsvoll“ erschien, wie er Weiger am 6. Januar 1930

442 Vgl. Guardini, Welt und Person 49f.

443 Vgl. Briiske, Anruf der Freiheit, 244f.

444 Vgl. Gerl-Falkovitz, Geheimnis des Lebendigen, 231.

445 Vgl. Brief an Heidegger vom 10. April 1916, in: Denker / Gander / Zaborowski
(Hg.), Heidegger und die Anfénge seines Denkens, 69.

446 Brief an Heidegger vom 20. April 1916, in: Denker / Gander / Zaborowski
(Hg.), Heidegger und die Anfinge seines Denkens, 70.

365

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

schrieb.#*” Im Sommer 1933 ergab sich eine Begegnung zwischen
beiden auf Burg Rothenfels und ein intensiver philosophischer
Austausch. Wohl fillt in diese Zeit auch ein Besuch Guardinis in
Heideggers Studierzimmer in Zihringen**8, doch am 19. Juni 1934
vermerkt er in einem Diktat an seinen Sekretir Erich Gorner, dass
Heidegger zwar heute der grofite Denker sei, er aber vom Dritten
Reich in Beschlag genommen worden ist.

1945 erreichte Guardini neben anderen Berufungsanfragen dieje-
nige aus Freiburg auf die Nachfolge Heideggers, die er ablehnte,
da er sich selbst nicht als Fachphilosoph betrachtete, der einem
Heidegger, vor dessen geistiger GrofSe Guardini Hochachtung hatte,
nachfolgen konnte. 1950 ergab sich ein abermaliges Gespriach zwi-
schen beiden und weitere Kontakte iiber Heideggers zwei Vortrags-
reihen zu ,Die Kiinste im technischen Zeitalter**” Das Verhaltnis
beider war dabei stets von Achtung und auch menschlicher Nihe
zueinander geprégt, auch wenn Heidegger bei Guardini beméng-
elte, dass er gedanklich zu wenig wagen wiirde, und Guardini tiber
Heidegger in seinem Tagebuch am 27. Dezember 1953 kommentier-
te, dass ihm dessen Denkart zu kompliziert wire und er eigentlich
nicht wiisste, ,was das Ganze will und soll“*° Guardini reichte zum
60. Geburtstag Heideggers 1949 einen Beitrag zu dessen Festschrift
unter dem Titel ,Leib und Leiblichkeit in Dantes Géttlicher Komo-
die” ein*! und schlug ihn am 8. Februar 1961 fiir die Klasse Literatur
in der ,Bayerischen Akademie der Schonen Kiinste® vor, in die die-
ser 1966 aufgenommen wurde.*>?

447 Vgl. Brief an Weiger vom 6. Januar 1930, Berlin-Charlottenburg, in: Gerl-Fal-
kovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 308f.

448 Vgl. Brief von Romano Guardini an Martin Heidegger vom 14. Januar 1946,
Mooshausen, in: BSB Ana 342, B, 1.

449 Vgl. Gerl-Falkovitz, Geheimnis des Lebendigen, 205f.

450 Guardini, Wahrheit des Denkens (27.12.1953), 215.

451 Guardini sagte diesen Beitrag dem Herausgeber Hans-Georg Gadamer nur
unter der Bedingung zu, dass ,objektive Form und Mitwirkung von Lowith
erfiillt wiirden Aus dem Briefwechsel mit Gadamer lasst sich schlieffen, dass
auch bei Guardini Bedenken wegen Heideggers Kooperation in der NS-Zeit
vorherrschten. (Vgl. dafiir Brief von Romano Guardini an Hans-Georg Gada-
mer vom 30. Mai 1949, Miinchen, in: BSB Ana 342 B I, 1; Brief von Hans-Ge-
org Gadamer an Romano Guardini vom 13. Mai 1949, Frankfurt am Main, in:
BSB Ana 342 BI).

452 Vgl. Gerl-Falkovitz, Geheimnis des Lebendigen, 209-211.

366

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Kategoriale Gegensatze II: Die transempirischen Gegensatze

In einem Manuskript der noch unveréffentlichten Anthropologie
Guardinis nimmt er Bezug auf Heideggers Antrittsvorlesung ,Was
ist Metaphysik?“ vom 24. Juli 1929 und bedient sich dabei der Denk-
struktur des Gegensatzes von Immanenz und Transzendenz.*>* Er
setzt bei der Frage an, wo sich die Erfahrung des ,Ganzen des
Daseins® ereigne. Dieser Ort diirfe weder rein abstrakt sein, son-
dern miisse im ,Vollzuge des Existierens” liegen, noch im Besonde-
ren verhaftet bleiben, vielmehr das Ganze vor Augen bringen. Fiir
Heidegger, so Guardini, sei dieser Ort die Angst, die das Dasein in
seinem Gestelltsein vor das Nichts und in seiner Bewegung auf es
hin erfahre. Guardini fasst dessen Konzeption wie folgt zusammen:

»Dieses Erlebnis der Angst, in welchem das endliche Dasein sich in das
Nichts hinaushélt - ebendarin hebt es gleichsam den Kopf iiber sich
selbst hinaus und umfasst sich als Ganzes vom Nichts Abgewiesenes
[...] - dieses Erlebnis macht es féhig, sich selbst zu tibernehmen; macht
es fahig, zu sich selbst zu stehen; macht es miindig und verantwortungs-
fihig* 454
Die Beschreibung des Denkens Heideggers liest sich wie die Kon-
zeption der transempirischen Gegensitze Guardinis, mit dem gro-
Ben Unterschied, dass die Transzendenz der Person - und damit
ihr Schaffen, ihre Urspriinglichkeit und ihre Verantwortung - fiir
Guardini im Auf-hin auf Gott griinden. Er bejaht also die Beschrei-
bung Heideggers, wenn mit dem Stehen vor dem Nichts das Dasein
nach dem Siindenfall gemeint ist, indem sich die urspriingliche
Schopfung Auf-Gott-hin in die Angst vor dem Nichts und der Gott-
verlassenheit verkehre. Das Nichts konne, so Guardini, entweder als
das absolute Nichts aufgefasst werden oder als das, aus dem Gott
schaffe. Werde das Nichts absolut gesetzt, bilde es nicht mehr die
Grenze, an der sich die Gabe des Lebens zeigt, sondern nur noch das
Ende. Er setzt dem von Heidegger proklamierten absoluten Nichts -
so hatte er Heidegger verstanden - ein relatives Nichts entgegen, das
zwischen Gott und jedes Geschopf gestellt sei. Sowohl die Erfahrung
des Rufes Gottes als auch die Erfahrung des Nichts erweisen sich fiir
ihn als Angrenzungen an den Schépfer, wie er in ,Welt und Person®
expliziert:

453 Vgl. dafiir: ebd., 212ff.
454 Guardinis Ausfithrungen zu Heideggers Antrittsvorlesung zitiert nach: ebd.,
213f.

367

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

,Das echte ,Nicht’ und ,Nichts' kommt von der Wirklichkeit Gottes.
Er ,weist die Welt in ihre Grenzen, indem er deutlich macht, daff sie
nicht er; daf$ er iiber ihr und innert ihrer; daff er der aus sich selbst
und eigentlich Seiende, ,der Herr im ontologischen Sinne, sie aber das
Geschaffene und nur yor ihm'’ seiend, ontologisch im Gehorsam Beste-
hende ist. Ebendarin ist die Welt aber sie selbst und als Welt wirklich®4>%

Die entscheidende Differenz zwischen seinem und Heideggers Ana-
lysen der Angst besteht zudem gemiafl Guardini in ihrer Ursache.
Fiir ihn sei die Angst eine Folge der Entscheidung des Menschen,
sich nicht in Gott griinden zu wollen, also kein grundsitzliches Exis-
tential des Menschen, sondern sekunddr zur priméren Gottesbezie-
hung. Fiir Heidegger hingegen sei die Angst Existential des Daseins,
das immer schon vor das absolute Nichts gehalten sei. ,Heidegger
spricht von Existenz als einem ,Hinausstehen ins Nichts, Guardini
von Person als einem ,Anruf ins Sein 46, fasst Hanna-Barbara Gerl-
Falkovitz beide Konzeptionen zusammen. Dieser Unterschied beider
miisste mittels einer tiefgehenden Forschung untersucht werden.
Hier konnte nur auf das latente Gesprich und einen mdglichen
Untersuchungshorizont hingewiesen werden.

Summa summarum verdeutlicht Guardini mit der Wahl von
»Oben® und ,Innen” als Daseinspole des Menschen, dass dieser von
einem guten Gott her und auf diesen hin und nicht in ein absolutes
Nichts hineingehalten ist. Die Pole ,Innen“ und ,,Oben” sind dabei
nicht quantitativ, sondern ganz im Sinne von Augustinus qualitativ
als die Innerlichkeit und Héhe Gottes iiber bzw. in der Welt aufzu-
fassen®>’, wobei mit der Frage von Quantitdt und Qualitdt bereits
ein Topos der transzendentalen Gegensitze angezeigt ist. Die Pol-
richtungen der geistlichen Transzendenz gehen, so Guardini, ,nach
JInnen‘ und nach ,Oben; den Strebungszielen des Geistes. Dort im
schlechthinnigen ,Innern’ und ,Oben’ ist Gott“*® Wire das Nichts
fiir Guardini das Existential des Menschen, hitte er die Pole mit
»-Oben® und ,,Unten” benannt, doch bildet fiir ihn das Bose keinen
notwendigen Gegensatz zum Guten, sondern einen Widerspruch.
Mit der Unterscheidung von Widerspruch und Gegensatz steht die

455 Guardini, Welt und Person, 82.

456 Gerl-Falkovitz, Geheimnis des Lebendigen, 223.

457 Vgl. Guardini, Welt und Person, 81.

458 Guardini, Die Bekehrung des Aurelius Augustinus, 38.

368

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Die transzendentalen Gegensatze

Untersuchung schon im kommenden Bereich der ,Transzendenta-
len Gegensitze® und der Frage nach der ,Gegensitzlichkeit als sol-
cher®#® Dieser sei im Folgenden nachgegangen.

4 Die transzendentalen Gegensatze
4.1 Vorbemerkung

Guardini definiert die kategorialen Gegensétze als letzte ,, Allgemein-
heitsstufen des Gegensitzlichen®; ,die obersten, auf einander nicht
mehr riickfithrbaren Art-Gruppen des Gegensatzlichen*%0 An die-
se schliefit er die Frage an, wann ein Gegensatz echt sei, woraus
sich die Gruppe der transzendentalen Gegensitze ergibt.*! Oben
wurde bereits dargelegt, dass er den Terminus ,transzendental® Kant
verwindend nicht als Bedingung mdglicher Erkenntnis bestimmt,
sondern an die aristotelisch-thomasische Tradition der transzenden-
talen Bestimmungen des Seins, des ,Einheitlichen, Wahren, Guten,
Schoénen’, ankniipft.#> Wie diese nach der Bewdhrung des Seins
fragen, behandeln die transzendentalen Gegensitze bei Guardini die
sTatsache der Gegensitzlichkeit als solcher4®® und sind bei ihm
zugleich an die Erfahrung zuriickgebunden. Die transzendentalen
Gegensitze sind also, wie Werner Beierwaltes richtigerweise festhalt,
nicht transzendentalphilosophisch, ,sondern eher im Sinne des mit-
telalterlichen Begriffs ,transcendentale® zu verstehen als ,allen Gegen-
sdtzen zukommend 464

Das Phianomen des Gegensatzes zeigte sich bisher im und anhand
des Lebendig-Konkreten in den Intraempirischen Gegensitzen ,, Akt
und Bau, ,Form und Formloses® sowie ,Besonderes und Allgemei-
nes“ und in den Transempirischen Gegensitzen ,Produktion und
Disposition®, ,Urspriinglichkeit und Regel“ sowie ,Immanenz und
Transzendenz® Aus den bis hierhin dargestellten Gegensatzpaaren
folgert Guardini in seiner Gegensatzlehre:

459 Guardini, Der Gegensatz, 88.

460 Ebd.,27.

461 Vgl. ebd., 27.

462 Ebd., 26.

463 Vgl. ebd., 88.

464 Beierwaltes / Menne, Gegensatz, 117.

369

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

»Zwei derartige Momente, nennen wir sie Gegensatzseiten, schlieflen
zuerst einander aus: der Sinngehalt der einen steht dem der andern ent-
gegen. Wir haben aber auch gesehen, wie jede ,Seite; ihrer eigenen Sinn-
richtung allein folgend, in die Unmdglichkeit gerit; wie sie ,rein’ weder
sein noch gedacht werden kann. Soll sie méglich bleiben, dann muf3
die andere Seite an ihr mitgegeben sein. Jede Seite kann bestehen nur
an der andern. So erhalten wir eine eigentiimliche Ordnung, gebildet
durch Ausschlieffung und Einschlieffung zugleich; durch Besonderung
und Verwandtschaft; Mannigfaltigkeit und Einheit 46>

Seine Definition des Verhiltnisses des Gegensatzes als solches ent-
hélt die zwei transzendentalen Gegensatzpaare ,Verwandtschaft und
Besonderung® und ,,Einheit und Mannigfaltigkeit’, die er 1914 noch
als , Ahnlichkeit und Verschiedenheit“ und ,Verbundenheit und Ge-
schiedenheit” bezeichnet hatte.*® Wie die kategorialen Gegensitze
sind sie am Lebendig-Konkreten in Einheit gegeben und verweisen
doch als Bestimmung des Gegensatzes als solchen iiber es hinaus.
Er leitet das Faktum ,echter Gegensétzlichkeit an sich® in der Gegen-
satzlehre zur Eroffnung der transzendentalen zunéchst aus dem Be-
griff des Gegensatzes ab:

»Die im Gegensatz stehenden Momente miissen einander &hnlich, ver-
wandt sein, sonst ist keine Beziehung maoglich; sie miissen von einander
verschieden, besondert sein, sonst herrscht qualitative Identitdt. Sie
miissen mit einander im Zusammenhang stehen, eine Einheit bilden,
sonst handelt es sich um zwei getrennte Sondertatsachen; sie miissen
jeweils in sich abgegrenzt sein, Mannigfaltigkeit darstellen, sonst sind
sie nur Stiicke des Gleichen, oder gar selbig. Es handelt sich also um
relative Ahnlichkeit und Verschiedenheit; um relative Verbundenheit
und Geschiedenheit je zweier auf einander bezogenen Momente 467

Im Unterschied zu den kategorialen Gegensitzen setzt er seine
Zeichnung der transzendentalen also nicht mit der eigenen Erfah-
rung ein, womit ihm allerdings nicht viel gewonnen sei, sodass er
sie ,auf Grund einer gewissen Erfahrungsfiille deutlich zu machen®
gedenke.*%8 1914 hatte er die transzendentalen Gegensitze noch vor
den kategorialen behandelt, sie aber in der gleichen Weise umschrie-

465 Guardini, Der Gegensatz, 100f.

466 Vgl. Guardini, Gegensatz und Gegensitze, 10.
467 Guardini, Der Gegensatz, 88f.

468 Ebd., 89.

370

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Die transzendentalen Gegensatze

ben, dass sie sich aus dem ,Begriff des Gegensatzes selbst ergeben
und deshalb in jedem besonderen Gegensatz enthalten sind“4® Er
hatte den Begriff ,der formalen Logik“’? entnommen. Die Gegen-
satzseiten schlieffen einander aus und doch konne eine Seite rein
fiir sich genommen, weder gedacht werden noch sein. Um zu sein
und gedacht zu werden, miisse die andere Seite an ihr mitgegeben
sein. Das damit entstehende Verhéltnis des Gegensatzes besagt also
Einschlieffung und AusschliefSung zugleich*”":

»Dieses eigentiimliche Verhaltnis, in dem jeweils zwei Momente einan-
der ausschlieflen, und doch wieder verbunden sind, ja, wie wir spater
sehen werden, einander geradezu voraussetzen; dieses Verhiltnis, das
innerhalb der jeweiligen quantitativen, qualitativen und gestaltméafliigen

Bestimmtheiten auftritt, nenne ich Gegensatz"472

Mit diesen Ausfithrungen direkt zu Beginn der Gegensatzlehre legt
Guardini die verschiedenen Dimensionen des Gegensatzes offen.
Werden im ,Bestand des Erfahrbaren® Qualitaten, Quantitaten und
Gestalten wahrgenommen*”3, sind derart auch die Dimensionen des
Gegensatzes zu bestimmen, wobei in den folgenden Darstellungen
des Gegensatzes als solchen die Gestalt als strukturelle Facette der
Polaritat aufgegriffen wird, was den Ausfithrungen Guardinis ent-
spricht¥74,

Das erste transzendentale Gegensatzpaar ,Verwandtschaft und
Besonderung richtet sich auf das Qualitative des Gegensatzphino-
mens“*> In dieser qualitativen Dimension der Polaritét setzt sich
Guardini in Johann Wolfgang von Goethe, Georg Wilhelm Friedrich
Hegel und Seren Kierkegaard mit drei grofSen Denkern auseinander,
wie im néchsten Kapitel dargestellt werden wird. Hanna-Barbara
Gerl-Falkovitz fithrt in Bezug auf die philosophischen Hintergriinde
von Guardinis Gegensatzlehre aus:

469 Guardini, Gegensatz und Gegensitze, 10.

470 Ebd., 10.

471 Guardini, Der Gegensatz, 41: ,Diese Tatsache wechselseitiger Ausschlieflung
und EinschliefSung zugleich ist der Gegensatz".

472 Ebd., 23.

473 Vgl.ebd., 18.

474 Vgl. ebd., 118.

475 Ebd., 89.

371

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

~Von Hegels Dialektik versucht sich Guardini abzusetzen; ungenannt
gegenwdrtig sind Kierkegaard und vor allem Goethe: mit seinem gelas-

senen Aussprechen von Systole und Diastole, von ,zweierlei Gnaden' in

jedem Atemzug“47

Alfons Knoll hebt in dhnlicher Richtung hervor, dass sich Guardini
auf keinen Gegensatzdenker ausdriicklich beziehe, aufler auf Hegel,
wobei sich Knoll auf das Wort der ,hegelisch-romantischen Authe-
bung aller Wesensunterschiede® in der Gegensatzlehre bezieht.*’” Zu
korrigieren ist Knolls Ansicht, dass Goethe nur ungenannt gegen-
wirtig sei, formuliert Guardini doch zu Beginn seiner Gegensatz-
lehre: ,In der Philosophie und Wissenschaftslehre Goethes hat der
Gegensatzgedanke grofle Bedeutung®*’® In der Untersuchung des
Polarititsdenken Goethes wird hier besonders auf seine Farbenlehre
verwiesen werden, die auf einen Abschnitt aus Platons Timaios zu-
riickgreift.*”® Neben Goethe wird auch ein Vergleich mit der Dialek-
tik Hegels skizziert, wobei untersucht werden muss, inwieweit sich
Guardini direkt mit ihm auseinandersetzte oder der grofie Dialek-
tiker doch eher iiber Guardinis Befassung mit Kierkegaard mit auf-
genommen wurde. Guardinis Auseinandersetzung mit Kierkegaard
wurde bereits dargestellt.*3" Hier soll mit dessen Dialektik ein weite-
rer Aspekt hinzugenommen werden, der sie, so Lennart Pinomaa,
»in Opposition gegen Hegel neu als ,qualitative Dialektik® bestimmte
und zu einer Kategorie nicht der Logik, sondern des Lebens und der
Existenz machte“.48!

Das Gegensatzpaar Einheit und Mannigfaltigkeit sei das Verhalt-
nis des Gegensatzes ,von der struktiven Seite her“*®? Guardini tritt
in dieser struktiven Dimension des Gegensatzes u.a. in einen Dia-
log mit dem platonischen und aristotelischen Denken ein, da der
Gegensatz zum ,,Grundbestand des ,platonisch® gerichteten Denkens

476 Gerl-Falkovitz, Konturen des Lebens, 178.

477 Vgl. Knoll, Glaube und Kultur, 76f.

478 Guardini, Der Gegensatz, 17.

479 Vgl. Malsch, Wilfried, Diakrisis/ Synkrisis, in: HWPh Band 2, Basel 1972, 163f,
164.

480 Vgl. Kapitel ,,2.1.1.2 Romano Guardinis Begegnung mit Seren Kierkegaard*.

481 Pinomaa, Lennart, Die Dialektik von Kant bis zur Gegenwart, in: HWPh Band
2, Basel 1972, 224-226, 224.

482 Guardini, Der Gegensatz, 96.

372

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Die transzendentalen Gegensatze

zu gehoren“83 scheine und auch Ausdruck in den ,Dualismen des
antiken Menschen“®* finde. Guardini hatte bereits in ,Gegensatz
und Gegensitze hervorgehoben, dass auf den transzendentalen
Gegensitzen die Auffassung des Seins ,als einer Einheit* und ,als
einer unangebbaren Vielheit von Getrenntheiten beruhe, sodass ein
Bezug zu den grofien antiken Philosophen angebracht scheint.*%> Da
sich Guardini jedoch vor der Veréftentlichung seiner Gegensatzlehre
1925 nicht systematisch in einem Werk mit Platon befasste, sondern
sein (neu-)platonisches Gedankengut, wie dargelegt worden ist, auf
seinen Forschungen zu Bonaventura in seiner Promotion und Ha-
bilitation griindet, soll zur Untersuchung dieser Polaritit auf seine
beiden Qualifikationsschriften zuriickgegriffen werden.

Die Betrachtungen des Gegensatzverhdltnisses werden von
Guardini nach der qualitativen und struktiven Bestimmung durch
ein weiteres Moment beschlossen: ,Das quantitative Verhaltnis der
Gegensatzseiten zueinander 486 Dieses beschreibt er durch die Sach-
verhalte des Mafles und des Rhythmus, wobei deutliche Anklange
zur Lebensphilosophie zu vernehmen sind. Da beide kein eigenes
Gegensatzpaar bilden, wird das quantitative Verhiltnis im kommen-
den fiinften Kapitel gemeinsam mit der Gruppierung hoherer Ge-
gensatzeinheiten und den Relationen von Kreuzung und Reihung
summarisch unter der ,Komplexitit des Lebendig-Konkreten® be-
handelt. Darauf folgt im abschlieSenden sechsten Kapitel die Frage
nach der Erkenntnis des Lebendig-Konkreten.

4.2 Qualitativ: Verwandtschaft und Besonderung

4.2.1 Verwandtschaft: Hinfithrung

Guardini gibt fiir die Gegensatzseite der ,Verwandtschaft” einen
Erfahrungshintergrund an. So zeigten sich im Korper ahnliche phy-
sikalische und chemische Gesetze und durch die Einzelmomente

483 Ebd., 16.

484 Ebd., 174.

485 Vgl. Guardini, Gegensatz und Gegensitze, 11.
486 Guardini, Der Gegensatz, 118.

373

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

gehe der ,einheitliche Strom dieses individuellen Lebens“4%” Die
vielféltigen Vorgange des Lebens miissten so verwandt miteinander
sein, dass sie in einem Ganzen zusammengefiigt werden kénnen.
Guardini schreibt: , Alles wiirde in chaotischer Wirrnis stehen, wenn
keine innere Verwandtschaft Verbindung und Ordnung méglich
machte“*8 Dadurch, dass es eine Homogenitit des Lebens gebe,
konnten sich die Handlungen und Wirkungen eines Menschen mit
denen anderer verbinden, und damit einen Zusammenhang bilden,
z.B. den einer Familie, eines Volkes, eines Betriebs, eines Staats,
einer Zivilisation oder einer Kultur:

»50 erfahrt sich das Leben als qualitative Einheit. Lebendig sein bedeu-
tet, mitschwingen konnen mit dem, was lebt. Verwandt sein der andern
lebendigen Gestalt. [...] Und um so méchtiger und reiner die Lebendig-
keit, je weniger Fremdes bleibt; je deutlicher durch alles Anderssein
hindurch das Gemeinsame erspiirt wird 48

Die Gegensatzseiten eines Gegensatzpaares stehen in einem Ver-
wandtschaftsverhdltnis zueinander, denn ,sie bilden eine eigen-
schaftliche Einheit; in ihrem qualitativen Sein setzt jede die andere
voraus. Wiederum aber: Uberall stehen die Eigenbereiche wohlbe-
wahrt neben einander*? Die Verwandtschaft der Gegensatzseiten
wurde an den bisher dargestellten Polarititen dadurch deutlich, dass
sie sich jeweils gegenseitig bediirfen, um lebendig zu sein, doch -
und darin liegt zugleich der Ansatz der Korrektur der Einseitigkeit -
bleibe bei aller Ahnlichkeit auch die eigene Qualitit bewahrt und sie
kénnten nicht ineinander prozessual tiberfiihrt werden.

Mit dieser Aussage Guardinis deutet sich eine Auseinandersetzung
mit dem romantischen Denken Goethes an, dessen Ideen er — wie
fiir die guardinische Methode der Verwindung tiblich — sowohl re-
zipierte als auch korrigierte. Zudem verweist Guardinis Ablehnung
des schrittweisen Ubergehens der Gegensatzseiten ineinander auf
eine Absetzung von der Dialektik Hegels. Beide Dialoge seien in den
folgenden Kapiteln als ,Verwandtschaft I und ,Verwandtschaft II*
untersucht.

487 Ebd., 90.
488 Ebd., 90.
489 Ebd., 9L
490 Ebd.,183.

374

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Die transzendentalen Gegensatze

4.2.2 Verwandtschaft I: Romano Guardini und Johann Wolfgang von
Goethe

Goethe ist im Werk Guardinis in auflergewohnlicher Haufigkeit
prasent, wie es sonst wohl nur noch Nietzsche und Kierkegaard zu-
kommt. Der zeitliche Schwerpunkt seiner intensiven Befassung mit
ihm lag, wie oben dargelegt*!, in den Jahren der Weiterentwicklung
der Gegensatzlehre ab 1913 bis hin zu ihrer Verdffentlichung. In der
Schrift selbst kommt er ebenfalls vor*®2, wobei er den spiten Goethe
der Farbenlehre, des Fausts und der Wahlverwandtschaften vor Au-
gen hat.*>3 Noch 1968 bezog sich Guardini in einem Brief an Prof.
Walter Fuhrmans, der ihn um eine ,authentische Auskunft® zu sei-
ner Gegensatzlehre gebeten hatte?*4, auf den Unterschied zwischen
seiner Gegensatzlehre und dem goetheschen Polaritdtsdenken:

»Besonders betonen mufl ich, daf§ meine Gegensatzlehre auch mit Goe-
thes Begriff der Polaritit nichts zu tun hat. In der Buchausgabe habe
ich leider versaumt, auf die Frage einzugehen, wie das Phdanomen des
Gegensatzes zu dem des Widerspruchs stehe. Die ganze Weltanschau-
ung hingt davon ab, dafl man sie aufs scharfste unterscheidet. Goethe
identifiziert beides — wie die liberale Theorie es tiberhaupt tut, was un-
absehliche Konsequenzen hat. Interessant ist, dafl die liberale Interpre-
tation des Phanomens ein Widerspiel hat, ndmlich die integralistisch-
absolutistische. Jene setzt die beiden Momente qualitativ in eins; diese
unterdriickt die eine Seite: z.B. Integralismus, Absolutismus usf::*%

Die von Guardini hier geforderte intensivere Auseinandersetzung
mit dem Polaritdtsdenken Goethes und die Unterscheidung von

491 Vgl. Teil II Kapitel ,2.1.3 Romano Guardinis Befassung mit Johann Wolfgang
von Goethe®

492 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 17; 65f.

493 Hinweise zu Goethes Polarititsdenken finden sich in Guardinis Vorlesung
~Weltanschauliche Fragen in der Erlosungslehre® im Sommersemester 1923, in
seiner Rilke-Interpretation, Tagebucheintrdgen aus den Jahren 1953 und 1964,
in seiner Ethik und 1964 in seinen Theologischen Briefen an einen Freund.
(Vgl. Guardini, Weltanschauliche Fragen in der Erlosungslehre, 115; Ders., Sta-
tionen und Riickblicke, 196, 199, 286; Ders., Ethik I, 678; Ders., Theologische
Briefe, 51f).

494 Vgl. Brief von Prof. Walter Fuhrmans an Romano Guardini vom 1. Mai 1968,
Rottgen bei Bonn, in: BSB Ana 342, BT, 2.

495 Brief von Romano Guardini an Prof. Walter Fuhrmans vom 10.5.1968, Miin-
chen, in: BSB Ana 342, B, 1f.

375

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

Gegensatz und Widerspruch seien im Folgenden versucht*®®, wobei
insbesondere auf dessen naturwissenschaftliche und philosophische
Schriften, wie von Guardini angezeigt, zuriickgegriffen wird. Zuerst
wird im folgenden Kapitel auf die Ahnlichkeit von Guardinis Ge-
gensatzdenken mit Goethes Polarititskonzeption von ,Systole und
Diastole” eingegangen, sowie die Untersuchung der Differenz beider
Konzeptionen anhand Goethes Roman ,Die Wahlverwandtschaften®
einsetzen. Im zweiten Kapitel soll der Unterschied in der Unterschei-
dung von Widerspruch und Gegensatz anhand von ,,Gut und Bose®
aufgezeigt und im dritten Kapitel ihre Differenz bzgl. der Moglich-
keit der prozessualen Uberfiihrung eines Pols in den anderen darge-
stellt werden.

4.2.2.1 Die Polaritat: Die Farbenlehre und die
Wahlverwandtschaften

Goethes Konzeption der Polaritit findet sich sowohl in seiner Far-
benlehre als auch in seinem Roman ,Die Wahlverwandtschaften®,
den er selbst ,den zweiten Teile des Farbenwesens“4*’ nannte. Die
Arbeit daran und an seiner Farbenlehre, die er nach einer Entwick-

496 Wie wichtig die Unterscheidung zwischen Polarititen und Widerspriichen ist,
zeigt sich auch in einem Werk von Wolfgang Speyer, in dem er direkt zu
Beginn ausfiihrt, dass die Welt zwischen ,den Gegensatzpolen von ,Begrenzt’
und ,Unbegrenzt® oder von ,Endlich’ und ,Unendlich* ausgespannt sei. (Speyer,
Wolfgang, Zwischen Traum und Wirklichkeit, Zeit und Ewigkeit. Der Mensch
als das Wesen des ,Zwischen’, Innsbruck - Wien 2014, 11). Als Beleg fiir
diese Ansicht wird u.a. die Gegensatzlehre Guardinis angegeben, doch muss
dieser Interpretation widersprochen werden. ,Unendlich“ und ,Endlich® sind
fir ihn keine Gegensitze, wiirde dies doch bedeuten, dass der Unendliche
ohne das Endliche weder gedacht werden noch sein kann, was offensichtlich
nicht der Fall ist. Es gehort gerade zur Definition des Unendlichen, nichts
anderem aufler sich selbst zur Existenz zu bediirfen. Fiir Guardini besteht kein
Gegensatz zwischen zwei unterschiedlichen Seinsbereichen. (Vgl. Guardini,
Romano, Erscheinung und Wesen der Romantik, in: Steinbiichel, Theodor
(Hg.), Romantik: Ein Zyklus Tiibinger Vorlesungen, Tiibingen - Stuttgart
1948, 235-249, hier zitiert nach: Guardini, Romano, Wurzeln eines grofien
Lebenswerks. Aufsiatze und kleine Schriften. Band 3, Mainz — Paderborn 2002,
360-372, 367f).

497 Goethe, Johann Wolfgang von, Brief an Karl Friedrich Reinhard, 21. Februar
1810, Weimar, in: Hamburger Ausgabe VI, Miinchen 2000, 641; vgl. Safranski,

376

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Die transzendentalen Gegensatze

lung seit 1790 im Jahr 1810 zum Abschluss brachte*, ,verlief {iber
weite Strecken parallel“4?, sodass auch der ,seltsame Titel, so Goe-
the, auf die physikalischen Arbeiten zuriickzufithren sei*®°.

In seinen physikalischen Versuchen der Lichtbrechung durch
Prismen sei ihm aufgefallen, dass sich das Licht auf einem dunk-
len Untergrund anders breche als auf einem weiflen, weshalb er es
und die Polaritit von schwarz und weifl als Urgrund der Farben
annehme.”%! Goethe bezieht sich fiir seine Farben-Theorie dezidiert
auf Platon®®? und in den Farben offenbare sich die polare ,ewige

498

499
500

501

502

Riidiger, Goethe. Kunstwerk des Lebens. Biographie, Frankfurt am Main 2015,
504.

Sie wird von Rike Wankmiiller als sein ,umfangreichstes Werk bezeichnet,
dessen grofie Leistung darin bestehe, den Graben zwischen naturwissenschaft-
licher und poetischer Betrachtungsweise iberwunden zu haben. (Vgl. Wank-
miiller, Rike, Nachwort zur Farbenlehre, in: Hamburger Ausgabe XIII, Miin-
chen 2000, 613-640, 613, 616).

Safranski, Goethe, 506.

Vgl. Goethe, Johann Wolfgang von, Selbstanzeige im ,,Morgenblatt fiir gebilde-
te Stande® vom 4. September 1809, in: Hamburger Ausgabe VI, Miinchen 2000,
638f, 639.

Vgl. Goethe, Johann Wolfgang von, Materialien zur Geschichte der Farbenleh-
re, in: Hamburger Ausgabe XIV, Miinchen 2000, 7-269, 263f: ,So half mir
[Goethe, Anm. PM.] zu einem neuen theoretischen Weg jenes erste Gewahr-
werden, daf$ ein entschiedenes Auseinandertreten, Gegensetzen, Verteilen, Dif-
ferenzieren, oder wie man es nennen wollte, bei den prismatischen Farbener-
scheinungen statthabe, welches ich mir kurz und gut unter der Formel der
Polaritat zusammenfafite®.

Goethe machte sich ausgehend von seinen Beobachtungen und Forschungen
die antike Theorie der Farbentstehung aus dem Gegensatz von Schwarz und
Weif8 zu eigen. In seiner Geschichte der Farbenlehre hatte er auch einen
Abschnitt aus Platons Timaios aufgenommen, in dem dieser beschreibt, dass
das Weifle durch die kleinen, den Sehstrahl entbindenden und das Schwarze
durch die grofleren, ihn sammelnden Teilchen hervorgerufen werde. (Vgl. Pla-
ton, Timaios, 67c-68c). In seinen ,Maximen und Reflexionen“ nahm Goethe
auf dessen Farbenlehre nochmals Bezug und erldutert: ,Wer zuerst aus der
Systole und Diastole, zu der die Retina gebildet ist, aus dieser Synkrisis und
Diakrisis, mit Plato zu sprechen, die Farbenharmonie entwickelte, der hat die
Prinzipien des Kolorits entdeckt” (Goethe, Maximen und Reflexionen, 785
(477)). Bernardius Telesius habe in seinem Werk ,De colorum generatione®,
so Goethe, die Farben aus der Systole und Diastole von Warme und Kailte
abgeleitet, und er hdtte es gern mit seiner eigenen Ableitung verglichen, die
auch ,auf einem Gegensatz beruht (Goethe, Materialien zur Geschichte der
Farbenlehre, 83), doch habe er das Buch nirgendwo erhalten kénnen. Wilfried

377

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

Formel des Lebens™: ,So setzt das Einatmen schon das Ausatmen
voraus und umgekehrt, so jede Systole ihre Diastole“>* In seinen
»Maximen und Reflexionen® findet sich eine ausfiihrliche Darlegung
seiner Konzeption der Polaritit, die grofle Ahnlichkeit zu Guardinis
Gegensatzkonzeption aufweist, sodass sie hier gidnzlich wiedergege-
ben sei:

»Grundeigenschaft der lebendigen Einheit: sich zu trennen, sich zu
vereinen, sich ins Allgemeine zu ergehen, im Besondern zu verharren,
sich zu verwandeln, sich zu spezifizieren und, wie das Lebendige un-
ter tausend Bedingungen sich dartun mag, hervorzutreten und zu ver-
schwinden, zu solideszieren und zu schmelzen, zu erstarren und zu
fliefSen, sich auszudehnen und sich zusammenzuziehen. Weil nun alle
diese Wirkungen im gleichen Zeitmoment zugleich vorgehen, so kann
alles und jedes zu gleicher Zeit eintreten. Entstehen und Vergehen,
Schaffen und Vernichten, Geburt und Tod, Freud und Leid, alles wirkt
durcheinander, in gleichem Sinn und gleichem Mafle; deswegen denn
auch das Besonderste, das sich ereignet, immer als Bild und Gleichnis
des Allgemeinsten auftritt3%4

Guardini kennt, wie Goethe, den Gegensatz von ,,Allgemeinem und
Besonderem'; den er ebenfalls mit dem Atmen exemplifiziert: ,Ein-
und Ausatmen bilden den Gesamtzug des Atemvorganges“>%> Eine
weitere Ahnlichkeit besteht darin, dass er auch die Polaritit von
Stromen und Festem kennt, wie sie Goethe hier benennt. Guardini
nutzt in seiner Gegensatzlehre jedoch nicht die ihm bekannten goe-
theschen Termini ,,Systole und Diastole® zur Exemplifizierung seiner
Lebens- und Denkstruktur, was er hatte tun konnen, wenn ihm an
der Verdeutlichung einer grofien Nahe zum Dichterfiirsten gelegen
wire, der in Guardinis Zeit grofle Popularitdt genoss. In der Nicht-
Verwendung zeigt sich also die Absetzung vom Polarititsdenken

Malsch fiihrt richtigerweise aus: ,Diakrisis und Synkrisis des Auges bilden
fiir Goethe den von Platon erkannten ,Hauptpunkt der ganzen Farben- und
Lichtschaffen-Lehre; der auf die ,unmittelbare Verwandtschaft des Lichtes und
des Auges® und auf die ,Selbsttitigkeit® des Auges, sein ,Gegenwirken gegen das
dufre Sichtbare’ hinlenkt®. (Malsch, Diakrisis/ Synkrisis, 164).

503 Goethe, Johann Wolfgang von, Zur Farbenlehre. Didaktischer Teil, in: Ham-
burger Ausgabe XIII, Miinchen 2000, 314-523, 337.

504 Goethe, Maximen und Reflexionen, 22 (367f.).

505 Guardini, Der Gegensatz, 50.

378

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Die transzendentalen Gegensatze

Goethes. Ein erster Unterschied offenbart sich anhand des Romans
»Die Wahlverwandtschaften®.

In ihm hatte Goethe das damalige chemische Verstindnis der Ver-
wandtschaft von Stoffen in einer fiktiven vierer Figurenkonstellation
verarbeitet. Er definiert die Wahlverwandtschaft im Roman in einer
Rede des Hauptmanns Otto, wie folgt: ,Diejenigen Naturen, die
sich beim Zusammentreffen einander schnell ergreifen und wechsel-
seitig bestimmen, nennen wir verwandt“>%® Guardini hatte den Pol
der Verwandtschaft in der Gegensatzlehre als so weite homogene
»qualitative Beziehung“ zwischen den Gegensatzseiten beschrieben,
dass sie sich zu zwei Reihen zusammenfiigen lieffen>". Bei Guardini
und Goethe bezeichnet die Wahlverwandtschaft also eine Ahnlich-
keit, die zu einer Anziehung bzw. einer Gruppierung fithren kann.
Im weiteren Verlauf von Goethes Roman wird der Unterschied zwi-
schen beiden Konzeptionen sichtbar.

Die Wahlverwandtschaft von Eduard zu Ottilie steigert Goethe im
Roman prozessual so weit, dass sich ihre Handschriften angleichen:

,Die Abschrift des Dokuments kiisst er [Eduard, Anm. P.M.] tausend-
mal, den Anfang von Ottiliens kindlich schiichterner Hand; das Ende
wagt er kaum zu kiissen, weil er seine eigene Hand zu sehen glaubt >0

Wenig spiter ldsst Goethe Eduard den Hohepunkt der Steigerung
in der Vernichtung der beiden urspriinglich eigenstindigen Pole in
der Verschmelzung zum Ausdruck bringen: ,Da ist ihre Hand und
die meinige, ihr Name und der meinige; beide 16schen einander aus,
beide verschlingen sich“>% Der Roman muss dann schliefSlich auch
mit dem Tod Ottiliens enden.

Betont Guardini auch die Ahnlichkeit einer Gegensatzseite zur
anderen sowie der in einer Reihe stehenden untereinander, so ent-
schieden weist er den goetheschen Gedankengang der Verschmel-
zung der Gegensatzseiten zuriick:

506 Goethe, Die Wahlverwandtschaften 1,4 (273).

507 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 115f. Guardini zitiert aus Goethes Wahlver-
wandtschaften auch in seiner Vorlesung ,Gnade und Gnadenleben im Neuen
Testament” im Wintersemester 1927/28. (Vgl. Guardini, Gnade und Gnadenle-
ben im Neuen Testament, 214).

508 Goethe, Die Wahlverwandtschaften I, 13 (327).

509 Ebd., 18 (354).

379

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

»Es ist romantischer Un-Ernst, Form unmerklich in Fiille umschlagen
zu lassen; monistische Unsauberkeit, sie zu verselbigen. Fiille ist nicht

Form. Mit tragischer Eindeutigkeit steht jedes im eigenen Wesen">?

Damit sei der Raum der Diskussion zwischen Guardinis Gegensatz-
denken und Goethes romantisch-naturwissenschaftlicher Polaritats-
vorstellung eréffnet. Zuerst sei die fiir Guardini wesentliche Unter-
scheidung von Gegensatz und Widerspruch anhand der von Goethe
angenommenen Polaritdt von ,Gut und Bose“ dargelegt und dann
auf die Moglichkeit des prozessualen Ubergangs von einer Gegen-
satzseite zur anderen eingegangen.

4.2.2.2 Die Unterscheidung von Gegensatz und Widerspruch: Gut
und Bose

Goethe hatte die Polaritit von Hell und Dunkel aus seinen Farbbe-
obachtungen gewonnen und diese mittels platonischer Farbenlehre
und Philosophie gestiitzt. Er erweiterte anschlieflend, so auch Do-
rothea Kuhn, den Bereich der Geltung seiner Naturbeobachtungen
und der darin entdeckten polaren Paare flieflend hin zur Philoso-
phie, wie seine Auflistung zeigt:

»Dualitit der Erscheinungen als Gegensatz:
Wir und die Gegenstéande,
Licht und Finsternis,
Leib und Seele,

Zwei Seelen,

Geist und Materie,
Gott und die Welt,
Gedanke und Ausdehnung,
Ideales und Reales,
Sinnlichkeit und Vernunft,
Phantasie und Verstand,
Sein und Sehnsucht.
Zwei Korperhalften,
Rechts und Links,
Atemholen.

510 Guardini, Der Gegensatz, 48.

380

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Die transzendentalen Gegensatze

Physische Erfahrung:
Magnet“>!

Eine solche Ubertragung der in der Natur beobachteten Polaritit,
der Systole und Diastole, von Hell (Licht) und Dunkel (Finsternis)
hinein in den Geltungsbereich der Philosophie (Gott und die Welt,
Ideales und Reales), ohne dabei eine Unterscheidung einzufiihren,
ob es sich bei den Paaren auch um Widerspriiche oder immer Pola-
ritaten handele, erscheint als der Punkt, an dem sich die Polaritits-
konzeptionen Goethes und Guardinis scheiden. Sie differieren in der
Bestimmung, was ein lebendig-konkretes Gegensatzpaar sein kann,
und damit im Herzstlick von Guardinis Gegensatzlehre. So dhnlich
sich die Denkstrukturen in der Abstraktion einer reinen Definition
von Polaritit anhoren konnten (Systole-Diastole), trennen sie sich
im und am Konkreten und damit zugleich auch im Gegensatz als
solchem. Guardini gab als ein Ziel der Gegensatzlehre in seinem
Testament ,,Fiir den Todesfall“ mit Datum vom 5. Februar 1964 an:

»Endlich sollte durch die nachdriickliche Unterscheidung von ,Gegen-
satz’ und Widerspruch' die - offenbare wie verborgene - Gnostik aufge-
deckt werden, die iiberall in der abendldndischen Geschichte wirksam
ist. Wie fast selbstverstindlich es geworden ist, ,Gegensatz® (Polaritit)
und Widerspruch' gleichzusetzen, wird deutlich, wenn man an Namen
wie Goethe, Thomas Mann, André Gide, C.G. Jung, Hermann Hesse
usw. denkt>?

Zu den von der Romantik angenommenen Paaren, denen eine Ver-
wechslung von Polaritdt und Widerspruch zu Grunde liege, zahlt
Guardini in der Gegensatzlehre ,Gut und Bose [...]; Voll und Leer;
Hell und Dunkel; zuletzt Ja und Nein. Der Rif§ von Gut und Bose
geht bis in’s Letzte!“!®* Diese ,yverbinden' zu wollen, wire geistige

511 Goethe, Johann Wolfgang, zitiert nach: Kuhn, Dorothea, Nachwort zu den
Schriften zur allgemeinen Naturwissenschaft - Morphologie — Geologie, in:
Hamburger Ausgabe XIII, Miinchen 2000, 556-563, 561.

512 Guardini, Fir den Todesfall. Sinn der ,Gegensatzlehre®, If. Eine &dhnliche
Angabe findet sich in seinem Tagebucheintrag vom 20. Januar 1964: ,Die
Gegensatzlehre wird noch Zukunft haben. Uberall die gnostische Grundidee
wirksam, daf3 die Widerspriiche Polaritaten sind: Goethe, Gide, C.G. Jung, Th.
Mann, H. Hesse ... Alle sehen das Bose, das Negative ... als dialektische Elemen-
te im Ganzen des Lebens, der Natur®. (Guardini, Stationen und Riickblicke,
286).

513 Guardini, Der Gegensatz, 213.

381

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

Unsauberkeit>* Hinzu kommen noch ,Géttliches und Irdisches®
sowie ,Licht und Finsternis“>> Eine mit dieser ersten einhergehende
zweite Verwechslung der Romantik und diese Unterscheidung findet
sich bei Guardini lediglich in seinem Artikel ,,Erscheinung und We-
sen der Romantik® angedeutet, sei diejenige ,zwischen Polen und
Wesensschichten oder Seinsbereichen, z.B. Seele und Korper, Geist
und Materie®>® ,Geist und Materie“ sind in der Gegensatzlehre
ebenfalls keine Gegensitze.’”

Beide Verwechslungen offenbaren die Grundgefahr der romanti-
schen Haltung, so Guardini, dort ,Polarititen zu sehen, wo keine
sind®, vielmehr seien die benannten Paare Widerspriiche, die das
Entweder-oder fordern, wie Kierkegaard herausgearbeitet habe.>'8
Den Widerspruch definiert Guardini als die Relation zweier Gege-
benheiten, ,die einander verneinen, daher in keiner Weise zusam-
men sein kénnen“>" Die Kontradiktion bezeichnet also die absolute
Ausschlieflung der einen Qualitét, insofern die andere gegeben ist.
Bei Gegensitzen jedoch schlieffit bei Guardini die eine Seite die
andere nur relativ aus und zugleich auch relativ ein, sodass sie in
Einheit am und im Lebendig-Konkreten gegeben sind.>?°

514 Ebd., 185.

515 Vgl. ebd., 191. In seinem spateren Artikel ,,Erscheinung und Wesen der Roman-
tik“ kommen noch ,Einsicht und Irrtum® hinzu, in seiner Ethik ,Etwas und
Nichts“ und in seinem siebten ,Theologischen Brief an einen Freund“ vom
2L Juni 1964 noch ,Heilig und Unbheilig® (Vgl. Guardini, Erscheinung und
Wesen der Romantik, 367f; Ders., Ethik I, 678; Ders., Theologische Briefe, 51).

516 Guardini, Erscheinung und Wesen der Romantik, 3671.

517 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 17.

518 Vgl. Guardini, Erscheinung und Wesen der Romantik, 367.

519 Guardini, Der Gegensatz, 22.

520 Vgl. Guardini, Theologische Briefe, 51f: ,Gegensatz ist das Verhiltnis, in
welchem die verschiedenen Elemente des Konkreten zueinander stehen. Sie
spannen sich gegeneinander und setzen zugleich einander voraus. Es ist der
komplementdre Gegensatz, die Polaritidt. Widerspruch ist die Entscheidung
zwischen dem was sich gegenseitig ausschliefit: Gut und Bose, Ja und Nein,
Sein und NichtSein usw. Die oben geschilderte Haltung leugnet den Wider-
spruch bzw. erklart ihn zum schépferischen Gegensatz, zur konstitutiven Po-
laritat. Diese Haltung zeigt sich schon in alledem, was Gnosis heifSt, in der
Alchemie, Theosophie. Programmatisch tritt sie hervor bei Goethe; fiir ihn
gehort das Satanische in Gott selbst hinein; das Bose ist eine Grundkraft der
Welt, ebenso notwendig wie das Gute; der Tod nur ein anderes Element jenes
Ganzen, dessen polare Gegenseite Leben heifit. [...] Es wird sich zeigen, daf3

382

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Die transzendentalen Gegensatze

Im Hintergrund von Guardinis Unterscheidung des Konkreten,
ob es sich um eine Polaritit oder einen Widerspruch handelt,
steht eine theologische Grundhaltung, bezeichnet er doch die Ver-
mischung der Denkstrukturen von Polaritit und Widerspruch in
der Gegensatzlehre als ,metaphysische Ursiinde®?!. In derselben
Richtung wird er in seiner Vorlesung ,Weltanschauliche Fragen in
der Erlosungslehre® im Sommersemester 1923 von Ursula Kolberg
zitiert: ,Man kann verstehen, dass eine Siinde aus Not getan wird,
aber als Grundsatz auszusprechen, dass Boses Gutes wirke, wire
Frevel“>22 Dabei spielt er auf die Szene im Studierzimmer von Goe-
thes Faust Teil I an, in der Faust ausspricht: ,Ein Teil von jener
Kraft, die stets das Bose will, und stets das Gute schafft®5?* Hier
wird deutlich, dass die von Goethe angenommene Polaritit von Gut
und Bose und deren gegenseitiges Umschlagen ineinander fiir den
Priester und in Dogmatik habilitierten Guardini selbstverstandlich
sofort im Bereich der Theologie und der Kirche die Relation des
Widerspruchs von Gott und Siinde als Trennung von Gott bedeu-
ten muss.>?* In seinem Testament ,Fiir den Todesfall* findet sich
versehen mit dem Untertitel ,Sinn der ,Gegensatzlehre™ die Ausfiih-
rung der letzten (theologischen) Konsequenz der Vermischung von
Widerspruch und Gegensatz — oder anders gewendet: der Grund,
warum es fiir ihn eine solche Vermengung niemals geben konne und

diirfe:

»Das Nein wird als zum Ja gehorig betrachtet; das Nichts als zum Sein
gehorig; das Bose als zum Guten gehorig - letztlich und ausdriicklich
das satanische als zu Gott gehorig, nach Mt...>?> die Siinde einfachhin,

die genaue Erkenntnis, die scharfe Herausarbeitung dessen, was Widerspruch'
und was ,Gegensatz' heifit, die Grundvoraussetzung bildet, um Ordnung zu
schaffen®.

521 Guardini, Der Gegensatz, 191.

522 Guardini, Weltanschauliche Fragen in der Erlésungslehre, 115.

523 Goethe, Faust I, Verse 1335f.

524 Vgl. Guardini, Romano, Erster Brief: Wie kann neben Gott Endliches sein
(4.8.1963), in: ders., Theologische Briefe, 11: ,Das Bose ist aber nicht, wie die
Gnostiker gemeint haben, der polare Gegensatz, gar die — psychologische oder
metaphysische — Antivalenz des Guten, so dafl es zur Fiille der Endlichkeit
gehorte, sondern der Widerspruch zum Guten'.

525 Die von Guardini intendierte Stelle ist Mt 12,31: ,Darum sage ich euch: Jede
Stinde und Lésterung wird den Menschen vergeben werden, aber die Léste-
rung gegen den Geist wird nicht vergeben werden®.

383

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

die Lasterung des Heiligen Geistes, das heifit, der Gesinnung Gottes.
An diesem Punkt wird sich eine der Entscheidungen - vielleicht die
innerste — zwischen Glaube und Unglaube vollziehen. Der Unglaube
bedeutet letztlich, daf3 alles, alle Energien, alle Werte, alle Negationen
und Zerstorungen, Leben und Tod, schliefllich das Nichts einfachhin
zum endlichen Sein hinzugenommen, ,Alles’ als Welt* zusammengefafit,
bejaht und autonom gesetzt wird 326

Zwischen Gut und Bose kann es fiir Guardini weder einen prozes-
sualen Ubergang noch einen Sprung geben, wie er diesen (nicht
jenen) zwischen den polaren Gegensatzseiten annimmt, vielmehr
besteht bei einem Widerspruch, um es mit dem biblischen Gleichnis
des Reichen und Lazarus auszudriicken, ,ein tiefer, uniiberwindli-
cher Abgrund, sodass niemand von hier zu euch oder von dort zu
uns kommen kann, selbst wenn er wollte* (Lk 16,26). Mit Massimo
Borghesi kann damit zu Recht festgehalten werden (eigene Uber-
setzung):

»Das Paar Gut-Bose stellt keinen polaren Gegensatz dar. Gut und Bose
sind ein Widerspruch und kein Gegensatz. [...] Zwischen Gut und Bose
gibt es keinen 'Sprung, keinen Ubergang, eben weil es keine Analogie,
sondern einen Widerspruch gibt. [...] [Der Gegensatz] war eine scharfe
Kritik an der deutschen Romantik, die von einer Dialektik des Lebens
gepragt ist, in der Gut und Bose zu ,Gegensitzen® werden, die sich
aufeinander beziehen>”

Die von Goethe angenommene Polaritit zwischen Gut und Bose
liegt in seinem Verstindnis von Geist und Materie und der darin an-
gelegten Moglichkeit des prozessualen Ubergangs von einer Seite zur
anderen begriindet, das sich fundamental von demjenigen Guardinis

unterscheidet. Darauf sei im Folgenden eingegangen.

526 Guardini, Fiir den Todesfall. Sinn der “Gegensatzlehre”, 3.

527 Borghesi, Romano Guardini, 75f.: ,La coppia bene-male, non costituisce
un’opposizione polare. Bene e male costituiscono una contradizione (Wider-
spruch) non un’opposizione (Gegensatz). [...] Tra bene e male non v’e “salto”,
passaggio, proprio perché non v’e¢ analogia ma contradizione. [...] [Der Ge-
gensatz, Anm. P.M.] costituiva una critica serrata al Romanticismo tedesco,
contrassegnato da una dialettica della vita per la quale bene e male diventano

gli “opposti” che si richiamano a vicenda”.

384

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Die transzendentalen Gegensatze

4.2.2.3 Wider den prozessualen Ubergang von einer Gegensatzseite
zur anderen

Fiir Goethe bilden Geist und Materie, anders als bei Guardini®?s,
eine Polaritat>?®, wobei er der Materie noch einmal den Bereich der
Polaritit zuordnet und dabei an Ein- und Ausatmen aber auch an
mannlich-weiblich oder Licht-Dunkel denkt>3?. Der Geist hingegen
stehe fiir die Steigerung und sei in der Materie und damit in der
Natur prisent, wie Carl Friedrich von Weizsécker betont:

»Polaritdt und Steigerung sind beide bewegte Zweiheit. Wenn Polaritét
der Materie eigentiimlich ist, und wenn Geist und Materie selbst eine
Polaritit sind, so geht der Geist aus der Materie hervor. Wenn aber Stei-
gerung die Weise der geistigen Bewegung ist, so ist dieser Hervorgang
selbst eine Steigerung der Materie. Steigerung nun ist nicht Selbstent-
fremdung, sondern Eigentlichwerden, Anndherung an das Wesen®>*!

Ist aber fiir Goethe der Geist (die Steigerung) in der Materie (der
Polaritdt) inhérent, sind die Pole in der Aufeinanderfolge von Zwi-

528 Guardini bestimmt die Relation von Geist und Materie in seiner Gegensatz-
lehre nicht als polaren Gegensatz, sondern spricht von einem ,wurzelhaften
Unterschied von Geist und Stoff als seiender Substanzen®. (Guardini, Der
Gegensatz, 173). Geist und Materie ,,sind {iberhaupt keine Gegensitze, sondern
Wirklichkeiten, die in ganz anderem Verhaltnis zueinander stehen, und, solan-
ge sie lebendig sind, die genannten Gegensitze jeweils in sich enthalten® (Ebd.,
188).

529 Brief von Johann Wolfgang von Goethe an den Kanzler v. Miiller. Erlauterung
zu dem aphoristischen Aufsatz ,Die Natur®, 24. Mai 1828, Weimar, in: Ham-
burger Ausgabe XIII, Miinchen 2000, 48f, 48: ,Es gibt zwei grofle Triebrader
der Natur: der Begriff von Polaritdt und von Steigerung, jene der Materie,
insofern wir sie materiell, diese ihr dagegen, insofern wir sie geistig denken,
angehorig; jene ist in immerwdhrendem Anziehen und Abstofen, diese in
immerstrebendem Aufsteigen. Weil aber die Materie nie ohne Geist, der Geist
nie ohne Materie existiert und wirksam sein kann, so vermag auch die Mate-
rie sich zu steigern, so wie sich’s der Geist nicht nehmen lifit, anzuziehen
und abzustofien; wie derjenige nur allein zu denken vermag, der genugsam
getrennt hat, um zu verbinden, genugsam verbunden hat, um wieder trennen
zu mogen".

530 Vgl. Weizsicker, Carl Friedrich von, Einige Begriffe aus Goethes Naturwissen-
schaft, in: Goethe, Johann Wolfgang von, Hamburger Ausgabe XIII, Miinchen
2000, 539-555, 549.

531 Ebd., 550.

385

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

schengliedern im Prozess der Steigerung miteinander verbunden32,
wie mittels eines Textes Goethes belegt werden kann:

Die Natur ,bedient sich hierzu des Lebensprinzips, welches die Mog-
lichkeit enthilt, die einfachsten Anfange der Erscheinungen durch Stei-
gerung ins Unendliche und Undhnlichste zu vermannigfaltigen. [...] Die
Vereinigung kann aber auch im héhern Sinne geschehen, indem das
Getrennte sich zuerst steigert und durch die Verbindung der gesteiger-
ten Seiten ein Drittes, Neues, Hoheres, Unerwartetes hervorbringt*>%

Guardini kritisiert Goethe in seiner Rilke-Interpretation genau da-
rin, dass fiir ihn das Phanomen des Widerspruchs nur daher riihre,
»dafl man den Zusammenhang, in welchem das Phinomen steht,
nicht groff und den Standpunkt der Betrachtung nicht hoch genug
genommen habe; tue man das, dann gehe alles in harmonischem
Einklang auf. Wo die Dinge so gesehen werden, kann es immer nur
Spannungen, nie eigentliche Widerspriiche geben“>* Aus der Sicht
Guardinis 16st Goethe den Widerspruch dadurch auf, dass er eine
unendliche Kette von Zwischengliedern zwischen beiden Seiten an-
nehme, sie so miteinander verbinde und sie ineinander umschlagen
konnten. Fiir Guardini sind die polaren Gegensatzseiten, entgegen
Goethe, eigenstidndige Sinngebilde, die nicht aufeinander zuriickge-
fithrt werden kénnen:

,Das Ahnlichkeitsmoment der beiden Seiten, ihre Zusammengehérig-
keit, wird Giberspannt. Dem Romantiker schldgt eine Seite in die ande-
re um; er ibersieht ihre spezifische Verschiedenheit; er verwischt die
Grenzen; er nimmt ihre Eigenbedeutung, ihre Eigenstdndigkeit nicht
ernst. Er treibt ein Spiel mit dem tragischen Ernst dieser Zweiheit;
und das kann er nur, weil ihm alle Bedeutungen und Wesenheiten
monistisch in Eins laufen®33

Zwischen beiden Polen besteht gemdf Guardini zwar eine tiefe Ver-
wandtschaft, eine setze die andere notwendig voraus, kénne ohne sie
weder sein noch gedacht werden und in jeder sei dasselbe Leben,
aber die Pole sind qualitativ eigenstindig. Der prozessuale Ubergang
von einer Seite zur anderen ist fiir ihn ,,der Wurzelfehler des roman-

532 Vgl. Kuhn, Nachwort zu den Schriften zur allgemeinen Naturwissenschaft —
Morphologie — Geologie, 560.

533 Goethe, zitiert nach: ebd., 561.

534 Guardini, Rainer Maria Rilkes Deutung des Daseins, 287.

535 Guardini, Der Gegensatz, 41f.

386

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Die transzendentalen Gegensatze

tischen Denkens’, durch das alles ,zu einem schillernden, fliefSen-
den Ineinander werde“>¢. Die Seiten konnten weder aufeinander
zuriickgefithrt werden noch ineinander umschlagen. Weder bilden
sie am Konkreten stindig eine Synthese, in der sich der eine in den
anderen authebt, also flieflend tiberfiihrt und verandert wird, noch
werden sie in einem Dritten aufgehoben. Der Ubergang von einem
zum anderen Pol geschehe nicht durch Flieflen oder Hiniibergehen,
sondern rein in Unterscheidung, Entscheidung und Sprung.>*” Die-
ser Schritt gehe jedoch nicht in ein Absolut-Anderes, sondern in ein
Relativ-Autonomes, ein ,Verwandt-Verschiedenes“>38:

»Aber jede [Seite, Anm. PM.] steht in eigener Wurzel, ist qualitativ
eigenstdndig. Jede Seite bleibt nur und immer sie selbst. Das Leben als
Akt bleibt immer und nur Akt. Aber das ndmliche Leben muf} zugleich
Bau sein">¥

Zusammenfassend ldsst sich fiir den Dialog Guardinis mit der Po-
laritatskonzeption Goethes festhalten, dass er den Terminus der
Wahlverwandtschaft von ihm tibernahm, und mit ihm eine Ahnlich-
keit zwischen den Gegensatzseiten annimmt, er sich jedoch in zwei
Punkten wesentlich von ihm unterscheidet: Erstens besteht eine
Differenz darin, was tiberhaupt eine Polaritit sein kann, wobei er
sich gegen Goethes Annahme von ,Gut und Bose® wendet, und
zweitens konnen fiir ihn zwei Pole nicht in einem auch noch so lang
gezogenen Prozess ineinander iiberfithrt werden.

Im néchsten Kapitel der Untersuchung soll gezeigt werden, dass
eine dritte Unméglichkeit des Gegensatzdenkens fiir Guardini darin
besteht, die zwei Pole in einer Synthese zu vereinen, wie sie bei
Hegel zu finden ist. Mit dessen Namen, der Goethe in seiner Farben-
lehre sekundiert habe>#0, ist im Bereich des Pols der Verwandtschaft
die néchste Auseinandersetzung fiir Guardinis Gegensatzlehre ange-
sprochen, die im Folgenden dargestellt wird.

536 Ebd., 103.

537 Vgl. ebd., 104: ,Der Ubergang von einer Seite zur anderen geschieht nicht
durch ein kontinuierliches Weitergleiten, Hintiberwachsen, sondern durch
einen ,Schritt’ aus einem Qualitits- und Sinnbereich in den anderen®.

538 Vgl. ebd., 48.

539 Ebd., 103f.

540 Vgl. Benz, Richard, Goethes Leben, in: Hamburger Ausgabe XIV, Miinchen
2000, 343-381, 372.

387

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

4.2.3 Verwandtschaft II: Romano Guardini und Georg Wilhelm
Friedrich Hegel

Guardini erwdhnt den Namen Hegels in der Gegensatzlehre im
Rahmen einer Distanzierung von dessen Philosophie, die er gemein-
sam mit Kierkegaard vollzieht.>#! Dieses Muster findet sich auch
in seinen spateren Schriften wieder.>*> Weitere Stellen in der Gegen-
satzlehre weisen einen indirekten Bezug zu Hegels Philosophie auf,
etwa wenn Guardini davon spricht, dass das Leben ,nicht eine
Synthese dieser Verschiedenheiten® sei, nicht Vermischung oder
Identitdt, sondern ,eines, das in Zweiheit” bestehe>*3: dass es beide
Polseiten zugleich ,nicht auf Grund irgendwelcher, immer durch
Vermengung erkaufter ,Synthese’ in einem hoheren Dritten“>*4 sei.>%
Auf der Grundlage dieser Beziige zur Philosophie Hegels scheint
eine ausfiihrliche Auseinandersetzung zwischen Guardinis Gegen-
satzlehre und Hegels Dialektik angezeigt. Karl Wucherer-Huldenfeld
hat sich mit dieser Thematik ausfiihrlich aus systematischer Perspek-
tive befasst>*®, dabei jedoch nicht historisch gefragt, inwieweit sich
Guardini selbst zur Zeit der Abfassung der Gegensatzlehre mit dem
System Hegels auseinandergesetzt hatte. Dieser Frage sei hier zuerst
nachgegangen. Daran schlieft sich die inhaltliche Abgrenzung an.

541 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 42 Anm. 11.

542 Guardini erwdhnt Hegel in der gemeinsam mit Kierkegaard vollzogenen Ab-
setzung von dessen Denken in einem Artikel aus dem Jahr 1926/27 in der
posthum veréffentlichen Schrift ,Existenz des Christen und in seiner Schrift
»Erscheinung und Wesen der Romantik® aus dem Jahr 1948 mit dem direk-
ten Verweis auf die romanische Polaritit von Gut und Bése. (Vgl. Guardini,
Erscheinung und Wesen der Romantik, 367; Ders., Der Ausgangspunkt der
Denkbewegung Séren Kierkegaards, 14, 32; Ders., Die Existenz des Christen,
426).

543 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 48f.

544 Ebd., 180.

545 In derselben Richtung hebt Guardini auch an anderer Stelle hervor, dass die
Einheit der Gegensatzseiten ,nicht durch Vermischung der beiden spezifischen
Bedeutungen; nicht durch deren Ausgleich oder Synthese in einem hoheren
Dritten“ bestehe. (Ebd., 22f.).

546 Vgl. Wucherer-Huldenfeld, Die Gegensatzphilosophie Romano Guardinis, 60—
64.

388

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Die transzendentalen Gegensatze

4.2.3.1 Guardinis Befassung mit Hegel

Guardini nennt den Namen Hegels erstmals im Jahr 1916 in seinem
Artikel ,Der religiose Gehorsam® in Hinblick auf die Kirche.>¥ In
seinem Kolleg ,Die Lehre von der Erldsung® im Sommersemester
1922 kritisiert er dann dessen spekulative Theologie, da sie einen
Ubergang vom Natiirlichen zum Ubernatiirlichen enthalte und Gott
keine andere, sondern lediglich eine grofiere, Dimension als der
Welt beigemessen werde.’*® In Bezug auf die Frage einer panthe-
istisch-idealistischen Synthese wird der Name Hegels in weiteren
Schriften Guardinis zwar unter anderen mit angefiihrt, tritt aber nie
allein fiir sich wirklich hervor.>*® Im Jahr 1924 erwahnt er dessen
Staatslehre®?, dessen Idee einer ,Staatsgottlichkeit“>>!, die tiber He-
gel zu Karl Marx weitergegangen sei. Diese Bewegung von Hegel
zu Marx ldsst sich bereits 1921 in seiner Antwort an Max Bondy in
der Kontroverse iiber die Jugendbewegung finden.>>? Es liegt die Ver-
mutung nahe, die aber nicht bewiesen werden kann, dass Guardini
Hegel erstmals in seinem Studium der Nationalokonomie begegnet

547 Vgl. Guardini, Der religiése Gehorsam, 44: ,Die wirkliche Kirche ist - man
wird dies Hegelsche Wort hier nicht mifiverstehen — ,der prasente Gott*.

548 Vgl. Guardini, Die Lehre von der Erl6sung, 44.

549 Vgl. Guardini, Nietzsches Lehre vom Endlichen, 2; Ders., Hélderlin, 395f;
Ders., Ethik I1, 1019, 1157; Ders., Die Existenz des Christen, 285.

550 Vgl. Guardini, Romano, Rettung des Politischen, in: Die Schildgenossen 4
(1924), 112-121, hier zitiert nach: ders., Wurzeln eines groflen Lebenswerks.
Aufsitze und kleine Schriften Band 2, Mainz - Paderborn 2001, 203-217, 210.

551 Guardini, Romano, ,Sorge um den Menschen’ in: ders., Sorge um den Men-
schen. Band 1, Mainz - Paderborn 1988, 9-13, 11.

552 Vgl. Guardini, Romano, Katholische Religion und Jugendbewegung. Eine Ant-
wort an Max Bondy, in: Die Schildgenossen 2 (1921-1922), 96-110, hier zitiert
nach: ders., Wurzeln eines grofien Lebenswerks. Aufsitze und kleine Schriften
Band 2, Mainz - Paderborn 2001, 41-65, 61. Der Ubergang von Hegel zu Marx
findet sich dann 1956 in seinem Vortrag iiber Sigmund Freud und schliefllich
auch noch in seinem posthum veréffentlichten Werk ,Existenz des Christen®.
(Vgl. Guardini, Romano, Sigmund Freud und die Erkenntnis der menschli-
chen Wirklichkeit. Vortrag zum 100. Geburtstag von Sigmund Freud. Zuerst
unter dem Titel: Philosophische Anmerkungen zu Sigmund Freuds Psycholo-
gie, in: Sigmund Freud. Gedenkfeier zur 100. Wiederkehr seines Geburtstages
am 7. Juli 1956, Miinchen 1956, 25-37, hier zitiert nach: ders., Sorge um den
Menschen. Band 2, Mainz - Paderborn 21989, 85-102, 99f; Ders., Die Existenz
des Christen, 65).

389

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

sein konnte, besonders bei Lujo Brentano, der sich polemisch gegen
das Denken Karl Marx‘ gewandt hatte.

Der Name Hegels kommt also — auch unter Beriicksichtigung der
ebenfalls sonst spérlichen Verweise Guardinis auf andere Denker -
nur am Rande seines Schrifttums vor. Er findet sich weder in seinen
Briefen an Weiger, mit dem er die Gegensatzlehre besprach, noch in
seinem Notizbuch (1914-1919), in das Goethe Einzug gefunden hatte
und in dem sich Grundlagen der Gegensatzlehre finden, noch in den
Berichten {iber sein Leben. Auch ist kein eigener Artikel Guardinis
zu Hegel iberliefert. Aus dieser Gesamtschau auf die Denkwege
Guardinis hin bis zur Gegensatzlehre wird hier in Bezug auf die
Dialektik Hegels die These vertreten, dass sich Guardini von dieser
in der Gegensatzlehre zwar absetzt aber nicht aufgrund eigener in-
tensiver Befassung, sondern erstens im Mitvollzug mit Kierkegaard,
den er stark rezipierte, und zweitens im direkten Anschluss an seine
Auseinandersetzung mit der Polarititskonzeption Goethes.

Trotz dieses historischen Befundes ist es angezeigt, Guardinis
Gegensatzlehre zumindest skizzenhaft in einen Dialog mit der Dia-
lektik Hegels zu bringen, schrieb jener doch selbst im Februar 1950
beziiglich einer Neuauflage der Gegensatzlehre an Alfred Schiiler,
dass sie eine Beunruhigung fiir ihn darstelle, da er es nicht mehr
vermdge, die ,Probleme mit der Genauigkeit und in der Breite [zu]
behandeln, die sie verlangen diirfen”>® Und weiter:

»Die Einleitung bzw. das Nachwort miifite eine - je nachdem mehr oder
weniger vollstindige — Geschichte der Gegensatzidee geben. Vor allem
fragen, ob und wie die Unterscheidung des echten und des falschen Ge-
gensatzes; der wirklichen Polaritit auf der einen, des Widerspruchs und
des Schichtungsunterschiedes auf der anderen Seite herausgearbeitet
worden ist. Dann wire zu zeigen, an welcher Stelle in diesem Gesamt-
zusammenhang mein Versuch steht>*

Ein solches weitergehendes Untersuchungsfeld im Sinne Guardinis
sei hier mit Philosophie Hegels eréfinet, wobei im folgenden Kapi-
tel zuerst auf den ,Widerspruch® und sodann auf die ,Synthese in
einem hoheren Dritten® eingegangen wird. Dabei versteht es sich

553 Brief von Romano Guardini an Alfred Schiiler vom 25. Februar 1950, in: BSB
Ana 342, B L. (Der Brief fand sich bei der letzten Einsicht am 14. August 2023
nicht mehr in den Nachlassakten).

554 Ebd.

390

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Die transzendentalen Gegensatze

von selbst, dass die Ausfithrungen iiber eine Skizze und Hinweise
nicht hinausgehen koénnen, da eine detaillierte Ausarbeitung eine
eigene Forschungsarbeit erfordern wiirde.

4.2.3.2 Auseinandersetzung mit der Dialektik Hegels

Im Vergleich der Gegensatz- bzw. Dialektik-Konzeptionen Guardinis
und Hegels sollen hier eine Ahnlichkeit und sechs Differenzen ange-
fithrt werden.

Eine wesentliche Verwandtschaft besteht in der Zentralitit des
Begriffs des Lebens bei beiden. In seiner frithen Skizze ,Systemfrag-
ment“ vom 14. September 1800 hatte der gerade 30-jahrige Hegel
den Begriff des Lebens ins Zentrum seiner Uberlegungen geriickt.55
Der Begriff des Lebens sei, so Peter Jonkers, ,von iiberragender
Bedeutung fiir die Entwicklung der Idee einer umfassenden Einheit
in seinen Frankfurter Schriften“>¢. Im Riickgriff auf Holderlins phi-
losophische Gedanken von der Einheit der Gegensitze des Lebens
habe er ,erst den Begrift der ,Liebe’ und spiter den des ,Lebens
[verwendet], um die tibergegensitzliche Einheit Entgegengesetzter
zu kennzeichnen“>’ Dieses Leben ist fiir Hegel nicht einfach, son-
dern zweiseitig, ist ,die Verbindung der Entgegensetzung und Bezie-
hung“3%® Dies erinnert an Guardinis Ausfithrungen, dass die Gegen-
satzseiten eine ,eigenschaftliche Einheit“ bilden; ,in ihrem qualita-
tiven Sein setzt jede die andere voraus. Wiederum aber: Uberall
stehen die Eigenbereiche wohlbewahrt neben einander>>

Die erste Differenz beider Denkstrukturen besteht darin, dass He-
gel ein System der Philosophie vorlegte, wahrend Guardini seit 1914
bewusst vom Systemgedanken abriickt und in der Gegensatzlehre
ein ,,Offenes System® entwickelt. Guardinis Gegensatzdenken ist bi-

555 Vgl. Kaube, Jiirgen, Hegels Welt, Berlin 22020, 136.

556 Jonkers, Peter, Leben bei Hegel und Jacobi. Ein Vergleich, in: Arndt, Andreas /
Cruysberghs, Paul / Przylebski, Andrzej (Hg.), Hegel-Jahrbuch 2007, Berlin
2007, 110-115, 110.

557 Zoller, Glinther, Hegels Philosophie. Eine Einfithrung, Miinchen 2020, 21.

558 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, Systemfragment von 1800, in: Moldenhauer,
Eva / Michel, Karl Markus (Hg.), Werke in 20 Banden, Band 1, Frankfurt/M.
1970, 418-427, 421.

559 Guardini, Der Gegensatz, 183.

391

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

polar gedfinet vom Lebendig-Konkreten her und auf es hin, wohin-
gegen Hegels Dialektik in einem geschlossenen unipolaren Dreier-
takt von These, Antithese und Synthese besteht. Hegels Werk ,,Die
Wissenschaft der Logik® (1812-1816) ist aufgrund der dialektischen
Methode triadisch gegliedert, so direkt im ersten Abschnitt zur Qua-
litat in ,Sein® ,Nicht“ und ,Werden“5°°, dem dann die Quantitit,
Relation und Modalitit folgen. Die Dialektik nehme dabei ihren
Ausgangspunkt vom Begriff und gehe iiber zum Entgegengesetzten,
wonach die Authebung des Widerspruchs in einem dritten Begriff
erfolge:

»Die Einheit, deren Momente, Sein und Nichts, als untrennbare sind, ist
von ihnen selbst zugleich verschieden, so ein Drittes gegen sie, welches
in seiner eigentiimlichsten Form das Werden ist“>6!

Die Dialektik besteht bei Hegel aus zwei Schritten: erstens dem
logisch-realen Ubergehen von etwas in sein Gegenteil (Entgegenset-
zung / ,Negation“) und zweitens der Integration des so Entgegen-
gesetzten in ein umfassendes und hoheres Ganzes (Zusammenset-
zung / ,Spekulation®

Fiir Hegel, so Wucherer-Huldenfeld, dem in seinen Einschatzun-
gen ginzlich zuzustimmen ist, sei die ,unipolare Form der Dialek-
tik wesentlich®¢2. Guardinis Gegensatz ist von Hegels Dialektik
verschiedenen, ,da er erstens weder die Widerspruchsbewegung
von der Thesis zur Antithesis, noch eine Synthese beider Phasen,
beider Momente erlaubt. Zweitens entwickelt sich das Lebendige
nicht schrittweise, in der Prozedur des Dreiertaktes>%3 Da Guardini
selbst das Lebendig-Konkrete vor Augen hatte, legte er, so Ludwig
Winterswyl 1936, keine fertigen Synthesen und ein System vor, son-
dern ,selbst mit Absicht nur Versuche® Er wusste und erfuhr gerade
in dem Miihen der Jugend um christliche Verwirklichung die Abge-
griffenheit der Formeln und Methoden, den Mangel an Beziehung
zur konkreten Situation unserer Zeit>64

560 Vgl. Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, Die Wissenschaft der Logik I, in: Mol-
denhauer, Eva / Michel, Karl Markus (Hg.), Werke in 20 Bénden, Band 5,
Frankfurt/M. 1970, 81-83.

561 Ebd., 96. Hervorhebungen im Original.

562 Wucherer-Huldenfeld, Die Gegensatzphilosophie Romano Guardinis, 62.

563 Ebd., 61.

564 Winterswyl, Romano Guardini, 366.

392

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Die transzendentalen Gegensatze

Die zweite Differenz zwischen Hegel und Guardini ist eine termi-
nologische. Hegel verwendet in seiner ,Wissenschaft der Logik“ den
Begrift der ,Entgegensetzung” im logischen Sinne fiir Widerspriiche
von Aussagen und im realen Sinne fiir eine Verdrdngung des einen
durch das andere.’® ,Entgegensetzung” und ,Gegensatz bedeuten
bei ihm - im Unterschied zu Guardini - Kontradiktion, wie in einer
Stelle seiner ,Wissenschaft der Logik“ deutlich hervortritt:

»Die Bestimmung der Entgegensetzung ist gleichfalls zu einem Satze
gemacht worden, dem sogenannten Satze des ausgeschlossenen Dritten.
Etwas ist entweder A oder Nicht-A; es gibt kein Drittes">%6

Hegel fithrt dazu aus, dass gerade das ,Etwas® das Dritte sei, in dem
die entgegengesetzten Bestimmungen sowohl gesetzt als auch aufge-
hoben seien. Es sei die Einheit der Reflexion der Gegensetzung.>®’
Der Begriff des Gegensatzes unterscheidet sich bei Guardini und
Hegel also fundamental: Wihrend Guardini den komplementaren
Gegensatz sich einander ergédnzender Pole im Blick hat, bezieht sich
die Dialektik Hegels auf kontradiktorische Gegensitze, ,die sich ge-
genseitig in einem geschichtlichen Prozefl ,autheben “>8, wie Alfons
Knoll richtig hervorhebt.

Die dritte Differenz besteht darin, dass fiir Guardini alles Leben-
dige - und vielleicht gar alles Gegebene - gegensitzlich gebaut ist,
wohingegen Hegel den Widerspruch als die ,Wurzel aller Bewegung
und Lebendigkeit, den Ausgangspunkt von ,Irieb und Titigkeit”
und das ,Prinzip aller Selbstbewegung” konzipiert.>®® Die Kontra-
diktion liege in den Dingen selbst, sei ihr Antrieb (,Selbstwider-
spruch®) und generelles Formprinzip der Wirklichkeit, wie er in
seiner ,Wissenschaft der Logik® ausfiihrt:

,Wenn nun die ersten Reflexionsbestimmungen, die Identitit, die Ver-
schiedenheit und die Entgegensetzung, in einem Satze aufgestellt wor-
den, so sollte noch vielmehr diejenige, in welche sie als in ihre Wahrheit
tibergehen, namlich der Widerspruch, in einem Satz gefaft und gesagt

565 Vgl. Zoller, Hegels Philosophie, 51.

566 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, Die Wissenschaft der Logik II, in: Molden-
hauer, Eva / Michel, Karl Markus (Hg.), Werke in 20 Banden, Band 6, Frank-
furt/M. 1970, 72. Hervorhebungen im Original.

567 Vgl. ebd., 73.

568 Knoll, Glaube und Kultur, 76.

569 Vgl. Hegel, Wissenschaft der Logik II, 74f.

393

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

werden: ,Alle Dinge sind an sich selbst widersprechend;, und zwar in
dem Sinne, daf§ dieser Satz gegen die tbrigen vielmehr die Wahrheit

und das Wesen der Dinge ausdriicke*>0

Die Annahme des Widerspruchs als Grundprinzip der Wirklich-
keit fithrt aufgrund von Hegels Prozessdenken weiter zur vierten
Differenz, dass Hegel eine Synthese der Widerspriiche annimmt,
wohingegen Guardini zwar die Verwandtschaft der Gegensatzseiten
zueinander betont, doch ebenso ihre qualitative Eigenstdndigkeit
einfordert.

Hegel legt dar, dass die Logik zunédchst gepragt sei von der Negati-
on, die aber das Positive in sich enthalte (,,Positives im Negativen®).
Die Identitit (Positive) und die Verschiedenheit (Negative) seien im
Gegensatz geeint. Das Positive sei in sich selbst die Negativitit:

»Das Positive und Negative ist dasselbe. [...] Es ist aber, auch fiir die
duflere Reflexion, eine einfache Betrachtung, daf fiirs erste das Positive
nicht ein unmittelbar Identisches ist, sondern teils ein Entgegengesetz-
tes gegen das Negative, und daf es nur in dieser Beziehung Bedeutung
hat, also das Negative selbst in seinem Begriffe liegt, teils aber, daf3 es
an ihm selbst die sich auf sich beziehende Negation des bloflen Gesetzt-
seins oder des Negativen, also selbst die absolute Negation in sich ist">"!

Diese Bestimmung wendet er dann auf das Zueinander von ,Licht*
und , Finsternis®, ,gut“ und ,bdse“ sowie ,Wahrheit“ und ,Irrtum"” an,
um zu konkludieren, dass sie wahr nur in ihrer Beziehung aufeinan-
der seien und dass jede Seite in ihrem Begriff die andere enthalte.>”
Durch sie hindurch vollziehe sich die dialektische Bewegung des
Seins. In der Darstellung des Dialogs Guardinis mit Goethe wurde
bereits gezeigt, dass fiir ihn ,,Gut® und Bose®, ,Hell“ und ,,Dunkel®
sowie ,Ja“ und ,Nein“ keine Gegensatzpaare, sondern Widerspriiche
seien, die sich einander absolut und nicht relativ ausschlieflen und
daher nicht in Einheit am Lebendig-Konkreten gegeben sein kénn-
ten.””3 Diese Widerspriiche konnten gemaf3 Guardini keine Synthese
bilden, weder in einem hoheren Dritten noch in einem Monismus,
der ,alles in Phasen und Entwicklungs-Antithesen aufgehen>* lasse.

570 Ebd., 73. Hervorhebungen im Original.
571 Ebd., 69f.

572 Vgl. ebd., 70-72.

573 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 22.

574 Ebd., 185.

394

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Die transzendentalen Gegensatze

Er wiirde Hegel also darin zustimmen, dass es sich bei den angefiihr-
ten Paaren um Widerspriiche handle, aber ihm dann entgegnen,
dass sie sich deswegen gerade nicht bediirfen bzw. enthalten, wie er
in seiner Gegensatzlehre eindeutig betont: ,Die Synthesen der Wi-
derspriiche, wie sie der Monismus zuwege bringt, beruhen darauf,
daf3 [...] keine Grenze deutlich gezogen wird“>”> In seinem Aufsatz
»Erscheinung und Wesen der Romantik® legt Guardini seine Entgeg-
nung auf kierkegaardscher Grundlage ausfiihrlich dar, die hier in
Ginze wiedergegeben sei:

»Der Romantiker ist aber tief versucht, auch aus Gut und Bése ein
dialektisches Verhaltnis zu machen, und sie auf die Totalitdt des Daseins
hin zu relativieren. Dahin zielen z.B. Gedanken wie der, das Bose sei
notig, um aus der Gebundenheit des Naturzustandes in die Miindigkeit
des Bewufitseins und der Freiheit zu gelangen, und es sei weiterhin
notig, um das Leben in Bewegung zu halten. Nach der gleichen Rich-
tung liegt die Polarisierung von Einsicht und Irrtum, wodurch Wahr
und Falsch, letztlich Ja und Nein auf den Zusammenhang des Lebens
hin relativiert werden, wéhrend es sich doch wieder um den absoluten
Widerspruch handelt, der das Entweder-Oder fordert. (Nicht umsonst
hat Séren Kierkegaard, der das romantische Existenzproblem am tiefs-
ten durchschaut hat, mit seinem Kampf um die Selbstbefreiung des
romantischen Charakters hier eingesetzt; mit dem absoluten Entweder-
Oder gegen die ,universelle Mediierung’ Hegels.) Eine andere, nicht
viel weniger verhdngnisvolle Verwechslung ist die zwischen Polen und
Wesensschichten oder Seinsbereichen, z.B. Seele und Kérper, Geist und
Materie. Die Hintergriinde und Konsequenzen dieser héufig eintreten-
den Verwechslung sind zu kompliziert, um sie auch nur andeuten zu
konnen. (Auf ihr ruht der abendldndische Dualismus, die Gnosis in all

ihren Formen.)">7¢

Der Einschétzung von Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz kann also zu-
gestimmt werden: ,Scheidung des Unvereinbaren ist der neuralgi-
sche Punkt, an dem Guardini eine Reihe philosophischer Vordenker,
von den Griechen bis zu Hegel, verlaf3t">”7

Die fiinfte Differenz besteht darin, dass Hegel einen prozessualen
Ubergang von einer zur anderen Seite kennt, was Guardini ablehnt
und einen Schritt, einen Sprung, von einem Pol zum anderen pro-

575 Ebd., 185.
576 Guardini, Erscheinung und Wesen der Romantik, 367f.
577 Gerl-Falkovitz, Konturen des Lebens, 181.

395

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

klamiert. Die Einheit der Widerspriiche erreicht Hegel, dhnlich wie
Goethe, durch einen organischen Naturbegrift als Wachstumspro-
zess. Er kennt zudem einen biologischen Ubergang von der Natur
zum Geist, d.h. die Natur werde iiber sich selbst hinausgefiihrt in
seiner Steigerungsdynamik der sukzessiven Ausbildung von iiberge-
gensatzlicher Ganzheit (,Dialektik®)“>”8 Darin dhnelt seine Konzep-
tion auch wieder derjenigen Goethes (Geist-Materie-Steigerung).
Die Monismen gehen fiir Guardini darauf zuriick, ,alles in Phasen
und Entwicklungs-Antithesen aufgehen lassen“*”® Vom einen zum
anderen Pol gibt es fiir ihn keinen unmerklichen Ubergang, ,keine
qualitative Kontinuitét>%° Eine Polseite sei nicht méglich ohne die
andere, aber dennoch seien beide Seiten qualitativ eigenstandig. Nur
durch einen ,qualitativen Schritt® gelange man von einem in den

anderen Pol und eines kénne nicht aus dem anderen abgeleitet wer-
den8!:

»Die beiden Gegensatzseiten sind wesenhaft eigenstindig, und zwi-
schen ihnen eine wirkliche, qualitative Grenze. Aus der einen kann man
nur durch einen spezifischen Akt, durch ein qualitatives Hinilibergehen
in die andere kommen382

Dabei verweist Guardini direkt auf Kierkegaard:

»Auch hierfiir ist Kierkegaards Forderung der qualitativen Dialektik am
Platz, mit der er sich gegen die hegelisch-romantische Authebung aller
Wesensunterschiede in einer Mediationsdialektik wandte“>83

Die sechste Differenz besteht im Gottesbild. Die Synthese von Positi-
vem und seinem entgegengesetzten Negativen erfolgt fiir Hegel in
einem Positiven, das das ,Prinzip aller natiirlichen und geistigen
Lebendigkeit tiberhaupt“>#* sei. Er nennt dieses Positivum auch ,,das

578 Zoller, Hegels Philosophie, 23.

579 Guardini, Der Gegensatz, 185.

580 Ebd., 182.

581 Vgl. ebd., 182-186.

582 Ebd., 42.

583 Ebd., 42 Anm. 11

584 Hegel, Die Wissenschaft der Logik I, 51.

396

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Die transzendentalen Gegensatze

Absolute selbst®. Es sei ,die Identitdt der Identitit und der Nicht-
identitdt; Entgegensetzen und Einssein ist zugleich in ihm*8>:

»In der sich selbst ausschlieffenden Reflexion, die betrachtet wurde,
hebt das Positive und das Negative jedes in seiner Selbstandigkeit sich
selbst auf; jedes ist schlechthin das Ubergehen oder vielmehr das sich
Ubersetzen seiner in sein Gegenteil. Dies rastlose Verschwinden der
Entgegengesetzten in ihnen selbst ist die ndchste Einheit, welche durch
den Widerspruch zustande kommt; sie ist die Null*>8¢

Der dialektische Prozess endet bei Hegel mit der absoluten Identi-
tat, dem reinen Sich-selbst-Denken, das alles Gegensitzliche in sich
aufgehoben habe. Die absolute Identitét sei ,selbst die Dialektik>”
»Die Vernunft als konkrete ontologisch-historische Gréfle heifSt bei
Hegel der Geist', so Lorenz B. Puntel, und Hegel unterscheide zwi-
schen einem Weltgeist, dem Prinzip der Weltgeschichte, und dem
absoluten Geist, ,den er mit Gott identifiziert*>88

Guardini kritisiert an Hegel diesen Monismus und Pantheismus,
der die Welt als unendlich annehme und damit Gott entméchtige.
Das Gottliche werde ins Weltdasein hineingezogen und ,,Natur wie
Geist gottlich-absolut gesetzt 8

»Der Gottesbegriff des blofl absoluten Wesens ist deswegen so ein-
drucksvoll, weil ihm ein absolutistisches Weltbild des Menschen ent-
spricht. Es ist jenes Menschenbild, das in philosophischen Vorstell-
ungen wie der Lehre von der transzendenten Einheit des Bewuftseins
bei Kant oder vom absoluten Ich Fichtes oder vom Sich-Aufrichten des
Weltgeistes im Menschen bei Hegel zum Ausdruck kommt“>%°

Guardini betont demgegeniiber die Notwendigkeit der Analogie in
aller Rede iiber Gott, wie im zweiten Teil ,Grund“ gezeigt worden
ist.

585 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, Differenz des Fichteschen und Schellings-
chen Systems der Philosophie (1801), in: Moldenhauer, Eva / Michel, Karl
Markus (Hg.), Werke in 20 Binden, Band 2, Frankfurt/M. 1970, 8-138, 95.

586 Hegel, Die Wissenschaft der Logik I, 66.

587 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, Enzyklopédie der philosophischen Wissen-
schaften im Grundrisse (1830), in: Moldenhauer, Eva / Michel, Karl Markus
(Hg.), Werke in 20 Bénden, Band 8-10, Frankfurt/M. 1970, Band 8, 370.

588 Puntel, Lorenz B., Struktur und Sein. Ein Theorierahmen fiir eine systemati-
sche Philosophie, Tiibingen 2006, 447.

589 Guardini, Nietzsches Lehre vom Endlichen, 2.

590 Guardini, Die Existenz des Christen, 285.

397

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

Summa summarum besteht fiir Guardini zwischen den Gegen-
satzseiten Verwandtschaft, wie sie im romantischen Denken gezeigt
wurde, ,aber nie Gleichheit; immer muf ein Mindestmaf3 wenig-
stens spannungserzeugender Andersartigkeit sein, soll nicht tétendes
Einerlei, sondern lebendige Verwandtschaft bleiben>' Die Einheit
der Gegensatzseiten sei nicht in der ,Vermischung der beiden spezi-
fischen Bedeutungen; nicht durch deren Ausgleich oder Synthese
in einem hoheren Dritten®? gegeben. Mit Hans Urs von Balthasar
kann deshalb festgehalten werden:

»,Guardinis Ansatz ist dezidiert anti-kantianisch [...] und ebenso de-
zidiert anti-hegelianisch, weil die Aspekte des Seienden nicht durch
einen denkerisch nachvollziehbaren ,Prozess’ ineinander umschlagen,
sondern in ihrer Gegensitzlichkeit gleichwertig immer schon das Le-
bendige konstituieren und ihm seine Innerlichkeit (zuhochst seine ge-
geniiberstehende Freiheit und Geheimnistiefe) sichern

Fiir Guardini bedeutet Gegensatz, dass ,,zwei Momente, deren jedes
unableitbar, uniiberfithrbar, unvermischbar in sich steht, doch unab-
16slich miteinander verbunden sind; ja gedacht nur werden konnen
an und durch einander“>** Es besteht Verwandtschaft zwischen den
Seiten und zugleich auch Besonderung. ,Die Gegensatzpaare sind
Einheit*%, nicht Synthese. Das Verhiltnis des Gegensatzes benotigt
also auch die Besonderung, die aber nicht in ein reines Entweder-
oder fithren darf, wie nun anhand des Dialogs Guardinis mit dem
Denken Kierkegaards gezeigt werden soll.

4.2.4 Besonderung: Romano Guardini und Seren Kierkegaard

Guardini hatte in der Zeit der Entwicklung und Verschriftlichung
seiner Gegensatzlehre die Existenzphilosophie Kierkegaards intensiv
studiert, wie oben dargelegt worden ist.>* Nachdem bereits seine
Beschiftigung mit ihm in Bezug auf die Schwermut und dessen

591 Guardini, Der Gegensatz, 92.

592 Ebd., 22f.

593 Balthasar, Reform aus dem Ursprung, 24.

594 Guardini, Der Gegensatz, 42.

595 Ebd., 184.

596 Vgl. dafiir auch: Thurnher, Rainer, Séren Kierkegaard, in: ders. / Rod / Schmi-
dinger, Lebensphilosophie und Existenzphilosophie, 15-58, 58.

398

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Die transzendentalen Gegensatze

Verstandnis der Person als Akt untersucht wurden, sei an dieser
Stelle die Auseinandersetzung mit dessen qualitativer Dialektik des
Entweder-oder in den Blick genommen. Dabei wird auf die zwei
bisher nicht beriicksichtigten Artikel Guardinis iiber Kierkegaard
»Gedanken {iber das Verhiltnis von Christentum und Kultur® sowie
»Logik und religiése Erkenntnis“>” zuriickgegriffen, die mit den Ver-
offentlichungsjahren 1927 und 1929 zeitlich im nahen Umfeld seiner
Gegensatzlehre liegen.

Mit dem danischen Philosophen richtet er sich gegen die uni-
verselle Mediation Hegels, wird ihn aber dort korrigieren, wo das
Entweder-oder rein bestehen bleibt und die Gegensatzseite der Ver-
wandtschaft aufgelost wird. Der Dialog Guardinis mit der ,antiro-
mantisch-romantischen Dezisionsphilosophie“® Kierkegaards sei
anhand von drei grofen Begriffen gefiihrt: im ersten Kapitel anhand
der ,Existenz“ und der ,,Qualitativen Dialektik® und im zweiten mit-
tels des ,,Paradoxes” Da Guardini ihm eine tiefe ,religiose Leiden-
schaft® und den Willen zuschreibt, ,fiir das in schier wahnwitziger
Ubersteigerung gefafite Wesen des Christlichen einzustehen*>?, wird
die Untersuchung auch den Bereich der Theologie mit einbeziehen.

4.2.4.1 Vom abstrakten System zur qualitativen Existenzdialektik des
~Entweder / Oder®

Guardini kennt neben dem Pol der Verwandtschaft in seiner Gegen-
satzlehre den der Besonderung. Das Leben erfahre sich ,tatsachlich
gerade als das stets ,Andere*.°%® Organe und Glieder seien verschie-
den ebenso wie Kulturgebiete: Technik sei nicht Wissenschatft, nicht
Handel, nicht Philosophie, nicht Politik und nicht Recht. Es gehort
fir ihn zur Kulturarbeit, die einzelnen Bereiche ,unvermischt® he-
rauszustellen, womit er die qualitative Unterscheidung mit einem
der vier chalzedonischen Adverbien bezeichnet. Dies weist auf den
christologischen Urgrund seines Gegensatzdenkens hin. Bestehe im
Lebendig-Konkreten eine scharf umrissene Kontur, sei eine Mediati-

597 Guardini, Gedanken tiber das Verhaltnis von Christentum und Kultur; Ders.,
Logik und religiése Erkenntnis.

598 Ebd., 195.

599 Ebd., 200.

600 Guardini, Der Gegensatz, 92.

399

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

on, ein Hinuberflieflen zum anderen, wie es die Romantik annehme,
nicht moglich:

»Edles Leben hat einen tiefen Widerwillen gegen alles Verflief3en; einen
Widerwillen, der seinsmiflig Abwehr der Zerstérung, wie Treue gegen

Wert und Norm bedeutet. [...] Leben ist Wille zu klarer Gestalt und

eindeutiger Sinnbeziehung"."!

Guardini fithrt seine Kritik an der Mediationsdialektik Hegels auf
der Grundlage seiner Befassung mit der qualitativen Existenzdialek-
tik Kierkegaards. Von dieser ausgehend ergibt sich fiir Guardini eine
dreifache Absetzung von einer romantischen Mediationsdialektik:
erstens wider das Systemdenken hin zur Anschauung und Begeg-
nung, zweitens wider die Einebnung der Widerspriiche hin zum
~Entweder / Oder® und zur Unterscheidung von Widerspruch und
Gegensatz sowie drittens wider den prozessualen Ubergang von
einer Gegensatzseite in die andere hin zum ,Schritt” bzw. ,,Sprung®
Diesen drei Dimensionen sei im Folgenden nachgegangen.

Die erste Absetzung von Hegel besteht darin, dass Kierkegaard das
Konkrete, die einzelne Existenz, gegen dessen abstraktes Systemden-
ken richtet. Der dénische Philosoph schreibt so, und darin gleicht
ihm Guardini, dass allem, was er sagt, ,konkrete Erlebnisse® zu
Grunde liegen, was sich natiirlich gegen ein rein idealistisches und
abstraktes Denken in Systemen wendet.9? Der Charakterisierung
Kierkegaards von Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz ist also zuzustim-
men: ,Begriinder der Existenzphilosophie gegen das System des Ab-
soluten bei Hegel“%9 Wider Hegel verfasste Kierkegaard den zweiten
Teil von ,Entweder / Oder® als Brief, um die Gedanken personlich
an den Leser zu adressieren:

»Du verstehst dich zu gut auf die Kunst, tiber alles in der Welt ganz im
allgemeinen zu reden, ohne dich davon persénlich berithren zu lassen,
als dass ich dich reizen mochte, die Kunst deiner Dialektik an mir zu
erproben04

601 Ebd., 94f.

602 Vgl. Kierkegaard, Seren, Entweder / Oder. Ein Lebensfragment. Zweiter Teil,
in: ders., Gesammelte Werke. Ubersetzt von Wolfgang Pfleiderer und Chris-
toph Schrempf. Band 2, Jena 1913, 8.

603 Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 258, Anm. 791.

604 Kierkegaard, Entweder / Oder II, 5. In seinem Werk ,Krankheit zum Tode®
kritisierte er Hegels Lebensweise ebenfalls: ,,Ein Denker fithrt einen gewaltigen

400

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Die transzendentalen Gegensatze

Das abstrakte Denken eines Hegel entferne den Menschen von sich
selbst, ,weil es verlangt, sich so unpersonlich wie moglich zu verhal-
ten%% Entgegen Hegel habe er deshalb kein ,System', sondern eine
»Lebensanschauung entwickelt, deren Mittelpunkt die Wahl sei.0%
Guardini hatte in Kierkegaard also erstens eine Gewahr bzw. Grund-
lage fiir seine eigene Abwendung vom System und zweitens fiir seine
Hinwendung zur Begegnung und zur Anschauung gefunden, die
beide auf der Grundlage der Entdeckung der konkreten Existenz
vollziehen.

Mit der Betonung der Existenz durch Kierkegaard geht eine zweite
Absetzung von Hegel einher. Die hegelsche Philosophie habe durch
die Abstraktion von der Existenz, so Kierkegaard, den ,Grundsatz
des Widerspruchs aufgehoben%%” Das ,aut ... aut” sei zwar im rei-
nen Denken und der reinen Abstraktion zurecht negiert, doch lasse
sich dies ,in der Existenz unmdglich tun, denn er [Hegel, Anm.
P.M.] hebt dann zugleich die Existenz auf 8 Wider das reine Den-
ken Hegels vertritt er deshalb eine , Existenz-Dialektik™:

»Die Dialektik denkt man sich im allgemeinen ziemlich abstrakt, als
logische Bewegung. Das Leben lehrt jedoch, dass es viele Arten von
Dialektik gibt, dass fast jede Leidenschatft ihre eigene Dialektik hat*6%

Kierkegaard bestimmt den Begriff der Dialektik in Opposition gegen
Hegel, so Lennart Pinomaa, ,neu als ,qualitative Dialektik’ und

Bau auf, ein System, das das ganze Dasein und die Weltgeschichte usw. umfasst
und betrachtet man sein personliches Leben, so entdeckt man zu seinem
Erstaunen dies Schreckliche und Lécherliche, dass er selbst diesen ungeheuren,
hochgewdlbten Palast nicht personlich bewohnt, sondern ein beiseiteliegendes
Wirtschaftschaftsgebdude oder eine Hundehiitte oder héchstens eine Portier-
stube®. (Kierkegaard, Seren, Die Krankheit zum Tode. Eine christlich-psycho-
logische Entwicklung zur Erbauung und Erweckung von Anti-Climacus, in:
ders., Gesammelte Werke. Ubersetzt von Wolfgang Pfleiderer und Christoph
Schrempf. Band 8, Jena 1911, 41).

605 Ebd., 180.

606 Vgl. ebd., 180.

607 Kierkegaard, Seren, Abschlieflende unwissenschaftliche Nachschrift zu den
Philosophischen Brocken I, in: ders., Gesammelte Werke. Ubersetzt von Wolf-
gang Pfleiderer und Christoph Schrempf. Band 7, Jena 1910, 4.

608 Ebd., 5.

609 Kierkegaard, Seren, Entweder / Oder. Ein Lebensfragment. Erster Teil, in:
ders., Gesammelte Werke. Ubersetzt von Wolfgang Pfleiderer und Christoph
Schrempf. Band 1, Jena 1911, 144.

401

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

macht ihn ,zu einer Kategorie nicht der Logik, sondern des Lebens
und der Existenz“%1 Er betont gegen Hegel und die Romantik, dass
es nur ein ,absolutes Entweder / Oder® gebe: ,die Wahl zwischen
Gut und Bose ! In ihr, dem ,hochsten Ernst, lasse sich die Person-
lichkeit nicht in einer ,Schwebe“ halten, sondern sie habe sich zu
ent-scheiden.®'? Den Begriff der ,Schwebe“ verwendet Guardini in
seinen spéteren Gestaltdeutungen sowohl in Bezug auf Sokrates als
auch auf Jesus.®

Wie bereits im vorherigen Kapitel dargestellt, wendet sich auch
Guardini entschieden gegen die Einebnung der Widerspriiche, be-
sonders ,Gut und Bése, und fordert die Unterscheidung von Gegen-
satz und Widerspruch.®* Mit Kierkegaard kann er also wider die
romantische Einebnung der Widerspriiche in seiner Gegensatzlehre
die Qualitit des Eigenstandes der Gegensatzseiten betonen:

»Ein Mafistab fiir den Rang von Lebensduflerungen liegt in ihrer Kraft
zur Selbstunterscheidung. Je niedriger das Leben steht, desto mehr ge-
hen Gliederungen und Funktionen in einander [...]. Je edler das Leben,
desto klarer sondern sich die Organe, Akte, Handlungen; die Inhalte
und Sinnbereiche®

Mit der Bestimmung der qualitativen Besonderung der Pole geht
gemeinsam mit Kierkegaard eine dritte Absetzung von Hegel einher:
Die Gegensatzseiten gehen, so Guardini, nicht prozessual ineinan-
der iiber, sondern von einer Seite zur anderen gelange man allein
durch einen Schritt, wie er in seiner Gegensatzlehre festhalt:

»Ein Maximum von Spannung, da jede Seite jeder anderen gegeniiber
ihre Eigenbedeutung und Eigenrichtung aufrecht erhélt und aus dem
Bereich der einen in den der andern keine einfache Kontinuitét, son-

610 Pinomaa, Die Dialektik von Kant bis zur Gegenwart, 224.

611 Kierkegaard, Entweder / Oder II, 139.

612 Ebd., 137.

613 Vgl. bspw. Guardini, Der Tod des Sokrates, 87.

614 Guardini hatte das Entweder-oder in Hinblick auf die Soteriologie bereits in
seiner Dissertation entwickelt, worin er betont, dass es bzgl. der Erl6sung nur
das Entweder-oder gebe: ,Nachdem die Erlosung objektiv geschehen ist, hat
der Mensch nur die Wahl, entweder auf sie einzugehen, und durch ein gutes
Leben sich seiner Verpflichtung Gott gegeniiber zu entledigen, oder aber sich
von ihr abzuwenden, und dann verfillt er der Strafe. Einen Mittelweg gibt es
nicht (Guardini, Die Lehre des hl. Bonaventura von der Erldsung, 185).

615 Guardini, Der Gegensatz, 93.

402

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Die transzendentalen Gegensatze

dern nur ein Schritt fithrt. Ein Maximum zugleich geschlossener Festig-
keit, da jede Seite jeder anderen inne ist, jede Gruppe jeder Seite der
anderen; und die Eigenstidndigkeit, welche jenen ,Schritt’ nétig machte,
doch wiederum auf Verwandtschaft ruht, und jener Schritt so kein
,Sprung’ ins ganz Fremde ist"®1®

Quantititen wie Ausdehnung oder Masse konnten, gemaf Kierke-
gaard, ineinander umschlagen, lielen sich voneinander ableiten und
naturwissenschaftlich-mathematisch beschreiben. Qualitdten hinge-
gen, z.B. Farbe, Geruch oder auch Personen, stiinden unableitbar
in sich und konnten nicht in den anderen tiberfiihrt werden. Zwi-
schen zwei Qualititen bestehe, so Guardini an Kierkegaards Denken
ankniipfend, eine ,qualitative Kluft“®"” Diese konne fiir Kierkegaard
nicht durch Vermittlung, sondern nur durch den Schritt des Subjekts
von einem zum anderen durch ,Unterscheidung, Entscheidung und
Sprung“®!® iberwunden werden. Bei Kierkegaard gebe es — entgegen
der Romantik und Hegel - keinen schrittweisen Ubergang von einer
Qualitdt in eine andere, sondern allein den Sprung, wie Guardini
in seinem Artikel ,Der Ausgangspunkt der Denkbewegung Soren
Kierkegaards® 1927 betont:

»Diesen Begriff der qualitativen Unterscheidung samt den sich daraus
ergebenden Forderungen der Entscheidung und des Sprungs stellt
Kierkegaard dem romantischen Zerflieflen, der romantischen Eins-Fiih-
lung, der allvermittelnden Mediationsdialektik des romantischen Philo-
sophierens gegeniiber®.*?

Die Ankniipfung Guardinis an Kierkegaard zusammenfassend kann
also festgehalten werden, dass er sich mit ihm in einer dreifachen
Weise von der hegelisch-romantischen Mediationsdialektik absetzt:
erstens von seinem alles quantifizierenden System hin zur Anschau-
ung und Begegnung, zweitens von seiner Einebnung von Wider-
spriichen und Gegensitzen hin zur klaren Unterscheidung von

616 Ebd., 186.

617 Guardini, Der Ausgangspunkt der Denkbewegung Soren Kierkegaards, 26. In
diesem Artikel hielt er ebenso fest: ,System’ bedeutete den Versuch, durch die
quantitative Auffassung des Seienden, durch eine darauf aufbauende Technik
der gradweiten Vermittlung Qualitat in Qualitét, den erkennenden und han-
delnden Akt aus einem Qualitatsbereich in den anderen zu tiberfithren®. (Ebd.,
27).

618 Ebd., 26.

619 Ebd.,27.

403

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

Gegensatz und Widerspruch und drittens weg vom prozessualen
Ubergang der Pole ineinander hin zu einer Betonung der qualitati-
ven Besonderheit der Gegensatzseiten. Auch den Ausgangspunkt bei
der Existenz und beim Lebendig-Konkreten teilt Guardini mit ihm.
Trotz dieser Ahnlichkeiten zeigt sich auch eine Distanzierung vom
Existenzdenken Kierkegaards dort, wo dieser die reine Besonderung
vertritt, und damit die typisch guardinische Methode der Verwin-
dung, worauf nun eingegangen sei.

4.2.4.2 Wider die reine Verwirklichung der ,Besonderung®

Guardini kennt im Anschluss an Kierkegaard gegen Hegel den Pol
der Besonderung, verldsst jenen jedoch dort, wo die qualitative
Besonderung zur Undhnlichkeit verkommt. Wo Menschen so ver-
schieden sind, dass sie keine Gemeinschaft mehr bilden, oder die
einzelnen Bereiche des Lebens keinen Zusammenhang mehr haben,
entstehe, so Guardini, reine Besonderung: ,Autonomismus® Soll
lebendige qualitative Besonderung sein, ,dann muf$ ein Mindestmaf3
von Ahnlichkeit bleiben“®2°:

Wesen des Lebens ist es, eigenstindige Bereiche in sich zu tragen,
und nicht durch Vermengung, sondern durch Schritt aus einem in den
anderen zu gelangen. Und wenn auch diese Eigenstdndigkeit sehr grof3
sein kann — Wesen des Lebens ist wiederum, nicht in fremde Bereiche
zu zerfallen (der Autonomismus ist Krankheit und seine Konsequenz
Tod), sondern in deren Verwandtschaft Zusammenhang zu haben. Jener
Schritt ist von der ,Analogie‘ getragen, davon, dafy der Qualitat des
einen Bereichs die des anderen nicht gleich ist, aber unter Wahrung
ihrer Sonderart, in ihrem Eigensein, entsprechend, verwandt".%*!

In diesen Passagen setzt sich Guardini deutlich von der tragischen
Auffassung Kierkegaards ab, die auf der letzten Zuspitzung der qua-
litativen Seinsanschauung beruhe: ,auf der Leidenschaft der Unter-
scheidung, welche Qualitit und Qualitit, Ding und Ding, Seinsbe-
reich und Seinbereich auseinanderreifdt, und zwischen alle Bestim-
mungen, Dinge und Seinsbereiche Inkommensurabilititen legt6?2

620 Guardini, Der Gegensatz, 96.
621 Ebd., 186f.
622 Guardini, Logik und religiose Erkenntnis, 193.

404

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Die transzendentalen Gegensatze

Demgegeniiber gehe die Ausschlieffung der Gegensatzseiten in sei-
ner eigenen Konzeption nicht bis auf die Wurzel, sei nicht absolut,
sondern relativ: ,Und zwar dann, wenn wir sie wesensgemaf3 neh-
men, das heifit, sie nicht abstrakt, sondern am konkreten Ding voll-
zogen denken“%2* Die Pole schldssen sich zugleich ein und aus und
diese Gleichzeitigkeit sei, so Guardini, in der Analogie méglich. Das
Verstindnis der Relation der Analogie ist entscheidend fiir Guardi-
nis Absetzung von Kierkegaard, weshalb es mit dessen Auffassung
des Christlichen verglichen werden soll. Es wird hier also behauptet,
dass der Kern, in dem sich Guardini von Kierkegaard scheidet, theo-
logischer Natur ist. Zuerst wird knapp auf Kierkegaards Konzeption
und dann auf die Entgegensetzung Guardinis eingegangen.

In seinem Artikel ,Logik und religiose Erkenntnis® rekurriert
Guardini vor allem auf das dritte Kapitel von Kierkegaards Werk
,Philosophische Brocken* (1844), das die Uberschrift ,,Das absolute
Paradox; eine metaphysische Grille® trigt und welches er als den
Angelpunkt von dessen ganzem Schaffen betrachtet.®?* Darin wolle
der danische Philosoph, so Rainer Thurnher, die ,Unvereinbarkeit
des Christentums mit dem Hegelschen Systemdenken® sichtbar ma-
chen.®?> Guardini hatte in seiner Vorlesung ,Die christliche Gottes-
wirklichkeit® 1925 mit Kierkegaard gegen Hegel in Bezug auf das
Gottesbild dargelegt:

»Zwischen dem Endlichen und dem Absoluten besteht aber nicht nur
ein gradueller Unterschied (unendliche Reihe), sondern auch ein quali-
tativer. Es ist kein direkter Seinsiibergang zwischen beiden Sphiren da.
Wollte man einen konstruieren, so geht die Sauberkeit der Begriffe des
Endlichen und des Absoluten verloren. Siehe Kierkegaard*2

Jedes Existieren sei fiir Kierkegaard ein Sich-wiahlen vor Gott zum
Guten (Néhe zu Gott) oder zum Schlechten (Entfernung von Gott).
Die Person verhalte sich in ihrer Paradoxie zu sich selbst®?” vor

623 Guardini, Der Gegensatz, 28.

624 Vgl. Guardini, Logik und religiose Erkenntnis, 191.

625 Thurnher, Séren Kierkegaard, 20.

626 Guardini, Die christliche Gotteswirklichkeit, 202.

627 Das erste Paradox der Existenz besteht fiir Kierkegaard darin, dass der Ur-
sprung des Selbst ,undurchdringlich® ist. Das zweite Paradox bestehe in der
Endlichkeit der Existenz und das dritte in ihrem Verhéltnis zur Zukunft. (Vgl.
Thurnher, Séren Kierkegaard, 36).

405

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

Gott, dem absoluten Paradox, was Guardini als das Herzstiick von
Kierkegaards Personenbegriff ausmacht: ,Person ist auf Gott hin,
ist religios oder ist tiberhaupt nicht“?8. Gott sei fiir ihn das ,Nicht-
zu-Denkende, das ,Unbekannte, das der menschliche Verstand ent-
decken wolle, aber nicht kénne, wie Kierkegaard in einer Stelle
seines Werkes ,,Philosophische Brocken® ausfiihrt, die auch Guardini
zitiert:

»Die paradoxe Leidenschaft des Verstandes stof3t also bestindig gegen
dieses Unbekannte an, das wohl da ist, aber eben unbekannt ist, und
insofern nicht da ist. Weiter kommt der Verstand nicht; doch in seiner
Paradoxie kann er es nicht lassen, immer wieder zu ihm zu kommen,
und sich mit ihm zu beschiftigen®6%

Das absolute Paradox Gottes®*? habe fiir Kierkegaard zwei Seiten:
»negativ, indem es die absolute Verschiedenheit der Siinde zum
Vorschein bringt, positiv, indem es diese absolute Verschiedenheit
in der absoluten Gleichheit autheben will“®3. Der Weg zum Hochs-
ten konne nur durch den Untergang der Welt erfolgen, worin sich
eine pessimistische Weltauffassung Kierkegaards zeigt. Gott solle
dadurch die Ehre gegeben werden, dass sich das Geschopf als Stinde
bekenne, wie Guardini ausfithrt: ,Der entscheidende Vorgang ist ein
Sich-loslassen in den Untergang”? Im Sturz ins eigene Nichts sei,
so Guardini tiber Kierkegaard, ,heraustretend im ,Sprung’ aus der
Preisgabe des Beweises, Gott da als der ganz Andere®.%3 Kierkegaard

628 Guardini, Der Ausgangspunkt der Denkbewegung Soren Kierkegaards, 16.

629 Kierkegaard, Seren, Philosophische Brocken. Auch ein bisschen Philosophie,
in: ders., Gesammelte Werke. Ubersetzt von Wolfgang Pfleiderer und Chris-
toph Schrempf. Band 6, Jena 1910, 1-100, 40; vgl. Guardini, Logik und religiose
Erkenntnis, 191, wo er diese Stelle aus Kierkegaards ,,Philosophischen Brocken®
zitiert.

630 Das absolute Paradox sei es, dass Gott der Ewige in der Zeit erschienen und
am Kreuz gestorben sei. Eine Ubereinstimmung damit kénne niemals im Den-
ken aber in der Existenz erlangt werden, indem der Mensch versucht, diesen
Wabhrheiten existenziell nachzukommen. Eine solche subjektive Wahrheit hat
ihr MafS nicht in der Evidenz, sondern, so Rainer Thurnher, in der ,Intensitit
der Aneignung. [...] Sie ist keine intellektuelle, sondern eine existentielle Leis-
tung®. (Thurnher, Séren Kierkegaard, 39).

631 Kierkegaard, Philosophische Brocken, 43.

632 Guardini, Logik und religiose Erkenntnis, 194.

633 Ebd., 193.

406

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Die transzendentalen Gegensatze

kenne einen ,qualitativen Ubergang des Sprunges“ vom Nichtglau-
ben zum Glauben.6

Die Korrektur Guardinis in seiner Gegensatzlehre liegt darin, dass
»die Eigenstdndigkeit, welche jenen ,Schritt’ n6tig machte, doch wie-
derum auf Verwandtschaft ruht, und jener Schritt so kein ,Sprung’
ins ganz Fremde ist“63> Ubernimmt er also auch den Terminus des
»Sprungs” von ihm, so verwindet er ihn doch dahin, dass er nicht ins
ganz Andere gehe, sondern in ein Verwandt-Verschiedenes:

,Und der Akt, durch den eines erfaflt wird, setzt voraus, daf3 zugleich
das andere mitgefafit werde. Freilich enthilt dieser Akt eine unver-
mischte Zweiheit, und kommt vom einen nur so zum Anderen, daf§ er
es eben als qualitativ Anderes erfaf3t, durch einen ,Schritt; nicht durch
unmerklichen Ubergang. Welcher Schritt aber nicht in ein absolut An-

deres hiniiberfiihrt, sondern in ein Gefordert-Anderes; ein Verwandt-

Verschiedenes“3¢

Da der Grund von Kierkegaards Existenzdenken ein theologischer
ist, besteht auch Guardinis Korrektur auf dieser Ebene, was im
Folgenden dargestellt sei. Guardini stimmt Kierkegaard zunéchst
darin zu, dass das Christlich-Géttliche und das Naturhaft-Kulturelle
qualitativ verschieden seien. Vom Endlichen zum Unendlichen gebe
es also nicht den Weg der Steigerung, worin Guardini Kierkegaard
gegen Hegel folgt. Dies bedeutet fiir ihn — und darin liegt die grof3e
Differenz beider - jedoch weder einen Verzicht auf eine direkte Aus-
sage liber Gott noch eine Auflésung der Relation des Kontingenten
zu ihm.% Vielmehr gehe ihr Verhiltnis durch das nicht aufzul6sen-
de Geheimnis des Ubersetzungspunktes der Analogie hindurch, die
er wie folgt definiert:

»Die Inhalte des Endlichen werden gleichsam von der Endlichkeitsebe-
ne losgelost, ihrer reinen Positivitdt nach genommen und auf die Bedeu-
tungsebene des Absoluten iibertragen*63

Der zentrale Fehler Kierkegaards besteht fiir Guardini darin, dass
»das Moment der Analogie praktisch ausfallt. Hier liegt die Wurzel

634 Vgl. Kierkegaard, Nachschrift zu den Philosophischen Brocken I, 110.

635 Guardini, Der Gegensatz, 186.

636 Ebd., 48.

637 Vgl. Guardini, Gedanken iiber das Verhiltnis von Christentum und Kultur, 177.
638 Ebd., 179.

407

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

fiir alle Unméglichkeiten seines Standpunktes®.®* Der ,,Grundfehler®
liege in dessen Versuch, das Christentum rein zu fassen als von
der Schopfung abgeldstes ,christianistisches Christentum®4? Das
sei aber in katholischem Verstdndnis eine Héresie, da dies die ech-
te Inkarnation, das Kommen in ,sein Eigentum® (Joh 1,11) leugne.
Guardini betont gegen Kierkegaard: ,Das Wort der Erlosung muf3
bezogen bleiben auf das Wort der Schépfung“64! In der Inkarnation
trete die grundlegend andere Wirklichkeit Gottes in die von Gott
geschaffene Natur ein, die also relativ eigenstdndig sei, aber eben
durch die Schépfung einem anderen Qualitdtsbereich angehdre und
nicht dem Géttlichen:

»Nur wenn das klare Gefiihl fiir die natiirliche Gegebenheit des Schop-
fer-Gottes gewahrt bleibt, bleibt das christliche Gefiihl fiir das Geheim-
nis des geoffenbarten Dreieinigen Gottes wach. Das gilt Kierkegaard

gegeniiber 642

Und mit Massimo Borghesi kann festgehalten werden:

,Der Dane erscheint in seinem iibertriebenen Dualismus zwischen
Gnade und Natur, in seinem radikalen Aktualismus, in dem der Geist
die dialektische Negation der Natur ist, als Gegenpol zum Naturalismus

Dostojewskis und vor allem als Antityp zu Nietzsche 43

Zusammenfassend ldsst sich sagen, dass Guardini die qualitative
Existenzdialektik Kierkegaards, sein in protestantischer Theologie
griindendes ,Entweder / Oder®, mittels der Hinzunahme der Realitit
der Schopfung als Offenbarungsort Gottes verwindet. Zeigte sich
im zweiten intraempirischen Gegensatz von ,,Form und Formlosem*
die Verwindung Nietzsches in die andere Richtung, dass dessen
Betonung der Erde das Apollinische hinzugestellt werden miisse,
kann hier konkludiert werden, dass Guardini beide Denker ins Ge-
gensatzverhaltnis des Sowohl-als-auch setzt, wie ein Artikel von ihm

639 Ebd., 180.

640 Ebd., 182.

641 Ebd., 182.

642 Ebd., 190.

643 Borghesi, Romano Guardini, 72: “Il danese, nel suo esasperato dualismo tra
grazia e natura, nel suo attualismo radicale, per cui lo spirito & negazione di-
alettica della natura, appare come l'antitesi del naturalismo di Dostoevskj e, so-
prattutto, come Ianti-tipo rispetto a Nietzsche” [im Text eigene Ubersetzung].

408

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Die transzendentalen Gegensatze

zeigt.%** Fiir Guardini besteht ein gesundes Christentum im Sowohl-
als-auch von Erde und Héhe und deshalb das Lebendig-Konkrete
in der Gegensatzspannung von ,Form und Formlosem“ sowie von
~Verwandtschaft und Besonderung®. Zum Abschluss dieses ersten
transzendentalen Gegensatzpaares und im Anschluss an die einzelne
Zeichnung der zwei Pole soll nun ihr Gegensatzverhiltnis zusam-
mengefasst werden.

4.2.5 Der Gegensatz

Das Lebendig-Konkrete ist in der Gegensatzspannung von ,Ver-
wandtschaft und Besonderung® gebaut. Gemeinsam mit Kierkegaard
und gegen Hegel und Goethe betont Guardini, dass die Pole fiir sich
scharf umrissen seien und nicht in den jeweils anderen iiberfiihrt
werden kénnen. Es bediirfe eines Wagnisses, einer Gefahr, um den
Schritt zum anderen Pol zu wagen. In Absetzung vom ,Entweder /
Oder“ Kierkegaards hebt er wiederum die relative Ausschliefflung
hervor. Die Gegensatzeinheit bestehe nicht etwa darin, ,daf8 die bei-
den Seiten nur neben einander stiinden, zusammengebunden wiren.
Es handelt sich um wirkliche Einheit, so eng und innerlich, daf} kei-
ne ohne den Widerpart sein oder gedacht werden kann. Eine Gegen-

644 Guardini, Der Ausgangspunkt der Denkbewegung Soren Kierkegaards, 23.:
»~Romantiker auch er, und sein ganzes Denken Mittel und Ergebnis der Ausein-
andersetzung mit den romantischen Existenzproblemen. Bei ihm wie bei Kier-
kegaard wird der Kampf am Christlichen ausgetragen. Wenn ich recht sehe,
finden sich fiir alle wichtigen Begriffe Kierkegaards parallele bei Nietzsche, nur
dafd sie einander antivalent sind. Die beiden stehen wie in unterirdischer Kom-
munikation. Unterirdisch, denn soviel ich weif}, hat Nietzsche Kierkegaard
nicht gekannt, und hitte jedenfalls wider ihn gestanden, heftiger als gegen
Pascal. Wo der eine Ja spricht, spricht der andere Nein. Aber es sind nicht
absolute, sondern polare Stellungnahmen. Beide waren Menschen, die mit
ihrer Existenz dachten, und von Anlage her stand Kierkegaard am Rande
des gleichen Abgrundes, der Nietzsche am Ende verschlungen hat. Zeugnis
dafiir ist die furchtbare Schwermut, unter der er gelebt; Zeugnis jenes Wissens
um letzte Dinge des Daseins, das nur der so tief Gefahrdete hat. Zeugnis
endlich ein Zug, den er einmal selbstverriterisch ausdriickt mit dem Wort vom
Jkatastrophischen Gebrauch der Kategorien. Wie Nietzsche, lebt und denkt
Kierkegaard im Bereich der Grenzwerte. Die Begriffe, die er braucht, sind
Grenzbegriffe.

409

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

satzseite koéxistiert nicht nur, sondern inexistiert der andern4> Der
einzelne Pol sei fiir sich vieldeutig, sei eine schillernde Qualitdt und
werde erst durch die Relation zum anderen gerichtet. Der Gegensatz
lasse die Pole also ins rechte Mafl und Rhythmus treten®46, worauf
im Kapitel zur Quantitit eingegangen werden wird®¥.

Diese Polaritét beschreibt als transzendentale auch das Gegensatz-
verhaltnis als solches: Die Gegensatzseiten schlieflen sich in einem
qualitativen Sinne ein, sie konnen weder ohne einander gedacht
werden noch sein, und zugleich qualitativ aus, d.h. sie konnen nicht
ineinander tberfithrt werden noch eine Synthese in einem héheren
Dritten bilden, sondern sind eigenstindige Qualititen. Zwischen ih-
nen besteht das Verhiltnis der Analogie, wie Guardini in der Gegen-
satzlehre darlegt:

sJener Schritt ist von der ,Analogie’ getragen, davon, dafl der Qualitat
des einen Bereiches die des anderen nicht gleich ist, aber unter Wah-
rung ihrer Sonderart, in ihrem Eigensein, entsprechend, verwandt*648

Damit kann aus diesem Gegensatzpaar die nichste These der On-
tologie des Lebendig-Konkreten festgehalten werden: ,AVI: Die
Gegensatzseiten des Lebendig-Konkreten stehen im Verhiltnis von
Verwandtschaft und Besonderung zueinander. Sie stehen im Verhalt-
nis der Analogie zueinander. Daraus ergibt sich fiir die Erkenntnis-
theorie, in der Guardini der Frage des Zueinanders von ratio und
intuitio nachgeht, die korrespondierende These: ,BVIIl: Der Akt der
Erkenntnis, das Verhiltnis von Rationalitdt und Intuition, besteht
sowohl in ihrer Verwandtschaft als auch in ihrer Besonderung.
Sie schlieflen qualitativ zugleich einander ein und einander aus.
Zwischen ihnen besteht das Verhidltnis der Analogie® In Guardinis
Gegensatzlehre ldsst sich also ein zweifaches analoges Verhéltnis
nachweisen: innerhalb des Lebendig-Konkreten sowie zwischen die-
sem und dem je grofleren dreifaltigen Gott, worauf bereits im zwei-
ten Abschnitt ,Grund“ eingegangen wurde. Nach der Darstellung
des ersten sei nun die Untersuchung des zweiten transzendentalen
Gegensatzpaares ,,Einheit und Mannigfaltigkeit” vorgenommen.

645 Guardini, Der Gegensatz, 184.

646 Vgl. ebd., 118-139.

647 Vgl. Kapitel ,5.2 Die quantitativen Lebensverhaltnisse von Maf3 und Rhyth-
mus®,

648 Guardini, Der Gegensatz, 187.

410

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Die transzendentalen Gegensatze

4.3 Struktiv: Einheit und Mannigfaltigkeit: Romano Guardinis
Auseinandersetzung mit (neu-)platonischem Denken und
Bonaventura

Im Anschluss an den qualitativen Gegensatz von Verwandtschaft
und Besonderung fithrt Guardini die Polaritdt von Einheit und
Mannigfaltigkeit aus, die das Verhiltnis des Gegensatzes ,von der
struktiven Seite her“®4° bedeutet. Er bezeichnet es im Eingang zu
den transzendentalen Gegensdtzen auch mit ,Zusammenhang und
Gliederung >, wobei hier der ersten Nomenklatur gefolgt wird, da
sie die Ankniipfung an (neu-)platonisches und bonaventuranisches
Denken klarer herausstellt®®'. Diese Polaritit bildet das letzte Gegen-
satzpaar in Guardinis Reihe der Zeichnung des Lebendig-Konkre-
ten. Im Folgenden sei zuerst auf seine Phdnomenbeschreibungen
und seine Ankniipfung an das bonaventuranische Erbe eingegangen.
Dieses wird im zweiten Kapitel in Bezug auf Bonaventuras Lehre
von den Ideen und vom Geisteslicht entfaltet, um den in seiner Dis-
sertation und Habilitation gegebenen und in der Gegensatzschrift
verborgenen Reichtum seiner Gedanken zu verdeutlichen, und ab-
schlieffend werden die Konsequenzen fiir Guardinis Gegensatzden-
ken dargelegt.

4.3.1 Der Bestand des Erfahrbaren und das bonaventuranische Erbe

Guardini greift zur Beschreibung dieser Polaritit, wie gewohnt, auf
den Bestand des Erfahrbaren zuriick. Das Leben erfahre sich ,als
Einheit leiblich-geistigen Seins, die in geschlossener Entwicklung
auf- und abgebaut wird; als Gesamtzug eines umfassenden Lebens-
aktes, der nie abbricht; als Offenbarung einer einheitlichen Gestalt
und zusammenhingenden Ordnung®%? So wirken die Organe im

649 Ebd., 96.

650 Vgl. ebd., 88, 99.

651 Dies wird deutlich am Ende seiner Habilitation, wo er ausfiihrt, dass beim
Doctor seraphicus eine ,organische Auffassung vom Seienden® zu finden sei.
Das ,Wesen des Organischen bestehe darin, dass die Mannigfaltigkeit durch
eine letzte innere Einheit getragen werde: ,Es bedeutet gegliederte Einheit
oder zur Einheit zusammengefiigte Vielheit®. (Vgl. Guardini, Systembildende
Elemente in der Theologie Bonaventuras, 216f).

652 Guardini, Der Gegensatz, 97.

411

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

Koérperganzen zusammen, Akte gehen ineinander iiber und setzen
den fritheren fort. In seinem Vortrag ,Pluralitit und Entscheidung®
aus dem Jahr 1962 spricht er von einer die Mannigfaltigkeit innerlich
bestimmenden Einheit, die sich in der mittelalterlichen Kathedrale,
der scholastischen Summe, und dem ,Weltbau von Dantes ,Gott-
licher Komddie™ eindrucksvoll zeige.®>3 Diese Haltung wirke, so
Guardini, in der antiken Vorstellung mit, wonach das vollkommene
Sein eine Kugel sei. Dies kann fiir Guardini jedoch nur in Gott als
»actus purus’ der einfachen ,,Aktualitdt des gottlichen Seins“0>* ver-
wirklicht werden, wie es auch Bonaventura in seinem ,Itinerarium*
darlegt®®. Der Gegensatz des kontingenten Lebendig-Konkreten bil-
det demgegeniiber keine Kugel, sondern die Form des Polyeders,
wie grafisch im Kapitel zur Kreuzung und Reihung der Gegensitze
gezeigt wird. Guardini schlussfolgert aus der Beobachtung der Er-
fahrung des Pols der Einheit, dass ein Mindestmaf§ von Vielfalt
gegeben sein miisse, wenn lebendige Einheit vorherrschen soll.®5¢
Das Leben sei nicht reine Kontinuitdt, da andernfalls vielféltige
Formen zu einem ,ausdehnungslosen Punkt“ zusammengeschmol-
zen werden missten, und bendtige den Pol der Mannigfaltigkeit,
der sich ebenfalls in der Lebenserfahrung zeige.®” So sei ein Kor-
per in Glieder, in Gewebeeinheiten aufgeteilt, die seelischen Akte
konnten unterschieden werden und auch das Mengenverhiltnis der
Gegensatzseiten zueinander sei ,mannigfaltig®, d.h. in unterschiedli-
chen Maf3verhiltnissen verwirklicht.®® Auch hier gerate die reine
Verwirklichung, wie sie fiir Guardini dem ,,psychologischen Atomis-

653 Vgl. Guardini, Romano, Pluralitit und Entscheidung. Vortrag auf der Volks-
hochschultagung 1962 in Frankfurt am Main. Erstveréffentlichung in: Das
Forum. Zeitschrift der Volkshochschulen Bayerns 1 (1962), hier zitiert nach:
ders. Sorge um den Menschen. Band 1, Mainz - Paderborn #1988, 131-152, 136.

654 Guardini, Der Gegensatz, 98.

655 Vgl. Bonaventura, Itinerarium mentis in deum (Pilgerbuch der Seele zu Gott),
in: ders., Ausgewahlte Werke. Zweiter Band. Aus dem Lateinischen iibersetzt
von Julian Knaup, Darmstadt 2018, V, Nr. 8: ,Weil es [das Sein, Anm. PM.] das
einfachste und gréfite ist, darum ist es ganz in allem und ganz auf3er allem, und
ist somit eine ,geistige Kugel, deren Mittelpunkt iiberall und deren Umbkreis
nirgendwo ist™

656 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 98.

657 Vgl. ebd., 971.

658 Vgl. ebd., 119.

412

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Die transzendentalen Gegensatze

mus“®® zu Grunde liegt, in die Unmdglichkeit. Statt wirklicher Glie-
derung zerfalle das Leben, und bediirfe fiir seine Lebendigkeit eines
Mindestmafles an Zusammenhang, sodass er konkludiert: ,Damit
haben wir den weiteren Gegensatz der Gliederung und des Zusam-
menhangs gewonnen®.%6?

Mit dieser Polaritét ist deutlich Guardinis Bezug zum (neu-)pla-
tonischen und bonaventuranischen Denken gegeben: Platon formu-
lierte als eine Grundfrage seiner Philosophie, wie sich das Eine
(&v) und die unbestimmte Zweiheit (@dptoTog dvdg) als Prinzipien
zueinander verhalten. Auf diesem priméren Gegensatz seien bei ihm,
so Werner Beierwaltes, ,alle polargegensitzlichen Seinsprinzipien
(Bestindigkeit und Bewegung, Identitit und Differenz, Ahnlichkeit
und Unéhnlichkeit, Gleichheit und Ungleichheit, Bestimmendes
und Unbestimmtes, Sein und Nicht-Sein) und damit die dialekti-
sche Struktur des Seienden iiberhaupt riickfiihrbar%! Dieses Ge-
gensatzpaar bildet fiir Platon also eine Grundlage seiner Metaphy-
sik, worauf Guardini zuriickgriff, um seine Ontologie des Leben-
dig-Konkreten zu zeichnen. Diese zweite transzendentale Polaritat
findet sich denn auch in Guardinis Forschungen zum Neuplatoniker
Bonaventura wieder, wie er sie in seiner Dissertation und Habilitati-
on durchfiihrte.

Dieser Gegensatz liege dem Denken Bonaventuras generell zu
Grunde, da bei ihm, so Guardini resiimierend nach der Darstellung
der Erlésungslehre in seiner Dissertation, die ,mannigfaltigen Er-
gebnisse doch harmonisch® zusammengehen und er sie als verschie-
dene Seiten des einen Erlosungswerks behandle.%®? In seiner Habili-
tationsschrift kommt er zum selben Ergebnis, dass bei Bonaventura
»im Gegensatz zur kritisch sondernden eine den Zusammenhang
suchende Methode® vorliege, ,die die Teilgebiete des Geisteslebens
auf eine tiefere Einheit zurtickfithren will“%%3 In den Werken Bona-
venturas erganzten sich schliefSlich in einem ,komplementiren Ge-
gensatz’, so Guardini, die dialektische und die organische Systema-

659 Ebd., 99.

660 Ebd., 99.

661 Beierwaltes / Menne, Gegensatz, 108.

662 Vgl. Guardini, Die Lehre des hl. Bonaventura von der Erl6sung, 187.

663 Guardini, Systembildende Elemente in der Theologie Bonaventuras, 216.

413

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

tik.%%4 Geméfl Knoll war fiir Guardini an Bonaventura die ,,,synthe-
tische Natur® seines Denkens® zukunftsweisend, ,die verschiedene,
auch gegensatzliche Denkansitze als durchaus gleichberechtigt aner-
kennen und nebeneinander bestehen lassen kann“%% Wird auf die
Ausfithrungen Guardinis zur Methode Bonaventuras geblickt, kann
festgehalten werden, dass er diese von ihm in seiner Gegensatzlehre
aufnahm und ebenso die verschiedenen Blickrichtungen ineinander
stellte.

In diesem Kapitel der Untersuchung soll aufgrund der inhaltli-
chen und chronologischen Evidenz Guardinis Konzeption des Ge-
gensatzes von ,Einheit und Mannigfaltigkeit anhand seiner Pro-
motion und Habilitation {iber Bonaventura aufgezeigt werden. Da
Guardinis intensive Befassung mit platonischem Denken und der
Gestalt des Sokrates erst nach Veroftentlichung der Gegensatzlehre
einsetzte, wie oben gezeigt worden ist®®, sei hier allein der bona-
venturanischen Spur nachgegangen. Dies ist gerechtfertigt, da er,
wie er selbst in seinem Vorwort zur Gegensatzlehre schrieb, an
seinen Versuchen ,iiber die Philosophie und Theologie des heiligen
Bonaventura - iiber seine Erlosungslehre die eine; die andere, noch
ungedruckt, iiber die ,Systembildner* seines Denkwerkes“6¢” den Ge-
danken der Polaritét erprobte und weiterentwickelte.

Da Guardini selbst darauf hinweist, dass seine Darlegungen in
der Gegensatzlehre nicht die Fiille offenlegen®8, die sich hinter der
knappen Form verbirgt, scheint es berechtigt, diese hier in Hinblick
auf Bonaventura auszufithren, um dadurch Guardinis Polaritatskon-
zeption deutlicher herausarbeiten zu konnen. Dabei wird allein auf
Bonaventuras Lehre von den Ideen und vom Geisteslicht eingegan-
gen, die im Kontext seiner Lehren von den Lebensantrieben (influ-
entia sensus et motus) und von der Stufenordnung des Seienden
(gradatio entium) stehen, da sie sowohl das platonische Erbe (Ideen-
lehre) als auch die Bedeutung des Lichts fiir Guardini am besten
unterstreichen.

664 Vgl. ebd., 220.

665 Knoll, Glaube und Kultur, 137.

666 Vgl. Teil I Kapitel ,3.1 Romano Guardinis Befassung mit (neu-)platonischem
Denken und Bonaventura®

667 Guardini, Der Gegensatz, XI.

668 Vgl. ebd., 225.

414

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Die transzendentalen Gegensatze

4.3.2 Bonaventuras Lehren von den Ideen und vom Geisteslicht

Bonaventura fiithrt auf Grundlage der platonischen Ideenlehre in
augustinischer christlicher Formung aus®®, dass es eine Vielzahl
von Ideen gebe, deren reale Einheit in der ,Identitdt des gottlichen
Wesens® gegeben sei®”?: ,Das ist das Sein schlechthin, das ewig Sei-
ende, das die Ideen alles Seienden in ihrer Reinheit in sich tragt®%”!
Im ,,Organismus der Ideen® besteht bei Bonaventura also eine ,auf
eine Einheit bezogene Vielheit“®”2, sodass sich auch dort das zweite
transzendentale Gegensatzpaar Guardinis nachweisen lésst.
Theologisch verbindet Guardini — Bonaventura folgend - bereits
in seiner Dissertation {iber dessen Erlosungslehre die Lehre von den
Ideen mit der zweiten gottlichen Person der Trinitit. Bonaventura
hatte in seiner kurzen Schrift ,De reductione artium ad theologiam"
(,Uber die Zuriickfithrung der Kiinste auf die Theologie“) dargelegt:

sWie also die Dinge von Gott ausgegangen sind durch das Wort Gottes,
so ist zur vollkommenen Rickkehr erforderlich, dass der Mittler zwi-
schen Gott und den Menschen nicht nur Gott, sondern auch Mensch
ist, damit er die Menschen zu Gott zuriickfithre“ 673

Weil Christus Gott sei, stehe er tiber den Geschdopfen und habe
»die Kraft, sie zu vielgegliederter Einheit zusammenzufassen®’* Er
sei als Verbum ,,Medium® fiir die Entstehung der Welt“”>, reales
Zwischenglied zwischen erldsendem Gott und erlosungsbediirftiger
Menschheit und fiihre sie ,zur Einheit mit dem alles zu sich sam-
melnden Vater“67¢;

,Christus ist Verbum Patris, ars aeterna, mundus archetypus, mundus
intelligibilis, Inbegriff der Ideen, Urbild der wirklichen Dinge. Durch
es hat Gott die Welt geschaffen. [...] Durch die Menschwerdung tritt es

669 Vgl. Guardini, Systembildende Elemente in der Theologie Bonaventuras, 75.

670 Vgl. ebd., 9.

671 Bonaventura, Itinerarium, III, Nr. 3.

672 Guardini, Systembildende Elemente in der Theologie Bonaventuras, 137.

673 Bonaventura, De reductione artium ad theologiam (Uber die Zuriickfiihrung
der Kiinste auf die Theologie), in: ders., Ausgewihlte Werke. Zweiter Band. Aus
dem Lateinischen iibersetzt von Julian Kaup, Darmstadt 2018, Nr. 23.

674 Guardini, Systembildende Elemente in der Theologie Bonaventuras, 175.

675 Ebd., 45.

676 Ebd., 166.

415

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

realiter in die Schopfung als deren Glied ein. Und zwar als Mensch, der
die Welt in seinem Sein zusammenfaf3t“677

In der von Guardini in seiner Dissertation untersuchten Soteriologie
und Christologie Bonaventuras zeigt sich Jesus der Christus also
als das Prinzip des Gegensatzes von ,Einheit und Mannigfaltigkeit*
Damit erweist sich auch an dieser Stelle, dass der Grund und auch
das ,,Auf-hin“ von Guardinis Lehre vom Gegensatz in der Theologie
liegt.

Wie in Bonaventuras Lehre von den Ideen beruht auch seine Leh-
re vom Geisteslicht, vom lumen mentis, auf dem Prinzip von Einheit
und Mannigfaltigkeit. Bei ihm, dem ,Lichtmetaphysiker schlecht-
hin“®78, entstamme, so Guardini, der Terminus der ,influentia®, der
Vorstellung, ,dafl alle Dinge und Wirkungen aus einem Urquell
emanieren®’®. Das Licht strome aus dem einen Urgrund hervor und
teile sich vielfach mit. Guardini zitiert Bonaventura mit den Worten,
dass das Licht sich selbst aus sich selbst vervielfiltige: ,Lucis est ex
se ipsa se ipsam multiplicare“580 Die Verbindung des Unendlichen
mit dem Endlichen geschehe in der ,Lichtemanation“®!. Da bei
Bonaventura das ,Sein selbst ein Lichtsein ist und das Wirken eine
Lichtwirkung“®®2, da ,Sein = Licht“¢%3 gelte und auch die Begriffe
des Lichts, des Seienden und des Guten bei ihm synonym verwendet
werden®, folge, dass das vielfiltige Seiende aus dem einen Zentrum
emaniere und in es wieder zuriickkehre®®. Das Licht flief3e, so Silva-
no Zucals korrekte Beobachtung zu Guardinis Bonaventuradeutung,
von Gott aus in die unterschiedlichen Stufen des Seins und diese
Mannigfaltigkeit kehre dann wieder in der Gegenbewegung zum
Einen zuriick (,,il molteplice che desidera ritornare all'Uno®).%% Die
Dinge sind bei Bonaventura in einer Stufenleiter geordnet, die sich

677 Ebd., 49.

678 Ebd., 83.

679 Ebd., 27.

680 Ebd., 23.

681 Ebd., 79.

682 Ebd., 23.

683 Ebd., 70.

684 Vgl. Bonaventura, Itinerarium, V, Nr. 4.

685 Vgl. Guardini, Systembildende Elemente in der Theologie Bonaventuras, 24.

686 Zucal, Lantropologia sapienziale di Romano Guardini alla scuola di San
Bonaventura, 40.

416

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Die transzendentalen Gegensatze

an ihrer Ndhe zum Licht, d.h. zu Gott, bemisst. Die Riickkehr zu
ihm auf dieser Stufenleiter beschreibt der seraphische Lehrer in
seinem ,Itinerarium’, in dem er betet:

,Dank sei Gott durch Jesus Christus, unseren Herrn, der uns aus der
Nacht zu seinem wunderbaren Licht hiniibergefiihrt hat, denn durch
diese von aufSen dargebotenen Lichter werden wir befahigt, wieder vor
den Spiegel unseres Geistes zu treten, in dem das Géttliche aufleuch-
tet"6%7

Guardini betont die Lichtlehre Bonaventuras zusammenfassend:

»Die mystische Betrachtungsweise sucht das Mannigfaltige mit dem
Einfachen, das Endliche mit dem Unendlichen zu verbinden. [...] Das
geschieht vor allem durch die Lichttheorie. Wenn Gott, Seele und ma-
terielles Ding Licht sind - natiirlich nur in analoger Weise —, dann
geht eine Linie der Verwandtschaft vom Hochsten bis zum Tiefsten.
Durch die Idee der gradatio wird dieser Zusammenhang in Stufen der
Lichthaftigkeit geordnet®6%8

Theologisch vollziehe Bonaventura, so Guardini, aufbauend auf der
Theorie des lumen mentis die Gleichsetzung ,Verbum = lumen men-
tis"8% So solle der ,Vater des Lichts (,,Patrem luminum®) demiitig
angerufen werden®, werde die Seele ,von géttlichem Licht* (,lu-
mine divino®) erleuchtet®!, die Gnade als ,ubernaturliches Licht®
bezeichnet, hitten die Gaben des Heiligen Geistes Lichtcharakter
und werde in der Auferstehung der Leib von hochster Helligkeit des
Lichts erstrahlen®2,

In Guardinis Ausfithrungen zu diesen zwei Lehren Bonaventuras,
die auf dem Gegensatz von Einheit und Mannigfaltigkeit griinden
und ihn explizieren, erweist sich wieder, dass seine Gegensatzlehre
auf theologischem Fundament ruht. Ausgehend von Guardinis Be-

687 Bonaventura, Itinerarium, II, Nr. 13.

688 Guardini, Systembildende Elemente in der Theologie Bonaventuras, 213.

689 Ebd., 51

690 Bonaventura, Soliloquium de quatuor mentalibus exercitiis (Alleingesprach
iiber die vier geistlichen Ubungen), in: ders., Ausgewihlte Werke. Erster Band.
Aus dem Lateinischen iibersetzt von Josef Hosse, Darmstadt 2018, Prolog,
Nr. 4.

691 Bonaventura, Soliloquium, I, Nr. 9.

692 Guardini, Systembildende Elemente in der Theologie Bonaventuras, 53, 61, 69.

417

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

fassung mit Bonaventura sollen nun Riickschliisse auf das Gegen-
satzdenken gezogen werden.

4.3.3 Die Bedeutung Bonaventuras fiir Guardinis Gegensatzdenken

In Bonaventuras Lehren von den Lebensantrieben, von den Ideen,
vom Geisteslicht und von der Stufenordnung des Seienden liegt fiir
Guardini noch ein ,letztes organisches Moment, dass ,die gesamte
Mannigfaltigkeit auf einen letzten Einheitspunkt bezogen® sei:

»Gott ist das Urlicht, an dem alles andere Licht Teil hat; die Fiille aller
Urbildlichkeit, die sich in den Ideen spezifiziert und von den Dingen
abgebildet wird; er ist absolute Wahrheit, Gutheit, Schonheit, und be-
stimmt als solche durch das lumen mentis die ganze Mannigfaltigkeit
des Geisteslebens; er ist ens summum, mit Bezug auf das die gradatio
entium besteht; er ist Quell der Influenz, die das Seiende tibernatiirlich
belebt und hierarchisiert; er ist der Ausgangspunkt alles Seienden, zieht
es zugleich durch die Kraft seiner Liebe an sich, und wird so zum
Zielpunkt der geistigen Bewegung alles Geschaffenen”%

Die Liebe trete im Gegensatz von Einheit und Mannigfaltigkeit als
Grundkraft hervor. Aus ihr, durch sie und in ihr seien alle Dinge
von Gott geschaffen. Sie sei das ,Band vollkommener Einigung“®®*
zwischen den Seienden und zudem, angelehnt an den platonischen
Eros, die Kraft, die sie wieder hinaufziehe:

»Die Grundkraft, die diesen ,circulus intelligibilis’ beherrscht, ist die
Liebe: amor effusivus der géttlichen Gutheit, im Akt der Schopfung;
amor unitivus der Geschopfe, durch den sie zu ihrem Ursprung zuriick-
streben®%

Mit Guardinis Darlegungen zu Bonaventura kann in Hinblick auf
das transzendentale Gegensatzpaar ,Einheit und Mannigfaltigkeit*
zusammengefasst und philosophisch-theologisch vertieft werden:
»AX: Das Lebendig-Konkrete bildet sowohl eine Einheit als auch
ist gegensitzlich gebaut, ist mannigfaltig” Die transzendentalen
Gegensitze betreffen zudem das Verhiltnis des Gegensatzes als sol-
ches, sodass fiir dieses gilt: Es ist Einheit in Vielfalt und Vielfalt in

693 Ebd., 219.
694 Ebd., 113.
695 Ebd., 117.

418

- am 21.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Die transzendentalen Gegensatze

Einheit. Zeigte sich dieses Verhiltnis bereits als Analogie, kann nun
néher bestimmt werden, dass deren Grundkraft die Liebe ist. Da das
Erkennen dem Sein entspricht, ergibt sich fiir den Erkenntnisakt:
»BX: Der Erkenntnisakt ist sowohl einer als auch in sich gegensatz-
lich gebaut in Rationalitdt und Intuition. Die diese Analogie verbin-
dende Grundkraft ist die Liebe®.

Weiterhin folgt aus den Ausfithrungen Guardinis in seiner Habi-
litation notwendigerweise die Offnung der Gegensatzlehre auf den
dreifaltigen Gott hin:

»50 steht Gott als letzter Einheits- und Beziehungspunkt, als Quelle und
Maf3stab allem Einzelnen gegeniiber. Die Beziehung auf ihn bildet das
organisierende Prinzip des Seienden“%°

Der Jesuit Franz Sladeczek S] bestdtigt in seiner Rezension der
Gegensatzlehre diese Gedankenrichtung, wenn er schreibt, dass die
Scholastiker in ,,ordo“ (Ordnung, Harmonie), ,modus® und ,species”
einen ,Reflex der heiligsten Dreifaltigkeit® sahen, ,wie auch die
ganze Gegensatzlehre ontologisch ihre tiefste Wurzel in diesem hei-
ligsten Geheimnisse haben diirfte”®” Mit diesem Hinweis auf den
Grund der Gegensatzlehre auch im letzten der acht Gegensatzpaare
ist ihre Darstellung abgeschlossen.

Guardini zweifelt nach der Darlegung der Polarititen in seiner
Gegensatzschrift, ob es ihm gelungen sei, die Relation des Gegensat-
zes den Mitdenkenden ,klar zu bringen® Das Verhiltnis diirfe nicht
widersprechend sein. ,Wohl aber logisch nicht vollziehbar, denn es
handelt sich um das Lebendige“®*® Es diirfe weder zur intuitiven
noch zur rationalen Seite hin aufgel6st werden, was er als seine be-
sondere Aufgabe betrachtet, und er schliefit mit der vielsagenden Be-
merkung: ,Wahrscheinlich muss ihre Erfiillung mit einem Rest von
Unklarheit bezahlt werden“% Er sieht selbst, dass das von ihm - ge-
meinsam mit Neundorfer - erarbeitete Gegensatzverhiltnis logisch
nicht komplett vollziehbar ist, da es sich mit dem konkreten Leben
befasst. Dieses besteht fiir Guardini in den acht Gegensatzpaaren.
Dariiber hinaus gibt er Hinweise auf die weitergehende Komplexitit
des Lebendig-Konkreten, auf die im Folgenden eingegangen sei.

696 Ebd., 219.

697 Sladeczek, Zur Gegensatzlehre, 248.
698 Guardini, Der Gegensatz, 104.

699 Ebd., 104.

419

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

5 Die Komplexitat des Lebendig-Konkreten

Guardini beschreibt in seiner Gegensatzlehre acht Gegensatzpaare:
zuerst die drei intraempirischen ,, Akt und Bauf, ,Form und Formlo-
ses“ und ,Besonderes und Allgemeines®, dann die drei transempiri-
schen ,Produktion und Disposition’, ,Urspriinglichkeit und Regel®
und ,Immanenz und Transzendenz, sowie schliefllich die zwei trans-
zendentalen ,Verwandtschaft und Besonderung® und ,Einheit und
Mannigfaltigkeit®. Im Anschluss an deren Darlegung stellt er die
Frage, ob innerhalb ihrer eine Ordnung bestehe und welcher Art sie
sei.700

Die Untersuchung der Ontologie des Lebendig-Konkreten ist also
mit der Darstellung der acht Gegensatzpaare nicht abgeschlossen,
sondern wird in diesem Kapitel fortgeschrieben. Dabei wird zuerst
auf die Verhiltnisse der Kreuzung und der Reihung eingegangen,
wie sie sich fiir Guardini unter den einzelnen Gegensatzpolen und
-paaren zeigen. Das Beziehungsgeflecht der Pole wird dabei von
einer 1:1-Relation innerhalb einer Polaritat auf die Multidimensiona-
litat eines Polyeders mit vielen Kombinationsméglichkeiten geweitet.
Im zweiten Kapite] kommen die quantitativen Lebensverhdltnisse
von Mafl und Rhythmus zur Sprache. Die Gegensatzseiten stehen
nicht nur in einer qualitativen und struktiven Relation zueinander,
sondern fiir Guardini ebenso in einer quantitativen. Mittels des
gewonnenen Mengenverhdltnisses begriindet er im Anschluss die
Méglichkeit der Zusammenfiigung einzelner Gegensatzeinheiten zu
hoheren Gegensatzgruppen, was im dritten Kapitel dargestellt wird.
Die Untersuchung der Komplexitit des Lebendig-Konkreten wird
mit einem Ausblick auf die Entwicklung einer ,Kritik der konkreten
Wertungsfahigkeit® beschlossen, in der ausgehend von Kreuzung,
Reihung, Maf§ und Rhythmus mittels der mesotes-Lehre des Aristo-
teles und der discretio-Regel des heiligen Benedikt ein Weiterdenken
der Gegensatzlehre angedeutet werden soll. Die Beziige zu beiden
werden nicht bereits in der Darstellung des Mafles erfolgen, da sie in
Hinblick auf das konkrete Werturteil, bzw. theologisch eine Theorie
der (geistlichen) Unterscheidung, einen besseren Untersuchungsort
erhalten.

700 Vgl. ebd., 100.

420

- am 21.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Die Komplexitdt des Lebendig-Konkreten

5.1 Die Verhaltnisse Kreuzung und Reihung

Die Verhiltnisse der Kreuzung und Reihung hatte Guardini in
»Gegensatz und Gegensitze“ noch vor den einzelnen Gegensatzpaa-
ren’?! und dann in der Gegensatzlehre 1925 an diese anschlieflend
und erfahrungsgesattigt behandelt. Zuerst sei die Relation der Kreu-
zung und dann diejenige der Reihung dargestellt.

Guardini beschreibt die Beziehung der Kreuzung, die er einem
frithen Aufsatz Georg Simmels entlehnt haben konnte’?, zunéchst
am Beispiel des Aktes, dass dieser sowohl Fiille als auch Form in sich
enthalte und eine dynamische Fiille und dynamische Form bilde.
Er stellt dieses Verhadltnis sowohl in ,Gegensatz und Gegensitze® als
auch in der Gegensatzlehre grafisch in Form eines ,Gegensatzkreu-
zes“ dar’0%;

B

Grafik 6: Das Gegensatzkreuz Grafik 7: Das Gegensatz-Doppelkreuz

Diese Relation konne nicht nur zwischen zwei Gegensitzen, son-
dern auch zwischen dreien bestehen. Enthalt jede Gegensatzseite ein
Mindestmaf3 der anderen in sich, stehe Akt zugleich in Beziehung
zu beiden Polen eines Gegensatzpaares — beispielsweise konne er
sowohl auf das Ganze als auch auf das Besondere gerichtet sein”%4 -
womit sich folgende Definition des ,Doppelkreuzes® ergibt:

701 Vgl. Guardini, Gegensatz und Gegensitze, 7-9.

702 Vgl. dafiir Teil I Kapitel ,2.2 Ein frither philosophischer Einfluss: Ein Aufsatz
Georg Simmels (1904)"

703 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, Anhang; Ders., Gegensatz und Gegensitze, 71.

704 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 105f.

421

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

»Das Kreuzungsverhdltnis bedeutet also, dafl in jeder Gegensatzseite
jeweils beide Seiten der beiden anderen Gegensatzpaare, unmittelbar

oder mittelbar, mitgegeben sind 7%

Das Verhdltnis der Kreuzung konne wie bei den intraempiri-
schen auch innerhalb der transempirischen und transzendentalen
Gegensitze vorliegen sowie zwischen intra- und transempirschen
und transzendentalen Gegensdtzen, wie er am Beispiel der ,,Produk-
tion“ verdeutlicht. Sie bringe Struktur hervor, die Akt mit enthalte,
die beide in Fiille und Form bestehen und auf Ganzheit und Be-
sonderheit ausgerichtet seien. Zudem enthalte sie qua ihrer Gegen-
sdtzlichkeit die Bestimmungspaare der Gegensétzlichkeit ,Verwandt-
schaft und Besonderung® sowie ,Einheit und Mannigfaltigkeit® in
sich.70¢ Karl Wucherer-Huldenfeld arbeitet in seiner Untersuchung
der Gegensatzlehre heraus, dass sich aus den acht Gegensétzen
und 16 Gegensatzseiten insgesamt 120 Beziehungslinien im Verhilt-
nis der Kreuzung ergeben und hat diese mittels Grafiken veran-
schaulicht”07:

705 Ebd., 107.

706 Vgl. ebd., 109f.

707 Vgl. Wucherer-Huldenfeld, Die Gegensatzphilosophie Romano Guardinis, 56—
57b.

422

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Die Komplexitdt des Lebendig-Konkreten

Grafik 8: Der harmonische Polyeder

Diese Grafik des gleichméfliigen Polyeders zeigt die von Guardini
mittels des Verhiltnisses der Kreuzung beschriebene Komplexitat
des Lebendig-Konkreten und das Gehaltensein bzw. Ineinanderlau-
fen aller Spannungen durch die Mitte. Vermag das Bild das Bezie-
hungsgeflecht auch zu veranschaulichen, ist es doch zugleich unge-
niigend, da eine derartige ausgeglichene Harmonie der Gegensatz-
seiten zueinander allein in Analogie dem Leben Gottes vorbehalten
ist. Im kontingenten Lebendig-Konkreten hingegen bestehen ver-
schiedene Mafverhiltnisse, sodass der Polyeder zahlreiche Dellen
und Ecken erhilt. Ist in einem Lebendig-Konkreten z.B. mehr Bau
als Akt verwirklicht, miisste jene Seite mehr zum Mittelpunkt ver-

423



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil Il ,,Gehalt”

schoben werden, wahrend diese mehr nach auflen verlagert wire.
Daraus ergibt sich folgende grafische Darstellung’%8:

Grafik 9: Der lebendig-konkrete Polyeder

Mit der Relation der Kreuzung der Gegensitze hat Guardini also
ein Instrument geschaffen, um die Vielschichtigkeit des ganzen und
einheitlichen Lebendig-Konkreten beschreiben zu konnen. Dabei
geht die einzelne Vielschichtigkeit nicht verloren, sondern behilt ihr
Eigenrecht.

Neben das Verhiltnis der Kreuzung tritt dasjenige der Reihung’®,
das jenes nicht aufhebt, sondern durch es hindurchgeht. Es ruht

708 Ein herzlicher Dank gebiihrt Herrn Aaron Metzlaff fiir die Erstellung der
Grafiken.

709 Den Begriff der ,Reihe” fiihrt er in seiner Dissertation iiber Bonaventura an,
wenn er sowohl die verschiedenen Seiten der Erkenntnistheorie (induktiv und
deduktiv) als auch die Pole von dessen Erlosungslehre als ,Gedankenreihen
bezeichnet. (Guardini, Die Lehre des hl. Bonaventura von der Erlosung, 149,
158). Der Begriff findet sich zudem in einem Brief an Weiger aus dem Jahr

424

1012026, 03:06:05. - [ ]


https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Die Komplexitdt des Lebendig-Konkreten

wesentlich auf den beiden transzendentalen Gegensatzpaaren ,Ver-
wandtschaft und Besonderung“ sowie ,Einheit und Mannigfaltig-
keit”. Wie bereits in der Darstellung der Gegensatzpaare deutlich
geworden, dhneln sich manche von Guardini angefithrten Gegen-
satzseiten stark, z.B. innerhalb der transempirischen Produktion
und Urspriinglichkeit, bei denen er mit Sombart, Nietzsche und
der Wirkweise des Kiinstlers dhnliche Verweise angibt.”!? Aufgrund
solcher ,Verwandtschaftsbeziehungen’, die gemaf} der Korrektur mit-
tels des Pols der Besonderung keine Selbigkeit bedeuten, ergibt
sich eine Ordnung der enantiologischen Reihen, die in ,Gegensatz
und Gegensitze“ und der Gegensatzlehre identisch sind. Die Pole
einer Seite bilden in ihrer Mannigfaltigkeit eine Einheit. Die erste
Reihe sind Akt, Fiille, Einzelheit, Produktion, Urspriinglichkeit, Im-
manenz, Verwandtschaft und Finheit und die zweite Reihe Bau,
Form, Ganzheit, Disposition, Regel, Transzendenz, Besonderung
und Mannigfaltigkeit.”"! Die Gegensatzseiten einer Reihe stehen fiir
Guardini in einem Verhiltnis der ,Wahlverwandtschaft*7'2.

1916, in dem er iiber die ,beiden ,Reihen™ spricht, die Weiger bekannt seien.
(Vgl. Brief an Weiger vom 20. Oktober 1916, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 199).

710 Vgl. dafiir Kapitel ,,3.2 Produktion und Disposition®.

711 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 113; Ders., Gegensatz und Gegensatze, 14.

712 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 115.

425

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

& 0 ==

Reihe I Reihe I1

Al Baun

Fiille Form

Einzelheit Ganrheit
Produktion Disposition
Urspriinglichkeit Regel

Immanenz Transzendenz
Verwandischaft Besonderung
Einheit Mannigfalti gkeit

< 4 < 4
Grafik 10: Die zwei Gegensatzreihen

Innerhalb der beiden Reihen beschreibt Guardini dieselben Phéino-
mene, wie er sie innerhalb eines Gegensatzpaares ausgefithrt hat:
Zwischen den Gegensatzpolen einer Reihe bestehe zwar Ahnlichkeit,
doch wiirden sie sich nicht vermischen. Zudem wiirden sie nicht in-
einander iibergehen, sondern die Reihe mache einen Sprung, wenn
sie vom intraempirischen zum transempirischen und zum transzen-
dentalen Gegensatz voranschreite. Innerhalb einer Reihe herrsche
auch ein eigenes Mafiverhiltnis, das einem Puls gleiche. Die in einer
Reihe stehenden Gegensatzseiten wiirden im Maf3verhaltnis mitein-
ander fallen und steigen, zudem woge das Mafverhdltnis zwischen
den Reihen hin und her.”?

Diesen Reihen liege, so Guardini, der eine ,Grundgegensatz alles
Lebendigen, der tatsdchlich alles umfaf§t“/"* zu Grunde, doch konne
er nicht in einem Begrift ausgedriickt werden, da er sonst farblos
und leer wiirde. Die ,,Grundpolaritéit des Lebens tiberhaupt“’®> kon-
ne nur in Bildern oder Symbolen und nur in einer ,Vielheit von

713 Vgl ebd., 133.
714 Ebd., 117.
715 Ebd., 188.

426

- am 21.01:2026, 03:08:05.,



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Die Komplexitdt des Lebendig-Konkreten

besonderen Begriffen ausgesprochen werden: Eben den beiden en-
antiologischen Reihen’!®,

Im Phianomen der Reihe zeigt sich, dass Guardinis (und Neundor-
fers) Gegensatzdenken zuerst aus der Erarbeitung einer Charaktero-
logie entsprang. Den Reihen komme eine hervorragende Stellung
fir die Darlegung einer Typenlehre zu, da sich laut Guardini alle
Phinomene auf diese beiden grundlegenden Typen des Lebens,
diese beiden Reihen, zuriickfithren lassen’””’, wie er in der Gegen-
satzlehre schreibt: ,Es sind die beiden Grundtypen des Lebens 8.
Bereits in ,Gegensatz und Gegensitze® hatte er ahnlich bemerkt:

»Diese Reihen haben [...] die grofie Bedeutung, daf} sie immer jeweils

ganz auftreten, also aus dem Vorhandensein eines Gliedes auf das der

tibrigen geschlossen werden kann“’"

Jede Strukturlehre des Lebens beruhe auf diesen beiden Reihen,
er habe dies psychologisch, soziologisch, philosophisch und theolo-
gisch gepriift.

Das Gegensatzdenken Guardinis ist nicht abstrakt theoretisch,
sondern lebendig konkret, sodass er neben den qualitativen und
struktiven Gegensatzbestimmungen auch die quantitativen Lebens-
verhaltnisse von Mafl und Rhythmus kennt”?’, die sowohl innerhalb
eines einzelnen Gegensatzpaares wie innerhalb der Gegensatzreihen
und der Kreuzungsverhiltnisse auftreten. Auf diese beiden Relatio-
nen sei im Folgenden eingegangen.

5.2 Die quantitativen Lebensverhdltnisse von MaR und
Rhythmus

Guardini nimmt nach der Betrachtung des Gegensatzes von seiner
qualitativen und struktiven Seite her das ,quantitative Verhiltnis

716 Ebd., 117.

717 Vgl. ebd., 116f.

718 Ebd., 187.

719 Guardini, Gegensatz und Gegensitze, 8.

720 Wenige Hinweise zum quantitativen Verhdltnis wurden bereits im Kapitel
»2.3.2 Besonderes I: Der Einzelne und die Gemeinschaft in der Gegensatz-
lehre® gegeben.

427

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

der Gegensatzseiten zueinander® in den Blick.”?! In ,Gegensatz und
Gegensitze® hatte er dieses noch vor der Darstellung der einzelnen
Gegensitze behandelt und ausgefiihrt:

~Wenngleich stets, wie es im Wesen des Gegensatzes liegt, beide Gegen-

satzseiten zugleich gegeben sind, so ist doch das Quantitatsverhéltnis

und damit das Uberwiegungsmaf} unbegrenzt verschiebbar“’?2

Neben der qualitativen und struktiven festen Ordnung des Gegen-
satzes bestehe im Lebendig-Konkreten ein Mafverhiltnis ,bestandi-
gen Flieflens und Werdens*?3, und zugleich zeige sich darin auch
etwas ,Festes: Eine Regel’, d.h. ,Rhythmus*7?%. Maf§ und Rhythmus
bilden also das Quantitdtsverhdltnis des Lebendig-Konkreten. Sie
werden von Guardini nicht im Rahmen der acht Polarititen aufge-
fuhrt, vielmehr, so die hier vertretene These, beschreiben sie die
Lebendigkeit der Beziehung der Gegensatzseiten zueinander inner-
halb eines Gegensatzpaares. Mit der Einfiihrung von Maf8 und
Rhythmus in das Gegensatzverhiltnis verldsst er bewusst einen rein
logischen Charakter des Gegensatzdenkens und bestimmt das Ge-
gensatzverhdltnis nicht als statische, sondern als lebendige Grofie.
Im Unterschied zu ,Gegensatz und Gegensitze erldutert er das
quantitative Verhaltnis in seiner Gegensatzlehre deutlich ausfiihrli-
cher und erfahrungsgesittigt, was auf seine stirkere Befassung mit
der Lebensphilosophie, namentlich dem Pddagogen Fritz Klatt, zu-
rickzufithren ist. Im Folgenden wird zuerst auf das Verhaltnis des
Mafles eingegangen und dabei die Kategorie der Zeitlichkeit mit
berticksichtigt. Anschlieflend wird auf die verschiedenen Rhythmen
des Lebendigen eingegangen.

5.2.1 Mag

Zwischen den Gegensatzseiten besteht fiir Guardini ein verschieb-
bares Maflverhiltnis. Das Mengenverhiltnis sei per definitionem
mannigfaltig, doch gebe es in ihm ,feste Punkte® und eine ,Regel:

721 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 118.

722 Guardini, Gegensatz und Gegensitze, 6.
723 Guardini, Der Gegensatz, 132.

724 Ebd., 134.

428

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Die Komplexitdt des Lebendig-Konkreten

den Rhythmus.”?> Es enthélt fiir ihn drei Grenzwerte: die je reine
Verwirklichung einer der beiden Gegensatzseiten sowie deren Har-
monie.

Eine Anndherung an das Maximum einer Gegensatzseite bedeute
eine Zunahme am Typus dieser Seite und damit auch an Leben-
digkeit: ,Kraft, Umfassung, Deutlichkeit, Entschiedenheit, Sinnsatti-
gung nehmen zu“’?6 Zugleich steige mit der Anndherung an das
Maximum die Gefdhrdung des Lebens, da die reine Verwirklichung
einer Seite den ,Untergang des Lebendigen’?” bedeute. Die ,reine
Seite“ sei deshalb ein ,Grenzbegriff und ,Grenzwert“7?8 Ein eben-
solcher sei auch das dauerhafte Gleichgewicht zwischen beiden Sei-
ten. Die ,Vollendung der Harmonie“’?° sei zwar ein edler Wert, doch
zugleich der Tod des Lebens, da in ihm das Leben ,gestillt“ und ,in
Ganzheit geschlossen® werde:

»Das Verhiltnis des Gleichgewichtes ist eine Ausnahmestellung; nur
moglich als Ubergang. Als dauernd genommen bildet es wiederum
einen Grenzfall, der nur im Untergang des Lebens, im Tod verwirklicht

werden konnte*730

Somit kann festgehalten werden, dass das Leben fiir Guardini so-
wohl von den beiden Grenzwerten der reinen Verwirklichung als
auch vom inneren Grenzwert der Harmonie her gefahrdet ist. Al-
le drei sind ,Vollendungsziele, Vollkommenheitsformen 3, die sich
aber nur durch den Untergang des Lebendigen, den Tod, erreichen
lassen”32, Der Jesuit Franz Sladeczek S] kritisiert Guardini dafiir,

725 Val. ebd., 119.

726 Ebd., 119.

727 Ebd., 120.

728 Ebd., 120.

729 Ebd., 126.

730 Ebd., 126.

731 Ebd., 127.

732 Guardini weist auf eine innere Ahnung hin, dass aus dem Sterben an der
Grenze auch der Aufstieg zu einem héheren Leben entspringen kénne. Das
Christentum ist fiir ihn ganz von diesem ,Gesetz” erfiillt, dass der Untergang
im Grenzwert zugleich ein Aufgang, ,jenseits der Todesgrenze“ bedeutet. (Vgl.
Guardini, Der Gegensatz, 122 Anm. 26). Bei diesen Ausfithrungen in seiner
Gegensatzlehre tritt deutlich sein eigenes Umkehrerlebnis hervor. Urbild die-
ser Haltung ist fiir ihn Jesus der Christus selbst, wie er in der Gegensatzlehre
darlegt: ,Im Ubernatiirlichen hat das Jesus Christus getan, das Menschenwe-
sen, dem der lebendige Sohn Gottes Person und Inhalt des Lebens war. Er

429

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

auch den harmonischen Ausgleich der Gegensatzseiten als Grenz-
wert definiert zu haben, doch bleibt er eine ndhere Darlegung seines
Widerspruchs schuldig.”??

In der Absetzung von den Grenzbegriffen und Grenzwerten ergibt
sich fiir Guardini die Bedeutung des Maf3es als ,,Lebensmoglichkeit,
als ,lebendige, nicht sterbende Vollkommenheit“’3* Wihrend er die
reine Verwirklichung einer Seite als ,,Grenzwert” bezeichnet, nennt
er die ,lebendigen Maximalverhéltnisse, bei denen ein Minimum
der anderen Seite gegeben ist, ,Endgrofen der Stufenfolge“’3> In
seinem Artikel ,Heilige Gestalt“ aus dem Jahr 1924 legt er ausgehend
von der Religiositdt seiner Zeit dar, dass dem ,Superlativ® einer
absoluten Entschiedenheit in religiosen Dingen nicht zu trauen sei:
~Wirkliche Lebendigkeit hat Maf3. Darum behélt sie auch den langen
Atem“73¢ Zugleich zeige sich anhand des ,Mafles’, dass das Gleich-
gewicht der Gegensatzseiten nur als ,Durchgangsform in einem Ver-
schiebungsvorgang“73” moglich sei.

Das Mafd sei der Ausdruck fiir den ,Wandel des Lebendigen’,
wobei sich sowohl das Mafiverhiltnis der Gegensatzseiten wandeln
konne, wie die ,Weise des Wandels selbst“7*8 Das Lebendig-Konkre-
te zeige sich in dieser Dynamisierung wirklich lebendig, wobei sich
die Gegensatzseiten nicht mehr nur gegeniiber befinden, sondern
ineinander stiinden”3’:

ist gestorben, auf dafl uns in seinem Tode offenbar wiirde, was Gott, was
seine Gerechtigkeit und seine Liebe ist. Und auf dafl er selbst ,so in seine
Herrlichkeit eingehe’ ,Heiliger® sein, heifdt eingehen in diese Gesinnung des
stellvertretenden Untergangs Christi® (Ebd., 122 Anm. 26).

733 Vgl. Sladeczek, Zur Gegensatzlehre, 249.

734 Guardini, Der Gegensatz, 127.

735 Ebd., 121.

736 Guardini, Romano, Heilige Gestalt. Von Biichern und mehr als von Biichern,
in: Die Schildgenossen 5 (1924), 256-268, hier zitiert nach: ders., Wurzeln
eines grofien Lebenswerks. Aufsitze und kleine Schriften Band 2, Mainz -
Paderborn 2001, 176-191, 183.

737 Guardini, Der Gegensatz, 124.

738 Ebd., 132.

739 Diese Dynamisierung konnte dadurch bildlich sichtbar gemacht werden, dass
die grafische Darstellung des Polyeders im Kapitel zur Kreuzung und Reihung
in einer Computer-Animation bestidndig neue Ausformungen erhielte, je nach-
dem wie nah oder weit entfernt die einzelnen Seiten zueinanderstehen.

430

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Die Komplexitdt des Lebendig-Konkreten

»Im einen Gegensatz steht der andere. Dieser schwillt innerhalb des ers-
ten an; wird in ihm und aus ihm heraus immer starker, um dann wieder

abzunehmen. Der Wandel der Geschwindigkeit der Maf3verschiebungen

bedeutet einen Wandel solcher Innenvorginge*’4?

Das Gegensatzverhiltnis zwischen den Seiten ist also dem Wandel
unterworfen, was aber nicht mit einer Wandelbarkeit der Qualitait
der Pole verwechselt werden darf. Nicht die Pole selbst wandeln
sich, sonst wiirden sie selbst zu Quantitaten, was Guardini ablehnt,
wie gezeigt worden ist. Lediglich das Verhiltnis der Qualitéten, der
Sinngebilde, zueinander dndere, verschiebe sich:

»Das aber ist die Wesensart des Lebens als Einheit, da es in beiden
zugleich steht, und eins nicht moglich ist ohne das andere, und dennoch
beide eigenstindig, qualitativ verschieden sind, und dafl das Leben
nicht durch Wachstum oder Umbildung, sondern nur durch einen qua-

litativen Schritt aus einem in’s andere gelangt“”

Guardini verdeutlicht das Maf3verhiltnis mittels verschiedener Er-
fahrungen. Es konne sich sowohl ,innerhalb eines einzelnen Vor-
gangs“ verschieben als auch im ,Gesamtverlauf der Lebensbewegung
an einem Tage“72 Wie er das Verhiltnis des Gegensatzes ausgehend
von der einzelnen Einheit auf die zusammengesetzten Gegensatz-
strukturen ausdehnt, so auch die Mafiverschiebung von einem ein-
zelnen Vorgang auf Abldufe eines Tages, eines Jahres oder gar fiir
historische Epochen.”* Er schildert zudem Erfahrungen aus der
Arbeit mit jungen Menschen und der Jugendbewegung, so die zeit-
liche Verschiebung anhand des Ubergangs von jugendlicher Fiille
zu groferer Durchformtheit im Erwachsenenalter’#4, sodass es nicht
verwundert, dass sich in diesem Kapitel ein Verweis auf Fritz Klatts

740 Guardini, Der Gegensatz, 134.
741 Ebd., 182.

742 Ebd., 130f.

743 Vgl. ebd., 131.

744 Vgl. ebd., 123f,, 128.

431

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

(1888-1945)7> Werk ,,Schopferische Pause® (1921) findet™®, das er
auch in seinem 1921 erschienenen und danach mehrmals leicht
tiberarbeiteten Aufsatz ,Die Sendung der katholischen Jugend® als
Kontur des Eigenen anfithrt’4.

Guardini hatte, wie er in einem Nachwort zu Klatts 1960 post-
hum erschienen Werk ,Sprache und Verantwortung 748 darlegt, mit
ihm, der zu den ,fiihrenden Geistern® der freideutschen Jugend
gehort habe, ,manchen Straufl ausgefochten’*°. Umso mehr beriihr-
te es ihn, dass er von dessen Frau Lis Klatt gebeten worden war,
ein Nachwort zu verfassen’>?. Mit dieser Anfrage habe ihm direkt
die Jugendbewegung und auch die ,Unterschiede und harten Aus-
einandersetzungen® wieder vor Augen gestanden, wobei er jedoch
vor allem an das Gemeinsame erinnern wolle: ,den Sinn fiir das
Menschlich-Wesentliche, die Offenheit der Begegnung, den Reich-
tum erzieherischer Begabungen“”! Klatt habe, so Guardini, tiefsten
Einfluss auf die Jugendbildung und -pddagogik ausgeiibt und ,war
unter den Ersten, die die Bedeutung des rhythmischen Elements in
der Entfaltung der Personlichkeit erkannt haben®7>?

Die konkrete Jugendbildung war Guardini in der Schilderung
des Ubergangs vom Jugend- zum Erwachsenenalter sowie in den

745 Fritz Klatt studierte ab 1908 Geschichte, Padagogik und Philosophie, u.a. —
wie Guardini - bei Heinrich Wolfllin in Berlin, und war ,eine der fithrenden
Personlichkeiten der Jugendbewegung“ am Anfang des 20. Jahrhunderts. Ab
1921 leitete er das Volksschulheim in Prerow auf dem Darf3 und ab 1931 war er
Professor an der Padagogischen Akademie in Hamburg. 1941 musste er nach
Wien iibersiedeln, wo er 1945 verstarb. (Vgl. Bohm, Winfried, ,Klatt, Fritz in:
Neue Deutsche Biographie 11 (1977), 710-711, online: https://www.deutsche-bi
ographie.de/pnd116205938.html#ndbcontent (abgerufen am 19.5.2023)).

746 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 131. Das Werk ist: Klatt, Fritz, Die schopferische
Pause, Jena 1921, hier zitiert nach: Jena 1922.

747 Vgl. Guardini, Die Sendung der katholischen Jugend, 7.

748 Klatt, Fritz, Sprache und Verantwortung, Wien 1960.

749 Guardini, Romano, Fritz Klatt: Sprache und Verantwortung. Nachwort, in:
Klatt, Sprache und Verantwortung, 12If, hier zitiert nach: Guardini, Romano,
Wurzeln eines grofien Lebenswerkes. Band 4, Mainz — Paderborn 2003, 366f,
366.

750 Die Ehefrau von Fritz Klatt, Lis Klatt, wandte sich mit einem Brief vom 1. Juni
1960 an Guardini und bat ihn um ein ,Vorwort® (Vgl. Brief von Lis Klatt an
Romano Guardini vom 1. Juni 1960, Miinchen, in: BSB Ana 342, BV, 2).

751 Guardini, Fritz Klatt, 366.

752 Ebd., 367.

432

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Die Komplexitdt des Lebendig-Konkreten

Abldufen des Tages, des Monats und des Jahres eine Erfahrungsbe-
statigung und -sdttigung seiner Konzeption des zwischen den Ge-
gensatzseiten wogenden Mafiverhiltnisses geworden.

Durch die Einfithrung quantitativer Prozesse gewinnt Guardini
die Kategorie der Zeitlichkeit fiir das Gegensatzdenken:

»In das gleichzeitige Nebeneinander der Gegensatz-Ordnung kommt
das Nacheinander; in’s Rdumlich-Systematische die zeitliche Abfolge.
Das Gegensatzverhiltnis zeigt ich als etwas Flieflendes. Es ist; aber es
wird auch bestandig"7>?

Er beschreibt mehrere zeitliche Mafiverschiebungen des Lebendig-
Konkreten: die Entwicklung eines Menschen von mehr kindlicher
und jugendlicher Fiille hin zu einer gréfieren Durchformtheit des
Lebens”™* sowie das Schaffen eines Werkes, bei dem der Beginn
von einer groflen Fiille der Kreativitat gepragt sei. Im Laufe des Ent-
stehens setze sich mehr die Durchformung durch, bis es zu einem
klaren Gegeniiber gebildet sei, dem der Formende letztlich ganz
kiithl entgegen treten konne.”® In diesen Prozessen werde es einmal
einen ,,Augenblick von kostbarer Wohlgestalt“7>® geben, in dem sich
beide Gegensatzseiten im Gleichgewicht befanden. Er werde ,nicht
lange dauern. Eine grofie Schonheit wird um ihn liegen“”>”

Bereits im ersten Gegensatzpaar von ,Akt und Bau“ hatte
Guardini eine Vorstellung von Raum und Zeit skizziert, in der er
sich gegen die kantische Konzeption der Anschauungsformen rich-
tet. Der Raum sei fiir Kant kein sinnlich erfahrbares Objekt, sondern
»nur die Form aller Erscheinungen duflerer Sinne, d. i. die subjektive
Bedingung der Sinnlichkeit, unter der allein uns duflere Anschauung
moglich ist“7>8 Auch die Zeit sei eine Form des inneren Sinnes, eine
subjektive Bedingung, ,unter der alle Anschauungen in uns stattfin-
den konnen“’*® Sie seien fiir Kant beide nicht dem Sinnesmaterial
an sich selbst gegeben, sondern formale Bedingungen der Erkennt-

753 Guardini, Der Gegensatz, 132.
754 Vgl. ebd., 1231,

755 Vgl. ebd., 130.

756 Ebd., 125.

757 Ebd., 125.

758 Kant, KrV B, 42.

759 Ebd., 50.

433

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

nis a priori der Erscheinungen iiberhaupt (Zeit) bzw. eingeschrankt
auf die dufleren Erscheinungen (Raum).

Guardini konzipiert Zeit und Raum demgegeniiber als Anschau-
ungsobjekte und ganz im Sinne des Gegensatzverhiltnisses, also
der Tatsache, dass wechselseitige Ein- und Ausschliefung zugleich
vorliegen. Dabei verbindet er die ,Zeit” mit der Polseite des Stro-
mens. Wahrend die duflere, mechanische Zeit wie eine leere Bahn
ablaufe, werde die Zeit innerlich wie ein Strom erfahren, der desto
schneller vergehe, je intensiver das Erleben sei.”®® Der Raum sei
demgegeniiber mit der Erfahrung ruhender Raumweite verbunden:
~Weite Ruhe, bleibendes Gesetz, der Hohe, Tiefe und Breite, des
Abgrenzens, Tiirmens und Wolbens“7¢!

Zeitlichkeit ist fiir Guardini, wie es sich auch aus allen bisheri-
gen Uberlegungen ergeben muss, keine kantische Anschauungsform,
sondern wurzelt selbst in der konkreten Wirklichkeit, womit sie
- als selbst lebendig-konkrete — gegensitzlich zu bestimmen ist.
Lea Lerch hilt richtigerweise fest, dass Guardinis Auffassung von
Geschichte eine ,Pendelbewegung sich gegenseitig korrigierende Ex-
treme®7%2 sei. Herrsche beispielsweise mal das subjektive Moment in
der Philosophie vor, sei seine Zeit durch das Erwachen des objekti-
ven gekennzeichnet.

Bestimmt Guardini die Zeit als grundlegend dynamisch, doch
auch ein statistisches Moment enthaltend und den Raum als vorwie-
gend Bau, der doch auch den Pol des Aktes kenne, dann kann
behauptet werden - Guardini fithrt dies nicht aus -, dass fiir ihn
auch Raum und Zeit selbst in einem Verhiltnis des Gegensatzes
stehen. Sie wiren also nicht identisch, wiirden sich gegenseitig aus-
schlieflen und zugleich kénnten sie nicht ohne die andere Seite
sein. Eine solche philosophische Beschreibung der Polarisierung von
Raum und Zeit konnte dann auch mit der physikalischen Konzepti-
on der Raumzeit der speziellen Relativitdtstheorie Albert Einsteins

760 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 34.

761 Ebd., 39.

762 Lerch, Lea, ,Am Mittelalter zu Bewusstsein bringen, was uns fehlt Ge-
schichtsbilder der Liturgischen Bewegung und ihre theologische Funktion am
Beispiel von Romano Guardini, in: Gerhards, Albert/ Kranemann, Benedikt
(Hg.), Dynamik und Diversitit des Gottesdienstes. Liturgiegeschichte in neu-
em Licht, Freiburg i.Br. 2018, 227-247, 234.

434

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Die Komplexitdt des Lebendig-Konkreten

verglichen werden.”®® Diese Forschungsfrage muss hier offenbleiben.
Stattdessen sei nun auf das feste Element im sich verschiebenden
Quantitdtsverhaltnis geblickt: den Rhythmus.

5.2.2 Rhythmus

Guardini fihrt im Sinne seines Polaritatsdenkens aus, dass der Wan-
del im Mafdverhaltnis nicht rein aufzufassen sei, sondern ,selbst
ein Festes: Eine Regel’°* enthalte. Bereits in ,Gegensatz und
Gegensitze® hatte er in dieser Weise festgehalten, dass der ,Wechsel®

763 Der Physiker und Mathematiker James Clerk Maxwell (1831-1879) hatte in
seinen Gleichungen nachgewiesen, dass auch Raum und Zeit empirisch fest-
stellbare Groflen und daher - entgegen der Philosophie Kants — unabhéngig
von der Tatigkeit des menschlichen Beobachters sind. (Vgl. Torrance, Thomas,
Das Verhiltnis zwischen christlichem Glauben und moderner Naturwissen-
schaft. Die geistesgeschichtliche Bedeutung von James Clerk Maxwell, in: ibw
Journal. Sonderbeilage zu Heft 2 (Februar 1982), 1-24, 20f). Auf diese und
die Lorenz-Transformation aufbauend, legte Albert Einstein (1879-1955) 1904
seine Relativitdtstheorie vor. Die Raumzeit tragt in der Relativitdtstheorie phy-
sikalische Eigenschaften, wenn sich z.B. in ihr Gravitationswellen ausbreiten,
was bedeutet, dass sowohl Raum als auch Zeit gekriimmt werden, sie also
nicht allein Formen der Anschauung sind, sondern selbst zu beeinflussbaren
und berechenbaren Objekten werden. (Vgl. Bauberger, Stefan, Was ist die
Welt? Zur philosophischen Interpretation der Physik, Stuttgart 22005, 105).
Dies wire mit den skizzenhaften Bemerkungen Guardinis also vereinbar, auch
wenn sich dieser nicht auf die neue Physik, sondern auf das selbst erfahrene
Leben beruft. In der speziellen Relativitatstheorie verweist ein Raum-Zeit-Ko-
ordinatensystem, der vierdimensionale Minkowski-Raum, zudem darauf, dass
»Raum und Zeit zu einer Einheit der Raumzeit verschmolzen sind. Das heif3t
nicht, dass Raum und Zeit gar nicht mehr voneinander unterschieden werden
[...]5 wie Stefan Bauberger bemerkt. (Ebd., 87). Raum und Zeit sind also, wie
Dynamik und Statik, in einer Einheit gegeben, sie kénnen nicht ohne einander
gedacht werden und bedingen sich gegenseitig. Damit konnten im Sinne des
Vergleichs mit einer moglichen gegensitzlichen Konzeption von Raum und
Zeit, die Guardini selbst nicht anfiihrt, sondern lediglich den Raum und die
Zeit je fiir sich als gegensitzliche Phanomene behandelt, die weiterfithrenden
Forschungsfragen gestellt werden: Wie verhalt sich die physikalische Raumzeit
zum von Guardini angenommenen Gegensatzverhéltnis von Raum und Zeit?
Schlieflen sich Raum und Zeit in der speziellen Relativitétstheorie sowohl ein
als auch aus, wie dies Guardini auf Grundlage des Gegensatzverhiltnisses von
Dynamik und Statik annimmt?

764 Guardini, Der Gegensatz, 134.

435

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

,bis zu einem bestimmten Grad gesetzmaflig® sei und dieses ,Ge-
setz“ als ,Rhythmus“ bezeichnet.”®> Innerhalb des Rhythmus® unter-
scheidet er zwei Wurzeln sowie ein quantitatives und ein qualitatives
Gesetz, auf die zuerst eingegangen sei.

Das quantitative Gesetz des Rhythmus‘ beschreibe die ,,Geschwin-
digkeit des Flusses“7¢ Es reiche vom Aufhéren des Wandels auf der
einen bis hin zur absoluten Geschwindigkeit auf der anderen Seite
der Skala. Es bestehe zudem in der Tiefe des Wandels, die durch die
Maxima des Versiegens und des grenzenlosen Stroms eingefasst sei.

Das qualitative Gesetz des Rhythmus® bezeichne eine ,innere
Gestalt, die Melodie und die Ziel- und Zweckordnung, die Teleolo-
gie des Vorgangs“7®” Der Rhythmus vollziehe sich ,an etwas, das
seine ,Melodie® hat, seine flieflende Gestalt, sein Gefiige inhaltlich
bestimmter, auf die Durchfithrung eines Gesamtgeschehens gerich-
teter teleologischer Ordnung, ndmlich am Lebendigen. Und damit
gewinnt er stets neue qualitative Bedeutung“’6® Er fiihrt als Verweis
den Mediziner Wilhelm Flief3 (1858-1928) an.”®® Dieser zeigte in
seinem Werk ,Der Ablauf des Lebens® erstmals, dass es regelmafSige
biologische zeitliche Ablaufe im Leben gebe, dass ,durch alles Leben
ein Puls geht und ein Rhythmus“”7%: erste Anfinge der Theorie
des heute sogenannten Biorhythmus. Im Verweis auf ihn zeigt sich
wieder, dass Guardini eine breite Vielfalt von Quellen benutzte, um
seine Gedanken in den Diskurs seiner Zeit zu stellen, sowie das
eigene weiter zu vertiefen und anzureichern.

Neben dem quantitierenden und qualitativen Gesetz des Rhyth-
mus’ beschreibt Guardini in diesem Abschnitt seiner Gegensatzlehre
auch zwei Wurzeln desselben. In ,Gegensatz und Gegensitze“ hatte
er sie in einem Satz zusammenfassend angedeutet:

Der Rhythmus ,bezeichnet die Regelmafigkeit im stirkeren Hervortre-
ten bald der einen, bald der andern typologischen Reihe innerhalb
desselben Dinges oder Dingkomplexes im Ablauf seiner Entwicklung

765 Vgl. Guardini, Gegensatz und Gegensétze, 16.

766 Guardini, Der Gegensatz, 135.

767 Ebd.,135.

768 Ebd.,139.

769 Vgl. ebd., 131 Anm. 27.

770 Fliess, Wilhelm, Der Ablauf des Lebens. Grundlegung zur exakten Biologie,
Leipzig - Wien 1906, 2.

436

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Die Komplexitdt des Lebendig-Konkreten

(Periodik des physischen und geistigen Lebens in Individuum und
Volk; Gegensatzbewegung der Geschichte)”!

Die erste Wurzel des Rhythmus' liegt fiir Guardini im Leben selbst:
dass das Herz schldgt, dass sich Tag und Nacht abwechseln und
Tage und Monate aufeinander folgen. In seiner Ethik wird er
dies als ,Rhythmus der lebendigen Zeit“’7? bezeichnen. Dies seien
Rhythmen, die sich durch das ,Nacheinander im ,,Ablauf des kon-
kreten Lebensvorganges“ selbst ergeben wiirden.’”? Er nimmt in
der Beschreibung dieser Wurzel lebensphilosophische Gedanken
seiner Zeit auf. Fritz Klatt beschreibt in seinem Werk ,Die schop-
ferische Pause, ,Blutschwingungen’, ,Atemschwingungen’, ,Tages-
schwingungen® und schliefllich ,Monats- und Jahresschwingungen®
und ordnet so das Einzelleben in die grofleren Zusammenhinge
ein’’4, wie es auch Guardini in seinen Werken vollzieht. In seinen
publizierten Vortrdgen ,Vom Sinn der Kirche® hatte er das Wachs-
tum des Lebens als ein rhythmisches Nacheinander geschildert, wo-
bei die folgende Stufe die vorherige wiederhole und ,zugleich tiber
sie hinausfithrt*/7>:

»Dieses Wachstum geht aber nicht chaotisch vor sich, sondern folgt
einem inneren Zeitgesetz, das sich in Wechsel und Wiederkehr der
Vorginge, das heif3t, im Rhythmus des Lebensgeschehens auswirkt*’7¢

In seinem Artikel tiber den ,Sonntag® fithrt er aus, dass der Vollzug
des Einzellebens in den groflen Rhythmus des Jahresablaufs, des
Monats und des Tages eingebettet sei, an dem sich Licht und Dunkel
abwechseln. Wihrend diese Abldufe jeweils von der Sonne bzw. vom
Mond bestimmt seien, sei die Woche ein Rhythmus, den der Mensch
hervorgebracht habe.”””

Zugleich geht Guardini {iber die bloflen Naturrhythmen, wie sie
Fritz Klatt beschreibt, mit der Bestimmung christlicher Rhythmen
hinaus, deren wichtigster fiir ihn der heilige Rhythmus der Liturgie

771 Guardini, Gegensatz und Gegensitze, 16.

772 Guardini, Ethik I, 76.

773 Guardini, Der Gegensatz, 136.

774 Vgl. Klatt, Die schopferische Pause, 1-19.

775 Guardini, Vom Sinn der Kirche, 33.

776 Guardini, Romano, Der Sonntag — gestern, heute und immer, in: ders., Sorge
um den Menschen. Band 1, Mainz - Paderborn #1988, 176-210, 177.

777 Vgl. Guardini, Der Sonntag, 177f.

437

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

ist.””8 Die Ruhe des Sonntags entspringe, so Guardini, nicht aus dem
Rhythmus des Wochenablaufs, sondern liege tiefer in der Heiligkeit
dieses Tages, der sich aus der Ruhe Gottes an diesem Schopfungstag
sowie der Auferstehung speise.””? Darin klingt ein iibernatiirlicher
Rhythmus an, der fiir ihn als Priester selbst pragend war. Die Litur-
gie sei ,ein einziger Rhythmus®, der in den wiederkehrenden
Elementen des Kirchenjahres zum Ausdruck komme”8.. Die Kirche
habe ihn auf dem natiirlichen Rhythmus des Menschen aufgebaut.
Ausgehend von der iibernatiirlichen Sonne ,Christus Sol“7®? seien
die Zeiten des Tages durch das Stundengebet, die Liturgische Woche
durch den Sonntag und der Jahresrhythmus durch das Liturgische
Jahr gepragt: ,Das Kirchenjahr bildete die im Rhythmus der Zeit
Jahr fiir Jahr wiederkehrende liturgische Vergegenwirtigung des Le-
bens Jesu“783

Die zweite Wurzel des Rhythmus‘ liege, so Guardini in seiner
Gegensatzlehre, ,in der inneren Struktur dieser in Wechselwieder-
kehr eintretenden, konkreten Vorginge“’8* Dies sei der Rhythmus

778 Guardini schildert in seinem Werk ,Der Heilbringer in Mythos, Offenbarung
und Politik; dass der Mensch als Naturwesen - nicht als Person - in den
»Daseinsrhythmen® stehe und die Heilbringer und ihre Mythen Ausdruck des
sich immer wieder vollziehenden Weltrhythmus von Geburt und Tod seien.
(Vgl. Guardini, Der Heilbringer, 20f). In seinem 1950 publizierten Artikel
»Der Mythos und die Wahrheit der Offenbarung“ bezeichnet er diese Abfolge
von Weltentstehung, Gipfelung und Untergang als ,mythischen Rhythmus®
(Guardini, Romano, Der Mythos und die Wahrheit der Offenbarung, in:
Frankfurter Hefte 5 (1950), 712-723, hier zitiert nach: ders., Wurzeln eines
groflen Lebenswerkes. Band 4, Mainz - Paderborn 2003, 7-24, 20). Wahrend
Mythen nur innerhalb dieses Welt-Rhythmus Erlésung versprechen, befreit
Christus den Menschen ,aus der Untentrinnbarkeit des Wechsels von Leben
und Tod, von Licht und Finsternis, von Aufstieg und Niedersinken’; hebe den
Menschen iiber den Naturlauf hinaus und mache ihn damit eigentlich zur
Person. (Guardini, Der Heilbringer, 21).

779 Vgl. Guardini, Romano, Besinnung vor der Feier der heiligen Messe, Mainz
71961, 681t.

780 Guardini, Vom Sinn der Kirche, 33.

781 Vgl. Guardini, ,Lex orandi”, 170.

782 Ebd., 170.

783 Guardini, Romano, Abschied von der Tiibinger Kunstausstellung, in: Frank-
furter Hefte 2 (1947), 701-705, hier zitiert nach: ders., Wurzeln eines groflen
Lebenswerks. Aufsitze und kleine Schriften. Band 3, Mainz — Paderborn 2002,
229-335, 334.

784 Guardini, Der Gegensatz, 136.

438

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Die Komplexitdt des Lebendig-Konkreten

der sich zwischen den Polen ereignenden Mafiverschiebung, der ein
,Gesetz des Anhebens, Wachsens, Abschwellens, Wieder-Anhebens“
sei.”® Diesen Rhythmus hat er in der Gegensatzlehre vordergriindig
im Blick und er verdeutlicht ihn anhand des Ablaufs eines Tages.
Am Morgen schwelle die Kraft an bis zu einem Maximum, am
Mittag sinke sie und zum Nachmittag hebe sie wieder an, bis sie
in der Nacht verebbe. Am nichsten Tag setze der Rhythmus erneut
ein, wobei es immer leichte Verschiebungen der Gesamtkurve gebe,
entsprechend der Ordnung des Jahres, in die der einzelne Tag ein-
gebunden sei. Seine Ausfithrungen dhneln stark denen von Klatt,
der im von Guardini erwdhnten Werk ,Die schopferische Pause® in
grof8er Detailfiille den rhythmischen Ablauf eines Tages darlegt. Ein
Tag setze mit der ,aufsteigenden Kraft des Morgens“/%¢ ein, sodass
dort jungen Menschen vor allem ,,schopferische Arbeit7%” zugedacht
werden solle. In der Schwere des Nachmittags kénne vorwiegend
formendes ,Durcharbeiten und Priifen 8% verrichtet werden. Der
Morgen werde vom Nachmittag durch die ,schopferische Pause 7%
getrennt und dieser von ihr hin zum Abend beschlossen.

Guardini nutzt diese Einsichten Klatts sowie seine eigenen Beob-
achtungen aus der Jugendbewegung fiir seine Gegensatzlehre und
darauf aufbauend auch fiir sein weiteres Wirken, beispielsweise um
geistliche Ubungen - Exerzitien - zu geben. So erliutert er die
Grundhaltung der Meditation damit, dass das ,Eingehen® in den
Rhythmus des Atmens eine gute Hilfe sein kénne, um in die notige
innere Ruhe zu gelangen.”® Zudem betont er:

sWir stehen am Ende des zweiten Tages und haben nun noch den drit-
ten vor uns. Vielleicht fithlen wir, wie die lebendige Spannung nachlafit.
Vielleicht ist sie gestern stark angestiegen, hat sich bis Vormittag gehal-
ten und sinkt nun ab. Wir wollen das ruhig zugeben. Dieses Steigen
und Fallen gehort zum Rhythmus des Lebens, des Einzelnen wie der
Gemeinschaft. Wir wollen die Ermiidung zulassen und ihr das Thre

785 Ebd., 137.

786 Klatt, Die schopferische Pause, 10.

787 Ebd., 11

788 Ebd., 12.

789 Ebd., 13.

790 Vgl. Guardini, Romano, Wille und Wahrheit: Geistliche Ubungen, Mainz -
Paderborn ©1991, 25.

439

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

geben, indem wir uns nachher recht zur Ruhe sammeln. Die Nacht wird
uns erquicken, und morgen beginnen wir neu“’*!

Der Einzelne sei mit seinem inneren Lebensrhythmus zugleich in
denjenigen seines konkreten Lebensraumes eingefiigt, in dem ein
eigener Lebensrhythmus des Anhebens und Abschwellens herrsche.
Das einzelne Leben wisse sich eingebunden in den Rhythmus des
Zusammenhangs und darin auch sicher und getragen, und zugleich
diesen mittragend und mitpriagend. Guardini kritisiert seine eigene
Zeit, dass die Empfindung und Einbindung in einen natiirlichen
Lebensrhythmus gestort sei und man sich nur noch dem dufleren
Zweck hingebe, wie er in seiner Gegensatzlehre schreibt: ,Freilich
diirfen wir nicht vergessen, daf8 es sich um eine Regel des Lebens
handelt. Also nicht um mechanisch-gleichmaflige Wiederkehr”?
»Leben ist Rhythmus“7*3

Ist der Rhythmus aber gerade auch Merkmal des Lebendig-Kon-
kreten, erscheint es nur folgerichtig, dass Guardini in seiner spite-
ren Interpretation der ,,Gottlichen Komodie® das Inferno als einen
rhythmuslosen Ort schildert, dessen Kreisbewegungen lediglich
~ewig sinn-lose Wiederholung® seien.””* Demgegeniiber herrsche in
der Nahe des Empyreums, das der Ort Gottes ist, ,ruhevolle Bewegt-
heit; reiner Rhythmus“7%

Das Kapitel zum Rhythmus beschlieffend gibt Guardini einige
Hinweise zu Themen, mit denen die Thematik des ,Rhythmus®“ wei-
tergedacht werden konnte: das Zueinander von mechanischem und
lebendigem Rhythmus im Lebendig-Konkreten, die Bildung eines
Gesamtrhythmus sowie das Zueinander von Einzel- und Kollektiv-
rhythmen.”® Diese Aufgabe muss hier — wie bei Guardini in seiner
Gegensatzlehre - auf sich beruhen bleiben.

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass Guardini in
Maf3 und Rhythmus quantitative Lebensverhdltnisse des Gegensat-
zes gefunden hat, mittels derer er sowohl dialogfahig innerhalb
seiner Zeit war als auch Liturgie und Kirche mit ihnen néher
zu beschreiben wusste. Fiir die Ontologie des Lebendig-Konkreten

791 Ebd., 91.

792 Guardini, Der Gegensatz, 138.

793 Ebd., 76.

794 Guardini, Dantes Gottliche Komodie, 470.
795 Ebd., 357.

796 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 139 Anm. 28.

440

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Die Komplexitdt des Lebendig-Konkreten

kann aus diesem Kapitel festgehalten werden: ,AX: Zwischen den
Gegensatzseiten wogt das lebendige Verhaltnis unendlicher Mafver-
schiebungen in lebendigem Rhythmus® Daraus ergibt sich fiir die
Erkenntnistheorie: ,BX: Das Verhaltnis zwischen Rationalitit und
Intuition im Erkenntnisakt ist nicht starr, sondern lebendig durch
mannigfaltige MafSverschiebungen und wogt in einem lebendigen
Rhythmus®

Mit dem quantitativen Verhiltnis des Gegensatzes in Maf und
Rhythmus hat Guardini auch eine Grundlage gefunden, von der
aus er die Offenheit eines Gegensatzpaares auf andere hin und
damit die Zusammenfiigung einzelner Polarititen zu Gruppengefii-
gen beschreiben kann. Bestand die Verkniipfung zwischen Seienden
und Seinsstufen bei Bonaventura iiber das Licht, kann Guardini
sie durch die Lebensphilosophie — und auch auf dem Hintergrund
seiner Studien der Chemie - mittels unterschiedlicher Quantitats-
verhiltnisse begriinden. Dem Phédnomen der héheren Gegensatzein-
heiten sei im Folgenden nachgegangen.

5.3 Hohere Gegensatzeinheiten

Das Lebendig-Konkrete ist fiir Guardini qualitative Einheit in qua-
litativer Vielheit und vice versa. Das eine Leben bestehe stets als
das ,Zwei-Seitige“”” und als konkretes sei es eine ,in sich stehende
Geschlossenheit 78, Bereits 1914 hatte Guardini in ,Gegensatz und
Gegensitze“ direkt zu Beginn von der Einheit des Gegensatzes ge-
handelt, freilich ohne den Bezug zum ,Leben™

»Die beiden, den jeweiligen Gegensatz konstituierenden Momente bil-
den eine geschlossene Einheit, die in sich ruht und gegen alle andern

Gegensitze, in der Ordnung des Seins und Denkens, genau abgegrenzt
ist“7%9

Fir Guardini bilden sowohl eine einzelne Polaritit als auch ein in
den acht Gegensatzpaaren bestehendes Lebendig-Konkretes eine in
sich geschlossene Einheit. Dies bedeute jedoch — ganz im Sinne des

797 Guardini, Der Gegensatz, 102.
798 Ebd., 103.
799 Guardini, Gegensatz und Gegensitze, 5.

441

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

Gegensatzpaares von Einheit und Vielheit - keine Abgeschlossen-
heit, sondern sie sei gedfinet auf das Mannigfaltige hin. Er begriindet
die Offnung der Einheit mittels des quantitativen Verhaltnisses des
Gegensatzes: dem Maf3. Im Endlichen tiberwiege ein Pol®% und
in ihm kénne es keinen Ausgleich der Seiten geben, da sich das
Kontingente sonst selbst geniigen miisse, was aber ein Widerspruch
ist. Allein das ,absolute Leben Gottes“ sei in ,reinster Spannung
eins“80l, sich selbst gentigend und abgeschlossen: ,Selbstgeniigsam-
keit ist eins der Regalien Gottes“392 Mit diesen Bemerkungen 6ffnet
er abermals sein Gegensatzdenken in Analogie auf den Gottesgedan-
ken hin.803

Da in einem lebendigen kontingenten Gegensatzpaar stets ein
Pol mehr gegeben sei als der andere, sei die Polaritdt nicht in sich
abgeschlossen, sondern nach auflen hin gedfinet. Treffe beispielswei-
se eine Gegensatzeinheit, in der Akt vorliegt, auf eine gleichartige,
treten sie in Konkurrenz zueinander. Begegne sie hingegen einer, in
der ,Bau“ vorherrschend ist, kénnten sie eine neue Gegensatzeinheit
bilden3%4:

»Obwohl jedes Ding in sich relativ allseitig und geschlossen ist, tritt
es auch zu andern Dingen in Beziehung, derart, daf} das Gegensatzver-
haltnis sich zwischen beiden aufbaut. Durch jeweiliges Vorwiegen der
betreffenden Gegensatzseite ibernimmt in dieser neuen Einheit das
eine Ding die Funktion der einen, das andere die der andern Gegensatz-
seite”805

Hat sich zwischen zwei Individualeinheiten eine Gruppe gebildet,
konne auch in dieser wiederum die Energie einer Gegensatzseite

800 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 148.

801 Ebd., 146.

802 Ebd., 149 Anm. 31.

803 Die Polaritdtskonzeption, so Guardini, moge zwar manches fiir den Gottesbe-
griff erschlieflen, konstituiere ihn aber nicht. Er konne auch nicht, wie es Nico-
laus Cusanus ausfiihre, als coincidentia oppositorum aufgefasst werden, da er
dadurch als Einheit von Kontingentem erscheine. Inwieweit Guardini in seiner
Kritik die detaillierte Theologie des Cusaners tatsdchlich trifft, kann hier nicht
weiter erértert werden, sondern muss fiir weitere Forschungen offenbleiben,
da Guardini dies in der Gegensatzlehre lediglich skizziert und keine eigene
Theologie darlegt.

804 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 150.

805 Guardini, Gegensatz und Gegensitze, 15.

442

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Die Komplexitdt des Lebendig-Konkreten

nicht voll gebunden sein, weshalb sie sich mit kontrdren anderen
Gruppen zu héheren Gruppengefiigen zu verbinden vermdge. Be-
reits 1914 legt er in ,Gegensatz und Gegensitze dar, dass darauf der
»~Aufbau der Seinsbildungen komplizierterer Art“ beruhe: ,die ganze
Organik der Bildungen und Wirksamkeiten vom Ion bis zum Kos-
mos, vom Individuum bis zum Staat“8°¢ Wie bereits gezeigt wurde,
herrschen fiir Guardini in den Gruppengefiigen dieselben Logiken
wie in einer einzelnen Gegensatzeinheit, d.h. Maf§ und Rhythmus.
Zudem gebe die je kleinere Einheit in den grofieren Gebilden ihre
Eigenstdndigkeit nicht auf, sondern bewahre sich ,ihren eigenen
Mittelpunkt und Innenbereich“37 Auch die grolere Einheit stehe in
sich, sodass ausgehend vom Gegensatzpaar von ,Besonderem und
Allgemeinem® mit Guardini in seinem Kapitel iiber die hoheren
Gegensatzeinheiten geschlussfolgert werden kann:

»Einzelner und Gruppe konnen, soweit sie im Gegensatzverhiltnis ste-
hen, von einander nicht abgeleitet werden. Jedes hat sein urspriinglich
in sich selbst stehendes Wesen; aber keines kann ohne das andere sein,
sondern ist von vornherein im anderen mitgegeben808

An dieser Stelle der Untersuchung kdnnte nun dargelegt werden, wie
sich aus Guardinis Grundlegungen zu den zusammengesetzten Ge-
gensatzeinheiten seine Gesellschafts- und Kulturtheorie ergeben, so-
wie auf Weiterentwicklungen in spiteren Werken verwiesen werden.
Dies wird hier jedoch nicht erfolgen, da erstens einige Anmerkungen
dazu bereits im Kapitel zum dritten intraempirischen Gegensatz
getitigt wurden3%, und zweitens hier der Frage nachgegangen wer-
den soll, ob héheren Gegensatzgruppen auch ein transempirischer
Punkt zukomme. Dabei sei der Fokus auf Guardinis Befassung mit
Bonaventura gelegt. Dies ist berechtigt, da er selbst am Ende des Ka-
pitels zu den ,Zusammengesetzten Gegensatzeinheiten” in Hinblick
auf die Frage, ob solche héheren Einheiten auch einen transempiri-
schen Punkt aufweisen, darlegt, dass diese Annahme besonders bei
der Kirche nahe liege: ,Die Ideen des corpus mysticum und der

806 Ebd., 16.

807 Guardini, Der Gegensatz, 158.

808 Ebd., 165.

809 Vgl. Kapitel ,,2.3.3 Besonderes II: Der Einzelne und die Gemeinschaft in Guar-
dinis frithen Schriften zu Kirche und Liturgie“ sowie Kapitel ,2.3.4 Exkurs:
Der Einzelne und die Gemeinschaft in Guardinis spéateren Schriften®.

443

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

Hierarchie sprechen das aus®® Mit diesen beiden theologischen
Theorien, die er in seiner Gegensatzlehre nicht weiter entfaltet, fiithrt
er eben jene an, die er in seiner Habilitation iiber Bonaventura
ausfiihrlich untersucht hatte. Darauf sei nun in der gebotenen Kiirze
eingegangen, um diesen Hintergrund der Gegensatzlehre offenzule-
gen.

Guardini entfaltet in seiner Habilitation die Hierarchienlehre des
heiligen Bonaventura angefangen bei der Trinitit.3! Sie behandle
das Problem der ,religiosen Sozialeinheit“®'? und sei der Versuch,
so Guardini in seinem Dante-Buch, ,Fiille von Mannigfaltigkeit
und zugleich Ordnung, Verschiedenheit von Rang, in der Einheit
des Ganzen; Einzelexistenz und Wechselverbundenheit“s"® zugleich
zu realisieren. Dabei hitten die Seienden denselben Ausgangs- und
Zielpunkt und stiinden in einem System der Stufen, in dem sie durch
einen Lichtstrom miteinander verbunden seien:

»Hier steht am Anfang kein abstraktes Prinzip, sondern eine konkrete
Anschauung, ein Bild, namlich die Schau der strukturellen und funktio-
nellen Einheit des Seienden. Es erscheint als ein groler Organismus”54

Die Lehre vom corpus mysticum beruhe im Unterschied zur meta-
physischen Theorie der Hierarchie auf einem ,,biologischen® Prinzip
und beziehe sich auf die ,Kirche im eigentlichen Sinne“8"> Wihrend

810 Guardini, Der Gegensatz, 167.

811 Die Géttliche Hierarchie besteht in der Einheit der Natur und der Dreiheit
der Personen: ,Er ist in sich eine triadisch geordnete Vielheit. Zugleich ist er
das Prinzip, welches die Geschopfe hierarchisiert. Durch seine Influenz ordnet
er sie zum vielfach ausgestalteten Bild der Gottahnlichkeit® (Guardini, Sys-
tembildende Elemente in der Theologie Bonaventuras, 174). Sodann folgt die
Ordnung der Engel, wobei ,,jeder Engelchor in besonderer Weise Gott abbildet
und offenbart® (Ebd., 178). Abschlieflend legt Guardini auch die kirchliche
Hierarchie dar, wobei alles - er steht hier in der Lehre des Ersten Vatikani-
schen Konzils - ,zum Vicarius Christi, und durch ihn zu Christus selbst*
(ebd., 168) zuriickgefiihrt wird. Entsprechend der philosophischen Grundlage
stehe ein Glied in der Hierarchieordnung des Ganzen und dieses sei aus dem
Einzelnen aufgebaut. Sie seien verbunden durch die Influenz und stehen in der
doppelten Sinnrichtung von descensus und ascensus. (Vgl. ebd., 157).

812 Ebd., 148.

813 Guardini, Dantes Gottliche Komdodie, 345f.

814 Guardini, Systembildende Elemente in der Theologie Bonaventuras, 212.

815 Vgl. ebd., 197. Ausgehend von der biblischen Grundlage der Lehre des heiligen
Paulus in I Kor 12,12-27, in der alle Glaubigen den Leib Christi, Christus das

444

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Die Komplexitdt des Lebendig-Konkreten

in der Hierarchieordnung der Strom der Gnade von oben nach
unten fliele, bestehe er im Corpus, auch ausgehend vom Herzen,
von innen nach auflen zu den Gliedern hin.?¢ Beide Theorien ha-
ben bildhaften Charakter und gehéren damit zur ,,dogmatisch-mys-
tischen Theorie der Kirche®, womit sie sich von der juridischen
unterscheiden.?”” Damit zeigt Guardini hier den Gegensatz auf, der
auch fiir sein Werk ,Vom Geist der Liturgie® bestimmend war. Er
selbst beschrieb die Kirche von ihrer liturgisch-mystischen Dimensi-
on her und Neundorfer sollte das polar-gestellte Gegenstiick von ka-
nonischer Seite aus verfassen, doch ist es dazu leider nie gekommen.

Auf dem Fundament der theologischen Grundlegung fiihrt
Guardini in der Gegensatzlehre zu den zusammengesetzten Gegen-
satzeinheiten aus, dass die Bindung zwischen Personen ihren ei-
gentlichen Mittelpunkt in der ,personalen Hingabe in Liebe und
Treue“®® habe. Damit erweist sich auch an dieser Stelle die Liebe
als wesentliches Band der Gegensatzseiten. Guardini spricht zudem
von dem ,ganz andern Mittelpunkt“®® des Gegensatzes, was mit
den Ausfithrungen zur Lehre von den Hierarchien und vom corpus
mysticum als Hinweis auf den dreifaltigen Gott selbst gedeutet wer-
den kann. Damit zeigt sich ebenso hier sein Hingabe-Erlebnis 1905
als Grund und Mitte der Gegensatzlehre. Guardini hatte also den
transempirischen Punkt einer zusammengesetzten Gegensatzeinheit

Haupt und der Heilige Geist das Lebensprinzip bilden, fasst die Theorie des
corpus mysticum ,die Einzelwesen als Glieder [...] eines lebendigen Organis-
mus. Die Einheit liegt in der Beziehung auf das eine Zentralorgan, in dem
einen alle umfassenden Lebensprozef8 und dem einen, alle speisenden Lebens-
strom” (Ebd., 184). Der Einzelne, der durch die Initationssakramente Glied
des Leibes geworden ist, stehe also wie ein Organ im Organismus der Kirche,
die auch alle ,Engel und Erl6sten” umfasst. (Ebd., 191). Die Neuschopfung sei
der Akt der Aufnahme in den neuen Lebensverband des corpus mysticum: ,Es
[das Haupt, PM.] ist den Gliedern gleichartig; es ist ihr Prinzip [...]; es ist
endlich die Quelle der influentia von Empfindung und Bewegung® (Ebd., 187).
In seinem Aufsatz ,Lex orandi“ von 1919 betonte Guardini: ,In der Kirche,
im ,mystischen Leib Christi‘ ist der Einzelne keine tote Ziffer, sondern ein
lebendiges Glied, und durch alle Glieder stromt Christi Leben® (Guardini,
»Lex orandi‘; 167).

816 Vgl. Guardini, Systembildende Elemente in der Theologie Bonaventuras, 198.

817 Vgl. Ebd., 197.

818 Guardini, Der Gegensatz, 161.

819 Ebd., 160.

445

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

anhand der zwei theologischen Denkformen mit Bonaventura im
dreifaltigen Gott gefunden.

5.4 Weiterdenken: Eine Kritik der konkreten Wertungsfahigkeit

Guardini stellt nach der Erérterung von Maf$ und Rhythmus sowie
der Verhaltnisse von Kreuzung und Reihung die Frage, welcher Rei-
he — und damit welchem Typus, welchem Charakter, welcher Gesell-
schaftsform, welchem Geschlecht, usw. — der hohere Wert zukom-
me.820 Historisch habe es dabei immer wieder Versuche gegeben,
eine der beiden Reihen als wertvoller einzuschitzen. In seiner eige-
nen Zeit beobachtet er eine ,chaotische Unsicherheit der Wertungs-
richtungen®3! Umso dringender erachtet er die Aufgabe, eine ,Kri-
tik der konkreten Wertungsfahigkeit“$2? vorzulegen, deren Grundan-
nahmen er in seiner Gegensatzlehre iiber skizzenhafte Bemerkungen
hinaus nicht ausfiihrt. Im Folgenden sollen Umrisse einer solchen
Theorie, die theologisch gewendet die Kunst der (geistlichen) Unter-
scheidung ist, in Ankniipfung an die mesotes-Lehre des Aristoteles
sowie das discretio-Denken des heiligen Benedikt von Nursia als ein
Weiterdenken der Gegensatzlehre Guardinis dargelegt werden.

Die Antwort auf die Frage nach dem Wert der beiden Reihen sieht
Guardini in der Bestimmung des Wesens des ,,Geistes“ liegen, denn
der Mensch neige dazu, diesen mit ,wertvoll zu verbinden.8?* Es
wurde bereits gezeigt, dass der ,geistige Akt* fiir Guardini sowohl
wider einen ,idealistischen Irrealismus®?* als auch die Leibfeind-
lichkeit getragen ist ,von der menschlichen, leib-seelischen Einheit;
ausgewirkt in dieser Einheit, und bezogen auf sie. Andrerseits aber
menschlich auch der Bestand des leiblichen Seins und Lebens: Von
der Geistseele durchwirkte Stofflichkeit“32° Es sei also nicht moglich,
Geist mit Begriff und der Form-Reihe gleichzusetzen und diese des-
halb héher zu werten, sondern ,,Geist“ und damit ,Wert* ligen bei-

820 Vgl. ebd., 140.
821 Ebd., 141.
822 Ebd., 143.
823 Vgl ebd., 142.
824 Ebd.,142.
825 Ebd., 175f.

446

- am 21.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Die Komplexitdt des Lebendig-Konkreten

den Reihen gleich fern und gleich nah. Guardini grenzt sich dadurch
auch gegen Versuchungen ab, die Form mit dem ménnlichen gleich-
zusetzen und dieses hoher zu achten, wie bereits in der Entwicklung
der Gegensatzlehre in seiner Absetzung von Otto Weininger mit
Friedrich Wilhelm Foerster gezeigt wurde.82¢

Der Wert bemisst sich fiir Guardini nicht am Vorzug einer Rei-
he, sondern an der Gottesebenbildlichkeit des ganzen lebendigen
Menschen als konkreter Einheit.8?” Dennoch kennt er einen Vor-
rang der Form-Reihe im Sinne einer Reprisentation, woraus sich
kulturphilosophische Uberlegungen zu Familie, Kirche, Staat und
Frauenbewegung entwickeln lieflen.828 Im Hintergrund dieser Aus-
fithrungen klingt auch sein Diktum ,Logos vor Ethos® aus ,Vom
Geist der Liturgie“ an. Dieses wurde bereits im Rahmen des Gegen-
satzpaares ,,Akt und Bau® ausfiihrlich dargestellt.8?® Dabei wurde ge-
zeigt, dass er trotz des reprisentativen Vorzugs der Form-Reihe nicht
der Versuchung unterliegt, in eine Einseitigkeit zu geraten, sondern
ein analog zu denkendes Gegensatzverhiltnis zwischen Logos und
Ethos auf absoluter Ebene gewinnt. Kann beiden Gegensatzreihen
derselbe Wert zugemessen werden, stellt sich die weiterfithrende
Frage, welcher ,Wert® in einer konkreten Situation zu verwirklichen
sei, denn ,Wert® sei fiir ihn ,etwas Lebendiges, dialektisch zwischen
Gegensitzen Spielendes“®C Diese Frage fiihrt also in den Bereich
der sittlichen Haltung, der Ethik und theologisch gewendet in den
Bereich der (geistlichen) Unterscheidung.

Guardini selbst erwdhnt in einem Brief an Marcel Reding vom
Juli 1954, dass eine ,Fortfithrung und Vertiefung der aristotelischen
Theorie der ,mesotes’ von erheblicher Bedeutung“®! fiir die Fortfiih-
rung seiner Gedanken in der Gegensatzlehre sein konne. In seiner
posthum verdffentlichten Ethik hatte er diesbeziiglich dargelegt, dass
die Rede vom Maf3 keine ,langweilige Mittelmafligkeit®, sondern ein
»spielendes Gleichgewicht® bezeichne, d.h. das, ,was die Ethik des

826 Vgl. Teil I Kapitel ,,2.3.4 Otto Weininger (1880-1903)“ und Kapitel ,,2.3.5 Fried-
rich Wilhelm Foerster (1869-1966)

827 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 142f.

828 Vgl. ebd., 144.

829 Vgl. Kapitel ,,2.1.2 Bau: Beuroner Madonnen und Logos vor Ethos®

830 Guardini, Ethik I, 270.

831 Brief von Romano Guardini an Marcel Reding vom 5. Juli 1954 0.0. (Miin-
chen), in: BSB Ana 342, B, 2.

447

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

Aristoteles die ,mesotes; das Halten der Mitte, genannt hat“832 Die
Lehre der ,mesotes” wurde nicht zuvor beim Maf3 dargestellt, da sie
nicht nur das Verschieben eines Verhaltnisses bezeichnet, sondern
die Verwirklichung von Wert in einer konkreten Situation und damit
den Bereich des Ethischen betriftt.

Das ,Werthafte“ sei gemaf3 Aristoteles erstrebenswert®3? und das
,richtige Maf“ gesundheitsforderlich. Ubermafl und Mangel hinge-
gen lieflen als Extreme - ,Grenzwerte® wiirde Guardini sagen - den
Menschen zu Grunde gehen®4. Aristoteles versteht in seiner ,Niko-
machischen Ethik® unter ,Mitte® zwischen den Extremen das, ,was
weder zu viel noch zu wenig ist. Das aber sei fiir alle keineswegs ein
und dasselbe“33> ,Mitte® diirfe bei Aristoteles wie bei Guardini nicht
als arithmetisches Mittel missverstanden werden, denn sie bezeichne
nicht das Mittlere einer Sache, sondern die rechte Mitte ,,in Bezug
auf uns“8° Sie sei also nicht starr zu bestimmen, sondern immer in
Bezug auf den konkreten Einzelfall, sodass mal eine Bewegung in die
Richtung des Ubermafies und mal eine in die Richtung des Mangels
die richtige Mitte bedeuten kdnnten. Die mittlere Grundhaltung
gefunden zu haben ,,ist in allem lobenswert“# Sie sei eine Tugend:

»Die Tugend ist also eine Grundhaltung, begriindet auf Vorsitzen; sie
liegt in der Mitte, und zwar in der Mitte in Bezug auf uns, einer Mitte,
die durch Uberlegung bestimmt ist, danach also bestimmt, wie der Ver-
niinftige sie bestimmen wiirde. Sie ist die Mitte zwischen zwei Lastern,
dem Ubermaf3 und dem Mangel 83

Aristoteles fiihrt diese Grundannahme in Bezug auf verschiedene
Tugenden durch. So bilde die Tapferkeit die Mitte zwischen Toll-
kithnheit und Feigheit, die Méafligung die Mitte zwischen Ziigello-
sigkeit und Stumptheit und die Grof3ziigigkeit die Mitte zwischen
Protzerei und Knauserigkeit. Aristoteles kennt aber auch Dinge, bei
denen es keine Mitte gibt, da sie an sich schlecht seien. Dabei nennt

832 Guardini, Ethik I, 627.

833 Vgl. Aristoteles, Nikomachische Ethik (iibers. und hg. von Gernot Krapinger),
Stuttgart 2018, II 1104b 31

834 Vgl. ebd., IT 1104a 18f.

835 Ebd., IT 1106a 30-33.

836 Ebd., I11106b 6.

837 Ebd., I11109b 25.

838 Ebd., II1106b 36-1107a 4.

448

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Die Komplexitdt des Lebendig-Konkreten

er z.B. den Ehebruch.8* Dies entspricht Guardinis Haltung, dass
Gut und Bdse niemals in einem Gegensatz stehen konnen, sondern
ein Widerspruch sind.

Das quantitative Gegensatzverhéltnis des Mafles und des Rhyth-
mus’ kann durch die mesotes-Lehre des Aristoteles also eine Grund-
lage fiir eine Theorie der konkreten Wertungsfahigkeit, der Wertver-
wirklichung in einer konkreten Situation, sein. In diese Weiterent-
wicklungsrichtung der Gegensatzlehre weist auch ein Brief Guardi-
nis an Weiger vom 28. Mirz 1915 hin, in dem er schreibt:

»Im Lebendigen heifit die Losung nicht: Entweder-Oder, sondern or-
ganische Verbindung. Sie ist im Grunde eine Sache des Mafles, des
Gefiihls fiir die Grenzen, fiir lebendiges Gleichgewicht. In diesem Zu-
sammenhang ging mir auch recht der Begriff der discretio auf. Discretio
ist eben die Kunst, ehrfiirchtig und behutsam die Faktoren des Lebendi-

gen in fruchtbare Beziehung zu setzen®84

Den Terminus der ,discretio entnimmt Guardini, der innerlich eng
mit dem Benediktinerorden verbunden war, dem 64. Kapitel der
Regel des heiligen Benedikt von Nursia, aus dem er in einem Brief
an Weiger vom 25. November 1908 zitiert: ,discretio mater virtutum®
(Die Unterscheidung ist die Mutter der Tugenden).?4! Diese echte in
der Unterscheidung stehende MafShaltung findet Guardini auch in
der ,via ordinaria“ bei John Henry Newman®? und sie sei fiir ihn
Kennzeichen der katholischen Grundhaltung, zu der ,das Gefiihl
fiir das Maf3“ gehore, wie er in seinem Artikel ,Die Sendung der
katholischen Jugend® ausfiihrt: ,Fiir das Verhiltnis der Wirklichkei-
ten zueinander und zum Ganzen; fir das Stehen des Einzelnen
in einer allumfassenden Rangordnung”$* Die katholische Haltung
werde also dadurch bestimmt, dass zwar in einer Zeit ein bestimm-
tes Moment gegeniiber einem anderen hervorgehoben werde, z.B.

839 Vgl. ebd., IT1107a 13f.

840 Brief an Weiger vom 28. Mirz 1915, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-Falkovitz
(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 161.

841 Brief an Weiger vom 25. November 1908, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 43.

842 Vgl. Guardini, Romano, Begriff des Alltags. Notiz ohne Datum, in: ders., Notiz-
buch 1914-1919, [110].

843 Guardini, Die Sendung der katholischen Jugend, 18.

449

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

das Individuum vor der Gemeinschaft, niemals aber zerreifSe der
organische Gesamtzusammenhang.344

Auf diesen knappen Ausfithrungen zu einer Kritik der konkreten
Wertungsfahigkeit bzw. zur (geistlichen) Unterscheidung aufbauend
konnten auch fiir die heutige kirchliche Situation wichtige Instru-
mente der Synodalitat entwickelt werden. Der Vorgang der ,discre-
tio“ sowie das Finden der richtigen Mitte in der mesotes-Lehre setzen
eine Erkenntnis der beiden Gegensatzreihen, zwischen denen sich
das MafSverhiltnis bewegt, voraus. Dies bedeutet, sie griinden in
der Beantwortung der Frage, wie das gegensitzlich-gebaute Leben-
dig-Konkrete zu erfassen sei. Darauf wird nun eingegangen.

6 Die Erkenntnis des Lebendig-Konkreten

Guardini erdfinet seine Gegensatzlehre mit der Frage, ob das ,Kon-
kret-Lebendige erkenntnisméfig gefafit werden“®4> konne. Nach der
Darstellung der Ontologie setzt er mit der Feststellung ein, dass
nun ,das Mittel gewonnen“®4¢ sei, um sie zu beantworten. Die Ent-
wicklung einer ,Kritik der konkreten Vernunft“®*” erfolgt — entgegen
Kant und dem Neukantianismus (Heinrich Rickert) - auf dem Fun-
dament der konkreten Erfahrung des Lebendig-Konkreten, wie er
es in den acht Gegensatzpaaren und dem quantitativen Verhaltnis
zeichnet.

Im Folgenden soll der Versuch unternommen werden, die dem
gegensitzlich gebauten Lebendig-Konkreten entsprechende polar
gebaute Epistemologie Guardinis darzustellen. Dabei ergibt sich
die Schwierigkeit, dass seine Ausfithrungen in der Gegensatzlehre
nicht tiber eine Skizze hinausgehen. Da sich diese Untersuchung
der Gegensatzlehre widmet, wird sie sich auf wenige Bemerkungen
beschranken miissen und kann keine summarische Erkenntnistheo-
rie auch aus spiteren Werken destillieren. Dies wiirde eine eigene
Forschungsarbeit erfordern.

844 Vgl. Guardini, Vom Sinn der Kirche, 55.
845 Guardini, Der Gegensatz, 5.

846 Ebd., 197.

847 Ebd., 232.

450

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Die Erkenntnis des Lebendig-Konkreten

Guardini, der sich selbst nie als Fachphilosoph ansah und statt-
dessen mittels seiner ihm eigenen Féhigkeit des Schauens auf Welt
blickte, kann nicht der Vorwurf gemacht werden, dass sich in der
Gegensatzlehre keine elaborierte Epistemologie findet. Es wiirde
nicht seiner Berufung entsprechen, sich mit philosophischen Fein-
heiten zu befassen, wie er es beispielsweise bei einem Heidegger an-
erkennend beobachtete. Thm ist — ausgehend von der Tatigkeit in der
Jugendbewegung und auch als universitirer Lehrer - vielmehr daran
gelegen, andere das Sehen zu lehren.$*8 Der Vorrang der Schau als
Zugang zur Wirklichkeit ist bereits in seinem Namen grundgelegt.
Der Name Guardinis geht auf die Berufsbezeichnung des Wéchters
zuriick und entspricht dem englischen Familiennamen ,Guardian®
und dem franzdsischen ,Guardien®. Das italienische ,Guardini® er-
Offnet in der Verbform ,guardare® (u.a. ,schauen®) die spezifisch
guardinische Erkenntnistheorie des Lebendig-Konkreten.

Das ,Sehen® bzw. ,Schauen® bildet fiir Guardini einen privile-
gierten Zugang zum Lebendig-Konkreten, den er im Dialog mit
Goethe, Scheler®® und der Lichtmetaphysik Bonaventuras®>® ent-
wickelt. Auch wenn ein Vergleich mit der Methode des Sehens Pla-
tons inhaltlich naheliegt, soll dies hier nicht erfolgen, da Guardini
erst deutlich nach der Gegensatzlehre in seinem Werk ,Tod des
Sokrates“ eine Untersuchung dazu vorgelegt hatte. Deshalb wird
hier, wie auch zuvor, firr den platonischen Einfluss auf den Neupla-
toniker Bonaventura zuriickgegriffen. Wucherer-Huldenfeld bringt
Guardinis erkenntnistheoretischen Ansatz mit dem ,Standpunkt
Sartres, der das Denken auf die {iberwiltigende Erfahrung der Da-
seinswidrigkeit reduziert und andererseits mit dem phanomenalis-
tischen Standpunkt Berkeleys ,esse est percipi“®! in Verbindung.
Auch wenn diese Feststellung vielleicht zutreffen mag, befasste sich

848 Vielleicht mag dieser Grundzug seines Lebens und Schaffens auch der Grund
gewesen sein, weshalb er keine Promovenden annahm.

849 Vgl. Balthasar, Reform aus dem Ursprung, 23: Hans Urs von Balthasar sieht
Guardinis Ursprung des Sehens und der Schau in der Phdnomenologie, na-
mentlich Schelers, liegen, erwahnt aber nicht Goethe. Gerl-Falkovitz, Geheim-
nis des Lebendigen, 158: ,Die besondere Bedeutung des Schauens in Guardinis
Konzeption verweist auf eine Verankerung nicht nur in der von Platon kom-
menden Tradition, sondern ebenso in der zeitgendssischen Phdanomenologie*.

850 Vgl. ebd., 157: Mit ,Bonaventura spiirte der junge Theologe dem Licht nach,
und darin entfaltete sich eine spezifische Schule des Erkennens".

851 Wucherer-Huldenfeld, Die Gegensatzphilosophie Romano Guardinis, 159.

451

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

Guardini in der Gegensatzlehre mit keinem von beiden, sodass die-
ser Spur hier nicht nachgegangen werden soll.

Im Folgenden werden zundchst im ersten Kapitel als Grundlage
der Erkenntnistheorie das Licht, das Auge und die Schau darge-
legt, woran sich im zweiten Kapitel die Behandlung der Frage des
Wie des Schauens mittels der von Guardini in der Gegensatzlehre
entwickelten enantiologischen Anschauung anschliefft. Im dritten
Kapitel folgt die Erdrterung des Problemkreises eines Erkennens,
das sich lebendig und konkret eingebettet weifl. Die Untersuchung
der Erkenntnistheorie wird im vierten Kapitel unter Hinzunah-
me des christologischen Fundamentes des Gegensatzdenkens mit
einem Ausblick auf seine Lehre der Katholischen Weltanschauung
beschlossen.

6.1 Grundlage der Erkenntnis: Schauen im Licht

Guardini schreibt in seiner Gegensatzlehre vom Schauen ,auf uns®
und ,in uns®®>? und dass der Bestand des Erfahrbaren ins Auge
gefasst werde3>®. Er war, so Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz, ,schon
von seiner romanischen Anlage her ein Mensch des Auges“3>* Hans
Urs von Balthasar konstatiert zurecht in derselben Richtung: ,Das
Anschauen der Welt ist Guardinis grundlegende Aufgabe, auch seine
urspriingliche Mitgift“8%> Da bei ihm, so Gerl-Falkovitz zu seiner
Erkenntnistheorie, nicht das Schauen das Licht ermdgliche, sondern
das Licht das Schauen, und das Auge mit Hilfe des Lichts auf Welt
zugreife®>S, sei im néchsten Kapitel zuerst vom Licht und im Folgen-
den vom Auge gehandelt. Mit diesen beiden Darstellungen wird
eine Grundlage fiir die darauf aufbauende enantiologische Erkennt-
nistheorie gelegt.

852 Guardini, Der Gegensatz, 3.

853 Vgl. ebd., 18.

854 Gerl-Falkovitz, Geheimnis des Lebendigen, 159.

855 Balthasar, Reform aus dem Ursprung, 22.

856 Vgl. Gerl-Falkovitz, Geheimnis des Lebendigen, 165.

452

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Die Erkenntnis des Lebendig-Konkreten

6.1.1 Das Licht

Guardini erlebte selbst begeisternd das Phdnomen des Lichtes, z.B.
im Engadin, in das er oft mit Karl Neundorfer reiste, und beschrieb
die Licht-Erfahrung kunstvoll in seinem Tagebuch:

,Unbdndig war der Morgen. Gewalt von Herrlichkeit stand in der
Welt. Wie habe ich begriffen, dafl die Schonheit ,hervorbricht gleich
Heeressdulen! Aus den dunkel leuchtenden Gestalten der Berge, aus
jeglichem Ding im Wunder dieses Lichtes fiel sie das Herz an. Die
Sonne stand in der Hohe und - doch es gibt in der deutschen Sprache
kein Wort dafiir. Sfolgorava, sagt das Italienische. Sie ging in Blitzen.
Sie war ein Ausbruch von langen, einander sengend durchfaltenden
Strahlenblitzen. Das war die Sonne, die ein erschreckendes Geheimnis,
totende Herrlichkeit ist. Unter den Zeichnungen van Goghs gibt es eine
von Saintes-Maries aus dem Jahre 1888. Sie zeigt auf einem Hiigel eine
Stadt; von ihr her zum Betrachtenden gehen Weinberge; der Himmel
dariiber ist ganz erfiillt von einer riesenhaft glastenden Sonne. So war
es, und ich habe begriffen, wie der Mensch erschrocken und jubelnd in
dieser Sonne Unirdisches erblickt und anbetet 35

Im Anschluss an eine dhnliche Beschreibung des Lichtes am Kanal
der Iller bei Mooshausen fithrt Guardini seine Phanomenzeichnung
mit philosophischen Uberlegungen fort und schreibt: ,Ich glaube,
niemand begreift, was fiir Platon und wieder fiir Augustin die Idee
war, der das Geheimnis des Lichtes nicht spiirt“85® Wie seine eigene
Schilderung zeigt, erfuhr Guardini selbst diese Grofle des Lichts und
dieses Erleben bildet, so die hier vertretene These, den Ausgangs-
punkt seiner Erkenntnistheorie.

Er befasste sich mit der Lichtmetaphysik vor Veroffentli-
chung der Gegensatzlehre in seinen Qualifikationsarbeiten {iber
Bonaventura®?® und steht mit ihm in ihrer Tradition, auch wenn, wie
Balthasar zurecht hervorhebt, bei Guardini ,die ganze Theorie einer

857 Guardini, Romano, Tagebuch: Im Engadin, in: ders., In Spiegel und Gleichnis,
Mainz %1953, 100107, 100.

858 Guardini, Tagebuch: Kanal an der Iller, 37.

859 Vgl. Guardini, Systembildende Elemente in der Theologie Bonaventuras, 86:
Verbindungsglied zwischen Idee und Erkenntnissubjekt ist nach neuplatoni-
scher Lehre das Licht. Gott ist Licht; die Idee desgleichen; Seele und Erkennt-
nisvorgang ebenso; daher ist das Aufleuchten der Idee im Erkenntnisprozefi,
die Evidenz, ein Lichtvorgang".

453

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

analogen (gestuften) Identitat des Lichtes vom Physischen bis zum
Hochstgeistigen entféllt"8° Die Ankniipfung an die Licht-Tradition
beinhalte, so Silvano Zucal richtigerweise, auch eine Konzeption
eines lebendigen Geistes gegen eine rein abstrakte und logische Er-
kenntnis®!, denn fiir Guardini liege bei Bonaventura der Ansatz zur
»Bildung des Begriffes vom lebendigen Geist; ,lebendiger® Geist im
Gegensatz zum Formalen, zum Logischen, zum Abstrakten... Das
Wort ,Licht' driickt eine anders nicht wiederzugebende Form der
Geisterfahrung aus. Es gibt Wahrheitserfahrung, die Erfahrung von
Licht ist“862 Ausgehend von Guardinis Befassung mit Bonaventura
konnen sieben Aspekte seiner Erkenntnistheorie gewonnen werden.
Erstens ist das Auge, ,das ja ein Lichtorgan ist“®3, fiir Guardini
wie fiir Bonaventura der wichtigste Weg zur Erkenntnis. Zweitens
enthdlt Bonaventuras Erkenntnislehre — Lehre vom Seelenlicht bzw.
Erkenntnislicht (lumen mentis) — wie diejenige Guardinis zwei ent-
gegengesetzte Gedankenreihen, so er in seiner Promotion:

»Die eine, aristotelischer Herkunft, fafSt die Erkenntnis als das Ergebnis
der Arbeit, die der Intellekt an den von den Sinnen vermittelten Eindrii-
cken vollzieht. Zugleich aber sucht Bonaventura von neuplatonisch-au-
gustinischen Gedanken aus das Wesen der Erkenntnis zu klaren. Er geht
hierbei deduktiv vor und stellt die Frage, woher das Bewuf3tsein von der
Notwendigkeit, von der unbedingten Gewiflheit der ersten Prinzipien,
und der als solcher erkannten wahren Begriffe, Urteile und Schliisse
komme*864

Drittens bedeutet Erkennen fiir Guardini nicht einen theoretischen
Vorgang, sondern auf bonaventuranischem Fundament stehend
ein Ergriffenwerden von Wert und Schonheit, ein Bewegt- und
Entflammtwerden. Erkenntnisgewissheit gibt es fiir den Geist bei
Bonaventura durch die ewigen Ideen, die in Gott enthalten seien,
sodass Erkenntnis fiir ihn immer einen Kontakt zu Gott bedeu-
tet.3%5 Deshalb betont Guardini auch, dass das Einleuchten bei

860 Balthasar, Reform aus dem Ursprung, 69.

861 Vgl. Zucal, L'antropologia sapienziale di Romano Guardini alla scuola di San
Bonaventura, 38.

862 Guardini, Eine Denkergestalt des hohen Mittelalters: Bonaventura, 17.

863 Guardini, Systembildende Elemente in der Theologie Bonaventuras, 26.

864 Guardini, Die Lehre des hl. Bonaventura von der Erlosung, 149.

865 Vgl.ebd., 151

454

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Die Erkenntnis des Lebendig-Konkreten

Bonaventura ein ,inneres Heiligkeitsgeschehnis“®6 sei. Uber das
Wesensbild hinaus seien die Ideen auch ,Wert-Inbegriff des Endli-
chen3¢7;

»Die Idee ist nicht nur, wie bereits hervorgehoben, das Wesensbild,
sondern auch das Wertbild, die Sinn- und Schonheitsnorm des Dinges.
Erkennen ist also nicht nur Erfassen von Wahrheit, sondern auch Be-
rithrtwerden durch Schonheit und Wert, und ebendamit ist es Liebe*368

Davon ausgehend ist Erkenntnis viertens fiir Guardini wie fiir
Bonaventura eine ,Liebesbegegnung®, die ,,zum rechten Tun“ beféhi-
ge.8% Hans Urs von Balthasar erldutert richtigerweise die Methode
Guardinis im Anschluss an Bonaventura:

»Das Licht vermittelt: als Licht von Gott her auf die Dinge und den
Menschen lésst es die weltlichen Strukturen nicht in Entfremdung, son-
dern in tieferer Vertrautheit aufleuchten, als entschleierten sie endlich

ihr wahres, nie ganz erschautes Gesicht 7

Fiinftens ist mit dem Ausdruck der Erkenntnis nicht im Begriff,
sondern in einer Tat bzw. einem Symbol der Weg der intuitiven Seite
der Anschauung vorgezeichnet, was noch dargestellt werden wird.
Sechstens legte Guardini gemafl der Mitschrift von Ursula Kolberg
in seiner Vorlesung ,Weltanschauliche Fragen in der Erlosungsleh-
re“ dar, dass fir ihn wie fur Bonaventura Erkenntnis und Licht
- und damit die Dimension Gottes, praziser der Offenbarung, -
untrennbar zusammengehdren. Der Wert eines Dings bemisst sich
fiir Guardini daran, wieviel es vom Géttlichen offenbart. Alle Dinge
seien ,Symbole des Gottlichen“®”!, insofern sie etwas von ihm - in
unterschiedlichem Grad - offenlegen: ,Jedes Seiende ist lichthaltig,
das heifSt, von geistigem Sinn erfiillt; ausdrucksféhig fiir géttliche
Bedeutung. Es hat Symbolcharakter“872 Haben die Dinge Symbol-
charakter und entspricht die Erkenntnis dem Sein, dann driickt sie
sich im Symbol aus.

866 Guardini, Eine Denkergestalt des hohen Mittelalters: Bonaventura, 17.
867 Ebd., 16.

868 Ebd., 17.

869 Ebd., 18.

870 Balthasar, Reform aus dem Ursprung, 45.

871 Guardini, Weltanschauliche Fragen in der Erl6sungslehre, 119.

872 Guardini, Eine Denkergestalt des hohen Mittelalters: Bonaventura, 23.

455

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

Siebtens zeigt sich bei Bonaventura, dass seine Erkenntnistheorie
nicht ohne die Theologie zu denken ist. Christus ist fiir ihn, wie
auch fiir Guardini, das reine Licht und Balthasar schildert: ,Dieses
Licht liebt Guardini, sein ganzes Dasein ist Zeugnis seiner Liebe“873
Wie organisch und natiirlich der Ubergang bei Guardini von einem
Licht-Erlebnis zur Erkenntnistheorie und zur Christologie voran-
schreitet, verdeutlichen seine Ausfithrungen im Anschluss an die
Erfahrung des Nachmittags-Lichts im Engadin:

»Es kommt einem nahe, was wohl das Wort Verklarung® meint; jenes
Wort, in welches siidliches Christentum seine ganze Erlosungszuver-
sicht gegossen hat. Stoff und Geist stehen da nicht unvermittelt nebenei-
nander, sondern es gibt etwas, das eine Briicke zwischen ihnen bildet,
das Licht. Das Licht ist korperlich und doch dem Geiste verwandt.
Es ist kein Vergleich; sondern Wahrheit einfachhin, wenn manche geist-
liche Erlebnisse als Lichterfahrungen beschrieben werden, oder wenn
das Johannesevangelium geradezu sagt: ,Gott ist Licht. Als ,Licht aber
vermag der Geist den Korper zu durchdringen. Er wird durchgeisteter
Korper, Leib. Verklarung aber - sie ist Gnade, man wird ihrer nur im
Glauben gewifi, kann sie nur hoffend auf Gottes Verheiflung erwarten,
sicher; und dennoch bedeutet sie auch eine letzte perfectio naturae;
eine Vollendung der Natur eben durch die Gnade. Verkldrung ist die
Erfiillung dessen, was ,Leib’ heifit ... In solchen Spatnachmittagsstunden

schaut man wie ein Unterpfand dieser Hoffnung"%

In solchen Ausfithrungen Guardinis leuchtet auch seine Konzeption
der Katholischen Weltanschauung auf, die er in seiner Vorlesung
~Weltanschauliche Fragen in der Erlgsungslehre” wie folgt charakte-
risierte: ,Wir miussen lernen, die Welt im Blick des sich offenbaren-
den Gottes zu schauen®> Im Sehen des Dinges offenbare sich, so
Guardini im Anschluss an eine Stelle aus dem Romerbrief, ,das Ge-
heimnis’, die ,Geschaffenheit“3”¢ Die Stelle des Romerbriefes iiber-
setzt Guardini wie folgt:

+Was nimlich von Gott zu erkennen ist, das ist unter ihnen [den Men-
schen] offenbar, denn Gott hat es ihnen offenbar gemacht. Denn das [an
sich] Unsichtbare von Thm wird von Erschaffung der Welt her an seinen

873 Balthasar, Reform aus dem Ursprung, 92.

874 Guardini, Tagebuch: Im Engadin, 103.

875 Guardini, Weltanschauliche Fragen in der Erlésungslehre, 76.
876 Guardini, Die Sinne und die religiése Erkenntnis, 27.

456

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Die Erkenntnis des Lebendig-Konkreten

Werken mit [dem Auge] der Vernunft geschaut, ndmlich seine ewige
Macht sowohl als seine Géttlichkeit, damit sie ohne Entschuldigung
seien — darum nédmlich, weil sie wohl Gott erkannt, aber ihn nicht als
Gott gepriesen oder Ihm Dank erstattet haben, sondern eitel geworden
sind in ihren Gedanken, und ihr unverstandiges Herz sich verfinstert
hat“%¥”7 (Rém 1,19-21)

Ausgehend von den eigenen Licht-Erfahrungen und der Schulung
des Denkens durch Bonaventura 6ffnen sich also sieben Aspekte
fiir Guardinis Erkenntnistheorie in der Gegensatzlehre, jedoch ist
der seraphische Lehrer nicht die einzige Quelle fiir seine Konzep-
tion der Schau, sondern er nimmt auch die Phinomenologie mit
auf, die, so Gerl-Falkovitz, durch ,die Relativierung der kantischen
Erkenntnisskepsis und ihres inhdrenten Individualismus sowie ein
neues Vertrauen in die ,Sachen selbst“®’® eine Hilfe fiir Guardinis
Ansatz des Sehens im Licht gewesen sei. Nach der Darstellung der
Grundlage des Lichtes fiir das Sehen und Schauen sei nun dieser Zu-
gang Guardinis zur Wirklichkeit im Dialog mit Scheler und Goethe
in den Blick genommen.

6.1.2 Das Auge und die Schau

Allein im Licht ist es fir Guardini moglich, die Dinge richtig zu
schauen. Das wesentliche Organ der Wirklichkeitsbegegnung ist
ihm das Auge, wie in seinem Artikel ,Die Sinne und die religiose
Erkenntnis® deutlich wird:

»Das Auge’ ist viel mehr, als die mechanisch-biologische Denkweise
ihm zubilligt. ,Sehen’ ist Begegnung mit der Wirklichkeit; das Auge
aber ist einfachhin der Mensch, sofern er von der Wirklichkeit in ihren
dem Licht zugeordneten Formen getroffen werden kann. Sehen ist die
Antwort des Auges, und im Auge des Menschen, auf das lichtbezogene
Wirkliche. Genauer gesagt, die Bedeutungsgestalt, die mit Bezug auf das
Licht von dem jeweiligen Wirklichen und dem Auge zusammen gebildet
wird und worin sich das Dasein vollzieht"%7°

Diesen sehenden Zugang zur Wirklichkeit findet Guardini beispiels-
weise bei Goethe, Thomas von Aquin und Scheler, wobei nicht

877 Ebd., 15.
878 Gerl-Falkovitz, Geheimnis des Lebendigen, 159.
879 Guardini, Die Sinne und die religiése Erkenntnis, 22.

457

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

ermittelt werden kann, ob er diesen Zugang von ihnen rezipiert,
oder sie ,lediglich” als Gewihr fiir das selbst Entdeckte anfiihrt.

Goethe war fiir Guardini, wie er selbst, ein Mensch des Auges
und er zitierte in seiner Vorlesung ,Gott und die Welt® im Win-
tersemester 1923/24 dessen berithmte Verse: ,,War® nicht das Auge
sonnenhaft, wie konnten wir die Sonne schauen %0 Am 28. August
1924 vergleicht er ihn auf der ,Goethefeier auf Burg Rothenfels”
mit Thomas von Aquin, wovon der kurze Text ,Von Goethe und
Thomas von Aquin und vom klassischen Geist“®®! zeugt: die einzige
Publikation Guardinis, die Goethe im Titel nennt. Darin findet sich
eine innere Verwandtschaft beider im sehenden Zugang zur Welt.

In jenem Jahr fielen Goethes 175. Geburtstag und Thomas von
Aquins 600. zusammen und Guardini hob an, sie zusammen zu
denken: ,den groflen Heiligen und tiefen, schweigenden Denker
und das Weltkind; das Christus und der Kirche so fremd gegeniiber-
stand. Das Gemeinsame aber bildete ein Etwas, ein Ton, eine Hal-
tung, die im Wesen beider liegt“88? Beide schauen mit einem offenen
Blick in die Welt. Sie wahlen nicht aus, schwachen nicht ab, und
unterliegen nicht der Versuchung nur das zu sehen, was sie sehen
wollen, um sich bestitigt zu fiihlen, sondern ihr Blick habe ,,die Ehr-
furcht, die Dinge sein zu lassen, was sie in sich sind“%8® Erblicken ist
auch bei Guardini, so Balthasar richtig, ein ,Raumgeben fiir das sich
Zeigende*884, sei anstrengend und fordere Askese, ja eine ,Lauterkeit
des Blicks®, die Guardini in seiner Vorlesung ,Weltanschauliche Fra-
gen in der Erlosungslehre® wie folgt charakterisiert:

»Es muss ein glutvoller Blick sein, doch getragen von einer schauenden
Glut, nicht einer Glut des Tuns, denn diese triibt; nur die Glut des
Schauens, der Liebe, ist klar88>

Es ist ein Blick, der ein aufnehmendes Moment enthélt, und doch,
wie es in der Lichtmetaphysik des Bonaventura aufscheint, hinabrei-

880 Guardini, Gott und die Welt, 156.

881 Vgl. Guardini, Romano, Von Goethe und Thomas von Aquin und vom klassi-
schen Geist. Eine Erinnerung, in: ders., In Spiegel und Gleichnis, Mainz 51953,
21-26.

882 Ebd., 2If.

883 Ebd., 22.

884 Balthasar, Reform aus dem Ursprung, 24.

885 Guardini, Weltanschauliche Fragen in der Erlosungslehre, 73.

458

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Die Erkenntnis des Lebendig-Konkreten

che auf das Wesen hin: ,Der Wesensakt des Auges besteht darin,
das im Unmittelbar-Gegebenen erscheinende Eigentliche aufzufas-
sen“3%¢ So macht Guardini an Goethe und Thomas seinen eigenen
Blick des wirklichen Wahr-nehmens der Dinge aus, der Gegensitze
nicht einebne. Thr Schauen geht, wie das seinige, auf das Wesen und
»macht keine gewalttitigen Systeme zurecht, nach denen das Leben
sich richten soll, sondern lafit sich von der Ordnung leiten, die in
ihm selbst wirkt“#7 Thr Blick sei ein Gehorsam gegen das Wesen des
Dings und eine Ehrfurcht vor dem Geschaffenen; im ,Letzten eine
Haltung, die vom Sein ausgeht; den Primat des Logos vor dem Ethos
und vorher noch den des Seins vor dem Tun behauptet”38 Guardini
erkennt diesen Blick des Klassischen sowohl in Goethes ,Wilhelm
Meister“ als auch in Thomas' ,,Summa theologiae“:

,Das Schwere leicht zu machen, aber ohne daf3 ihm sein Ernst und
seine Herrlichkeit genommen werde; das Lastende zu freiem Stehen, das
Stockende zu leichtem Schweben zu bringen - das ist klassisch*38?

Neben Goethe war Guardini auch Scheler eine Gewihr fiir den
eigenen Ansatz. Er war, wie Guardini, ein Mensch des Sehens und
ihre gegenseitige Affinitdt grindet fiir Joachim Reger ,vor allem
im sehenden Zugang beider zur Welt“®? Erkenntnis besteht fiir
Scheler in der unmittelbaren Wesensschau der Dinge und nicht in
einem abstrakten distanzierten Wissen.3’! Die Schau beschreibt er in
seinem Werk ,Vom Ewigen im Menschen® mittels seines Prinzips der
Evidenz, das im Zentrum seiner Philosophie steht:

»Das (richtig verstandene) Prinzip der Evidenz besteht fiir mich darin,
daf} ein objektiver Sach- oder Wertverhalt seinem Sosein nach dann
in den Geist selbst herein leuchtet, also ,selbst in ihm als Korrelat ei-
nes intentionalen Aktes anwesend ist, wenn eine vollstdndige Deckungs-
einheit zwischen den Gehalten aller Denk- und Anschauungsakte, die
angesichts dieses Gegenstandes moglich sind, stattfindet. Eben ,in‘ der
Deckungseinheit als solcher ist dann das Gegenstdndliche (nicht seinem
Dasein nach, das stets extramental bleibt und durch intellektuelle Akte

886 Guardini, Die Sinne und die religiése Erkenntnis, 23.

887 Guardini, Von Goethe und Thomas von Aquin und vom klassischen Geist, 23.
888 Ebd., 23f.

889 Ebd., 26.

890 Reger, Die Phidnomenologie als theologisches Erkenntnisprinzip, 33.

891 Vgl. Scheler, Die transzendentale und die psychologische Methode, 201.

459

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

tiberhaupt nicht erfaf$bar ist, sondern nur erfafSbar ist als Widerstand
gegen Akte willensartiger Natur) selbst im strengsten Sinne gegeben, kei-
neswegs also ein blofes ,Bild; ,Abbild‘ oder ,Zeichen’ von ihm. Dieses
Prinzip ist mir nun allerdings das letzte und entscheidenste Erkenntnis-
kriterium, das iiberhaupt existiert"%

Die Ahnlichkeit von Guardini zu Scheler besteht darin, dass das
Sehen fiir beide kein mechanischer Vorgang ist, sondern Selbstmit-
teilung und Sinnbefehl erdffnet. Erkenntnis bedeutet fiir beide eine
Schau des Wesens, das sich selbst bezeuge, evident sei und herausbli-

cke:

»Sehen ist etwas anderes, als was der Spiegel tut, der auffingt, gleich-
giiltig, was vor ihn kommt. Sehen geht aus dem Leben hervor und
wirkt ins Leben hinein. Sehen heifit, die Dinge hereinholen; unter ihren

Einfluf} geraten; von ihnen erfaflt werden"%

Die Dinge sind fiir Guardini also nicht einfach nur zu verarbeiten-
des Material, sondern sie werden, so er in seinem Artikel ,Lebendi-
ger Geist” von 1927, ,,durchsichtig auf das hin, was Wesen" heif3t. Sie
Offnen sich auf das hin, was ,Sinn‘ heif$t. Sie treten in eine Nihe
zum Geist. Sie werden fiir den Geist bewohnbar“8* Guardinis Liebe
zum Lebendig-Konkreten, zu dem, was er sieht, lasse ihn, so Gerl-
Falkovitz richtig, weiterschreiten ,zum mehr als Sichtbaren, ,zum
Phanomen, in dessen Schein sich das Sein offenbart - und mehr
als Sein"8% In seinem Werk ,Tod des Sokrates“ beschreibt Guardini
spater dieses sein platonisches Erbe in der Gestalt des Sokrates,
worin er sich auch selbst charakterisiert:

»Da sah Sokrates gesammelt vor sich hin, wie er es so oft zu tun
pflegte, und sagte mit einem leisen Lécheln®.. Awpréyog:er safl da,
;hindurchschauend; durch das Nahe hindurch ins Ferne, genauer, ins

Innere, Wesentliche*8%

892 Scheler, Vom Ewigen im Menschen, 17.

893 Guardini, Der Herr, 178.

894 Guardini, Romano, Uber den christlichen Sinn der Erkenntnis. Eine Meditati-
on zu Semesterbeginn, in: ders. (Hg.), Christliche Besinnung 3, Wiirzburg 1951,
107-117, hier zitiert nach: ders., Unterscheidung des Christlichen. Gesammelte
Studien 1923-1962. Band 1: Aus dem Bereich der Philosophie, Mainz - Pader-
born 31994, 279-288, 280.

895 Gerl-Falkovitz, Geheimnis des Lebendigen, 158.

896 Guardini, Der Tod des Sokrates, 228.

460

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Die Erkenntnis des Lebendig-Konkreten

Ausgehend von dieser Selbstbeschreibung kann festgehalten werden,
dass Guardini in seiner philosophischen und theologischen Titigkeit
also weder daran gelegen war, etwas zu beweisen, noch Aufgenom-
menes in ein vorgefertigtes System zu zwéngen, sondern, so er in
seinem Artikel ,Vom Sinn des Gehorchens® 1920:

»50 mochte ich gleichsam neue Augen auftun, um es neu zu sehen;
jedem eine schopferische Kraft seines Inneren zu Bewufitsein bringen,
die bisher durch den Verruf des Gehorchens’ niedergehalten wurde,
und nur darauf wartet, um jenes Verhdltnis lebendig zu machen. Also
nicht beweisen, sondern neu sehen helfen. Denkt, in einem triiben
Raum sei ein Bild. Man kann nun durch chemische Untersuchung
zeigen, die Farben seien trefflich; oder durch geschichtliche Berichte
beweisen, es stamme von einem malgewaltigen Meister. Man kann aber
auch hingehen und durch die Wand gegeniiber ein Fenster schlagen:
Nun flutet das Licht herein, und die Farben leuchten auf. Dann braucht
man nicht mehr zu beweisen. Man sieht. Wenn der Sehende mithilft,
dann gelingt hier vielleicht etwas dieser Art*%’

Guardini sah es demnach als seine Aufgabe an, anderen zu helfen,
richtig zu sehen. Er wirke, so Gerl-Falkovitz zurecht, mit ,behutsa-
men Augendffnungen®® Grundlage dafiir sind ihm das Licht, um
tberhaupt sehen zu konnen, und die Bereitschaft, sich von den
Dingen selbst bewegen zu lassen, sie mit dem Auge wirklich wahr-
zunehmen, und sich dem Wesen des Dings zu 6ffnen. Er steht mit
seiner Theorie des Sehens in der langen Tradition der Lichtmetaphy-
sik und kniipft an Goethe, Thomas und auch die Phdnomenologie
seiner Zeit an. Guardini, selbst ein Mensch des Lichts und des
Auges, war zeitlebens daran gelegen, andere in diese Schau- und
Lebensschule zu nehmen. Die Art und Weise dieses Sehens legt er in
seiner Gegensatzlehre erstmals theoretisch in der enantiologischen
Struktur der Erkenntnis in der Einheit von Intuition und Rationali-
tat dar. Darauf sei im Folgenden eingegangen.

897 Guardini, Vom Sinn des Gehorchens, 373 Anm. L.
898 Gerl-Falkovitz, Auge und Licht, 17.

461

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”
6.2 Die Anschauung: Die Einheit von Intuition und Rationalitat

Guardini zielt mit seiner Erkenntnistheorie in der Gegensatzlehre
darauf, anderen ,die Augen zu 6ffnen“®” Erkennen ist fir ihn
kein mechanischer Vorgang, ,sondern eine lebendige Aufnahmebe-
ziehung eines lebendigen Subjekts zu einem konkreten Gegenstan-
de®?% Sie beginne beim Menschen mit der Entscheidung, den
Gegenstand an sich heranzulassen und ihn aufnehmen zu wollen,
woran sich eine Durcharbeitung und Durchformung des Stoffes
anschliefle, ,bis endlich der klarende Sinnpunkt aufbricht - da ist
Geist“% Bringt sich das konkrete Subjekt — im Unterschied zum
Subjekt tiberhaupt - selbst in den Erkenntnisprozess ein, ja muss
es sich einsetzen, um das Gegeniiber aufnehmen und sich ihm fra-
gend ndhern zu konnen, und ist diese Bewegung iiber sich selbst
hinaus auf das andere zu ein ,lebendig-konkreter Akt“%2, zeige sich
Erkenntnis als Begegnung, wie Guardini in seiner Gegensatzlehre
festhielt:

»Erkennen ist ein bestimmtes lebendiges Verhalten des konkreten Men-
schen gegeniiber dem konkreten Gegenstand. Kein abstraktes, ,logi-
sches’ Subjekt also trigt es, sondern ein lebendiges. Erkennen ist Begeg-
nung"°%

Da Erkennen fiir Guardini ein lebendiges Verhalten ist, alles Leben-
dige gegensitzliche Struktur aufweist und ,die Prinzipien des Seins
und die des Erkennens die gleichen“*** sind, muss auch das Erken-
nen polar gedacht werden®®. Dies hatte sich auch in der zweiten
These der Erkenntnistheorie ergeben, aus ,,B: Die Erkenntnis muss
dem jeweiligen Gegenstand entsprechen und , Al: Der lebendige

899 Guardini, Der Gegensatz, 210.

900 Ebd., 231.

901 Guardini, Romano, Lebendiger Geist, in: Die Schildgenossen 7 (1927), 349-
368, hier zitiert nach: ders., Unterscheidung des Christlichen. Gesammelte Stu-
dien 1923-1962. Band 1: Aus dem Bereich der Philosophie, Mainz - Paderborn
31994, 138-163, 153.

902 Guardini, Heilige Schrift und Glaubenswissenschaft, 340.

903 Guardini, Der Gegensatz, 197f.

904 Guardini, Systembildende Elemente in der Theologie Bonaventuras, 4.

905 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 198.

906 Vgl. Teil IT Kapitel ,,1.2.2 Von der ,quaestio iuris“ zur ,quaestio facti“‘

462

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Die Erkenntnis des Lebendig-Konkreten

Mensch bzw. der/das Lebendig-Konkrete ist gegensatzlich gebaut™
»Bl: Der Erkenntnisakt ist gegensitzlich gebaut“2%”

Auf dieser Grundlage soll zuerst die durch die Neuzeit aufgewor-
fene Fragestellung des Zueinander von Rationalitdt und Intuition
dargelegt werden. Im zweiten Kapitel wird der Losungsvorschlag
Guardinis der Einheit beider Erkenntnisweisen im einen Akt der
Anschauung vorgestellt. Im dritten Kapitel wird daran anschlief3t
gefragt, welche Begrifflichkeiten aus der Erkenntnistheorie folgen.

6.2.1 Die Fragestellung

Guardini konstatiert fiir Antike und Mittelalter einen lebendigen
Zusammenhang von wissenschaftlich-begrifflichen Erkennen und
der Gesamtheit der Lebensvollziige des Menschen®®, wodurch der
Begriff ,tiefe Lebensndhe erhielt, und ,Schau, Bild und Symbol
begriffsnaher, gedankensatter” gewesen wire®. Dies koénnte als
slebendiger Begriff* und gedankenerhellte Intuition bezeichnet wer-
den.”™® So sehr er Antike und Mittelalter schitzte, nannte er sie aber
auch in seiner Vorlesung ,Weltanschauliche Fragen in der Erl6sungs-
lehre® im Sommersemester 1923 eine ,vorkritische Zeit“!! und im
darauffolgenden Wintersemester 1923/24 charakterisierte er sie gar
als ,naive Stufe, die zwar eine sichere Erkenntnis von Gott, Freiheit
und Seele bedeute, jedoch ,fehlt die kritische Prifung'?.

Im Unterschied dazu bezeichnet er die Epoche vom Mittelalter bis
in seine Zeit als ,kritische Stufe®: Sie sei im Unterschied zur ersten
Phase ,Wissenschaft“ und lege den Schwerpunkt auf die Kritik, doch
liege eine Schwiche darin, dass sie sich auf die Schwierigkeiten
versteige.”® In der Neuzeit, der ,Zeit der kritischen Autonomie*,
sei durch die Eigenbegriindung der jeweiligen Bereiche eine Tren-
nung erfolgt in ,begrifflichen Begriff* und ,intuitive Intuition®, in

907 Vgl. Teil II Kapitel ,,2.3.3 Zusammenschau®

908 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 11-13.

909 Ebd., 13.

910 Vgl. ebd., 13f.

911 Guardini, Weltanschauliche Fragen in der Erlosungslehre, 124.
912 Guardini, Gott und die Welt, 151.

913 Vgl. ebd., 152.

914 Guardini, Weltanschauliche Fragen in der Erlésungslehre, 124.

463

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

Rationalismus und Intuitionismus®®. Jener behaupte, dass nur das
Denken wissenschaftlich sei, dass sich in Begriffen vollzieht, wobei
die Mathematik die wahre Wissenschaft sei:

»Das Denken ist isoliert worden aus dem Gesamtmenschen, und sogar
noch innerhalb des Denkens das begriffliche Denken aus dem leben-
digen Denken geldst und dieses als einziger Trager der Wissenschaft
hingestellt. (Kant identifiziert z.B. Mathematik mit der Wissenschaft,
unsere moderne Zeit: die Naturwissenschaft mit der Wissenschaft)°1¢

Auch fiir die Philosophie ,blieb nur noch das rein formale Erkennen
brig“®” Der Begriff richte sich auf das Allgemeine, Abstrakte und
Formale und vermoge dadurch das Lebendig-Konkrete allein nicht
zu fassen. Es sei dem Rationalismus lediglich ,,Ausgangspunkt fiir
den Weg ins Abstrakte®® Versuche dieses Denken das Leben den-
noch zu durchdringen, entstehe eine ,analytische Wissenschaft vom
Menschen®", die die Einheit in einzelne Vorginge zerlege. Guardini
sieht diese Erkenntnisweise des ,Geistes der Abstraktheit® in seiner
Zeit vorwiegen und kritisiert an dieser ,Begriffsbearbeitung von Be-
griffen@?%, vergessen zu haben, dass sie vor wirklichen Dingen stehe.

Die Einseitigkeit des Rationalismus provoziere, so Guardini, das
Auftreten ihrer Gegenseite: das ,irrationale Erkennen“®?! Der Intui-
tionismus empfinde die Verstandesarbeit als tétend und fasse den
Erkenntnisakt deshalb als ,Gefiihl“ oder ,Instinkt* auf.”?? Dabei
gehe es um ein Tasten, Fithlen und Berithren des Gegenstandes:
seine Anschauung, die nicht durch Griinde, sondern durch innere
Echtheit und Klarheit einleuchtet?® Er erkennt darin viel Richtiges,
doch miisse genauer beschrieben werden, worin die Schau bestehe,
und zugleich blieben solche Erkenntnisakte, wenn sie sich in den
Widerspruch zum Begriff stellten, ,als Erkenntnisquellen [...] wert-
los“924

915 Guardini, Der Gegensatz, 13f.

916 Guardini, Gott und die Welt, 159.

917 Guardini, Weltanschauliche Fragen in der Erlosungslehre, 124.
918 Guardini, Der Gegensatz, 6.

919 Ebd.,7.

920 Ebd., 227.

921 Ebd.,7.

922 Vgl. ebd., 8.

923 Ebd., 8.

924 Ebd.,9.

464

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Die Erkenntnis des Lebendig-Konkreten

Guardini beobachtet also in seiner Zeit die allgemeine Auffassung,
slebensnahe Intuition und abstrahierende Begriffsbildung als Wider-
spriiche anzusehen®* Dieser Wille des neuzeitlichen Denkens, die
einzelnen Bereiche in sich zu begriinden, kdme im Begriff des ,Rei-
nen“ zum Ausdruck. Er enthalte einen Wertmaf3stab der ,,,kritischen
Vollkommenbheit*“*2¢ Mit dieser Bestimmung wird wieder die Aus-
einandersetzung mit kantischer Philosophie deutlich, schreibt doch
der Konigsberger Philosoph in seiner , Kritik der reinen Vernunft®:

»Es heifft aber jede Erkenntnis rein, die mit nichts Fremdartigem
vermischt ist. Besonders aber wird eine Erkenntnis schlechthin rein
genannt, in die sich iberhaupt keine Erfahrung oder Empfindung ein-
mischt, welche mithin vollig a priori moglich ist“?

»Rein“ bedeutet also, so Guardini in Anlehnung an Kant, dass etwas
den Anforderungen der kritischen Priifung geniigend ohne Vermi-
schung der Grenzen und Verdunkelung des Wesens aufgefasst wer-
de.”28 Wie auch an weiteren Stellen der ,Kritik der reinen Vernunft®
deutlich wird, trennt der Begriff des ,reinen® bei Kant die verschie-
denen Erkenntnisbereiche und scheidet sie mit einem Widerspruch
voneinander: wo reine Erkenntnis sei konne keine empirische sein
und umgekehrt.*?

Ausgehend von der vorgefundenen kritischen Reinheit der Berei-
che dréngt es Guardini, eine neue kritisch-bewéhrte Einheit mit der
Gegensatzlehre zu schaffen, wie er deutlich schreibt: ,Dies ganze
Buch dient dieser Aufgabe®®*? Er fragt deshalb, ob nicht noch ein
anderer Weg offen stiinde: ,Sollten intuitive und rationale Erkennt-

925 Ebd., 11

926 Ebd., 35.

927 Kant, KrV A, 11.

928 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 35 Anm. 8.

929 Vgl. ,Ich nenne alle Vorstellungen rein (im transcendentalen Verstande), in
denen nichts, was zur Empfindung gehort, angetroffen wird“ (Kant, KrV B,
34); ,Eine solche Synthesis ist rein, wenn das Mannigfaltige nicht empirisch,
sondern a priori gegeben ist (wie das im Raum und der Zeit) (Ebd., 103);
»Da gedachte blof3 formale Logik von allem Inhalte der Erkenntnis (ob sie rein
oder empirisch sei) abstrahiert... (Ebd., 170); ,,Diese vermittelnde Vorstellung
muss rein (ohne alles Empirische) [...] sein® (Ebd., 177).

930 Guardini, Der Gegensatz, 36.

465

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

nis, richtig gesehen, sich gegenseitig doch nicht ausschliefSen? Viel-
leicht sogar irgendwie fordern, voraussetzen?“%!

Guardini erblickt seine eigene Aufgabe nun darin, ,zu einer
neuen, doch kritisch bewahrten Einheit fortzuschreiten*? Dafiir
miisste sowohl der iiberrationale Charakter des Lebendig-Konkreten
beachtet werden als auch die Grundkrifte jhren Eigenstand und
ihre Eigenbegriindung bewahren. Dabei diirften sie nicht in einen
Widerspruch geraten, sondern miissten in ,Spannung® zueinander-
stehen, wie auch das Lebendig-Konkrete im Gegensatz gebaut ist. In
der Darstellung der Ontologie des Lebendig-Konkreten hatten sich
bereits Thesen fiir eine polare Erkenntnistheorie ergeben, die hier
als Grundlage fiir das Folgende in Erinnerung gerufen seien. Dabei
bestiinde ein Weiterdenken der Gegensatzlehre darin, die Thesen
hin zu einer umfassenderen Epistemologie zu entwickeln. Dies kann
hier nicht geleistet werden, vielmehr sei der von Guardini gegebene
Grundriss aufgezeigt:

Ontologie Epistemologie

A: Das Wirkliche ist unabhingig vom B: Die Erkenntnis muss dem jeweiligen
Denken des Subjektes. Es ist die erste Evi- ~ Gegenstand entsprechen.”**

denz und Maf3stab der Erkenntnis. Prézi-

siert: A: Das Lebendig-Konkrete ist un-

abhéngig von der Erkenntnis und deren

Maf3stab.?*?

A": Der lebendige Mensch bzw. der/das B': Der Erkenntnisakt ist gegensitzlich ge-
Lebendig-Konkrete ist gegensitzlich ge-  baut.”*

baut.

A'": Das Lebendig-Konkrete ist im So- B™: Der Erkenntnisakt umfasst sowohl die
wohl-als-auch von dynamischem Akt und ~ Erkenntnis a posteriori als auch die Er-
statischem Bau gebaut. kenntnis a priori.”*®

931 Ebd., 10.

932 Ebd., 14 Anm.2; ,Hier gewinnt man wieder den vollen Blick fiir die Wesen-
heit, aber mit kritischer Besonnenheit (Es scheint, dass wir uns dieser Stufe
nahern) (Guardini, Gott und die Welt, 152).

933 Vgl. Teil II Kapitel ,,2.1.2 Lebensphilosophie im Gegensatzbuch®.

934 Vgl. Teil IT Kapitel ,,1.2.2 Von der ,quaestio iuris“ zur ,quaestio facti“‘.

935 Vgl. Teil IT Kapitel ,,2.3.3 Zusammenschau'.

936 Vgl. Kapitel ,,2.1.3 Der Gegensatz: Dynamik und Statik®

466

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ontologie

A Das Lebendig-Konkrete ist im So-
wohl-als-auch von Form und Formlosem
gebaut.

A": Das Lebendig-Konkrete ist im So-
wohl-als-auch von Allgemeinem und Be-
sonderem gebaut.

AV: Das Lebendig-Konkrete ist auf den
transempirischen Punkt hin im Verhalt-
nis sowohl von Produktion als auch von
Disposition.

AV!: Das Lebendig-Konkrete ist auf den
transempirischen Punkt hin im Verhaltnis
sowohl von Urspriinglichkeit als auch von
Regel.

AV Das Lebendig-Konkrete ist auf den
transempirischen Punkt hin im Verhalt-
nis sowohl von Immanenz als auch von
Transzendenz.

AVIL Die Gegensatzseiten des Lebendig-
Konkreten stehen im Verhiltnis von Ver-
wandtschaft und Besonderung zueinan-
der. Sie stehen im Verhiltnis der Analogie
zueinander.

A: Das Lebendig-Konkrete bildet sowohl
eine Einheit als auch ist gegensitzlich ge-
baut, ist mannigfaltig.

937
938
939
940
941
942
943

Vgl. Kapitel ,,2.2.4 Der Gegensatz"
Vgl. Kapitel ,,3.2.3 Der Gegensatz"

Vgl. Kapitel ,,3.4.3 Der Gegensatz".
Vgl. Kapitel ,,4.2.5 Der Gegensatz".

«

ken®

6 Die Erkenntnis des Lebendig-Konkreten

Epistemologie

B'!: Die Ontologie im Gegensatz von
forma und materia ist Grundlage der Er-
kenntnistheorie.”*’

B': Der Akt der Erkenntnis muss zugleich
sowohl das Allgemeine als auch das Beson-
dere erfassen.”

BY: Der Akt der Erkenntnis ist sowohl pro-
duktiv als auch dispositiv.**’

BYL: Der Akt der Erkenntnis ist im Sowohl-
als-auch von Urspriinglichkeit und Regel
gebaut.”*

BV!": Der Akt der Erkenntnis muss sowohl
aus der Immanenz als auch der Transzen-
denz des Erkennenden entspringen und
sowohl die Immanenz als auch Transzen-

denz des zu Erkennenden anzielen.”*!

BV Der Akt der Erkenntnis, das Verhilt-
nis von Rationalitit und Intuition, besteht
sowohl in ihrer Verwandtschaft als auch in
ihrer Besonderung. Sie schlieflen qualitativ
zugleich einander ein und einander aus.
Zwischen ihnen besteht das Verhaltnis der
Analogie.**

B™: Der Erkenntnisakt ist sowohl einer als
auch in sich gegensitzlich gebaut in Ratio-
nalitit und Intuition. Die diese Analogie
verbindende Grundkraft ist die Liebe.”*

Vgl. Kapitel ,,2.3.1 Allgemeines: Der Gegensatz'.

Vgl. Kapitel ,,3.3 Urspriinglichkeit und Regel.

Vgl. Kapitel ,4.3.3 Die Bedeutung Bonaventuras fiir Guardinis Gegensatzden-

467

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

Ontologie Epistemologie
AX: Zwischen den Gegensatzseiten wogt ~ BX: Das Verhiltnis zwischen Rationalitit
das lebendige Verhiltnis unendlicher und Intuition im Erkenntnisakt ist nicht

Mafiverschiebungen in lebendigem Rhyth- starr, sondern lebendig durch mannigfalti-

mus.

ge Mafdverschiebungen und wogt in einem
lebendigen Rhythmus.**

Der Erkenntnisvorgang trigt fiir Guardini also ,enantiologische
Struktur®¥*5, wie die Guardini-Forschung bestitigt®4®. Diese hatte er
in Hinblick auf die Gotteserkenntnis in seiner Vorlesung ,Gott und
die Welt“ im Wintersemester 1923/24 erprobt.”#” Er fiihrt in seiner

944
945
946

947

468

Vgl. Kapitel ,,5.2.2 Rhythmus®

Guardini, Der Gegensatz, 202.

Das polare Verhiltnis des Erkenntnisaktes bestehe fiir Guardini, so Przywara
in seiner Rezension richtigerweise, in den beiden Reihen, wobei die erste die
rein intuitive sei und die zweite die rein abstrakte Erkenntnisweise. Beide
miissten als Gegensatzeinheit zusammenkommen fiir die Erkenntnis. (Vgl.
Przywara, Tragische Welt?, 193). Maria Schliiter-Hermkes hob zurecht in ihrer
Rezension hervor, dass das Lebendig-Konkrete bei Guardini ,durch eine in ein
gegensitzliches Begriffsgefiige eingespannte Intuition® erfasst werde. (Schliiter-
Hermkes, Die Gegensatzlehre Romano Guardinis, 530). August Messer rechnet
es als einen Verdienst von Guardinis Epistemologie an, dass sie in ihrer Pola-
ritat den reinen Intuitionismus seiner Zeit widerlegt habe, doch gehe sein Ent-
wurf, dass dafiir begriffliches Denken und Intuition zusammenwirken miissen,
nicht iiber Kant hinaus gemifl dessen berithmtem Diktum, dass ,Begriffe
ohne Anschauung ,leer; Anschauungen ohne Begriffe ,blind‘ sind®. (Messer,
Der Gegensatz, 62). Wucherer-Huldenfeld legt in seiner Untersuchung zur
Erkenntnistheorie in der Gegensatzlehre korrekt dar, wobei der Terminus ,.dia-
lektisch” durch ,dialogisch® ersetzt werden miisste: ,,Der urspriingliche Grund,
warum beide Strukturen dialektisch zusammengenommen werden, scheint
mir die Einsicht, dass die Totalitdt der konkreten Wirklichkeit, weder im
Begriffszusammenhang (rationalistisch) noch in der Summe der Anhaufung
von Erfahrungstatsachen oder in reiner Intuition (empiristisch und intuitionis-
tisch-irrational) erreichbar ist“. (Wucherer-Huldenfeld, Die Gegensatzphiloso-
phie Romano Guardinis, 162f).

In seiner Vorlesung ,Gott und die Welt* hatte Guardini die rationale Seite mit
»gedanklichem Schlieflen” und die intuitive Seite mit ,Begegnung“ bezeichnet.
(Vgl. Guardini, Gott und die Welt, 141). Diese Kennzeichnung ist termino-
logisch irrefithrend, da er auch den gesamten Erkenntnisvorgang ein Begeg-
nungsgeschehen nennt. Die intuitive Seite, die ,Begegnung®, charakterisiert er
als ein unmittelbares Gottesbewusstsein, dass Gott da ist, doch diirfe dieses Be-
wausstsein nicht mit einer direkten mystischen Erfahrung verwechselt werden.
Guardini verweist als Beleg auf Newmans , Apologia pro vita sua“ (1864), die
,von Maria Knoepfler [...] unter zeitweiliger Mitarbeit von Guardini iibersetzt*

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Die Erkenntnis des Lebendig-Konkreten

Gegensatzlehre zwei Seiten des einen Erkenntnisaktes an: ,Es sind
die beiden Typen der Erkenntnis, wie sie auf den enantiologischen
Reihen griinden*® Auf den rationalen und intuitiven Pol des einen
Erkenntnisaktes sowie deren Einheit in der Anschauung sei nun
néher eingegangen.

6.2.2 Die Anschauung

Das Lebendig-Konkrete ist gegensitzlich gebaut, die qualitativ un-
terschiedenen Pole in Einheit gegeben. Es kann allein in einem Akt
erfasst werden, der ebenfalls lebendig-konkret, d.h. gegensatzlich ist.
Dies ist fiir Guardini die Anschauung. Im Folgenden werden zuerst,
wie dies auch methodisch in der Ontologie des Lebendig-Konkreten
geschah, die beiden Seiten der Erkenntnis — Rationalitdt und Intuiti-
on - je fiir sich betrachtet, um sie dann abschlieflend in gegensitzli-
cher Einheit in der Anschauung darzustellen.

wurde. (Ebd., 142 Anm. 10). Die rationale Seite der Erkenntnis, das ,gedankli-
che Schlieflen’, bedeutet Guardini ein Hinneigen vom Kontingenten auf einen
letzten Punkt hin. Er kritisiert seine Zeit dafiir, diesen Punkt in die Natur
selbst hineingelegt zu haben, wo er doch iiber sie hinauszulegen sei. (Vgl. ebd.,
145). Mit den beiden Erkenntnisweisen sind die beiden Reihen aus dem Ge-
gensatz intendiert, und die Erkenntnis Gottes darf nicht einseitig sein, sondern
miisse sowohl die rationale Apologetik als auch Schelers Intuition enthalten,
»wenn Guardini Scheler recht versteht. (Ebd., 146). Diese Anmerkung von Ur-
sula Kolberg bedeutet, dass Guardini in der Vorlesung offensichtlich andeutete,
dass die Richtung des intuitiven Bewusstseins des Daseins Gottes zu Scheler
passe, insofern er ihn richtig verstanden habe. Guardini schlussfolgert ganz im
Sinne seines Polaritdtsdenkens: ,Es gibt keine rein auf sich gestellte logische
Gotteserkenntnis, wenn sie nicht verbunden ist mit lebendiger Uberzeugung.
Ja, es gibt sogar keine rein auf sich gestellte lebendige Gotteserkenntnis, wenn
sie nicht verbunden ist mit der Gesamtbewegung des Menschen zum Absolu-
ten, wenn sie nicht unser ganzes Sein durchdrénge® (Ebd., 157). Aus seinen
Ausfithrungen zur Gotteserkenntnis ergibt sich, wie er es auch in der Gegen-
satzlehre darlegen sollte, dass von den zwei Seiten der Erkenntnis keine Seite
rein aufzufassen, sondern ein Mindestmafl der anderen stets mit zu bedenken
ist.
948 Guardini, Der Gegensatz, 203.

469

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”
6.2.2.1 Die rationale Seite der Erkenntnis

Guardini beschreibt in der Gegensatzlehre den rationalen Pol des
einen Erkenntnisaktes wie folgt:

»Im Erkenntnisvorgang wird der Gegenstand aufgenommen; nach be-
stimmten formalen Gesichtspunkten bearbeitet, zurechtgeriickt, vergli-
chen, aufgeldst, in logische Aquivalente (Merkmale) iibergefiihrt. Diese
zu anderen, ebensolchen in Beziehung gesetzt und eingeordnet (Begrif-
fe, Urteile)*4°

Das Subjekt erfahre sich in dieser Erkenntnisseite als dem Objekt
gegeniiberstehend als ,tabula rasa® und nehme das auf, was ihm
entgegentrete, sodass er den entsprechenden rationalen Erkenntnis-
typus als ,Bestandsaufnahme des gegebenen Wirklichen*>? charak-
terisiert. In dieser Kennzeichnung zeigt sich sowohl sein (neu-)pla-
tonisches Erbe als auch seine Ankniipfung an die Phanomenologie,
wie sie bereits dargestellt worden sind. Dem rationalen Erkennen
liege, so Guardini, das Axiom zu Grunde, dass alles Seiende eine
Einheit ist. Die Formel des Dinges werde erfasst:

»Das Formale als Erkenntnismittel ist das Abstrakte. Was es ergreift, ist
das Allgemeine; das ihm und andern Dingen Gemeinsame; die nach
Abstrich des Individuellen bleibende Konstante® %!

Hier zeigt sich die gewonnene dritte These der Erkenntnistheorie:
»B: Die Ontologie im Gegensatz von forma und materia ist Grund-
lage der Erkenntnistheorie® In dieser Erkenntnisseite, die Guardini
der Wissenschaft zurechnet, wiirden also ,Merkmale, Begriffe, Be-
griffsverkniipfungen, Urteile, Beweise, System“>? gewonnen. Die ra-
tionale Erkenntnis richte sich auf die wirkliche Form des Dinges und
nicht auf die reine Form, d.h. Form gemaf} der polaren Ontologie
im Gegensatzverhiltnis mit dem Formlosen stehend. Es werde also
in der Seite der ratio des Erkenntnisaktes das Formale erfasst, aber
nicht als reine Form, sondern insofern Form in der Gesamtheit des
Dinges stehe. Dies ergab sich auch aus der Ontologie in der vierten

949 Ebd., 198.
950 Ebd., 201
951 Ebd., 199.
952 Ebd., 199.

470

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Die Erkenntnis des Lebendig-Konkreten

These der Erkenntnistheorie: ,BIV: Der Akt der Erkenntnis muss
zugleich sowohl das Allgemeine als auch das Besondere erfassen®.
Die Erkenntnisseite der Rationalitit kénne jedoch der Gefahr
unterliegen, sich im Rationalismus zu verabsolutieren und die Qua-
litaten auf Quantitaten zuriickzufithren. Guardini hatte in seiner
Gegensatzlehre einen klassischen Rationalismus im Blick hat, wie
ihn René Descartes (1596-1650), Gottfried Wilhelm Leibniz (1646~
1716) und Christian Wolff (1679-1754) vertraten, die die Philoso-
phie ,more mathematico®>® betrieben. Der abstrakt-formale Begriff
eines solchen formalistischen Denkens, dessen Stigma der ,Abs-
traktheit“>* seine Zeit trage, richte sich, so Guardini, allein auf
das ,Rein-Allgemeine, das Abstrakte, Formale“?. Das Individuelle
verkomme darin zum reinen Fall des Allgemeinen und zum Aus-
gangspunkt, um aus ihm Material fiir die Begriffe zu 16sen. Wiirde
aber das Lebendig-Konkrete rein in der Dimension mathematischer
Beschreibbarkeit betrachtet, konne es nicht erfasst werden und
entstehe daraus ,analytische Seelenlehre, analytische Wissenschaft
vom Menschen, von der Geschichte®?¢ ,Analytisch® bezeichnet
fir Guardini die Auflosung der urspriinglichen Einheit der Gestalt
durch ein rationalistisches Wissenschaftsverfahren®”: in den Natur-
wissenschaften in einzelne physikalische, chemische oder biologi-
sche Vorginge oder in der Gesellschaftsbetrachtung in klimatische,
6konomische, soziologische oder volksbiologische Einzelheiten. Die
nach der Zerlegung im Rationalismus wieder beschriebene Einheit
stelle, so Guardini, lediglich einen Hilfsbegriff dar, dem in diesen
Wissenschaften kein Bewusstsein von der urspriinglichen Ganzheit

953 Vgl. Wollgast, Siegfried, Zum Wandel von Rationalititsvorstellungen vom 17.
bis zum 20. Jahrhundert, in: Banse, Gerhard / Kiepas, Andrzej (Hg.), Rationa-
litat heute. Vorstellungen, Wandlungen, Herausforderungen, Miinster 2002, 15—
39, 24.

954 Guardini, Der Gegensatz, 227.

955 Ebd.,6.

956 Ebd., 7. Inwieweit die von Guardini formulierte Kritik in der Gegensatzlehre
von 1925(!) auch auf die heutige analytische Philosophie und Theologie zu-
trifft, muss in dieser Arbeit unberiicksichtigt bleiben, wire aber eine lohnende
Untersuchung.

957 Vgl.ebd., 7.

471

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

der Gestalt entspreche. Der Rationalismus leugne und zerstére also
das begrifflich Unauflosbare.”®

Die Begriindung, warum ein solches Denken zur Wirklichkeitser-
fassung nicht gentige, ja sie geradezu zerstore, liefert Guardini nicht
in einer Widerlegung der absoluten Gewissheit eines rein mathema-
tischen Denkens®?, sondern fiihrt (lediglich) an, dass sich mit ihm
das gegensitzlich-gebaute Lebendig-Konkrete nicht erfassen lasse,
da die Wirklichkeit von ,unbandiger Vielfalt“ sei.”®® Die Erkenntnis,
die Schau, miisse, da es sich beim Lebendig-Konkreten auch um
~Qualitatsgebilde (Wesensbilder), Qualititsbereiche (Seinsstufen) ¢!
handle, die unableitbar und uniiberfithrbar bestehen blieben, neben
der quantitativen auch die qualitative Methode beriicksichtigen. Da-
mit ist der Gegensatz ausgesprochen. Hat die rationale Seite der Er-
kenntnis die Einheit des Gegebenen im Blick, muss der Erkennende
gemafs dem zweiten transzendentalen Gegensatzpaar ,Einheit und
Vielheit® auch die Vielheit des Gegebenen anerkennen, und zum
rationalen Pol den intuitiven notwendig ergénzen.

6.2.2.2 Die intuitive Seite der Erkenntnis

Guardini kritisiert an seiner Zeit, so die Mitschrift von Ursula Kol-
berg zu seiner Vorlesung ,Weltanschauliche Fragen in der Erlosungs-
lehre“ im Sommersemester 1923 in Berlin, dass ihr eine echte Intuiti-
on fehle:

958 Vgl. ebd., 245.

959 Eine solche Begriindung hat spitestens Kurt Godel (1906-1978) geliefert, in
dem er in seinen beiden Unvollstindigkeitssdtzen nachwies, dass es in jedem
formalen arithmetischen System wahre Sitze gibt, die nicht bewiesen werden
konnen. (Vgl. Gédel, Kurt, Uber formal unentscheidbare Sitze der Principia
Mathematica und verwandter Systeme I, in: Monatshefte fiir Mathematik und
Physik 38 (1931), 173-198). Godel beginnt seinen angegebenen Artikel mit der
Feststellung, dass die Weiterentwicklung der Mathematik dazu gefiihrt habe,
dass weite Teile von ihr beherrscht wurden. In dieser Grundannahme stimmt
er mit Guardini tiberein, nur dass er sie nicht von Seiten des Objektes her,
sondern innermathematisch 16st. Er begegnet dem, was Guardini als ,begriffli-
chen Begriff* bezeichnen wiirde, mit einem ebensolchen und widerlegt die
Grundlage einer rein mathematischen Natur-, Mensch- und Weltbetrachtung.

960 Guardini, Freiheit und Unabénderlichkeit, 121.

961 Guardini, Eine Denkergestalt des hohen Mittelalters: Bonaventura, 20.

472

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Die Erkenntnis des Lebendig-Konkreten

»Das Empfinden ist diinner, fliichtiger geworden. Ein Vorteil ist, dass
es intensiver nach der Seite der Innerlichkeit geworden ist, aber es
kommt nicht an die Dinge heran, hat nicht die Kraft, die Dinge zu

durchglithen“%6?

Im Unterschied zur rationalen Seite der Erkenntnis fiihle sich der
Erkennende bei der intuitiven Seite nicht dem Objekt gegeniiber,
sondern die ,Gegenstandsvergegenwirtigung® im Bewusstsein ,in
sich. Der Gegenstand werde nicht als von auflen hereingenommen,
sondern von innen hervorgebracht empfunden.’®® Der Erkennende
fithle ,beim Erkenntnisakt das subjektive Aquivalent des Gegenstan-
des im eigenen Innern ,aufsteigen”®** Diese Seite sei nicht die
»noch unklare Vor-Form eines Begriftes, sondern der ,konstruktive
Gegensatz“% dazu. Sie bringe sich in ,,Bild% ,Gebérde® und ,Hand-
lung® zum Ausdruck. Guardini verweist in seiner Darstellung auf das
Beispiel der Mutter, die intuitiv wisse, was dem Kind fehlt, und hat
dabei wahrscheinlich seine eigene vor Augen, so liebevoll, wie er ihre
Gestalt in der Gegensatzlehre schildert.”®® Denken ist fiir Guardini,
so Hans Urs von Balthasar treffend, ein ,anschauendes Innen-Lesen
(intel-lectus)“®¢” In seinem Artikel ,Heilige Schrift und Glaubens-
wissenschaft aus dem Jahr 1928 hatte Guardini die intuitive Seite als
eine Erkenntnisbewegung beschrieben, die sich intentional auf den
Gegenstand richte und in der sich das Subjekt diesem anpasse:

»Ein Gegenstand wird wirklich erkannt, wenn in diesem Erkennen
sich die Innerlichkeit aktuiert; spezifisch aktuiert; ebendadurch, daf3
dieser Gegenstand in diese Innerlichkeit hineingenommen wird; dafl im
Erkennenden ein dem Gegenstand zugeordneter Bereich seines inneren
Lebens aufgerufen, eingesetzt wird "%

Diese Erfahrung liegt fiir Guardini der Erkenntnisweise Platons der
»Anamnese“ zu Grunde und ebenso dem Gedanken des ,spekulati-
ven Idealismus® eines ,die Welt hervorbringenden Denkens“*% In

962 Guardini, Weltanschauliche Fragen in der Erlosungslehre, 90.
963 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 200.

964 Ebd., 199.

965 Ebd., 203 Anm. 40.

966 Vgl. ebd., 204.

967 Balthasar, Reform aus dem Ursprung, 27.

968 Guardini, Heilige Schrift und Glaubenswissenschaft, 346.
969 Guardini, Der Gegensatz, 201 Anm. 39.

473

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

seinem Werk ,Tod des Sokrates“ kennzeichnete er die platonische
Erkenntnis denn auch als ,Inne-Werden von Wahrheit®7° Dieses In-
nen und Heraufsteigen werde von Platon dann metaphysisch gedeu-
tet, worin ihm Guardini nicht folgt, wie er in seiner Gegensatzlehre
ausdriicklich betont, dass der ,psychologische Tatbestand noétisch
und metaphysisch” nicht tibertragen werden diirfe.’”!

In einseitig tbersteigerter Weise liege diese Erkenntnishaltung
dem ,Intuitionismus, Pragmatismus und Symbolismus® zu Grunde
und in der Theologie finde sie sich in der ,Erlebnistheologie® miss-
deutet wieder. Auch diese Seite diirfe also nicht rein fiir sich genom-
men werden, sondern miisse in den ,Gesamtakt der Erkenntnis®
eingebunden bleiben.®’? Die Integration der intuitiven Seite der Er-
kenntnis in den polar-gebauten Gesamtakt und damit die Korrektur
der Einseitigkeit zeigt sich in den drei Thesen der Erkenntnistheorie,
die aus den transempirischen Gegensatzpaaren, d.h. dem Bezug der
Erfahrungswelt zum Innenpunkt, gewonnen werden konnten: ,BV:
Der Akt der Erkenntnis ist sowohl produktiv als auch dispositiv®
»BVI: Der Akt der Erkenntnis ist im Sowohl-als-auch von Urspriing-
lichkeit und Regel gebaut® ,BY!: Der Akt der Erkenntnis muss
sowohl aus der Immanenz als auch der Transzendenz des Erkennen-
den entspringen und sowohl die Immanenz als auch Transzendenz
des zu Erkennenden anzielen®

Ein Beispiel der intuitiven Erkenntnisseite erblickt Guardini in
Anselm von Canterbury. Damit tritt zu den vielen Verweisautoren
ein weiterer hinzu, was abermals seine Multiperspektivitit und
Nicht-Einordnungsbarkeit in eine Schule erweist. In seinem Artikel
»Logik und religiose Erkenntnis“ schildert er dessen Erkenntnishal-
tung, die nicht nur ein logischer Erkenntnisvorgang sei, bei dem
zwischen Subjekt und Objekt eine Distanz bestehe, sodass es dann
zu einem erfassenden Subjekt im Gegeniiber zu einem erfassten
Gegenstand komme, sondern ein realer Erkenntnisakt: ,Die gemein-
te Erlebnisweise des Erkenntnisvorgangs wiirde also am richtigsten
beschrieben werden als ein Gebdren der Wahrheit in die innere
Welt hinein“”® Ein solches Erkennen sei ein wirkliches Verkosten,

970 Guardini, Der Tod des Sokrates. Versuch einer Deutung, 428.
971 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 201.

972 Vgl. ebd., 202 Anm. 40.

973 Guardini, Logik und religiose Erkenntnis, 184.

474

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Die Erkenntnis des Lebendig-Konkreten

»Berithrung“ und ,lebendige Vereinigung“’* Getragen werde dieser
Erkenntnisvollzug von etwas edlem, so Guardini: ,Die Ritterlichkeit
dem Geistig-Ideellen gegentiber”” Der, der so gesinnt sei, stelle sich
mit seinem inneren Sein auf die Idee und sehe sie als tragfihig an,
auch auf die Gefahr hin, die dufSere Realitit zu verlieren.

Die Darstellung zur intuitiven und rationalen Seite zusammenfas-
send kann festgehalten werden, dass ein rein begriffliches Denken
fiir Guardini in ein mathematisches Formelwesen resultieren wiirde
und ein abstrahiertes ,Subjekt tiberhaupt® ,zerrinnt, sobald es sich
endgiltig ernst zu nehmen sucht“*’® Ein rein intuitives Erkennen
wiederum wiirde zerflieflen und wire stumm, wenn es nicht ein
Mindestmaf3 an begrifflicher und formaler Kraft besafe. ,Der Be-
griff war zu leer, die Intuition zu weich®”’ fiir die Erfassung des
Lebendig-Konkreten. Dieses kann fiir ihn weder allein mit Begriffen
erfasst werden, denn sie richten sich auf das Allgemeine oder zerglie-
dern die lebendige Einheit, noch allein durch die Intuition, denn
es konne nur etwas wissenschaftlich erfasst werden mit Begriff und
Urteil, sodass er in seiner Gegensatzlehre schlussfolgert: ,So stehen
wir vor einer Aporie“®”8

Gemif! der Ontologie des Lebendig-Konkreten, aus der die Er-
kenntnislehre folgt, kann eine Erkenntnishaltung nie rein auftreten,
sondern muss stets ein Mindestmafl der anderen vorhanden sein:
»Reine Formal-Erkenntnis wie reine Intuition sind unmdoglich, kon-
nen nicht einmal gedacht werden. Sie stellen als solche Grenzwerte
dar?7 Als Losung der Ausweglosigkeit charakterisiert Guardini in
seiner im Wintersemester 1923/24 gehaltenen Vorlesung ,Gott und
die Welt“ den Geist ganz im Sinne einer gegensitzlichen Erkenntnis-
theorie als ,Totalitét, die sowohl das Statische, Bildliche, als auch das
Dynamische, Gestaltende erfasst“*® Fiir die Erkenntnis des Leben-
dig-Konkreten ist also ein im Sowohl-als-auch stehender Erkenntnis-
akt gefordert: die Anschauung.

974 Ebd., 185.

975 Ebd., 185.

976 Guardini, Der Gegensatz, 204 Anm. 41.
977 Ebd., 208.

978 Ebd., 197.

979 Ebd., 206.

980 Guardini, Gott und die Welt, 150.

475

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

6.2.2.3 Die Einheit der Erkenntnis in der Anschauung

Guardini nutzt zur Entwicklung des einen Aktes der Erkenntnis bzw.
der Schau in seiner Gegensatzlehre sowohl die beiden transzenden-
talen Gegensitze als auch seine Untersuchungen in der Habilitation
iiber Bonaventura. Dort hatte er im Anschluss an den doctor seraphi-
cus bereits ein organisches und ein dialektisches Erkenntnisprinzip
komplementir zueinander gestellt. Das organische gehe ,dem Kon-
kreten und Zusammenhingenden nach® und das dialektische ,,dem
Abstrakten und dem Unterschiedenen®! Das organische sei synthe-
tischer und ,konstruktiv-spekulativer Natur und das dialektische
analytischer und ,kritisch-positiver Natur“*®? In der Gegensatzlehre
bezeichnet er diese beiden Weisen der Erkenntnis als Rationalitét
(dialektisch) und Intuition (organisch). Wie in der Habilitation vor-
gebildet, betont Guardini dann 1925 im Sinne der transzendentalen
Gegensitze, dass sie weder voneinander abgeleitet werden noch
einander verwischen konnten, sondern es bediirfe eines Schrittes,
um von einer Seite zur anderen zu gelangen. Zudem seien sie aber
auch nicht voneinander getrennt, sondern sie stiinden in Einheit
zueinander: ,Lebendige Erkenntnis, Erkenntnis als konkreter Akt
des lebendigen Subjekts, steht in beiden Haltungen, in beiden Sinns-
pharen 9%

In diesen Ausfilhrungen zeigen sich die Auseinandersetzungen
aus den transzendentalen Gegensatzpaaren mit Goethe, Hegel und
Kierkegaard in erkenntnistheoretischer Wendung sowie das quanti-
tative Verhdltnis des Gegensatzes. Daraus konnten in der Darstel-
lung der Ontologie des Lebendig-Konkreten drei Thesen der Er-
kenntnistheorie gewonnen werden: ,BVII: Der Akt der Erkenntnis,
das Verhiltnis von Rationalitit und Intuition, besteht sowohl in
ihrer Verwandtschaft als auch in ihrer Besonderung. Sie schliefien
qualitativ zugleich einander ein und einander aus. Zwischen ihnen
besteht das Verhiltnis der Analogie® ,B™: Der Erkenntnisakt ist
sowohl einer als auch in sich gegensitzlich gebaut in Rationalitat
und Intuition. Die diese Analogie verbindende Grundkraft ist die
Liebe® ,BX: Das Verhiltnis zwischen Rationalitit und Intuition im

981 Guardini, Systembildende Elemente in der Theologie Bonaventuras, 220.
982 Ebd., 220.
983 Guardini, Der Gegensatz, 206.

476

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Die Erkenntnis des Lebendig-Konkreten

Erkenntnisakt ist nicht starr, sondern lebendig durch mannigfalti-
ge Maflverschiebungen und wogt in einem lebendigen Rhythmus®
Guardini schlussfolgert:

»Ja, sie sind so eins, daf§ der namlich lebendige Erkenntnisakt in beiden

Gegenstands- und Haltungsbereichen steht. Er umfaf3t sie beide; unver-

mischt, qualitativ eigenstdndig, aber als verwandte, so, daf} sie einander

tragen; so, daf§ er in beiden steht, zwischen beiden schwingt, sie beide

ist«984
Wie in der Ontologie ist ein solcher Erkenntnisakt nicht als Harmo-
nie zwischen beiden Polen, sondern nur im Durchgang von einer
zur anderen Seite moglich. Im konkreten Erkenntnisvorgang konne,
so Guardini, zuerst die logische Reihe vollzogen werden und dann
die intuitive, doch beide zugleich zu vollziehen, sei dem Denken
L,unmoglich®%%> Was aber moglich sei, wire die Aufforderung ans
Denken, das Lebendig-Konkrete ,in einem einheitlichen Gesamtakt
einer konkreten Totalitit“ zu erfassen.”®® Dabei verzichten Rationa-
litait und Intuition sowohl darauf, das Lebendig-Konkrete jeweils
allein zu erkennen als auch es in einer Synthese zu fassen, vielmehr
bilden beide Seiten eine urspriingliche Einheit. Den in Spannung
zwischen beiden Erkenntnisseiten sich vollziehenden einen konkre-
ten Erkenntnisakt nennt Guardini ,Anschauung®°%’

Sie fordere vom Denken, sich seiner urspriinglichen Einheit be-
wusst zu sein und auf die Realisierung von Teilakten zu verzichten.
Der eine Erkenntnisvorgang bestehe in einem Ubergang vom Maxi-
mum der einen zu dem der anderen Seite:

,Und in schnellem Hin und Her realisiert sich, aus dem Begriffs- in’s In-
tuitionsmaximum iibergehend, das Hochstmafl der Erkenntnishaltung,

der Anschauung““%8

984 Ebd., 207.

985 Vgl. ebd., 217: Das Denken ,kann wohl die erste Denkreihe vollziehen; darauf
die zweite; dann erklaren: Beide gehéren real zusammen. Aber diese Zusam-
mengehorigkeit inhaltlich als Einheit vollziehen, kann es nicht®

986 Ebd., 218.

987 Ebd., 219.

988 Ebd., 221.

477

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

Von einer Seite zur anderen gebe es keinen Prozess, sondern, wie bei
den Gegensatzpolen, allein den Schritt:

»-Und der Akt, durch den eines erfafit wird, setzt voraus, dafl zugleich
das andere mitgefafit werde. Freilich enthilt dieser Akt eine unver-
mischte Zweiheit, und kommt vom einen nur so zum Anderen, daf} er
es eben als qualitativ Anderes erfaf3t, durch einen ,Schritt; nicht durch
unmerklichen Ubergang. Welcher Schritt aber nicht in ein absolut An-

deres hintiberfithrt, sondern in ein Gefordert-Anderes; ein Verwandt-

Verschiedenes %

Guardini sieht folgende Methoden, wie die Anschauung gelingen
konne: ,vor allem das Gesprach® und seine Ersatzformen in Brief
und antithetischer Gedankenentwicklung. Dabei sollten die Gegen-
satzkomponenten auf polar zueinander gestellte Individuen, Grup-
pen und logische Gesichtspunkte verteilt werden, um sie so in ihrer
Einheit zu erfassen:

»Die sokratisch-platonische Methode ist solch zeugendes Denken zwei-
er in der Liebe zur Wahrheit verbundener. Und die Akademie ein
Versuch, diese Struktur des Erkennens zur Ordnung einer Denkgemein-
schaft zu machen®?%?

Die Griindung einer solchen Akademie sollte Guardini dann zeit-
lebens nachverfolgen bis es ihm - zumindest zu einem Teil - in
der Griindung der Katholischen Akademien in Deutschland nach
dem Zweiten Weltkrieg gelang. Die sokratisch-platonische Methode
sollte er spéter in seinem Werk zum ,Tod des Sokrates“ naher aus-
fithren. In theologischer Perspektive lige eine heutige Anwendung
von Guardinis einem Erkenntnisakt der Anschauung im ekklesiolo-
gischen Prinzip der Synodalitit.”"!

Zusammenfassend beantwortet Guardini die zu Beginn seiner
Gegensatzlehre gestellte Frage, wie das Lebendig-Konkrete erkannt
werden kénne, wie folgt:

,Unmittelbar kann das Konkrete nur von der Intuition erfafit werden.
Wohl aber konnen der Intuition durch wissenschaftliche Mittel, eben

989 Ebd., 48.

990 Ebd., 222. Anm. 44.

991 Darauf wird kurz am Ende dieser Untersuchung hingewiesen. Vgl. Teil ,Zu-
sammenschau - Blinde Flecken - Horizonte — Ausblick® Kapitel ,4.3 Synodali-
tat: Die Denkstruktur des Gegensatzes fruchtbar machen'.

478

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Die Erkenntnis des Lebendig-Konkreten

durch Begriffe, Gegenstand, Richtung und Weg vorgeschrieben werden.
Dann tritt an Stelle freischwebender Intuition wissenschaftlich geformte
Anschauung. Damit ist der Gegenstand indirekt begrifflich erfafit und
wissenschaftlich eingeordnet

Es kann festgehalten werden, dass er mit der Erkenntnis in der An-
schauung sowohl der Wissenschaftlichkeit der Erkenntnis als auch
der Lebendigkeit des Konkreten Rechnung tragen will. Thr Ziel fin-
det seine Epistemologie, wie es sich aus der Ontologie ergab, im
Blick der Liebe. Dieser wiederum vollendet sich fiir ihn, um einen
Ausblick auf seine Theologie zu gewidhren, in der eucharistischen
Anbetung, die ein Angeschautwerden vom reinen Licht ist.”* Yvon-
ne Dohna Schlobitten halt richtigerweise fest:

»Guardinis Anschauung ist eine einfithlsame Intuition des Schauens
und Fiihlens, die durch das Licht des Transzendenten erméglicht wird
und offen fiir das Transzendente ist“%*

Weitere Ausfithrungen dazu miissen hier offenbleiben. Aus dem
einen Akt der Anschauung, der die rationale und intuitive Seite um-
fasst, folgen fiir Guardini auch neue tiberrationale Begrifflichkeiten,
auf die nun eingegangen sei.

6.2.3 Uberrationale Begrifflichkeiten

Der Prozess der Begriffsbildung entspricht dem Vorgang des gegen-
satzlich-gebauten Aktes der Anschauung. Die Rationalitdt sei die
Erkenntnisseite, die sich auf die Form-Reihe der Ontologie des
Lebendig-Konkreten richtet: Bau, Form, Allgemeines, Disposition,
Regel, Transzendenz, Verwandtschaft und Einheit. Die Begriffe sei-
en dabei, so Guardini, ,Iranspositionen des formhaften Wirklich-

992 Guardini, Der Gegensatz, 222.

993 Vgl. Guardini, Der Herr, 610: ,Darum muf3 es etwas geben, an dem das Herz
sich immer wieder in der Wahrheit erneuert, der Geist sich reinigt, der Blick
sich kléart, der Charakter verpflichtet wird. Das ist die Anbetung. Es gibt nichts
Wichtigeres fiir den Menschen, als dafi er lerne, sich mit dem inneren Sein vor
Gott zu neigen; Ihm Raum zu geben, daf$ Er aufsteige und der Eigentliche sei,
deshalb, weil er wiirdig ist, es zu sein. Zu denken, innerlich zu vollziehen, daf3
Gott der Anbetung wiirdig ist, aus Seiner Wahrheit heraus, unendlich, restlos —
das ist heilig und groff und macht gesund von Grund aus".

994 Dohna Schlobitten, Das schauende Denken auf das Ganze, 339.

479

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

keitsmoments in sein formhaftes Denkadquivalent“®®> Die Intuition
sei die Erkenntnisseite, die sich auf die ,Fiille-Reihe® richtet: Akt,
Fiille, Besonderes Produktion, Urspriinglichkeit, Immanenz, Beson-
derung und Vielfalt. Dabei handele es sich im Unterschied zur ers-
ten Erkenntnisseite um ,indirekte Begriffe“?®, die das Gemeinte
nur umreiflen und darauf hinweisen, dass die intuitive Seite des
Erkenntnisaktes diese erfassen und sie in ein Bild oder eine Hand-
lung umzusetzen seien. Guardini bezeichnet die ,Fiille-Reihe“ auch
als ,aufler-rational“*®” Wie bereits der Erkenntnisakt nicht einfach
eine Synthese zwischen Intuition und Rationalitit darstelle, so sei-
en auch die Begriffe nicht eine Zusammenfiigung, sondern hatten
einen Charakter sui generis im ,Uber-rationalen® Das ,Ergebnis“ der
Anschauung miisse also Begriff und Intuition iiberwélben und dies
kann fiir Guardini nur in ,einer Tat, in einem Symbol, im eigenen
Sein“ ausgesprochen werden.”8

Er definiert die Entstehung eines Symbols bereits 1918 in seiner
Schrift ,Vom Geist der Liturgie® dahingehend, ,wenn etwas Innerli-
ches, Geistiges seinen Ausdruck im Auferlichen, Kérperlichen fin-
det®?” Leib und Seele stehen fiir ihn in einem Symbolverhéltnis
zueinander. Er sei ihr lebendiges Symbol!%, d.h. sie driicke sich als

995 Guardini, Der Gegensatz, 205.

996 Ebd., 205.

997 Ebd., 243.

998 Ebd., 220.

999 Guardini, Vom Geist der Liturgie, 80.

1000 Das Symbol ist die Einheit von Leib und Seele. In der Gegensatzlehre betont
Guardini, dass zwischen Leib und Seele ,lebendige Einheit besteht, ihr
Verhiltnis also offensichtlich gegensatzlich gebaut ist. (Vgl. Guardini, Der
Gegensatz, 130). Damit muss auch der Annahme von Alfons Knoll wider-
sprochen werden, nach der Guardini den Gegensatzgedanken auf Leib und
Seele nicht anwenden wiirde. (Vgl. Knoll, Glaube und Kultur, 83). Guardini
kritisiert gerade an der Neuzeit: ,Was mit der Neuzeit einsetzt, bedeutet
etwas ganz Anderes. Sie erstrebte ,reines’ Geistwesen, und bewirkte eine
der furchtbarsten Verwechslungen, die je den Abfall von menschlich-ganz-
heitlicher Haltung gerdcht haben: sie suchte das ,Rein-Geistige* und geriet
ins Abstrakte. Verleiblichung und damit das Symbol wurden abgelehnt, un-
merklich aber schob sich an die Stelle des ,Geistigen’ das Abstrakte, der Be-
griff (Guardini, Liturgische Bildung, 36). Guardini erwahnt in ,Vom Geist
der Liturgie®; dass die ,neuere historische und systematische Symbolanalyse*
wichtige Fingerzeige gebe und dass diese unter Hinzunahme der Gedanken
der echten Person und des Pneumas erginzt werden miisste. (Vgl. Guardini,

480

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Die Erkenntnis des Lebendig-Konkreten

metaphysisch héheres Prinzip in ihm nach auflen hin aus, jedoch
niemals vollstindig, da sich das Hohere im Niederen nicht gianz-
lich zu zeigen vermdge. Der Mensch sei daher in einem doppelten
Sinn symbolfdhig: aktiv-symbolisch, offenbarend, ausdriickend und
rezeptiv-symbolisch, empfangend und verstehend.®®! Die hochste
Symbolfihigkeit zeigt sich fiir Guardini 1918 in der Liturgie, sodass
sich auch hier erweist, wie sein Gegensatzdenken in seinem liturgi-
schen Denken steht.

Guardini bleibt in seiner Gegensatzlehre Beispiele solcher neu zu
gewinnenden iiberrationalen Begrifflichkeiten, d.h. Symbolen, schul-
dig. Wahrscheinlich wird man sie in seinen tastenden Gestaltinter-
pretationen zu suchen haben, die stets die Achtung vor dem Ge-
heimnis der Person wahren. Bemerkenswert an seiner Darlegung der
polar-gebauten ,Anschauung® und den daraus folgenden Termini
ist, dass er in der Ausrichtung auf die Existentialitit des Denkens ein
blof3es Spiel mit Begriffen kritisiert und vielleicht deshalb auch keine
eigenen iiberrationalen Begrifflichkeiten einfithrt. Thm war wihrend
seiner Professur in Berlin daran gelegen, den konkreten Horerinnen
und Hoérern sehen zu helfen, was in liturgischer Wendung bedeutet:

Vom Geist der Liturgie, 80). Wird bei der Frage nach dem Symbol zudem
bedacht, dass Cassirer von 1923 bis 1929 sein dreibandiges Hauptwerk der
»Philosophie der symbolischen Formen® und 1926 sein Werk ,Individuum
und Kosmos in der Philosophie der Renaissance“ verdffentlicht, werden die
Horizonte erdffnet, in denen die auch von Guardini aufgeworfene Frage
nach dem Symbol im Anschluss an die Gedanken in der Gegensatzlehre
erweiternd neu gestellt werden konnten. (Vgl. Cassirer, Ernst, Philosophie
der symbolischen Formen. Erster Teil. Die Sprache. Text und Anmerkungen
bearbeitet von Claus Rosenkranz (=ECW 11), Hamburg 2001; Ders., Philo-
sophie der symbolischen Formen. Zweiter Teil. Das mystische Denken. Text
und Anmerkungen bearbeitet von Claus Rosenkranz (=ECW 12), Hamburg
2002; Ders., Philosophie der symbolischen Formen. Dritter Teil. Phdnome-
nologie der Erkenntnis. Text und Anmerkungen bearbeitet von Claus Ro-
senkranz (=ECW 13), Hamburg 2002; Ders., Individuum und Kosmos in
der Philosophie der Renaissance. Die platonische Renaissance in England
und die Schule von Cambridge. Text und Anmerkungen bearbeitet von
Friederike Plaga und Claus Rosenkranz (=ECW 14), Hamburg 2002).

1001 Vgl. Guardini, Liturgische Bildung, 35. Liturgische Bildung bedeutet fiir
Guardini, dass die Haltung des Korpers wieder religiés werden miisse, dass
die Menschen wieder lernen miissten, mit dem Leib zu beten: ,Wir miissen
lernen, unser Inneres im Aufleren auszudriicken und aus Auflerem das Inne-
re abzulesen. Mit andern Worten: wir miissen wieder symbolfihig werden®.
(Guardini, Liturgische Bildung, 43).

481

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

symbolfahig zu werden. In der Gegensatzlehre schliefit er nach der
Frage des Erkenntnisaktes und nach den ihm zugehorigen Begrift-
lichkeiten die Frage nach der Existentialitit des Denkens an. Die
von ihm zur Verwurzelung des Denkens im konkreten Leben gege-
benen Hinweise seien nun in den Blick genommen.

6.3 Kritik der lebendig-konkreten Vernunft

Im Anschluss an seine Darstellung der Anschauung als polar-gebau-
tem Erkenntnisvorgang spezifiziert Guardini seine epistemologische
Fragestellung dahingehend, wie das konkrete Subjekt den konkreten
Gegenstand zu fassen vermdége. Einer allgemeinen Erkenntnistheo-
rie, die lediglich das Subjekt tiberhaupt im Blick hat, entgegnet er,
dass es ,nur konkrete Subjekte” gebe.l90? Bereits in seinen Vortra-
gen ,Vom Sinn der Kirche* hatte er drei Jahre vor Veréffentlichung
der Gegensatzlehre dargelegt, dass kein ,abstrakt-logisches Subjekt*
denke, sondern ,der lebendige Mensch“1°% In seinem Anselm-Arti-
kel aus dem Jahr 1921 fuhrt er ebenfalls aus, dass das Denken als
konkreter Vorgang nicht von einem abstrakten, sondern von einem
lebendigen Subjekt getragen sei, das mit seinem gesamten Sein in
den Denkvorgang einbezogen ist. Diese von ihm beim mittelalterli-
chen Denker Anselm von Canterbury aufgefundene Grundhaltung
sieht er auch in seiner Zeit in der Phanomenologie wieder aufbre-
chen:

»Diese neue, der mittelalterlichen verwandte Denkart offenbart sich in
besonderer [...] Weise in dem phidnomenologischen Grundsatz, wonach
von den verschiedenen Seinsgebieten bestimmte Erkenntnishaltungen
des Subjekts gefordert werden... 1004

Ausgehend von diesem von Guardini offensichtlich spatestens seit
1921 vorgefundenen Grundsatz, dass der Erkenntnisvorgang die ge-
samte Existenz des Erkennenden einfordere, ergibt sich, dass Er-
kennen von der Haltung des Subjektes abhangig ist. Eine solche
Existentialitit der Erkenntnis fasst er in seiner Gegensatzlehre dann

1002 Guardini, Der Gegensatz, 232.
1003 Guardini, Vom Sinn der Kirche, 69.
1004 Guardini, Anselm von Canterbury und das Wesen der Theologie, 400.

482

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Die Erkenntnis des Lebendig-Konkreten

unter das Schlagwort einer ,Kritik der konkreten Vernunft“!°0> In
seiner im Wintersemester 1923/24 gehaltenen Vorlesung firmiert die
Erkenntnislehre unter der Bezeichnung , Kritik einer lebendigen Ver-
nunft® und wird von ihm mit Newmans ,Grammar of assent” in
Verbindung gebracht.1?% Da es sich um denselben Inhalt handelt,
wurden beide Terminologien im Titel dieses Kapitels in ,Kritik der
lebendig-konkreten Vernunft“ zusammengefasst. Die Kontraposition
zur ,,Kritik der reinen Vernunft® Immanuel Kants ist uniiberseh-
bar, doch darf bei Guardini nicht eine gleichermaflen elaborierte
Erkenntnistheorie dahinter erwartet werden, sondern es finden sich
einige Gedankenstrukturen, die aber nicht tiefer philosophisch be-
griindet sind, sondern merklich seinem eigenen Schauen entsprin-
gen.

Eine ,Kritik der lebendig-konkreten Vernunft® beinhaltet fiir
Guardini zwei Konkretionen des Subjekts: Es befinde sich erstens in
einer konkreten Umwelt und bediirfe deshalb der Korrektur durch
das Gesamt als Gegenpol und trete zweitens dem Gegenstand mit
einer bestimmten inneren Haltung gegeniiber. Diese zwei Aspekte
seien im Folgenden ausgefiihrt.

6.3.1 Die konkrete Umwelt

Ein konkretes Subjekt konne also, entsprechend dem eigenen Stand-
ort, der eigenen Veranlagung und der Mdglichkeit des Sehens be-
stimmter Groflen (z.B. der Wellenldnge des Lichtes) immer nur
auf einen selektiven Ausschnitt aus der Gesamtwirklichkeit bezogen
sein: ,Der einzelne Mensch [...] richtet sich wollend wie handelnd
von vornherein nur auf bestimmte Teile und Seiten aus dieser Men-
schen-Gesamtwelt“1997 Er schaffe sich eine ,besondere Welt", in der
er lebe und die er besonders erkenne, weil sie ihm ,wahlverwandt®
sei. Der Mensch kreiere sich also seine ,individuelle Umwelt"1008

1005 Guardini, Der Gegensatz, 232.

1006 Vgl. Guardini, Gott und die Welt, 157: ,Es gibt nicht nur eine Kritik der
theoretischen Vernunft, sondern auch der lebendigen Vernunft, und es ist
wichtig, dass einmal eine solche geschrieben werde, vor allem gelebt werde
- Newman, Grammar of assent".

1007 Guardini, Der Gegensatz, 233.

1008 Ebd., 234.

483

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

Im Sinne des Gegensatzpaars von Einzelnem und Ganzheit
nimmt Guardini eine Kritik an der Einzelerkenntnis vor und for-
dert die Einordnung des Einzelnen in das Gesamt. Sei es einerseits
eine Stirke des Individuums, konkret in seiner Umwelt verwurzelt
zu sein, so offenbare sich darin andererseits die Schwiche, dass es
manche Bereiche schwicher und manche tiberhaupt nicht sehe, da
jeder Mensch nur einen Ausschnitt von Welt wahrnehme und dies
auch aus seiner jeweiligen Perspektive. Daraus ergibt sich, dass der
Mensch fiir Guardini niemals vorurteilslos als ,Mensch iiberhaupt*
auf eine ,Welt iiberhaupt® blicken konne, wie er in seiner Gegensatz-
lehre ausfiihrt: ,Es gibt nur den konkreten Menschen, und der steht
wesenhaft im Vorurteil; wesenhaft bezogen auf eine ihm wahlver-
wandte Individualwelt, Umwelt“190 Dessen miisse sich, so Guardini,
jeder Forschende bewusst sein. Erst aus der richtigen Einordnung
der eigenen Perspektive ins Gesamt sei es moglich, dass der Einzelne
»die Dinge rund und im Zusammenhang mit den ibrigen sieht,
erlebt, erfaf3t“1% Individuelles Denken sei einseitig und alle Einsei-
tigkeit zerstort, wie gezeigt worden ist, die lebendige Spannung des
Lebendig-Konkreten:

»Es gehort zur gegensatzbestimmten Haltung, sich vor der Geheimnis-
umschlieflenden Vielseitigkeit; vor der Gespanntheit des Seins nicht zu
furchten, sie nicht als Anstofl, sondern als das Normale zu nehmen.
Als jene Tatsache, die dem Wirklichen erst seine ganze Fiille und Tiefe
gibt<10u

Wie im Gegensatzpaar von Einzelnem und Ganzheit beide in leben-
diger Spannung aufeinander bezogen gedacht werden, so wendet
Guardini auch hier dieses Prinzip an, um den Blick des Einzelnen zu
richten. Es bediirfe, so Guardini in seiner Vorlesung ,,Gott und die
Welt, einer ,,Kritik des individuellen Denkens®19!? Sie bestehe darin,
sich von anderen Blickwinkeln ergdnzen und korrigieren zu lassen:
»Die Denkhaltung des andern mitvollziehen und sich durch diese
ausweiten lassen®!””® Die gegensatzlich-gebaute Erkenntnistheorie
sei eine Hilfe fur den Finzelnen, um von der Gesamtheit zu wis-

1009 Ebd., 235.
1010 Ebd., 237.
1011 Ebd., 245.
1012 Guardini, Gott und die Welt, 162.
1013 Ebd., 162.

484

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Die Erkenntnis des Lebendig-Konkreten

sen, hiermit die eigene Beschrankung aufzudecken und sich somit
selbst in das wesensgeméfie Verhaltnis zur gesamten Menschenwelt
einzuordnen. Hier zeigt sich das regulatorische Prinzip der Gegen-
satzlehre darin, dass sie fiir Guardini ,als theoretisches Prinzip, ein
Heuristikum und Regulator [ist], um die Fehlerquellen der individu-
ellen Einstellung zu iiberwinden®10

Er kennt fiir die Korrektur des individuellen Denkens ganz im
Sinne katholischer Theologie zwei Gemeinschaftsformen: die Ge-
meinschaft nebeneinander und die Gemeinschaft nacheinander (die
Tradition der Kirche).' Jene sei z.B. in einer philosophischen
Schule, einer Akademie oder einem Orden zu erblicken, und die-
se in der Tradition der Kirche oder der ,philosophia perennis“1016
Guardini sieht in seiner Zeit eine neue ,Universalitdtshaltung® erwa-
chen:

»Die von der Gegensatzidee beherrschte Haltung trigt etwas eigentiim-
lich Welthaftes in sich. Eine eigentiimliche Offenheit; eine Neigung, das
Einzelne als Ganzes, Rundes zu sehen; eine eigentiimliche Fahigkeit,
das Einzel-Runde als Glied eines Gesamten zu nehmen. Dieses ,Gesam-
te* meint keine umfafSbare Gestalt, sondern lebendige Mehr-Dimensio-
nalitdt, darin Kréfte und Strukturen, aus verschiedenen ,Richtungen’ her

einander gegeniibergestellt, zu einem Mittelpunkt hin“!0”

So unerlidsslich korrigierend die gemeinschaftliche Erkenntnis sei,
so diirfe auch diese nicht rein genommen werden, da dadurch
der Einzelne in ein fertiges Schema eingeordnet oder die wertvolle
Einzelerkenntnis in einem vorschnellen Sowohl-als-auch aufgelost
werden konnte. Dagegen betont Guardini, dass der Einzelne im
Konkreten verwurzelt bleiben solle!, worin sich wiederum die
Anwendung des Gegensatzpaars von Einzelnem und Ganzheit auf
die Erkenntnistheorie erweist. Es geht Guardini um eine ,qualitative
Universalitdt. Eine Weise, das zu sein, was man ist, und das zu tun,
was man tut. Eine optische Richtigkeit, wie das gesehen wird, was

1014 Guardini, Der Gegensatz, 238.

1015 Vgl. Guardini, Gott und die Welt, 162.

1016 Vgl. Guardini, Anselm von Canterbury und das Wesen der Theologie, 401.
1017 Guardini, Der Gegensatz, 241.

1018 Vgl. ebd., 240.

485

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

vor den Blick kommt; eine Perspektive, wie sich die Dinge dem Auge
einordnen‘!0®

6.3.2 Die innere Haltung des Erkennenden

Die Existentialitait der FErkenntnis beinhaltet fur Guardini, dass
die Erkenntnis eine entsprechende innere Disposition des Subjek-
tes voraussetzt, wie er in seiner Vorlesung ,Gott und die Welt"
ausfithrt: ,Das Denken steht in tiefem Zusammenhange mit dem
Sittlichen®192% Auch in seiner Habilitation iiber Bonaventura hatte er
ausgearbeitet, dass die Erkenntnis fiir diesen abhéngig sei ,von der
sittlichen Haltung des Menschen!%?! Neben eine ,logische Kritik"
stellt er deshalb eine ,lebendige Kritik’, ob ein Mensch die innere
Voraussetzung zum Erkennen habe!022:

»Alles, was das Menschenleben ausmacht, spielt in dieses Sehen hin-
ein, hemmend oder helfend. Es ist gewiss wie jedes Sehen etwas, was
geschieht. Aber es ist auch in unsere Hand gegeben, ist innere Zucht.
[...] Das Erkennen (innere Sehen) ist eben nicht eine blofie Maschinerie

(photographische Linse), sondern Leben. Und damit liegen in ihm auch

alle Probleme des Lebens®1023

In seiner Vorlesung ,Gott und die Welt“ hatte er geméfl der Mit-
schrift von Ursula Kolberg ausgefiihrt, dass in seiner Zeit die Frage
vorgeherrscht habe, ob das Erkennen immer gelinge, oder ob dazu
eine bestimmte innere Haltung notwendig sei. Dabei kritisiert er,
dass eine wahre ,Erkenntnisbildung’, d.h. eine Vorbereitung auf die
Erkenntnis oder das Abwarten eines richtigen Zeitpunktes fiir eine
Einsicht, in seiner Zeit kaum mehr bekannt sei.l>* Er beobachtet
kein Streben mehr zum Ideal der Vollkommenbheit und ein Verkom-
men des Sittlichen, da vieles beliebig werde und die ,,Entscheidung
und die Treue zum Aushalten® fehle. Zudem erblickt er eine Hybris
des Menschen, die er vor allem an Nietzsche festmacht und seinem

1019 Ebd., 246.

1020 Guardini, Gott und die Welt, 138.

1021 Guardini, Systembildende Elemente in der Theologie Bonaventuras, 65.
1022 Vgl. Guardini, Gott und die Welt, 139.

1023 Ebd., 154.

1024 Vgl. ebd., 134.

486

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Die Erkenntnis des Lebendig-Konkreten

Willen, selbst Gott zu sein!®?>: ,Diese Dekadenz wirkt auf das tiefste
hiniiber in die Féhigkeit klaren Denkens“!02¢ In derselben Richtung
hatte er auch anhand der Erkenntnistheorie Bonaventuras dargelegt:

»Du kannst die Wahrheit schauen, die dich lehrt, wenn Begierden und

Einbildungskraft dich nicht hindern. Also tritben Begierlichkeit und

ungeordnetes Phantasieleben die Wirkung des Seelenlichtes®19%

Die konkrete Erkenntnis ist fiir Guardini mit dem Willen des
Subjekts verbunden, etwas erkennen zu wollen und dafiir eine be-
stimmte sittliche Haltung einzunehmen. Zu dieser gehéren fiir ihn
zwei Dinge: ,die Reinheit der Gesinnung® und ,die Reinheit des
Seins“1028 Es bediirfe sowohl der wissenschaftlichen Lauterkeit als
auch der rechten Wesensverfassung des Menschen, was an den Satz
des Bonaventura erinnert, dass nur der Heilige den Heiligen zu
erkennen vermag. Bonaventura betone in seiner theologischen Er-
kenntnistheorie, so Guardini, dass die ,Lauterkeit des Herzens und
reges Gebetsleben die Einsicht fordern, ja tiberhaupt erst ermdogli-
chen102 Dabei setze eine hoher zu erkennende Tatsache einen gro-
Beren Selbsteinsatz des Subjektes voraus, woraus sich ergibt, dass fiir
die Erkenntnis Gottes der ganze Mensch gefordert sei, womit sich
auch in der Erkenntnistheorie das Weggeben der Seele als Grund
von Guardinis Gegensatzlehre und Erkenntnistheorie erweist.
Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass der in der Er-
kenntnis des Lebendig-Konkreten ausgefiihrte Blick der Anschau-
ung fiir Guardini in einer zweifachen Konkretion und damit Kritik
steht: er ist verwurzelt in der individuellen Umwelt und bedarf der
Korrektur durch die Gemeinschaft, und er ist fundiert in der Hal-
tung des Individuums, sodass eine Existentialitdt des Denkens und
damit eine sittliche Grundhaltung gegeben sind. Beide Dimensionen
der ,Kritik der lebendig-konkreten Vernunft” zusammenfiithrend be-
steht der richtige, volle, runde Blick fiir Guardini, auf dem Grund
des christlichen Glaubens stehend, in einem Blick von diesem Glau-
ben her, d.h.: sich mit dem eigenen Sein in Christus festzumachen,
heilig zu leben, und, um Objektivitit zu gewinnen, gemeinsam in

1025 Vgl. ebd., 139.

1026 Ebd., 135.

1027 Guardini, Systembildende Elemente in der Theologie Bonaventuras, 32.
1028 Guardini, Gott und die Welt, 160.

1029 Guardini, Systembildende Elemente in der Theologie Bonaventuras, 216.

487

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

der Gemeinschaft der Kirche zu schauen. Diesen Blick der Katholi-
schen Weltanschauung deutet er in seiner Gegensatzlehre an, und er
wandte ihn bis zu seinem Tod in Gestaltinterpretationen und zahl-
reichen ErschliefSungen des Christlichen selbst an. Seinen knappen
Ausfithrungen in der Gegensatzlehre sei zum Abschluss des Kapitels
zur Erkenntnis des Lebendig-Konkreten nachgegangen.

6.4 Weiterdenken: Katholische Weltanschauung

Guardini gibt zum Ende seiner Gegensatzlehre unter dem Titel
»Der weltanschauliche Blick und die Gegensatzidee® auf etwas mehr
als zwei Seiten einen Ausblick auf seine beriihmte Methode der
Katholischen Weltanschauung. Dabei merkt er an, das Wesen der
Weltanschauung nicht naher entwickeln zu kdnnen, wobei er hoffe,
»bald Ausfiihrlicheres vorlegen zu kénnen®193? Da die zeitliche Anga-
be iiber den hier zu untersuchenden Zeitraum der Gegensatzlehre
als solcher hinausweist, und die Weltanschauung im Buch selbst
einen sehr kleinen Raum einnimmt, sei sie auch hier lediglich als
Ausblick behandelt. Es versteht sich von selbst, dass dieses fiir das
gesamte Opus Guardinis gewichtige Thema eine eigene ausfiihrliche
Untersuchung verdienen wiirde, doch wére damit der Forschungs-
horizont {iberschritten. Es sei hier zur Verdeutlichung des in der
Gegensatzlehre von Guardini Dargelegten lediglich auf zwei weitere
frithere Quellen eingegangen: auf den von ihm selbst erwahnten Ar-
tikel ,Vom Wesen katholischer Weltanschauung“ aus dem Jahr 1923
und auf den ersten Teil seiner im Sommersemester 1923 gehaltenen
Vorlesung ,Weltanschauliche Fragen in der Erlosungslehre®.

Der Ursprung seiner Katholischen Weltanschauung wird von ihm
selbst in die Entwicklungen der Jahre 1905-1908 verortet, und somit
in die Anfinge der Ausarbeitung seiner Gegensatzlehre, wie er in
seinen Berichten festhielt:

»Ich bestimmte Weltanschauung als den Blick, der vom Glauben aus
auf die Wirklichkeit der Welt moglich werde [...] Damit konnte ich
die Konsequenzen aus dem ziehen, was ich schon in Tibingen als
Sinn des Glaubens erkannt hatte. Es bedeutete das Standfassen in der
Offenbarung und die Mdéglichkeit, von ihr aus die Welt, die ja selbst das

1030 Guardini, Der Gegensatz, 247 Anm. 46.

488

- am 21.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Die Erkenntnis des Lebendig-Konkreten

Werk des offenbarenden Gottes ist, in ihrer eigentlichen Wahrheit zu

sehen“103!

In einem Brief an Weiger vom 20. Februar 1923 stellt Guardini die
entscheidende These seiner Weltanschauungslehre auf:

sWas ist Weltanschauungslehre’? Wenn man fragt, keiner weif} es. Ich
denke, es ist einfach das, was das Mittelalter ,die Wahrheit® nennt: das
Bild der Welt und des Lebens, gesehen aus Gottes Offenbarung®1932

Weltanschauung geschieht fiir Guardini also mit einem Blick, der
sich auf die Offenbarung Gottes stellt, - und dies ist die logische
Fortfithrung seiner eigenen existentiellen Erfahrung, wie sie im
zweiten Teil beschrieben wurde - sich zur objektiven Gewiéhr dieses
Standnehmens in die Gemeinschaft der Kirche einbettet.

Die Erkenntnishaltung der Weltanschauung unterscheide sich von
den Einzelwissenschaften dahingehend, so Guardini, dass diese nur
einen einzelnen Blickwinkel auf die Welt richten, die Weltanschau-
ung jedoch Welt in einem Blick als Ganzheit und zugleich als Ein-
maliges sehe: ,Weltanschauung ist ein Erkenntnisakt, der sich ganz
in besonderer Weise auf die Ganzheit, auf das Welthafte richtet"103

In seiner Antrittsvorlesung an der Humboldt-Universitdt zu Berlin
mit dem Titel ,Vom Wesen katholischer Weltanschauung® im Jahr
1923 behandelt er auf Grundlage des dritten intraempirischen Ge-
gensatzpaares von Allgemeinem und Besonderem die Frage der Dif-
ferenz von Weltanschauung und Metaphysik, die sich gleichermafSen
auf das Wesen der Dinge richten. Jene erfasse zugleich das Ganze
des Dings aus einem Abstand heraus als auch dessen besondere
lebendig-einmalige Gestalt'®** und habe dabei eine letzte Einheit
vor Augen, in der Besonderes und Allgemeines miteinander gegeben
sind, wohingegen sich die Metaphysik zwar auch auf das Ganze

1031 Guardini, Berichte, 42f.

1032 Brief an Weiger vom 20. Februar 1923, Nieder-Holtorf, in: Gerl-Falkovitz
(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 240. In einem Brief an Heinrich Fries
vom 1. Juli 1952 verortete Guardini seinen Versuch der Weltanschauung, wie
30 Jahre zuvor, zwischen Offenbarungsglauben und empirischer Betrach-
tung. (Vgl. Brief von Romano Guardini an Heinrich Fries vom 171952,
zitiert nach: Gerl-Falkovitz, Geheimnis des Lebendigen, 156).

1033  Guardini, Weltanschauliche Fragen in der Erl6sungslehre, 71.

1034 Vgl. Guardini, Vom Wesen katholischer Weltanschauung, 30.

489

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

richte, aber das Wesen in ,reiner Allgemeinheit erfasse!®> und das
konkrete wirkliche Ding nur als ,,Fall“ des Allgemeinen betrachte!0%,

Zur Wahrnehmung und Beschreibung der Welt, wie sie in der
Anschauung gegeben sind, trete in der Weltanschauung eine werten-
de Stellungnahme hinzu, die jedoch nur mittels eines Standpunktes
moglich sei, der im qualitativen und wesenhaften Sinn tiber der Welt
liege.'” Diesen konne, so Guardini, allein die Offenbarung geben,
womit das Fundament des Gegensatzdenkens ausgesprochen ist. Ist
die Gegensatzspannung vom trinitarischen Gott gehalten, so ist er
auch der Standpunkt, von dem aus die Gesamtheit in den Blick
genommen werden kann, wie Guardini in seiner Gegensatzlehre
darlegt:

»Diesen Standpunkt schaftt die Tatsache der Offenbarung. Sich offen-
barend tritt der Uberweltliche Gott in die Welt. Er ist anders als sie,
tibernatiirlich; dadurch hebt sie sich ab, bietet ihren eigensten Anblick.
Er ist doch wieder ihr Urbild, sie ihm verwandt; dadurch wird sie in
seinem Lichte voll sichtbar. Weltanschauung ist, endgiiltig gesehen, der
Blick Gottes auf die Welt: Der Blick Christi“1038

Christus ist fiir Guardini der Mafistab, an dem alles gemessen
wird, und Weltanschauung ist Anteilnahme am Blick Christi.[0%
Sie bedeutet, sich zu ihm zu stellen und von ihm her und mit
ihm zu schauen. Der Gegensatz richtet sich auf das Konkrete, ist
aber nicht mit der Weltanschauung gleichzusetzen, denn was bei
der Weltanschauung hinzukommt, ist das bewusste Standnehmen
auf dem Standpunkt Christi. Ausgehend von diesem gldubigen Blick
~gewinnt die Gegensatzhaltung fiir den Vollzug dieser Sicht duflerste
Bedeutung®!1%40 Ist aber Christus gerade die lebendige Einheit der
Maximal-Gegensitze Gott und Mensch, d.h. gemaf3 der vier chal-
zedonischen Adverbien ungetrennt, unverandert, unvermischt und
nicht geteilt, dann ist die Gegensatzlehre die philosophisch-wissen-

1035 Vgl. ebd., 24f.

1036 Vgl. ebd., 27.

1037 Vgl. ebd., 74.

1038 Guardini, Der Gegensatz, 248.

1039 Vgl. Guardini, Weltanschauliche Fragen in der Erlésungslehre, 74: ,Dieser
Standpunkt ist der der Offenbarung. Gott, der souverin ist, hat sein Wort
in die Welt gesprochen a) vorbereitender Weise durch die Propheten b)
wirklich durch die zweite Person, Jesus Christus®

1040 Guardini, Der Gegensatz, 249.

490

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Die Erkenntnis des Lebendig-Konkreten

schaftliche Ausbuchstabierung des Blickes Christi auf Welt: ,,Katho-
lische Weltanschauungslehre aber ist die wissenschaftliche Erfassung
dieses Blickes, und dessen, was er sieht“!104!

Kite Friedemann, die eine Rezension zu Guardinis Gegensatz-
lehre verfasste, erblickt in ihr zurecht eine ,echt katholische Hal-
tung’, die sie in Bezug auf den von Guardini geforderten ,Untergang
der Natur® bis zum Kreuzesopfer Christi deutet.!%4? Der Blick der
Weltanschauung sei dann der Blick auf die Gegensitze, der allein
vom Blick Christi, d.h. von der Offenbarung her méglich sei: ,In-
dem wir an Christus glauben, stellen wir uns auf seinen Standpunkt,
und nehmen an seinem Blicke teil“1%43 Jesus Christus, so schluss-
folgert Hans Urs von Balthasar richtigerweise, sei die letzte Mitte
von Guardinis Weltschau.!%4* Er habe, so Balthasar, den weltlichen
Bereich mit dem Licht des Glaubens angestrahlt, wodurch darin
Tiefen aufleuchten, die sonst verborgen geblieben wiren. Diesen
Bereich ,erachtete Guardini als seine Domaine, als ein beinah noch
unentdecktes Land 104>

Guardini geht in seiner Antrittsvorlesung wie auch in der Vorle-
sung ,Weltanschauliche Fragen in der Erlosungslehre® ausgehend
von Christus noch weiter hin zur Kirche, was er in der Gegensatz-
lehre nicht wiedergibt: ,Die Kirche ist die geschichtliche Tragerin
des vollen Blickes Christi auf die Welt"1%4¢ Guardini scheint diese
Weiterfithrung auf die Kirche in seiner Gegensatzlehre ausgelassen
zu haben, um sie noch mehr als philosophischen Versuch von einem
theologischen abzugrenzen, doch darf dieser Umstand nicht dariiber
hinwegtduschen, wie gezeigt worden ist, dass sie in seinem Schaffen
bis zur Gegensatzlehre wie auch in seiner Existenz bestdndig prasent
ist. Insbesondere in seiner Habilitation iiber Bonaventura scheint
in den erkenntnistheoretischen Teilen immer wieder der Bezug zu
Christus, dem Licht, und im Hierarchiedenken zur Kirche hin auf.
Die Gegensatzlehre kann auch philosophisch ohne diese Beziige
gelesen werden, doch wire sie damit aus der gesamten Denk- und
Lebensbewegung Guardinis hinausgenommen und ihr somit nicht

1041 Guardini, Vom Wesen katholischer Weltanschauung, 43.
1042 Vgl. Friedemann, Der Gegensatz, 188.

1043 Ebd., 188.

1044 Vgl. Balthasar, Reform aus dem Ursprung, 33.

1045 Ebd., 21.

1046 Guardini, Weltanschauliche Fragen in der Erl6sungslehre, 77.

491

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

volle Rechnung getragen, wie die unmittelbar vor der Gegensatz-
lehre gehaltenen Vorlesungen erweisen:

»Die katholische Weltanschauung, kurz zusammengefafit, ist demnach
der Blick, den die Kirche aus der Fiille ihrer Totalitat auf die Welt tut,
der Blick, der sich fiir den Menschen vom Glauben her auf die Welt
offnet, immer getragen von einer typischen Struktur, aber eingefiigt in
die lebendige Ganzheit der Kirche®!1%4

Zeigte sich der Mensch als gegensitzlich gebaut und von einer Mitte,
die Gott ist, her getragen, so kann abschlieflend festgehalten werden,
dass auch der Blick auf den Menschen allein von Christus her ge-
schehen kann. Die Gegensatzidee ,bedeutet kein geschlossenes Sys-
tem, sondern ein Aufgetansein der Augen und eine innere Richtung
im lebendigen Sein. Sie macht, daf$ die Wirklichkeit uns Raum wird
und Fiille von Gestalten, in die wir hinausschreiten konnen, ohne
uns zu verlieren1048

Mit Guardinis Ausblick auf die Weltanschauung in seiner Gegen-
satzlehre schliefit sich der Bogen des Gehaltenseins von Christus
her und des Blickes mit Christus in die Vielfalt der Welt. Hatte er
ab 1905 gemeinsam mit Neundorfer den Gegensatzgedanken aus
personlichen Fragestellungen heraus entwickelt und in seinem Um-
kehrerlebnis Halt gefunden, dann muss er auch seine in der Gegen-
satzlehre gefundene Theorie mit einem in der Kirche verwurzelten
Blick schlieflen.

7 Zusammenschau

Der dritte Teil der Untersuchung widmete sich der Ontologie und
der Erkenntnis des Lebendig-Konkreten. Guardini beschreibt es als
sowohl dynamisch Akte vollziehend als auch statisch sicher und fest
gebaut; als sowohl fest in der Fiille der Erde verwurzelt als auch in
apollinischer Form und Klarheit gen Himmel ragend; als Einzelnes,
das in Gemeinschaft steht; als sowohl aus dem eigenen Inneren he-
raus kreativ schaffend als auch mit vorhandenem Material ordnend
umgehend; als sowohl Ursprung von Neuem als auch als in der

1047 Ebd., 78.
1048 Guardini, Der Gegensatz, 257.

492

- am 21.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Zusammenschau

Regel des Gewohnten sich vollziehend; als sowohl in sich ruhend als
auch nach oben hin ausgestreckt lebend; als sowohl Verwandtschaft
als auch Besonderung; als sowohl Einheit als auch Mannigfaltigkeit.
Mit den beiden letztgenannten transzendentalen Gegensatzpaaren
behandelte Guardini auch das Verhiltnis der Polaritat als solcher.
Das so gegensitzlich gebaute Lebendig-Konkrete fordert fiir seine
Erfassung einen ebenso polaren Erkenntnisakt, den Guardini als
Anschauung bezeichnet. Mit den quantitativen Lebensverhéltnissen
von Mafd und Rhythmus tragt er dem stindigen Pulsieren des Le-
bendig-Konkreten Rechnung. Dieses Lebendig-Konkrete ist fundiert
und bestindig gedfinet auf den dreifaltigen Gott hin, sodass konklu-
diert werden kann: In seiner Gegensatzlehre zeichnet Guardini eine
dynamische trialogische bzw. trinitarische Ontologie des Lebendig-
Konkreten.!? Die folgende Grafik versucht, diesen Teil zusammen
zu schauen:

1049 Diese These unterstiitzen Yvonne Dohna Schlobitten und Silvano Zucal.
(Vgl. Dohna Schlobitten, Das schauende Denken auf das Ganze, 338).

493

1.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 111 ,,Gehalt”

Teil ITT ,,Gehalt*

[ Die dynamische trialogische Ontologie des Lebendig-Konkreten ]

Reihe I

Intraempirisch
Akt

Falle

Einzelheit

Transempirisch
Produktion
Utrsprimglichkeit
Immanenz

Transzendental
Verwandtschaft
Embheit

A

Quantitative Lebensverhiltnisse

Mal und Rhythmus

T

Reihe II

Intraempirisch
Ban

Form

Ganzheit

Transempirisch
Disposition
Regel
Transzendenz

Transzendental
Besonderung
Mannigfaltighkeit

N 4

Die Erkenntnis des Lebendig-Konkreten

Auges.

Die Erkenntnis folgt dem Sein, weshalb der fiir sie bendtigte Akt gegensiatzlich gebaut ist. Diesen
bezeichnet Guardini als Anschauung Sie griindet auf den Voraussetzungen des Lichtes und des

wird, verldindet.

Die Anschauung weitet Guardini zur Katholischen Weltanschauung durch ein Standnehmen auf dem
Fundament Jesu Christi. wie ihn die Offenbarung, die objektiv in der Katholischen Kirche dargelegt

Grafik 11: Uberblick iiber den dritten Teil der Untersuchung

In dieser Untersuchung wurde betont, dass sich Guardini einer
Vielzahl von Quellen bedient, um mit ihnen gemeinsam das kom-
plexe Phdnomen des Lebendig-Konkreten in den Blick zu nehmen.
Dabei parallelisiert er in Multiperspektivitit beispielsweise Max

494

1.01.2028, 03:06:05.

- [ —


https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Zusammenschau

Scheler, Friedrich Wilhelm Foerster, Aristoteles, Thomas von Aquin,
Bonaventura, Johann Wolfgang von Goethe, Georg Simmel, Hans
Driesch, Werner Sombart, Friedrich Nietzsche, die Kunst Beurons,
Aurelius Augustinus, Seren Kierkegaard und Georg Friedrich Wil-
helm Hegel. Guardini war nicht daran gelegen, ein System zu schaf-
fen, in dem die verschiedenen Denkstromungen in historischer Ein-
ordnung harmonieren, sondern er wollte andere lehren, richtig zu
sehen. Dafiir bediente er sich der méoglichst grofien Spannweite der
Multiperspektivitat. Es ist der Verdienst Guardinis, eine solche Schu-
le der Anschauung in seiner Gegensatzlehre vorgelegt zu haben.

495

- am 21.01.2028, 03:06:05.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 21.01:2026, 03:08:05.,



https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1 Terminologie
	1.1 Kategorien und Transzendentalien
	1.2 Vom Metaphysischen zum Intra- und Transempirischen und zur Ontologie

	2 Kategoriale Gegensätze I: Die intraempirischen Gegensätze
	2.1 Akt und Bau
	2.1.1 Akt
	2.1.1.1 Vier Perspektiven auf das Phänomen
	2.1.1.2 Romano Guardinis Begegnung mit Søren Kierkegaard
	2.1.1.3 Die Person als Akt aber nicht als reine Dynamik

	2.1.2 Bau: Beuroner Madonnen und Logos vor Ethos
	2.1.3 Der Gegensatz: Dynamik und Statik

	2.2 Form und Formloses: Romano Guardinis Dialog mit Friedrich Nietzsche
	2.2.1 Vor vierzehn Tagen bin ich Nietzsche begegnet
	2.2.2 Apollinische Form und Gestalt
	2.2.3 Das Formlose oder Dionysos
	2.2.4 Der Gegensatz

	2.3 Lebendig-Besonderes und Lebendig-Allgemeines
	2.3.1 Allgemeines: Der Gegensatz
	2.3.2 Besonderes I: Der Einzelne und die Gemeinschaft in der Gegensatzlehre
	2.3.3 Besonderes II: Der Einzelne und die Gemeinschaft in Romano Guardinis frühen Schriften zur Kirche und zur Liturgie
	2.3.4 Exkurs: Der Einzelne und die Gemeinschaft in Guardinis späteren Schriften


	3 Kategoriale Gegensätze II: Die transempirischen Gegensätze
	3.1 Der transempirische Punkt: Romano Guardinis Hinweis auf Hans Driesch
	3.2 Produktion und Disposition
	3.2.1 Produktion: Romano Guardini und die Künste
	3.2.2 Disposition: Romano Guardini im Dialog mit Werner Sombart
	3.2.3 Der Gegensatz

	3.3 Ursprünglichkeit und Regel
	3.4 Immanenz und Transzendenz: Hinweise auf Romano Guardinis Befassung mit Aurelius Augustinus und Georg Simmel
	3.4.1 Immanenz
	3.4.2 Transzendenz
	3.4.3 Der Gegensatz
	3.4.4 Weiterdenken: Romano Guardini und Martin Heidegger


	4 Die transzendentalen Gegensätze
	4.1 Vorbemerkung
	4.2 Qualitativ: Verwandtschaft und Besonderung
	4.2.1 Verwandtschaft: Hinführung
	4.2.2 Verwandtschaft I: Romano Guardini und Johann Wolfgang von Goethe
	4.2.2.1 Die Polarität: Die Farbenlehre und die Wahlverwandtschaften
	4.2.2.2 Die Unterscheidung von Gegensatz und Widerspruch: Gut und Böse
	4.2.2.3 Wider den prozessualen Übergang von einer Gegensatzseite zur anderen

	4.2.3 Verwandtschaft II: Romano Guardini und Georg Wilhelm Friedrich Hegel
	4.2.3.1 Guardinis Befassung mit Hegel
	4.2.3.2 Auseinandersetzung mit der Dialektik Hegels

	4.2.4 Besonderung: Romano Guardini und Søren Kierkegaard
	4.2.4.1 Vom abstrakten System zur qualitativen Existenzdialektik des „Entweder / Oder“
	4.2.4.2 Wider die reine Verwirklichung der „Besonderung“

	4.2.5 Der Gegensatz

	4.3 Struktiv: Einheit und Mannigfaltigkeit: Romano Guardinis Auseinandersetzung mit (neu-)platonischem Denken und Bonaventura
	4.3.1 Der Bestand des Erfahrbaren und das bonaventuranische Erbe
	4.3.2 Bonaventuras Lehren von den Ideen und vom Geisteslicht
	4.3.3 Die Bedeutung Bonaventuras für Guardinis Gegensatzdenken


	5 Die Komplexität des Lebendig-Konkreten
	5.1 Die Verhältnisse Kreuzung und Reihung
	5.2 Die quantitativen Lebensverhältnisse von Maß und Rhythmus
	5.2.1 Maß
	5.2.2 Rhythmus

	5.3 Höhere Gegensatzeinheiten
	5.4 Weiterdenken: Eine Kritik der konkreten Wertungsfähigkeit

	6 Die Erkenntnis des Lebendig-Konkreten
	6.1 Grundlage der Erkenntnis: Schauen im Licht
	6.1.1 Das Licht
	6.1.2 Das Auge und die Schau

	6.2 Die Anschauung: Die Einheit von Intuition und Rationalität
	6.2.1 Die Fragestellung
	6.2.2 Die Anschauung
	6.2.2.1 Die rationale Seite der Erkenntnis
	6.2.2.2 Die intuitive Seite der Erkenntnis
	6.2.2.3 Die Einheit der Erkenntnis in der Anschauung

	6.2.3 Überrationale Begrifflichkeiten

	6.3 Kritik der lebendig-konkreten Vernunft
	6.3.1 Die konkrete Umwelt
	6.3.2 Die innere Haltung des Erkennenden

	6.4 Weiterdenken: Katholische Weltanschauung

	7 Zusammenschau

