
Teil III „Gehalt“

Im ersten Teil der Untersuchung „Genese“ wurde gezeigt, dass die
Gegensatzidee aus Guardinis eigener Existenz entspringt und er
sie gemeinsam mit Karl Neundörfer über eine Charakterlehre hin
zu einem allgemeinen System entwickelte, das er 1914 erstmals ver‐
öffentlichte. Mit der Skizzierung der weiteren Entwicklung bis 1925
stand der Gedankengang an der Schwelle zur Gegensatzschrift. Da‐
ran schloss sich im zweiten Teil „Grund“ die Darstellung der drei
Fundamente der Gegensatzlehre an: Guardinis Hinwendung zum
Wirklichen, zum Lebendig-Konkreten und zur Mitte in der Hingabe
an Gott und die Kirche. Auf diesem Boden aufbauend soll nun im
dritten Teil „Gehalt“ das Gebäude der Ontologie und der Erkenntnis
des Lebendig-Konkreten ausgeführt werden.

Die zur Darstellung gewählte Methode ist – ganz im Sinne der
Gegensatzlehre und der Existenz Guardinis selbst – die der Begeg‐
nung und des Dialogs. Da das Seiende so gebaut sei, dass es von
verschiedenen Standpunkten aus gefasst werden könne, müsse sich
jeder der Gesprächsteilnehmer der überstrukturellen Totalität des
Daseins als auch der eigenen strukturellen Begrenztheit bewusst
sein. Im Dialog könne sich zwischen ihnen eine Einheit in der
Spannung entwickeln, woraus sich die Chance der Allseitigkeit – der
Kat-holizität – des Blickens, d.h. der vollen Wahrheit ergebe:1

„Die Typik des Erfassens ist eine Antwort auf die des Seins. Genauer
gesagt: Die Typik des Erfassens und die des Seins bilden zusammen ein
Ganzes; eine Weise, wie Sein und Erfassen auf einander bezogen sind,
und menschliches ‚Dasein‘ sich verwirklicht“.2

1 Vgl. Guardini, Romano, Dritte Zwischenbemerkung über das Philosophieren,
in: ders., Fünf Zwischenbemerkungen aus dem Ethikkolleg, in: Guardini-Archiv
der Katholischen Akademie in Bayern, München, Nachlass Romano Guardini,
Nr. 1641, 6.

2 Ebd., 4.

267

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diesem Ansatz Guardinis wird in der vorliegenden Untersuchung
dadurch Rechnung getragen, dass seine unterschiedliche Zugangs‐
weisen zur Wirklichkeit zusammen geschaut werden. Dabei werden
u.a. die phänomenologische Methode Max Schelers, die Theologien
des Thomas‘ von Aquin, Bonaventuras und Aurelius Augustinus, die
Philosophien Aristoteles‘, Platons, Nietzsches, Kierkegaards, Simmels
und Hegels, das Polaritätsdenken Goethes, die Ökonomie Werner
Sombarts und die Kunst Beurons hinzugezogen. Dies sind alles Au‐
toren, mit denen sich Guardini in der Gegensatzlehre explizit oder
implizit auseinandersetzte. Er schaute aus ihrer jeweiligen Perspek‐
tive auf das Lebendig-Konkrete und gewann so neue Aspekte hinzu.
Zugleich ordnete er sie in die Gegensatzspannung, in das Gesamt
von Wirklichkeit, ein, und korrigierte damit eventuelle Einseitig‐
keiten.

Der Fokus der Untersuchung liegt also darin, die verschiedenen
Dialoge Guardinis in der Gegensatzlehre offen zu legen, und damit
den Reichtum seines Gegensatzdenkens zu verdeutlichen, der sich
hinter oft einfachen Formulierungen verbirgt. Die verschiedenen
Autoren werden parallel nebeneinandergestellt, ohne den Versuch
zu unternehmen, sie unter ein einheitliches System zu zwängen,
da dies dem Ansatz Guardinis selbst zuwiderliefe. Vielmehr bildet
für ihn das Zusammenschauen der unterschiedlichen Perspektiven
eine Einheit, die sich nicht als Totalität fassen lasse, wohl aber im
Durchgang der einen zur anderen Seite aufscheine: Gegensatz.

„Darin würden sich die Denkbilder nicht zu einer Synthese zusammen‐
setzen; sich auch nicht auf ein übergeordnetes Ur-Bild reduzieren. Jedes
würde Ausgangspunkt, Sehweise, Charakter, wie sie ihm eigen sind,
behalten, aber am anderen sowohl wie sich selbst unter Kritik nehmen
wie auch ausweiten“.3

All diese Versuche, Guardini in einen Dialog mit anderen Denkern
seiner Zeit oder früherer Epochen zu setzen, sind zweifach limitiert:
erstens können seine Gespräche mit den einzelnen Autoren immer
nur angedeutet, und nie vollends ausgeführt werden, da dies jeweils
eigene Untersuchungen zum Verhältnis Guardinis z.B. zu Goethe be‐
deuten würde. Dies ist hier aber nicht der Forschungsschwerpunkt.
Zweitens legt Guardini nur selten seine Quellen offen und verar‐

3 Ebd., 6.

Teil III „Gehalt“

268

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


beitete stattdessen die Impulse aus dem Gesamt der Wirklichkeit
schöpferisch eigenständig.4 Er lässt sich also nicht dieser oder jener
„Schule“ zuordnen, vielmehr sind die hier zum Dialog gewählten
Autoren jene, mit denen er sich sicher befasste, wenn es auch bei
weitem nicht die einzigen waren.

Methodisch folgt die Untersuchung noch in einer weiteren Weise
Guardinis Vorgehen. Wirkliche Wissenschaft darf für ihn vom
Grenzfall ausgehen und einen Begriff bilden, müsse aber dann zur
Wirklichkeit zurückkehren, um dort den komplizierteren lebendigen
Begriff zu erlangen, der aber erst dem Wirklichen voll gerecht werde:

„Die wissenschaftliche Begriffs- und Definitionsbildung darf wohl vom
Grenzfall ausgehen, um das Gesuchte in möglichst spezifischer Reinheit
zu Gesicht zu bekommen. Dann aber muß sie vom Grenzfall zum
lebendig möglichen Fall vorschreiten und ihn der Definition zu Grunde
legen“.5

Dies bedeutet für die kommenden Ausführungen zu den einzelnen
Gegensatzpaaren, dass zuerst eine Gegensatzseite für sich dargestellt
wird, um deren Gehalt besser heben zu können. Anschließend wird
die andere Gegensatzseite ausgeführt, wodurch eine Einordnung in
die Ganzheit der konkreten Gestalt und damit Korrektur geschieht.

Dieser dritte Teil der Untersuchung ist in sechs Kapitel unterglie‐
dert, deren Ordnung nahezu derjenigen der Gegensatzschrift folgt.
Nach Vorbemerkungen zur von Guardini verwendeten Terminologie
„Kategorie“ und „Transzendentalien“ im ersten Kapitel werden im
zweiten die drei intraempirischen (Akt und Bau, Form und Form‐
loses sowie Lebendig-Besonderes und Lebendig-Allgemeines), im
dritten die drei transempirischen (Produktion und Disposition, Ur‐
sprünglichkeit und Regel sowie Immanenz und Transzendenz) und
im vierten die zwei transzendentalen Gegensatzpaare (Verwandt‐
schaft und Besonderung sowie Einheit und Mannigfaltigkeit) darge‐

4 Guardini beschrieb 1914 seine eigene Arbeitsmethode Weiger wie folgt: „Aber
ich muß, scheint mir, den Mut haben, in meinem Denken, trotz des innigsten
Anschlusses an die Vergangenheit, an die Arbeit der Großen, allein und auf mir
selber zu stehen, mich der Fülle des mannigfaltigen Wirklichen zu öffnen, und es
selbst in die großen Ordnungen des Gedankens hineinzutragen so gut ich kann.
So wird der Weg rastlos weiterführen, bereit von jedem anzunehmen, aber im
letzten doch allein“. (Brief an Weiger vom 17. März 1914, Freiburg im Breisgau, in:
Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 142).

5 Guardini, Der Gegensatz, 230.

Teil III „Gehalt“

269

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stellt. Darauf folgen im fünften Kapitel „Die Komplexität des Leben‐
dig-Konkreten“ die quantitativen Lebensverhältnisse von Maß und
Rhythmus sowie die Relationen der Kreuzung und Reihung, die
die Ausführungen zur Ontologie des Lebendig-Konkreten beschlie‐
ßen. Das sechste Kapitel widmet sich gemäß Guardinis Grundsatz,
dass das Erkennen dem Sein folge, der knappen Epistemologie der
Gegensatzlehre. Ein Ausblick auf seine Lehre der Katholischen Welt‐
anschauung bildet den Schlussakkord dieses Teils, dessen Perspekti‐
ven im siebten Kapitel kurz zusammengeschaut werden.

1 Terminologie

In diesem dritten Teil „Gehalt“ sollen die Ontologie und die
Erkenntnis des Lebendig-Konkreten dargestellt werden. Guardini
zeichnet es in kategorialen und transzendentalen Gegensätzen. Be‐
vor auf diese eingegangen wird, werden die von ihm verwendeten
Begrifflichkeiten der „Kategorie“ und des „Transzendentalen“ und
die mit ihnen gegebenen Bezüge auf Kant, Aristoteles und die
scholastische Tradition untersucht werden.6 Daran schließt sich in
diesem Kapitel zur „Terminologie“ eine Darstellung seines Wechsels
vom Metaphysischen zum Intra- und Transempirischen an, wie er
ihn von „Gegensatz und Gegensätze“ hin zur Gegensatzlehre voll‐
zog. In den Ausführungen soll deutlich werden, wie er sowohl in
der theologischen Tradition verwurzelt blieb als auch diese kreativ
in den Dialog mit den philosophischen und kulturellen Strömungen
seiner Zeit brachte.

1.1 Kategorien und Transzendentalien

Guardini knüpft in seinem Gebrauch des Terminus „Kategorie“ für
die kategorialen Gegensätze an die Begriffstradition des Aristoteles
und Thomas von Aquin an und setzt sich explizit von der kantischen
Kategorienlehre ab, wie er in der Gegensatzlehre betont: „Dieser
Begriff hat mit dem Problem, das die Kantische Logik an das Wort

6 Vgl. ebd., 26f.

Teil III „Gehalt“

270

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


‚Kategorie‘ knüpft, dem Problem des Apriori also, nichts zu tun“.7
Im vorherigen Teil „Grund“ konnte gezeigt werden, dass er sich von
einer kantischen bzw. neukantianischen Philosophie distanzierte.
Seine Begriffswahl steht auf dem Grund seiner Hinwendung zur
Wirklichkeit als Ausgangspunkt seiner Philosophie.

Für Kant sind die Kategorien Produkte des menschlichen Geistes,
die a priori erkannt werden. Sie sind bei ihm, entgegen Aristoteles
und Thomas, nicht Beschreibungen des Seienden, sondern Beding‐
ungen des Denkens, Begriffe, um überhaupt ein Urteil treffen zu
können. Kant gewinnt seine Kategorien aus der Form der Urteile,
d.h. rein aus dem Verstand, dessen Vermögen es sei, zu urteilen: Ur‐
teile seien allgemein, besonders oder einzeln und damit hinsichtlich
der Quantität bestimmt; seien bejahend, verneinend oder unendlich,
hätten unterschiedliche Qualität; seien in kategorische, hypotheti‐
sche und disjunktive hinsichtlich der Relation unterschieden; seien
problematisch, assertorisch oder apodiktisch, d.h. unterschiedlicher
Modalität. In seiner berühmten Kategorientafel hält Kant die Kate‐
gorien fest.8 Sie zeichnen bei ihm die Struktur möglicher Erfahrung
vor und sind nicht auf Dinge an sich bezogen.

Guardini stellt in seiner Gegensatzlehre entgegen Kant heraus,
dass er die Bedeutung der Kategorialen Gegensätze in etwa so sehe,
„wie die Scholastik mit Aristoteles die logischen ‚Kategorien‘“9 und
Viktor von Weizsäcker würdigt in seiner Rezension der Gegensatz‐
lehre Guardini als den „Ausgräber“ des lebendigen Kategorienbe‐
griffs des Aristoteles für seine Zeit10. Seine Kategorien – die intraem‐
pirischen und transempirischen Gegensätze – sind dadurch geeint,
dass sie alle ein Seiendes bezeichnen:

„Alle diese Begriffe meinen ein Seiendes, ‚Sein‘ verstanden im allge‐
meinsten Sinne, als ‚bestimmtes Etwas‘. Dieser Begriff kann nicht mehr

7 Ebd., 27.
8 Vgl. Kant, Immanuel, Kritik der reinen Vernunft, Riga 1781 (A) und 1787 (B),

hier: B, 106: Die Kategorien der Quantität seien Einheit, Vielheit und Allheit;
die Kategorien der Qualität seien Realität, Negation und Limitation; die Kate‐
gorien der Relation seien Inhärenz und Subsistenz, Kausalität und Dependenz
sowie die Gemeinschaft; die Kategorien der Modalität seien Möglichkeit und
Unmöglichkeit, Dasein und Nichtsein sowie Notwendigkeit und Zufälligkeit.

9 Guardini, Der Gegensatz, 26.
10 Vgl. Weizsäcker, Der Gegensatz, 133.

1 Terminologie

271

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aufgelöst werden; er ist der letzt-denkbare, höchste, und ganz einfach.
Man kann ihn aber unter verschiedenen Gesichtspunkten betrachten“.11

Er stellt sich mit dieser Aussage in die ontologische Tradition des
Aristoteles und auch des Thomas von Aquin. Jener hatte das Seiende
in ein Seiendes durch Hinzukommendes, z.B. dem Menschen das
Gebildetsein, und ein Seiendes von sich selbst her – der Mensch für
sich allein gedacht – unterschieden. Von Letzterem werde dann in
so vielen Bedeutungen gesprochen, wie es Kategorien gebe, wie er in
der Metaphysik schreibt:

„Sein an sich sagt man in so vielen Bedeutungen, wie es Formen der
Kategorien gibt; denn so vielfach diese ausgesagt werden, so viele Be‐
deutungen des Seins bezeichnen sie“.12

Thomas von Aquin schließt in seinem Physikkommentar daran an
und betont, dass das Seiende nicht auf eine Weise ausgesagt werde,
wie Parmenides annahm, sondern gemäß den Kategorien (genera)
auf vielerlei Weise (multipliciter).13 Guardini folgt der thomasischen
Grundlage in seiner vielfältigen und doch einen Sicht auf das Seien‐
de in der Multiperspektivität der Gegensatzpaare.

Kategorien werden bei Aristoteles und mit ihm bei Thomas in
Zusammenhang mit dem Sein, der Kategorie der Essenz, genannt.14
Kategorie sei bei ihnen eine höchste Gattung des Seienden, ein Mit‐
tel zur Gliederung von Sein, wie Johannes Hübner zurecht feststellt:
„Eine Aufstellung der Kategorien in diesem Sinn ist eine Angabe
dessen, was es gibt“.15 Aristoteles kennt zehn Kategorien, zunächst
die Substanz, sowie neun Akzidentien, die von der Substanz als

11 Guardini, Der Gegensatz, 26.
12 Aristoteles, Metaphysik (übers. von Hermann Bonitz und hg. von Ernesto Gras‐

si), Berlin 1966, Δ 1017a 21–23.
13 Vgl. Thomas von Aquin, Sententia super Physicam, in: Marietti Editori. In octo

libros Physicorum Aristotelis exposition (cura et studio M. Maggiòlo), Turin
– Rom 1965, I, lec.6, n.4: „Dicitur enim ens uno modo substantia, alio modo
accidens; et hoc multipliciter secundum diversa genera“. [Eigene Übersetzung:
„Es wird nämlich das Seiende auf eine Weise gemäß der Substanz und auf eine
andere gemäß dem Akzidenz ausgesagt; und auf vielfache Weise gemäß den
verschiedenen Kategorien“.].

14 Vgl. Mueller-Goldingen, Christian, Aristoteles. Eine Einführung in sein philoso‐
phisches Werk, Hildesheim – Zürich – New York 2003, 46.

15 Hübner, Johannes, „Kategorie“, in: NHpG Band 2, 1251.

Teil III „Gehalt“

272

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erster Kategorie ausgesagt werden16, die ihm zufallen (lat. accidere):
Quantität, Qualität, Relation, Ort, Zeit, Lage, Haben, Tätigkeit und
Leiden17. Kategorien beantworten in dieser Denktradition also die
Frage, was etwas ist.

Guardini bezeichnete im expliziten Rekurs auf Aristoteles und
Thomas, unterstützt durch seine Exemplifizierung der Kategorien
mit „Substanz“ und „Relation“18, seine intraempirischen und trans‐
empirischen Gegensätze als kategoriale Gegensätze. Sie stellen für
ihn „die letzten Allgemeinheitsstufen des Gegensätzlichen dar, auf
denen die inhaltliche Bestimmtheit – die Gegensatz-Art – noch
gewahrt bleibt; die obersten, auf einander nicht mehr rückführ‐
baren Art-Gruppen des Gegensätzlichen“.19 In aristotelisch-thomasi‐
scher Einordnung kann festgehalten werden, dass die kategorialen
Gegensätze bei Guardini ein Mittel zur Beschreibung der Seinsstruk‐
tur sind. Er betreibt, so die Schlussfolgerung, in den Kapiteln, die
vom „System der Gegensätze“ handeln20, also Ontologie, eine Leh‐
re über das Seiende (tò òn), der sich eine Lehre von der Erkennt‐
nis dieses konkreten Seienden anschließt. Seine spezielle Prägung
der Seinslehre ist es, dass das Seiende grundlegend gegensätzlich
gebaut ist, wie eine Passage seiner Gegensatzlehre, die wiederum an
Thomas und Aristoteles anschließt, sie aber eigenschöpferisch prägt,
zum Ausdruck bringt:

16 In Anknüpfung an Aristoteles übernimmt Thomas von Aquin diese Einteilung:
„ens secundum se dividit in decem praedicamenta, quorum novem sunt de
genere accidentis“. [Eigene Übersetzung: „Das Seiende unterteilt sich in zehn
Kategorien, von denen neun der Gattung der Akzidenzien zugehören“.] (Vgl.
Thomas von Aquin, Sententia super Metaphysicam, in: Marietti Editori. In
duodecim libros Metaphysicorum Aristotelis expositio (cura et studio M.R.
Cathala), Turin – Rom 21971, V, lec.9, n.1).

17 Vgl. Aristoteles, Die Kategorien (übers. und hg. von Ingo W. Rath), Stuttgart
2009, 3–4, 1b 20 – 2a 5.

18 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 26. Damit nennt Guardini auch gerade jene Kate‐
gorien, die sich laut Thomas nicht von vornherein auf bestimmte Regionen des
Seienden beschränken, sondern auch für eine analoge Anwendung auf das Sein
überhaupt in Frage kommen. (Vgl. Rahner, Karl, Geist in Welt. Zur Metaphysik
der endlichen Erkenntnis bei Thomas von Aquin, in: ders., Sämtliche Werke
Band 2, Freiburg i.Br. – Solothurn – Düsseldorf 1995, 4–300, 296). Damit ist
wieder bestätigt, dass Guardini die Öffnung der Gegensatzlehre auf das Sein
überhaupt, auf Gott, intendierte.

19 Guardini, Der Gegensatz, 27.
20 Vgl. ebd., 29–167.

1 Terminologie

273

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Die Gegensatzlehre ist die theoretische Formulierung der Tatsache,
daß das Sein nicht ‚einseitig‘, sondern ‚zweiseitig‘, nicht ‚eindeutig‘, son‐
dern ‚zweideutig‘ ist. Es ist eine Einheit, aber nicht eine Einheit, die
recta linea und von einer Seite her, sondern nur jeweils von zwei Seiten
zu fassen ist“.21

Guardini schließt an die kategorialen Gegensätze die über sie
hinausgehende Frage an, wann ein Gegensatz echt sei, woraus sich
die Gruppe der transzendentalen Gegensätze ergibt.22 Auch hier
folgt er auf dem Boden seines philosophischen Ausgangspunktes
bei der Wirklichkeit der scholastischen Terminologie entgegen dem
Begriffsgebrauch Kants. Dieser nennt in seiner „Kritik der reinen
Vernunft“ „alle Erkenntnis transzendental, die sich nicht sowohl mit
Gegenständen, sondern mit unserer Erkenntnisart von Gegenstän‐
den, sofern diese a priori möglich sein soll, überhaupt beschäftigt“.23

Die aus dem obersten Prinzip der reinen Vernunft entspringenden
Grundsätze seien zu aller Erscheinung transzendent, d.h. es gebe
von ihnen keinen adäquaten empirischen Gebrauch.24 Das Trans‐
zendentale komme nicht durch Einigung des Sinnlichen unter eine
Kategorie zustande, sondern es sei Bedingung ihrer Möglichkeit und
stehe damit den Kategorien gegenüber und sei ihnen überlegen.
„Transzendental“ bezieht sich bei Kant also auf die Bedingungen
möglicher Erkenntnis im Subjekt.

Entgegen dieser kantischen Begriffsbestimmung verwendet
Guardini „transzendental“ als Charakterisierung des Seins im Sinne
der Scholastik, die diesen Terminus als überkategorial und überge‐
genständlich definierte.25 Die transzendentalen Bestimmungen des
Seins „ens“, „unum“, „verum“ und „bonum“ sind Denkinhalte, die an

21 Guardini, Gegensatz und Gegensätze, 17.
22 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 27.
23 Kant, KrV B, 25.
24 Vgl. ebd., 365.
25 Gemäß Josef de Vries decke die Metaphysik des Seins im Seienden die Differenz

von Wesen und Sein auf und verstehe das endliche Sein als durch Teilhabe sei‐
end, weshalb es das Sein als schöpferisches Prinzip, Gott als das subsistierende
Sein, fordere. Die Grundlegung einer solchen Metaphysik geschehe bei Thomas
von Aquin in einer Rückkehr des Geistes zu sich selbst, d.h. als transzendentale
Grundlegung. Die ursprüngliche Quelle, das eigene Sein und die eigenen geisti‐
gen Akte zu erfassen, sei bei ihm also die vollständige Rückkehr des Geistes zu
sich selbst. Aus dieser geistigen Erfahrung werden bei ihm die transzendentalen
Begriffe gewonnen, die das Apriori der kategorialen Erkenntnis der materiellen

Teil III „Gehalt“

274

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weite ihres Umfangs die Kategorien überschreiten und die jedem
Seienden notwendig zukommen. In „Gegensatz und Gegensätze“
betont Guardini in dieser Richtung, dass sich die transzendentalen
Gegensätze „in jedem Gegenstand der Erfahrung“26 finden. Die
transzendentalen Bestimmungen des Seins, des „Einheitlichen, Wah‐
ren, Guten, Schönen“27, fragen für ihn nach der Seinsechtheit, nach
der Bewährung des Seins. In dieser Weise werden auch die trans‐
zendentalen Gegensätze verstanden. Sie behandeln die Tatsache der
Gegensätzlichkeit als solcher und sind bei ihm doch auch an die
Erfahrung zurückgebunden.28

Mit seiner Anknüpfung an die Begriffstradition des Aristoteles
und des Thomas von Aquin setzt sich Guardini jedoch auch der Kri‐
tik Kants daran aus, wie er sie in seiner „Kritik der reinen Vernunft“
formulierte:

„Diese Einteilung [der Kategorien, Anm. P.M.] ist systematisch aus
einem gemeinschaftlichen Prinzip, nämlich dem Vermögen zu urteilen,
(welches eben so viel ist, als das Vermögen zu denken,) erzeugt, und
nicht rhapsodistisch, aus einer auf gut Glück unternommenen Aufsu‐
chung reiner Begriffe entstanden, von deren Vollzähligkeit man niemals
gewiß sein kann, da sie nur durch Induktion geschlossen wird, ohne zu
gedenken, daß man noch auf die letztere Art niemals einsieht, warum
denn gerade diese und nicht andre Begriffe dem reinen Verstande bei‐
wohnen“.29

Beide von Kant angeführten Kritikpunkte, dass erstens eine Katego‐
rienlehre aus einem einheitlichen Prinzip abgeleitet werden müsse
und dass zweitens über aus der Induktion gewonnene Kategorien
keine Gewissheit bestehe, lassen sich auch auf Guardinis Gegensatz‐
lehre übertragen.

Erstens betont Guardini, dass seine Aufstellung der beiden Reihen
der Gegensätze den Anspruch erhebt, dass es außer ihnen keine
anderen gebe und dass alle weiteren besondere seien, die sich in
den von ihm aufgezeigten wiederfinden lassen. Doch gesteht er

Dinge sind. (Vgl. De Vries, Josef, Grundbegriffe der Scholastik, Darmstadt 1980,
6, 33).

26 Guardini, Gegensatz und Gegensätze, 10.
27 Guardini, Der Gegensatz, 26.
28 Vgl. ebd., 88–99.
29 Kant, KrV B, 106f.

1 Terminologie

275

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch selbst zu, dass er dahingestellt sein lassen muss, „ob auch wirk‐
lich die einzigen getroffen sind“.30 Bereits die frühen Rezensenten
der Gegensatzlehre übten berechtigte Kritik an der von ihm ange‐
nommenen Vollständigkeit seiner Kategorientafel der Gegensätze.
Przywara führt aus, dass Guardini seine Tafel der Gegensätze als
erschöpfend darstelle, ohne „dass der letzte innere Grund dieser
Geschlossenheit ersichtlich wäre“.31 Friedrich Grave fragt ebenfalls
kritisch: „Ist die ‚Kategorientafel‘ der acht möglichen Gegensätze
vollständig?“32 Auch der Rezensent August Messer bezweifelt deren
Vollständigkeit und führt weitere Gegensatzpaare an, die sich nicht
auf die von Guardini benannten zurückführen ließen.33

Zweitens ist Guardinis Gegensatzdenken auch der Induktionskri‐
tik Kants ausgesetzt, denn er deduziert die Gegensätze nicht aus
einem einheitlichen Prinzip des reinen Verstandes wie Kant, son‐
dern wendet sich, wie bereits gezeigt, mit der Phänomenologie, der
Lebensphilosophie und der Ontologie dem Wirklichen und der eige‐
nen Erfahrung zu. Das Konkret-Lebendige ist sein Ausgangspunkt
des Denkens. Damit setzt er für die Gewissheit seiner Kategorien
wie Aristoteles und Thomas voraus, dass der Synthese des Verstan‐
des eine gleichartige Synthese am Ding an sich entspricht.34 Auch
wenn Thomas die Entsprechung von sprachlichen und ontologi‐
schen Kategorien bzw. von Erkennen und Sein voraussetzt35, liefert
er dennoch eine bei Aristoteles fehlende Ableitung der Kategorienta‐

30 Guardini, Der Gegensatz, 24, 55.
31 Przywara, Tragische Welt?, 192.
32 Grave, Romano Guardini, 353.
33 Vgl. Messer, Der Gegensatz, 62: „1. Identität-Veränderung, 2. gleich-verschieden,

3. absolut-relativ, 4. Entstehen-Vergehen, 5. stetig (kontinuierlich)-geschieden
(diskret), 6. aktiv-passiv, 7. Subjekt (subjektiv)-Objekt (objektiv), 8. psychisch-
physisch, 9. ideal-real, 10. Erscheinung-Ding (an sich) als das Erscheinende“.

34 Vgl. De Vries, Grundbegriffe der Scholastik, 5.
35 „Quicquid enim esse potest, intelligi potest”. (Thomas von Aquin, Summa

contra gentiles, in: Marietti Editori. (cura et studio P. Marc / C. Pera / P. Ca‐
ramello), 3 vol., Paris – Turin 1961, II, cap.98, n.9). Erkennen und Sein bilden
beim Aquinaten eine ursprüngliche Einheit. Erkennen ist das Beisichsein des
Seins, weshalb die Seinsmächtigkeit nach der Fähigkeit bestimmt wird, bei sich
sein zu können. Das Sein ist dabei der Grund, der sowohl Erkennen als auch
Erkanntheit als seine eigene Auszeichnung aus sich entspringen lässt und so
die Möglichkeit der vorgängigen Beziehung beider aufeinander begründet. (Vgl.
Rahner, Geist in Welt, 62).

Teil III „Gehalt“

276

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fel36, die Karl Rahner als „nicht mehr als eine nachträgliche Zusam‐
menordnung“37 bezeichnet. Inwieweit der thomasische Gedanken‐
gang hinreichend ist, muss hier dahingestellt bleiben. Bei Guardini
lässt sich als Einheitsprinzip aller acht Gegensatzpaare die „Mitte“
angeben. Dabei gehen von ihr zwar die Gegensätze aus und finden
in ihr ihre Einheit, doch leitet er die Gegensätze nicht aus ihr ab,
wie es Kant aus dem Urteil vollzieht. Guardini setzt sich in seiner
Gegensatzlehre also bleibend der Induktionskritik Kants aus, wie
ihm auch selbst bewusst ist, wird er doch aus seiner Vorlesung „Gott
und die Welt“ im Wintersemester 1923/24 von Ursula Kolberg mit
den Worten zitiert: „Erfahrung liefert immer und nur Vorläufiges“.38

Er gesteht damit ein, dass er keine Gewissheit über die induktiv
gewonnenen Kategorien, d.h. seine Gegensatzpaare, hat.

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass Guardini in
seiner Gegensatzlehre an die aristotelisch-thomasische Begriffstra‐
dition anknüpft, wodurch sich seine Ausführungen als Ontologie
des Lebendig-Konkreten ankündigen. Aus dieser terminologischen
Verbindung ergibt sich bei ihm jedoch keine Ablehnung der pla‐
tonischen Tradition – promovierte und habilitierte er doch über
Bonaventura. Vielmehr wird auch hier gelten, dass er in seinem
Denken des Sowohl-als-auch beide als legitime Blickwinkel einer
Multiperspektivität nebeneinanderstehen lassen kann.39 Guardini
orientiert sich in seinem Denken an einer aristotelisch-thomasischen
Traditionslinie, doch repetiert er diese nicht einfachhin, sondern
verbindet sie mit den philosophischen Denkrichtungen seiner Zeit,
sodass sich ein Wandel vom Metaphysischen hin zum Intra- und
Transempirischen und zur Ontologie ergibt, worauf im Folgenden
näher eingegangen sei.

36 Vgl. dafür: Thomas von Aquin, Sententia libri Metaphysicae V, lec.9.
37 Rahner, Geist in Welt, 297.
38 Guardini, Gott und die Welt, 145.
39 Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz betont richtig: „In Der Gegensatzlehre vermag

Guardini Thomas und Bonaventura ausdrücklich zusammenzunehmen“. (Gerl-
Falkovitz, Hanna-Barbara, Auge und Licht. Guardinis Wahrnehmung von Welt,
in: Dohna Schlobitten, Yvonne / Gerhards, Albert (Hg.), Ästhetische Bildung
am Ort der Erfahrung – eine Wiederbegegnung mit Romano Guardini und
Rudolf Schwarz auf Burg Rothenfels, Regensburg 2024, 17–27, 20).

1 Terminologie

277

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.2 Vom Metaphysischen zum Intra- und Transempirischen und
zur Ontologie

Guardini hatte zwischen „Gegensatz und Gegensätze“ 1914 und der
Gegensatzlehre 1925 terminologische Änderungen in der Gruppe
der kategorialen Gegensätze vom „physischen“ hin zum „intraempi‐
rischen“ und vom „metaphysischen“ hin zum „transempirischen“
vorgenommen, die nun näher untersucht seien.

Die physischen Gegensätze bestimmen 1914 „das Verhältnis der
erfahrbaren physischen Momente zueinander und ihre Eigenart“40

und die metaphysischen meinen „das Verhältnis des metaphysischen
Einheitsprinzips zum Erfahrbaren, Gegebenen“41. 1925 bleibt der Be‐
deutungsgehalt der beiden kategorialen Gegensatzgruppen ähnlich,
doch nennt er die Gegensätze des Bereichs des menschlich Erfahr‐
baren „intraempirisch“42 und diejenigen „transempirisch“, die das
Verhältnis zwischen Erfahrbarkeitsbereich und transempirischem
Punkt – dem sowohl Innen- als auch Außenpunkt des Lebens43 –
beschreiben, wobei er nicht den metaphysischen Status dieses Innen
bestimmen möchte44.

Der Wechsel vom griechischen „meta“ hin zum lateinischen
„trans“ kann vernachlässigt werden, da beide als Akkusativ-Präposi‐
tionen mit „nach“ oder „darüber hinaus“ übertragen werden können.
Sie zeigen an, dass etwas über die Physis bzw. die Empirie hinaus‐
geht. Als Erklärung der Verschiebung von physischem zu intraempi‐
rischem und von metaphysischem zu transempirischem Gegensatz
wird hier die These aufgestellt, dass sich Guardini von einem erlern‐
ten neuscholastischen metaphysischen Schulsystem mit seiner zu‐
nehmend phänomenologisch und lebensphilosophisch beeinflussten
Denkstruktur absetzt hin zum offenen System und zur Methode der
Begegnung. Zugleich verwirft er die philosophische und theologi‐
sche Tradition nicht, denn er benutzt die Begriffe der Kategorie und
des Transzendentalen in deren Sinn. Es zeigt sich also ein Prozess
der Verwindung, d.h. sowohl der Aufnahme der neuscholastischen

40 Guardini, Gegensatz und Gegensätze, 12.
41 Ebd., 11.
42 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 24f.
43 Vgl. ebd., 87.
44 Vgl. ebd., 25.

Teil III „Gehalt“

278

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tradition als auch deren Aktualisierung und Neu- und Umdeutung
in die philosophischen Strömungen seiner Zeit hinein. Przywara
bemerkt in seiner Rezension der Gegensatzlehre richtigerweise, dass
hinter Guardinis „Lebenslehre“ – mindestens unbewusst – die „alte
scholastische Metaphysik“ stehe – und aus seiner Sicht die letzten
Fragen Guardinis nur durch eine „Neubelebung dieser Metaphysik“
gelöst werden könnten, wozu das „unbestimmte ‚Leben‘ dem ‚Sein‘
weichen“ müsse, – doch würdigt er nicht, dass Guardinis Leistung
gerade darin besteht, die theologische Schultradition mit den ak‐
tuellen Strömungen der Lebensphilosophie und Phänomenologie
zu verknüpfen.45 Die Kontextualisierung der philosophia perennis
in zeitgenössischen philosophischen Strömungen hebt Maria Schlü‐
ter-Hermkes positiv hervor.46 Es ist also weniger ein Defizit, dass
Guardini „Sein“ durch „Leben“ ersetzt, sondern sein Versuch, die
bisherige Schulphilosophie in seine Zeit hineinzutragen.

Für die Verwindung klassischer Metaphysik mittels der Philoso‐
phie seiner Zeit prägt Guardini den Begriff des „Transempirischen“
und passt von ihm her auch den Terminus des „physischen“ als „in‐
traempirisch“ an. Damit ist angezeigt, dass hier nicht die Begriffsdif‐
ferenz von φύσις (physis) und ἐμπειρία (empeiria) im Vordergrund
steht, sondern die Frage von Guardinis Metaphysikverständnis. Die‐
sen Wandel seines Denkens legte er Weiger in einem Brief von 1916
dar, als er fühlte, „wie eine gründliche Umwälzung in mir vorgeht“,
die darin bestehe, von der Metaphysik immer mehr zu den „kriti‐
schen, psychologischen und Grenzfragen“ überzugehen, d.h. zur Er‐
fahrung des konkreten Lebens, wofür ihm die christliche parrhesia
(Freimut) die wesentliche Kraft gewesen sei.47

Verweisen die Begriffe „intraempirisch“ und „transempirisch“ auf
ein Umdenken Guardinis, mag es verwundern, dass sie sich in kei‐
nem seiner anderen Werke wiederfinden. Dennoch ist die mit der
Begriffsverschiebung angezeigte Zuwendung zum Primat der Erfah‐
rung des Lebendig-Konkreten und der damit verbundene Wechsel

45 Vgl. Przywara, Tragische Welt?, 192.
46 Vgl. Schlüter-Hermkes, Die Gegensatzlehre Romano Guardinis, 529: „Auf dem

Boden der philosophia perennis stehend, greift sie [die Gegensatzlehre, Anm.
P.M.] in die Problemstellung von heute da herein, wo diese lebendig ist, mit dem
Willen, ihr gerecht zu werden und sie weiter zu führen“.

47 Vgl. Brief an Weiger vom 10. Februar 1916, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 179f.

1 Terminologie

279

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vom System zum Offenen System für ihn von enormer Bedeutung
und liegt als Denkstruktur seinen Werken zu Grunde, wie anhand
seines Metaphysikverständnisses nun gezeigt werden soll.

Der Terminus der „Metaphysik“ ist in Guardinis Schriften vor
allem vor der Veröffentlichung der Gegensatzlehre 1925 anzutreffen,
angefangen von der Erwähnung einer Ausarbeitung einer „metaphy‐
sischen Grundlage des Katholizismus“ in einem Brief an Weiger
im Jahr 190848 über einen Eintrag in seinem Notizbuch 1919 zur
„Metaphysik des Glückes“49 bis hin zu den Ausführungen zur Licht‐
metaphysik Bonaventuras in seiner Habilitation 192250. Die lösende
Kraft der Metaphysik, die „consolatio philosophiae“51 (Der Trost der
Philosophie), liege in ihrer Befassung mit der Wirklichkeit und der
Konkretheit überhaupt, womit er sich auf das gleichnamige Werk
des Boethius bezieht, wie anhand seiner späteren Dante-Studien
deutlich wird52. Jedoch legt er in seinem Werk „Liturgische Bildung“
1923 dar, dass das Leben in der „kalten Metaphysik der Wesenhei‐
ten“53 sterbe, da sie vom Konkreten und vom Leib absehe. Wenn
für ihn Metaphysik das konkrete wirkliche Ding nur als „Fall“ des
Allgemeinen betrachtet54, kann er 1925 in seiner Philosophie des
Lebendig-Konkreten nicht mehr von metaphysischen Gegensätzen
sprechen, sondern muss den Terminus ändern. Diese Unterschei‐
dung zwischen einer Erfahrung des Lebendig-Konkreten und dem

48 Vgl. Brief an Weiger vom 25. November 1908, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 42.

49 Vgl. Guardini, Romano, Metaphysik des Glückes (Friede). Notiz vom 6.2.1919,
in: ders., Notizbuch 1914–1919, [11].

50 Vgl. Guardini, Systembildende Elemente in der Theologie Bonaventuras, 79–84.
51 Guardini, Romano, Vom Wesen katholischer Weltanschauung (Antrittsvorle‐

sung an der Universität Berlin), in: Die Schildgenossen 4 (1923), 66–79, hier
zitiert nach: Unterscheidung des Christlichen. Gesammelte Studien 1923–1962.
Band 1: Aus dem Bereich der Philosophie, Mainz – Paderborn 31994, 21–43, 25.

52 In seiner anderen Dante-Studie führt Guardini aus: „Beatrices Tod hat Dante
furchtbar getroffen. […] Wie das gleiche Convivio erzählt, sucht er einen Aus‐
weg aus der Erstarrung seines Schmerzes in die Philosophie. Das Buch ‚De con‐
solatione philosophiae‘ des Boëthius und der ‚Laelius‘ Ciceros führen ihn. […]
Bedeutungsvoll ist auch, daß er in dieser Dichtung die Philosophie als wahre
Herrin seines Geistes verherrlicht“. (Guardini, Dantes Göttliche Komödie, 17).

53 Guardini, Liturgische Bildung, 83.
54 Vgl. Guardini, Vom Wesen katholischer Weltanschauung, 27.

Teil III „Gehalt“

280

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


metaphysischen Systemdenken liegt vielen seiner nach der Gegen‐
satzlehre veröffentlichten Werken zu Grunde.55

Guardinis Philosophie des Lebendig-Konkreten kann nicht als
„Metaphysik“ bezeichnet werden, da dies erstens seiner Begriffsver‐
schiebung zuwiderliefe und er zweitens keine apriorische Bestim‐
mung des Seins des Seienden vorlegt. Er geht jedoch davon aus, dass
sich die gegensätzliche Struktur in der „Gesamtheit des Gegebenen“
finde, dass sie „Struktur des Lebendig-Konkreten“ sei.56 In seinem
Testament „Für den Todesfall“ hatte er als erste theoretische Absicht
der Abfassung der Gegensatzlehre benannt, „ein umfassendes und

55 Guardinis Unterscheidung von Konkretem und Metaphysik wird deutlich in
seinem Werk „Die Existenz des Christen“, in dem er schreibt: „Die Schöpfung
ist absolute Tat. Wieder aber zeigt sich, daß sie nicht in eine Metaphysik aus‐
mündet, sondern konkret bleibt. Die Erschaffung der Welt ist selbst schon
Geschichte. Weder Geheimnis von Ur-Natur noch metaphysischer Seinsbeginn,
sondern ein Akt, der die Welt in Wirklichkeit ruft; sie benennt; ihr nicht nur
Sinn, sondern auch Aufgabe gibt, so daß ihr Werden nicht anonyme Entfal‐
tung, sondern ein auf Geschichte und Ordnung ausgerichtetes Handeln ist“.
(Guardini, Die Existenz des Christen, 58). In seiner Ethik differenzierte er zwi‐
schen geschichtlich-empirischer und metaphysischer Realität. (Vgl. Guardini,
Ethik I, 482). An vielen Stellen bringt er die Metaphysik in direkten Bezug
zu Gott, v.a. in Fragen der Ethik. In seinem Artikel „Zum Begriff des Befehls
und des Gehorsams“ führt er aus, dass die reale Sittlichkeit im Zusammenhang
mit der Metaphysik stehen müsse, was gleichbedeutend ist mit dem Rückgriff
auf Gott. (Vgl. Guardini, Zum Begriff des Befehls und des Gehorsams, 98).
Auch in seiner Ethik schreibt er, dass das Zurückgreifen auf Gott immer mehr
schwindet und das dadurch „von seiner metaphysischen Wurzel abgelöste Gute
verliert seine bindende Kraft“. (Guardini, Ethik I, 486). So bestehe bei den
Gläubigen die Gefahr, Gott allein metaphysisch abstrakt unbestimmt als Gott
der Philosophen zu betrachten, den er in seinen Versuchen über Pascal 1962 als
„farbloses ‚absolutes Wesen‘ der Metaphysik“ beschreibt. (Guardini, Romano,
Christliches Bewusstsein. Versuche über Pascal, München 1962, 103). Vielmehr
müsse er jedoch stets in Zusammenhang mit der konkreten geschichtlichen Of‐
fenbarung gedacht werden, wie er deutlich in seinem Werk „Die letzten Dinge“
ausführt: „Christentum ist keine Metaphysik, sondern die Selbstbezeugung des
wirklichen Gottes; die Ankündigung, daß Er die irdische Wirklichkeit ergriffen
habe und sie in ein neues Dasein führen wolle, worin nichts verloren gehen,
vielmehr jedes seinen letzten Sinn empfangen werde. Das alles hängt aber am
Leibe“. (Guardini, Romano, Die letzten Dinge. Die christliche Lehre vom Tode,
der Läuterung nach dem Tode, Auferstehung, Gericht und Ewigkeit, Würzburg
1940, hier zitiert nach: Mainz 1989, 64).

56 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 226.

1 Terminologie

281

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


überall anwendbares Strukturprinzip zu finden“.57 Die damit ange‐
zeigte Hinwendung zum Seienden soll hier deshalb als „Ontologie“
bezeichnet werden. Auch Guido Sommavilla bezeichnet die Gegen‐
satzlehre in seiner Einführung zur italienischen Ausgabe als „Onto‐
logie“ und eine zeitgenössische Rezension von Guardinis Gegensatz‐
lehre durch Käte Friedemann im Jahrbuch für Philosophie ordnet
sie ebenfalls unter der Rubrik „Ontologie“58 ein. Da die Gegensatz‐
lehre zentral vom Leben und dessen Maß und wogenden Rhythmus
handelt, ist sie präziser als dynamische Ontologie zu definieren.59

Diese These bedarf der Begründung, die im Folgenden im Rückgriff
auf Guardinis Begriff der „Ontologie“ ausgeführt sei.

Der Terminus kommt in der Gegensatzlehre im Kapitel zur Er‐
kenntnistheorie lediglich in der Fehlform einer „ontologistischen
Unmittelbarkeit“60 der Erkenntnis vor, die als ihren Gegensatz die
rationale Erkenntnisweise fordere61. Während er den Terminus des

57 Guardini, Mein Buch „Der Gegensatz“, 1.
58 Vgl. Sommavilla, La filosofia di Romano Guardini, 4; Friedemann, Käte, Rezen‐

sion zu: Der Gegensatz. Versuche zu einer Philosophie des Lebendig-Konkre‐
ten, in: Philosophisches Jahrbuch der Görresgesellschaft 39 (1926), 187–189, 187.

59 Diese Sicht wird von Markus Zimmermann unterstützt: „Mit diesem Entwurf
einer Philosophie liegt zwar keine klassische Metaphysik, d.h. keine umfassende,
allgemein-apriorische Bestimmung des Seins als Seiendes vor, doch zweifelsfrei
eine Ontologie, nämlich der Versuch einer allgemein-erfahrungsbezogenen Be‐
stimmung des Konkret-Seienden, die zudem, mit der Frage nach den Möglich‐
keitsbedingungen der vom Subjekt wahrgenommenen Erkenntnis des Leben‐
dig-Konkreten, eine transzendentale Erkenntnistheorie enthält“. (Zimmermann,
Die Nachfolge Jesu Christi, 30). Dass Guardini später so weit geht, den Gegen‐
satz und die sich daraus ergebende Erkenntnisform auf das Gesamt des Seins
zu übertragen, macht eine bereits angeführte Stelle aus seinen philosophischen
Zwischenbemerkungen aus dem Ethikkolleg deutlich. Zum Erkennen gehört für
ihn „daß man im Stande sei, Phaenomene zu sehen; von ihnen betroffen zu
werden; sie von anderen zu unterscheiden und in sich zu identifizieren… Daß
man willig und fähig sei, sie nicht auf Schemata einzuebnen, sondern in ihrer
Eigenart, damit aber auch in ihren wechselseitigen Spannungen stehen zu lassen
und zu verstehen; daß man Werte zu empfinden vermöge, und nicht, wie man
selbst sie wünscht, sondern wie sie in sich sind; daß man die Tektonik des Seins
vor Augen bekomme, seine Schichten, seine Ordnungen und Sinnfiguren usw.“.
(Guardini, Vierte Zwischenbemerkung über das Philosophieren, in: ders., Fünf
Zwischenbemerkungen aus dem Ethikkolleg, 16).

60 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 202f.
61 Als „Ontologismus“ bezeichnete Guardini in seinem Artikel „Das Auge und die

religiöse Erkenntnis“ von 1941 eine Haltung, die „Gott mit dem Sein überhaupt

Teil III „Gehalt“

282

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Ontologischen“ in einem Brief an Weiger 1908 noch ähnlich wie sei‐
nen Metaphysikbegriff auf das Allgemeine und Abstrakte bezieht62,
verwendet er ihn später nicht mehr in dieser Weise, sondern nur,
um erstens die Relation des Menschen zu Gott zum Ausdruck zu
bringen und zweitens das Wesen bzw. das Sein des Menschen zu
bezeichnen. Der Mensch existiere ontologisch im Ich-Du-Verhältnis
zu Gott63. Folgerichtig wird auch der Akt, in dem sich der Mensch
Gott in die Arme wirft, von ihm 1914 als „actus ontologicus“64 be‐
zeichnet. In einem Tagebucheintrag vom November 1954 führt er
beide Bedeutungen – die Relation des Menschen zu Gott und die
Bezeichnung des Seins – in einem persönlichen Bericht zusammen
an:

„Ich habe zum ersten Mal gefühlt, wie es sein muß, wenn man weiß,
Gott blickt einen an. Wenn man sich gemeint weiß, im Grund des
Seins. Im Guten; Ganz-Guten. Geborgen, beheimatet. Weiß, wo man
hingehört. Und nicht psychologisch, sondern, wenn man so sagen darf,
ontologisch; im Sein eben“.65

Die damit grundgelegte Bedeutung von „Ontologie“ verwendet er
auch in seinen späteren Schriften.66 Die Gegensatzlehre stellt also

gleichsetzt, so daß in allem Seienden unmittelbar und notwendig Gott gedacht
werden müßte“. (Guardini, Romano, Das Auge und die religiöse Erkenntnis, in:
Die Schildgenossen 20 (1941), 108–116, hier zitiert nach: ders., Wurzeln eines
großen Lebenswerks. Aufsätze und kleine Schriften. Band 3, Mainz – Paderborn
2002, 181–203, 200).

62 Vgl. Brief an Weiger vom 25. November 1908, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 43.

63 Vgl. Guardini, Ethik II, 1024f.
64 Brief an Weiger vom 15. Februar 1914, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-Falkovitz

(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 136.
65 Guardini, Wahrheit des Denkens (11.11.1954), 243.
66 Guardini formuliert in seinem Aufsatz „Der Dienst am Nächsten in Gefahr“

1956: „Person ist die Tatsache des Angerufenseins durch Gott. Nicht im Sinne
eines ‚Erlebnisses‘, sondern eines ontologischen Bezuges, der da ist, ob der
Mensch will oder nicht“. (Guardini, Romano, Der Dienst am Nächsten in
Gefahr. Vortrag auf der Jahrestagung des Verbandes Deutscher Mütterhäuser
vom Roten Kreuz in München am 24.5.1956, Würzburg 1956, jetzt in: ders.,
Sorge um den Menschen. Band 2, Mainz – Paderborn 21989, 59–84, 66). Aus
diesem ontologischen Personverständnis ergebe sich, dass der Mensch zwar
in der Natur stehe, aber nicht in dieser aufgehe, sondern fähig sei, frei und
deshalb verantwortlich der Welt gegenüberzutreten. (Vgl. Guardini, Religion
und Offenbarung, 140; Ders., Gesichtspunkte für ein Gespräch über Freiheit,

1 Terminologie

283

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine dynamische Ontologie des Lebendig-Konkreten dar, der dann
eine Epistemologie folgt. Diese These ist gerechtfertigt, da Guardini
in der Beschreibung des Seienden in den Gegensatzpaaren den
Gottesbezug in Analogie offenhält, was das Kennzeichen seines On‐
tologie-Begriffs aus anderen Werken ist.

Zusammenfassend lässt sich also festhalten, dass Guardini in der
Gegensatzlehre sein scholastisches Erbe mittels der Phänomenologie
und Lebensphilosophie weg vom metaphysischen System hin zur
dynamischen Ontologie verwindet. Diese philosophische Änderung
machte er auch in den Begriffsverschiebungen in der Gruppe der
Kategorialen Gegensätze von den physischen hin zu den intraempi‐
rischen und von den metaphysischen hin zu den transempirischen
deutlich.

In den folgenden Kapiteln sei diese dynamische Ontologie des
Lebendig-Konkreten, wie sie Guardini in den acht Gegensatzpaa‐
ren zeichnet, dargestellt. Daran schließt sich die Frage nach der
diesem entsprechenden Erkenntnisweise an. Die folgende Grafik
bietet einen Überblick über die nun zu untersuchende dynamische
Ontologie des Lebendig-Konkreten:

Demokratie und humanistische Bildung: Manuskript von 1959. Aus dem Nach‐
lass herausgegeben von Felix Messerschmidt, in: Geschichte in Wissenschaft
und Unterricht 21 (1970), 732–739, hier zitiert nach: ders., Wurzeln eines großen
Lebenswerkes. Band 4, Mainz – Paderborn 2003, 354–365, 361). „Ontologisch“
bezieht sich also auf die Gottesbeziehung des Menschen (vgl. Guardini, Roma‐
no, Die menschliche Wirklichkeit des Herrn, Würzburg 1958, hier zitiert nach:
Mainz – Paderborn 31991, 135) aber auch der Welt, die gegenüber Gott ontolo‐
gisch im Verhältnis des Angerufenseins und des Gehorsams steht (vgl. Guardini,
Welt und Person, 82), der „den Charakter der Gabe“ trage, womit Guardini den
„ontologischen Grundbegriff der ‚Gegebenheit‘“ verbindet (Guardini, Ethik II,
1170). Es verdeutlicht sich, dass „ontologisch“ bei ihm eine wesenhafte Beziehung
bezeichnet: „ontologisch – das heißt, vom Grund seines Wesens her“ (Guardini,
Die Existenz des Christen, 200), womit auch ontologisch und Sein zusammen‐
gedacht werden müssen: „Was jedes Seiende bestimmt – ihn ‚definiert‘ –, ist
seine ontologische Grenze; der Inbegriff der Feststellungen, welche sagen, was
es ist; ebendadurch aber auch, was es nicht ist. Diese Grenze weist nach ‚innen‘
und sagt: das Sein des betreffenden Seienden umfaßt die und die Momente. Sie
weist aber auch nach außen und sagt: indem das Seiende die und die Momente
als sich zugehörig behauptet, unterscheidet es sich von dem, was ihm nicht
zugehört“. (Guardini, Romano, Das Phänomen der religiösen Erfahrung, in: Il
problema dell’esperienza religiosa, Brescia 1961, 39–50, hier zitiert nach: ders.,
Wurzeln eines großen Lebenswerkes. Band 4, Mainz – Paderborn 2003, 368–
383, 375f ).

Teil III „Gehalt“

284

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grafik 4: Vorausschau auf die dynamische Ontologie des Lebendig-Konkreten

2 Kategoriale Gegensätze I: Die intraempirischen
Gegensätze

Guardini unterscheidet die Kategorialen Gegensätze in drei intra-
und ebenso viele transempirische. Die von ihm angeführten intra‐
empirischen Gegensatzpaare sind Akt und Bau, Formloses und
Form sowie Besonderes und Ganzheit. Sie „liegen innerhalb des
Erfahrungsbereichs“67, der „Sphäre des Erfahrbaren“68 und sind im
Gegensatz stehende Kräfte, Vorgänge und Strukturen des menschli‐
chen Seinsbestands. Auf diese sei im Folgenden eingegangen.

2.1 Akt und Bau

Das erste Gegensatzpaar „Akt und Bau“ enthält eine Fülle von
Verweisen auf Denkrichtungen und Autoren und offenbart die Viel‐
falt guardinischer Wirklichkeitszugänge. Die damalige Lebensphilo‐
sophie und Phänomenologie werden ebenso aufgegriffen wie die
aristotelisch-thomasische Tradition. Zudem führt Guardini Quer‐
verbindungen in den Bereich der Kunst, der Architektur und der

67 Guardini, Der Gegensatz, 60.
68 Ebd., 56.

2 Kategoriale Gegensätze I: Die intraempirischen Gegensätze

285

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literatur an. Damit kommt die Frage auf, in welcher Weise diese
Mannigfaltigkeit eine Einheit bildet. Sie ist von ihm nicht in der
Weise intendiert, dass sich die Wirklichkeitszugänge zu einem Sys‐
tem zusammenfügen ließen, das eine neuartige Harmonie hervor‐
brächte, vielmehr sehen die einzelnen Autoren aus unterschiedlichen
Blickrichtungen auf dasselbe Phänomen und beschreiben es aus je
ihrer Denktradition und Guardini schaut mit ihnen gemeinsam. Die
einzelnen Perspektiven werden hier im Sinne Guardinis neben- aber
doch auch ineinander gestellt, sodass dasselbe Phänomen mal Akt,
mal Wandel, mal Bewegung, mal Veränderung, mal Wirksamsein
und mal Lebensstrom genannt wird. Die zu ihm im Verhältnis des
Gegensatzes stehende Bestimmung des Seienden wird von ihm mal
Bau, mal Dauer, mal Struktur, mal Selbigkeit oder auch personaler
Kern genannt.

Guardinis Auseinandersetzung mit dem Denken des Aktes Søren
Kierkegaards bildet den wichtigsten Aspekt in diesem Gegensatz‐
paar, weshalb ihr im Anschluss an die Darstellung von vier Dimen‐
sionen der Dynamik der meiste Raum gewidmet wird. In der Dar‐
stellung des Pols des Baus werden im dritten Kapitel vor allem
Guardinis Ausführungen zu „Logos vor Ethos“ aus seinem frühen
Meisterwerk „Vom Geist der Liturgie“ betrachtet werden, da es
das Gegensatzdenken in sich trägt. Die Erörterungen zum ersten
Gegensatzpaar werden nach den Einzeldarstellungen der Gegensatz‐
seiten mit Ausführungen zum Gegensatz von Dynamik und Statik
beschlossen.

2.1.1 Akt

2.1.1.1 Vier Perspektiven auf das Phänomen

Guardini zeichnet die Polseite des Aktes in vier Dimensionen: ers‐
tens das Sein als Wirksam-Sein, zweitens im Sinne des Wandels
und der Veränderung, drittens im Sinne des Lebensstromes und
viertens mit dem Terminus des Aktes. Dabei schaut er Horizonte
der Phänomenologie, des Aristoteles und Thomas von Aquin, der
Lebensphilosophie, namentlich Georg Simmel, sowie der Existenz‐
philosophie Søren Kierkegaards zusammen.

Teil III „Gehalt“

286

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die erste Dimension der Erfahrung des Lebendig-Konkreten als
Akt beschreibt Guardini als die Erfahrung des Seins als Wirksam-
Sein.69 Es sei nicht etwas Abstrakt-Allgemeines, sondern „bedeutet
die Tatsache, dass dieses bestimmte Seiende sich im Sein behauptet,
und zugleich die Kraft, mit welcher das geschieht. Diese Wirklich‐
keitsmacht aber ist je nach dem, was wirklich ist, verschieden“.70 Ein
Akt des Seienden bestehe gemäß diesen Ausführungen Guardinis
aus seinem Augustinus-Buch darin, sich aus dem Nichts heraus und
in der Wirklichkeit zu halten. In seiner Zeit, so Guardini, erlebe der
klarsichtige Mensch wieder den Stoß der Wirklichkeit und habe ein
Bewusstsein von der Wirklichkeit der Dinge. Die „Welt“ sei nicht
nur etwas zu Formendes oder Aufzunehmendes, vielmehr erfahre
er sie als Wirk-lichkeit, als Eigenwirksamkeit, die auf uns eindringe
und uns fordere. Sie sei ein Re-aliter, ein uns entgegenstehendes
Anderes, und deshalb Realität. In diesen Worten klingt spürbar seine
Hinwendung zur Wirklichkeit gemeinsam mit der Phänomenologie
an. Max Scheler hatte beispielsweise in seinem Werk „Die Stellung
des Menschen im Kosmos“ ausgeführt, dass die Wirklichkeit der
Dinge gerade im Erlebnis des Widerstandes gegen den zentralen
eigenen Lebensdrang erfasst werde.71 Für Guardini ist die Welt zwar
auch etwas Widerständiges, doch gehe sie darin nicht auf, sondern –
wie es das Zitat eben zeigte – ziehe sie auch den Geist auf sich, locke
ihn und widerstrebe ihm nicht einfach. Guardini stimme, so Wuche‐
rer-Huldenfeld, mit Scheler in einer „irrationalen Gegebenheitsweise
der Wirklichkeit“ überein, unterscheide sich aber dort von ihm, wo
dieser den Geist entwirkliche und ihn „ohne alle ‚Macht‘, ‚Kraft‘,
‚Tätigkeit‘“ konzipiere.72

Die zweite Dimension dieses Pols ist die Veränderung bzw. der
Wandel. Im Mittelalter und bei Aristoteles sei, so Guardini, „Verän‐
derung als Bewegung von der Potenz zum Akt, vom Möglich- zum
Wirklichsein“73 verstanden worden. Er bezieht sich hiermit direkt
auf die metaphysische Tradition des Aristoteles und des Thomas von

69 Vgl. ebd., 31.
70 Guardini, Die Bekehrung des Aurelius Augustinus, 113.
71 Vgl. Scheler, Max, Die Stellung des Menschen im Kosmos, in: Der Leuchter 8

(1927), hier zitiert nach: ders., Späte Schriften. Gesammelte Werke Band 9, Bern
– München 1976, 7–71, 43.

72 Vgl. Wucherer-Huldenfeld, Die Gegensatzphilosophie Romano Guardinis, 160.
73 Guardini, Der Gegensatz, 33.

2 Kategoriale Gegensätze I: Die intraempirischen Gegensätze

287

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aquin, was zeigt, dass er nicht einfach als Platoniker verstanden
werden kann, wie dies manchmal in der Guardini-Forschung ange‐
nommen wird.74 Aristoteles definiert Bewegung als kontinuierlichen
Übergang der Potenz zur Wirklichkeit und dies als stetiges Weiterge‐
hen in dem Bewusstsein, dass die Wirklichkeit gewordene Potenz
bereits wieder Potenz für eine folgende Wirklichkeitswerdung sei.75

Thomas von Aquin schließt in seinem Physikkommentar unmittel‐
bar an diese Ausführungen an und legt dar, dass weder die reine
Potenz noch die reine Wirklichkeit als Bewegung aufgefasst werden
könnten, sondern allein der Übergang von der potentia zum actus
als Bewegung zu verstehen sei.76 Als Bewegung wird also jede Verän‐
derung von der Potenz zur Wirklichkeit hin verstanden. Da ohne
den Akt die Potenz nicht aktuiert werden könnte und sie damit
nicht mehr Potenz wäre, ergibt sich für Aristoteles eine Priorität der
Wirklichkeit gegenüber der Potenz, woraus er folgert, dass das erste
Seiende das unbewegt Bewegende sei:

„Da aber nun dasjenige, was bewegt wird und bewegt, ein Mittleres ist,
so muß es auch etwas geben, das ohne bewegt zu werden selbst bewegt,
das ewig und Wesenheit (ousía) und wirkliche Tätigkeit (enérgeia) ist“.77

Dieses unbewegt Bewegende nennt Aristoteles Gott, doch darf die‐
ser Gottesbegriff nicht mit dem „actus purus“ des Thomas von
Aquin verwechselt werden. Guardini greift den „actus purus“-Ge‐
danken in seiner Gegensatzlehre in einer Analogie auf Gott hin

74 Vgl. dafür Teil I Kapitel „3.1 Romano Guardinis Befassung mit (neu-)platoni‐
schem Denken und Bonaventura“.

75 Aristoteles unterscheidet Seiendes in Seiendes der Potenz nach und Seiendes
dem Akt nach, wie in seiner „Metaphysik“ deutlich wird: „Ferner bezeichnet
Sein und Seiendes in diesen angeführten Fällen teils das Vermögen (dýnamis),
teils die Wirklichkeit (entelécheia)“. (Aristoteles, Metaphysik, Δ 1017b 1–3). Das
deutsche Wort „Vermögen“ verweist vornehmlich auf ein Tun, aber Aristoteles
bezeichnet mit „dýnamis“ nicht ein Seiendes, das etwas wirken, sondern das
etwas werden kann. „Dýnamis“ meint auch nicht einfach eine „Möglichkeit“,
denn sie bezeichnet das widerspruchslos Denkbare, sondern ein potenzielles
Seiendes, ein reales Zugrundeliegendes, das weiter bestimmt werden kann.
„Entelécheia“ kann hingegen besser mit Wirklichkeit als mit Akt übersetzt wer‐
den, da Akt schon eine Handlung nahelegt. (Vgl. De Vries, Grundbegriffe der
Scholastik, 12).

76 Vgl. Thomas von Aquin, In Phys., III lec.2, n.3.
77 Aristoteles, Metaphysik, Λ 1072a 24–26.

Teil III „Gehalt“

288

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf78, womit deutlich wird, dass er diese Tradition rezipiert, ohne sie
jedoch zur alleinigen Sichtweise auf die Dynamik des Seienden zu
erheben.

Die dritte Dimension des Lebendig-Konkreten als Dynamik be‐
schreibt Guardini in der Erfahrung, dass die physischen und psy‐
chischen Gegebenheiten des Menschen „in beständigem Fluß“79

liegen. Die „Form des Strömens gehört zur Erlebnisweise unseres
Daseins“.80 Er verweist bei diesem Blickwinkel auf Georg Simmels
Werke „Lebensanschauung“ und „Philosophische Kultur“, der da‐
zu sehr „Tiefes und Feines“ gesagt habe.81 Aufgrund der lobenden
Worte Guardinis sei ein kurzer Blick auf die Theorie Simmels ge‐
wagt: Für ihn ist Leben zugleich grenzenlose Kontinuität als auch
grenzbestimmtes Ich. Während absolute Lebensströmung alle Gren‐
zen auflöse, ja Form noch nicht einmal entstehen lasse, umgrenze
Form einen bestimmten Umfang und gebe diesem Halt, nicht in
den Strom aufgelöst zu werden. Sie sei zeitlos und könne sich
nicht ändern. Sie sei Individualität und vermöge sich an unzähligen
Materialien zu wiederholen, mache ein Materialstück zu einem indi‐
viduell geprägten.82 Individualität und Kontinuität seien in einer Le‐
benseinheit gegeben, nämlich im Wesen des Lebens als „Überschrei‐
ten seiner selbst“83. Als Abgrenzung zu seiner eigenen Position führt
Simmel, wie auch Guardini in seiner Gegensatzlehre84, das kontinu‐
ierliche „heraklitische Fließen“ an, das die Grenze nicht enthalte,
über die der Strom hinausfließen könne85. „Leben“ ist Simmel – wie
auch für Guardini – in einem Sowohl-als-auch in unterschiedlichen
Gegensatzpaaren gebaut:

„zugleich fest und variabel, geprägt und sich entwickelnd, geformt und
formdurchbrechend, beharrend und weitereilend, gebunden und frei, in
der Subjektivität kreisend und objektiv über den Dingen und über sich
selbst stehend“.86

78 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 33.
79 Ebd., 33.
80 Ebd., 34.
81 Vgl. ebd., 34.
82 Simmel, Lebensanschauung, 16f.
83 Ebd., 19.
84 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 34.
85 Vgl. Simmel, Lebensanschauung, 13.
86 Ebd., 14.

2 Kategoriale Gegensätze I: Die intraempirischen Gegensätze

289

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alle diese Lebensgegensätze sind Simmel nur Ausprägungen der
metaphysischen Tatsache, dass es Wesen des Lebens sei, über sich
selbst hinauszugehen. Es sei ein kontinuierlicher Prozess des „Sich-
über-sich-selbst-Erhebens“ und gerade dieser Prozess sei die Art des
„In-sich-Bleibens“.87 Insgesamt wird deutlich, wie nahe Guardini mit
seiner Konzeption der gegensätzlichen Bestimmung des Lebendig-
Konkreten an diejenige Simmels anschließt. Eine Differenz beider
Konzeptionen liegt jedoch darin, dass Simmel das Zueinander von
Individuum und Strom als Prozess auffasst, Guardini hingegen die
qualitative Verschiedenheit beider Pole betont, auch wenn sie nicht
ohne den anderen sein können.

Die vierte Dimension der Erfahrung der Bewegung im Körper
beschreibt Guardini mit dem Begriff des Aktes.88 Auch die Vorgänge
der Seele – die Gedanken, Willensvorgänge und Entspannungen
des Gemütes – könnten als Akt aufgefasst werden und von ihr her
auch die Person als Ganze „als Sinn- und Glühpunkt bestimmter,
eben der personalen Akte“89 verstanden werden. Guardini bejaht in
seinen Ausführungen die Bezeichnung der Person als Akt, ja weitet
diese Kennzeichnung analog auch auf Gott hin aus, d.h. auf den
thomasischen Begriff des „actus“90. Zugleich warnt er jedoch vor
einer Vereinseitigung der strömenden und akthaften Auffassung des
Konkret-Lebendigen, die die Person in Geschehen auflöse91, wie er
es bei Heraklit, dem Impressionismus in Dichtung und bildender
Kunst, im gotischen und faustischen Menschenbild oder auch im
Aktivismus, Pragmatismus und dynamischen Personalismus seiner
Zeit erblickte92. Mit der Anführung dieser Strömungen, wie auch
dem „Relativismus“93, treten zwei große Gestalten hervor, mit de‐
nen er sich in seiner Aufstellung der Polarität von Akt und Bau
auseinandersetzte: Max Scheler und Søren Kierkegaard. Marcello
Acquaviva betont in seiner Schrift über das Lebendig-Konkrete bei
Guardini, dass dieser sich mit der Polarität von Akt und Bau gegen

87 Ebd., 16.
88 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 31.
89 Ebd., 32.
90 Vgl. ebd., 32 Anm. 6.
91 Vgl. dazu auch die diese Aussage unterstützenden Bemerkungen von Gunda

Brüske in: Brüske, Anruf der Freiheit, 174.
92 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 34f.
93 Ebd., 40.

Teil III „Gehalt“

290

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den aktivistischen Personalismus richte und dabei vor allem Max
Scheler im Blick habe.94 Diese korrekte Feststellung muss um seine
Auseinandersetzung mit dem Existentialismus‘ Kierkegaards ergänzt
werden.

Im Folgenden soll diese vierte Dimension, da sie für Guardini
die gewichtigste ist, ausführlicher diskutiert werden. Zuerst soll ge‐
zeigt werden, dass er sich intensiv mit Kierkegaard befasste. Daran
schließt sich die inhaltliche Auseinandersetzung mit Kierkegaard
und Scheler um die Konzeption der Person als Akt an.

2.1.1.2 Romano Guardinis Begegnung mit Søren Kierkegaard

Guardini beschäftigte sich intensiv mit der Existenzphilosophie
Kierkegaards und bewunderte diesen Existenzdenker.95 Zwar wid‐
mete er ihm keine eigene Gestaltinterpretation, wie z.B. Pascal oder
Augustinus, doch begegnet sein Name und Denken an vielen Stellen
in Guardinis Werk. Die erste Erwähnung erfolgte in einem Brief an
Weiger im April 1922 mit Bezug auf Nietzsche und zur Kirche. Die
beiden Philosophen seien diejenigen Extreme, aus „denen die Kirche
wieder einmal eine Synthese zu schaffen hat“.96 Beide sind ihm glei‐
chermaßen Romantiker, und zwar als „polare Stellungnahmen“97 zu
einem Phänomen je von einer anderen Seite her: „Wie Nietzsche,
lebt und denkt Kierkegaard im Bereich der Grenzwerte“.98 Mit bei‐
den setzte sich Guardini in der Gegensatzlehre auseinander, mit
Kierkegaard im ersten und Nietzsche im zweiten Gegensatzpaar.

94 Acquaviva, Il concreto vivente, 45: „probabilmente egli pensava in primo luogo
a Scheler”.

95 Vgl. Guardini, Romano, Der Ausgangspunkt der Denkbewegung Sören Kierke‐
gaards, in: Hochland 2 (April 1927-September 1927), 12–33, 12. Vgl. für nähe‐
re Ausführungen zum Verhältnis von Guardini zu Kierkegaard: Šajda, Peter,
Romano Guardini: Between Actualistic Personalism, Qualitative Dialectic and
Kinetic Logic, in: Stewart, Jon u.a. (Hg.), Kierkegaards Influence on Theology.
Tome III: Catholic and Jewish Theology, Oxon – New York 2016, 45–74; Šajda,
Peter, The choice of oneself: Revisiting Guardini's critique of Kierkegaard's
concept of selfhood, in: Filozofia 66 (9/2011), 868–878.

96 Brief an Weiger vom April 1922, Pützchen bei Beuel, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 237.

97 Guardini, Der Ausgangspunkt der Denkbewegung Sören Kierkegaards, 23.
98 Ebd., 23.

2 Kategoriale Gegensätze I: Die intraempirischen Gegensätze

291

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Guardini rekurrierte auf den dänischen Existenzdenker in seinen
frühen Vorlesungen in Bonn und Berlin99 und erwähnte ihn auch
1923 in seinem Werk „Vom Sinn der Kirche“, um die Wucht der
Tradition zu unterstreichen, an der sich die Gegenwart bewähren
müsse100. Unmittelbar in der Zeit der Veröffentlichung der Gegen‐
satzlehre hielt er dann im Sommersemester 1925 eine Vorlesung über
ihn mit dem Titel „Christentum und Kultur im Anschluß an die
Problemstellung Kierkegaards“, die dem gleichnamigen Artikel zu
Grunde liegt.101 Diese früheste Schrift über die Denkbewegung Kier‐
kegaards wird in dieser Untersuchung die wesentliche Grundlage für
die Auseinandersetzung um den Akt-Begriff in der Gegensatzlehre
bilden, da der zuvor entstandene aber nach ihr publizierte Artikel
explizit auf sie zurückverweist.102 Guardini setzte sich nach Veröf‐
fentlichung der Gegensatzlehre weiterhin intensiv mit Kierkegaard
auseinander.103

99 Vgl. Guardini, Die Lehre von der Erlösung, 41; Ders., Sakrament und Opfer,
67; Ders. Wesen und Form des christlichen Lebens im Neuen Testament. Som‐
mersemester 1925 Berlin. Mitschrift von Ursula Kolberg, in: Gerl-Falkovitz,
Lauterkeit des Blicks, 164–186, 171. In seiner Vorlesung „Gott und die Welt“ in
Berlin im Wintersemester 1923/24 weist er die Studentinnen und Studenten auf
ein Werk Kierkegaards über das Prophetentum hin. Das gesuchte Werk ist laut
Gerl-Falkovitz: Kierkegaard, Søren, Erbauliche Reden in verschiedenem Geist
1847. Gesammelte Werke Abt. 18, Düsseldorf – Köln 1966. (Vgl. Guardini, Gott
und die Welt, 140).

100 Vgl. Guardini, Vom Sinn der Kirche, 93: „Kierkegaards ‚Buch über Adler‘ hat
diese auswählende und zur Bewährung zwingende Kraft der Tradition pracht‐
voll herausgestellt“.

101 Vgl. Guardini, Gedanken über das Verhältnis von Christentum und Kultur,
164: „Der – durchaus vorläufige – Versuch, in diesen Fragen Fuß zu fassen,
ruht auf einer Auseinandersetzung mit Sören Kierkegaaard“.

102 Vgl. Guardini, Der Ausgangspunkt der Denkbewegung Sören Kierkegaards, 23.
103 Im Wintersemester 1926/27 veranstaltete er ein Seminar zu Kierkegaard, das

auch Hans Urs von Balthasar besuchte. (Vgl. Štrukelj, Anton, Theologie und
Literatur in Zwiesprache. Romano Guardini und Hans Urs von Balthasar,
in: IKaZ Communio 47 (2019), 421–437, 424f ). Seit dieser ersten Begegnung
zwischen Guardini und Balthasar befasste sich auch dieser intensiv mit Kierke‐
gaard und wuchs zwischen ihnen eine Bekanntschaft, von der auch zehn Briefe
im Balthasar-Archiv in Basel zeugen. (Vgl. ebd. 426). 1927 berichtete Guardini
Weiger davon, dass er Kierkegaard lese und eine weitere Vorlesung über
ihn plane, die dann im Wintersemester 1927/28 folgte: „Kierkegaard und die
Grenzfragen der christlichen Existenz“. (Vgl. Brief an Weiger vom 18. Juni 1927,
Noordwij aan Zee, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 262).

Teil III „Gehalt“

292

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Guardini hatte sich also offenbar spätestens seit seiner Habilita‐
tionszeit mit dem Werk Kierkegaards befasst, womit die ‚Begegnung’
vor die Veröffentlichung der Gegensatzlehre fällt. Das Ringen –
nicht die unkritische Rezeption – mit diesem Denker prägte die
Gedankenwelt Guardinis zu Beginn der 1920er Jahre intensiv104, wie
auch Peter Šaida hervorhebt, der Guardini sogar als Schlüsselfigur
der Kierkegaard-Rezeption für das katholische Denken ansieht105.
Auch Gerl-Falkovitz hebt den großen Einfluss Kierkegaards auf
Guardini hervor106, der ungenannt in der Gegensatzlehre gegen‐
wärtig sei107, auch wenn Guardini ihn in „bewußt eingehaltenem
Abstand“108 rezipiere. Eine Untersuchung der Auseinandersetzung
Guardinis mit dem dänischen Philosophen in der Gegensatzlehre ist
also notwendig. Dabei wird jetzt in der Behandlung der Gegensatz‐
seite der Dynamik auf die Person als Akt bei Kierkegaard und im
transzendentalen Gegensatzpaar „Verwandtschaft und Besonderung“
auf seine qualitative Dialektik gegen die universelle Mediierung He‐
gels eingegangen.109

Zudem publizierte Guardini drei Artikel in den Jahren 1927, 1928 und 1929
zu Denken und Person Kierkegaards. (Vgl. Guardini, Der Ausgangspunkt der
Denkbewegung Sören Kierkegaards; Ders., Vom Sinn der Schwermut; Ders.,
Logik und religiöse Erkenntnis). In „Vom Sinn der Schwermut“ nimmt der
Gedankengang seinen Ausgangspunkt bei Kierkegaards Existenzgefühl, wobei
Guardini über sich selbst schreibt und damit die Nähe beider Existenzdenker
zu Tage tritt. Im Juni 1926 und Februar 1929 hielt er einen Vortrag über
Kierkegaard zuerst bei der Kieler und dann der Kölner Kant-Gesellschaft, der
dem Artikel über „Logik und religiöse Erkenntnis“ zu Grunde liegen könnte.
(Vgl. Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 297 Anm. 890).

104 Um den Jahreswechsel 1929/30 hatte Guardini einen philosophischen Kreis
auf Burg Rothenfels eingeladen, mit dem er u.a. Kierkegaards „Philosophische
Brocken“ aber vor allem die Philosophie Martin Heideggers besprach. (Vgl.
Brief an Weiger vom 6. Januar 1930, Berlin-Charlottenburg, in: Gerl-Falkovitz
(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 308).

105 Vgl. Šajda, Peter, Isolation on Both Ends? Romano Guardini’s Double Re‐
sponse to the Concept of Contemporaneity, in: Kierkegaard Studies Yearbook
(2010), 201–222, 208f.

106 Vgl. Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 258 Anm. 791.
107 Vgl. Gerl-Falkovitz, Konturen des Lebens, 178.
108 Ebd., 57.
109 Vgl. Kapitel „4.2.4 Besonderung: Romano Guardini und Søren Kierkegaard“.

2 Kategoriale Gegensätze I: Die intraempirischen Gegensätze

293

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.1.1.3 Die Person als Akt aber nicht als reine Dynamik

Guardini rezipierte, wie bereits beschrieben, sowohl Schelers als
auch Kierkegaards Auffassung der Person als Akt. Jedoch setzt er
sich von beiden gleichermaßen dort ab, wo sie die Person zum
reinen Akt degradieren und jegliche Richtung, einen festen Aus‐
gangspunkt und ein statisches Element vermissen lassen.110 Jedes
Strömen benötigt für Guardini etwas Bleibendes, Dauer und Stand,
die „Identität des Strömenden und Selbigkeit der Richtung“111, da
sich ein reiner Akt selbst verunmögliche. Damit sind die Kritik und
die Einordnung der Dynamik ins Ganze, in ein Gegensatzverhältnis,
angeführt, sodass von hier aus Kierkegaard – und ergänzend auch
Scheler – knapp in den Blick genommen werden sollen.

Die Person sei für Kierkegaard, so Guardini, kein geschlossenes
Seiendes, „sondern ein Verhältnis, eine Relation, und zwar eine Rela‐
tion zu sich selber“.112 Sie bestehe in einem Akt, sei dynamisch und
erlösche, sobald der Akt beendet ist. Ihre Existenz sei also keinesfalls
gesichert, vielmehr zutiefst gefährdet. Zur Relation zu sich selbst tre‐
te die Beziehung zu Gott hinzu. Die Person verhalte sich also zu sich
selbst „vor Gott“, was Guardini als das Herzstück von Kierkegaards
Personenbegriff ausmacht: „Person ist auf Gott hin, ist religiös oder
ist überhaupt nicht“.113 Die Relation zu Gott bedeute bei Kierkegaard
aber ebenfalls nichts metaphysisch Gesichertes, vielmehr steigere er
den maßlosen Zug, dass alles vom Ich abhänge, so weit, dass auch
Gott dem Menschen allein in dem Maß zur Gegebenheit komme,
wie dieser mit jenem ernst mache, wie er ihn in einem Akt realisie‐
re.114 Selbst die Relation zu Gott unterliege bei Kierkegaard also dem
Vollzug und könne damit kein Grund für Festigkeit sein115:

„Wir spüren den Akt, die Intensität, die – logisch gewiß anfechtbare,
aber für Sicht und Gefühl deutliche – Angestrengtheit dieses ganz
dynamisch gefaßten Seins, Wirklichseins, das stets von der Gefahr
bedroht ist, zu ermatten und ins Nichts abzusinken, die grimmige

110 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 35.
111 Ebd., 36.
112 Guardini, Der Ausgangspunkt der Denkbewegung Sören Kierkegaards, 14.
113 Ebd., 16.
114 Vgl. Guardini, Die christliche Gotteswirklichkeit,189.
115 Vgl. Guardini, Der Ausgangspunkt der Denkbewegung Sören Kierkegaards, 16.

Teil III „Gehalt“

294

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Entschlossenheit dieses ins Metaphysische reichenden Willens, seinen
buchstäblichen Kampf ums Dasein gegen das aus jedem Geschaffenen
aufdrohende Nichts“.116

Steht der Mensch aber nicht recht zu sich und verwirklicht sich
nicht gemäß der Ordnung Gottes selbst, gerate er in die „Verzweif‐
lung“:

„Verzweiflung daran, ein Selbst werden zu können; Verzweiflung daran,
dieses Selbst sein zu müssen; Verzweiflung am eigenen Können und
über das eigene Sollen“.117

Daran binde sich dann das Erlebnis der Schwermut, das Erlebnis,
mit sich selbst nicht fertig zu werden, die Verzweiflung sowohl aus
dem Mangel an Endlichkeit, an Eindeutigkeit des Seins, als auch aus
dem Mangel an Unendlichkeit und Enge.118 Kierkegaard befasse sich
also mit der inneren Gefährdung des romantischen Selbst119 und
er erkenne, dass das Ich zugleich in Schwäche und Hybris hinein
gefährdet sei, weshalb er – um diese Unsicherheit in ihrer vollen
Schwere auszuloten – das Selbst ganz als Akt, Leistung, Anstrengung
und Forderung aufbaue. Die Person sei für den dänischen Philoso‐
phen also nicht gesichert, habe keinen Bestand, sondern sei sich nur
ein Aufgegebenes und Gefordertes: Die Person „ist nicht, sondern
muß getan werden“.120

Zwar erwähnt Guardini auch in der Gegensatzlehre, dass der
Mensch nur in dem Maße lebendig sei, als er sich tätig fühle121, doch
warnt er zugleich davor, den Akt als reinen zu verabsolutieren und
zur alleinigen Bestimmung des Lebendig-Konkreten zu erheben.
Auch Peter Šaida fasst die Person bei Kierkegaard in der hier darge‐
stellten Weise auf und kritisiert dessen dynamischen Personalismus
mit Guardini als eine „largely reductionist idea of what constitutes a
person“.122 Gemäß der Gegensatzlehre Guardinis ist die Person nicht
nur Akt, sondern gleichermaßen Bau und Festigkeit.

116 Ebd., 17.
117 Ebd., 21.
118 Vgl. ebd., 21.
119 Vgl. ebd., 23.
120 Ebd., 25.
121 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 32.
122 Šajda, Isolation on Both Ends?, 219 und besonders 218f: „Throughout his

oeuvre, Guardini provides numerous examples of Kierkegaard’s inability to

2 Kategoriale Gegensätze I: Die intraempirischen Gegensätze

295

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ähnlich wie Kierkegaard vertritt auch Max Scheler einen aktualis‐
tischen Personbegriff123, bei dem die Person weder als Ding noch als
Substanz gedacht werden dürfe, welcher dann verschiedene Vermö‐
gen oder Kräfte zugeschrieben würden. Vielmehr sei sie, so Scheler
in seinem Werk „Der Formalismus in der Ethik“, „die unmittelbar
miterlebte Einheit des Er-lebens – nicht nur ein gedachtes Ding
hinter und außer dem unmittelbar Erlebten“124. Er bezeichnet sie
reduziert auf das Erleben als „die konkrete, selbst wesenhafte Sein‐
seinheit von Akten verschiedenartigen Wesens […]“.125 Zwar lehnt
Scheler in den direkt folgenden Zeilen einen aktualistischen Person‐
begriff ab, doch wolle er auch jede Substanzialisierung der Person
vermeiden126, woraus ihre Wandelbarkeit resultiere. In dieser quali‐
tativen Bestimmung der Person als Ausrichtung auf das Anderswer‐
den begründet Scheler ihre Identität, die deshalb keines dauernden
Seins, eines unwandelbaren Kerns, zum Selbstsein im Wandel mehr
bedürfe.

Joachim Reger bilanziert in seiner Dissertation darum, dass das
einzig bleibende Element in Schelers Personbegriff die Veränderung
selbst sei.127 Auch der Geist berge in Schelers Konzeption nicht für
die Kontinuität der Person, da er selbst der Veränderung unterliege
und nur unvollkommen zu bestimmen sei. Der Geist selbst wird und
„entwird“, sei Inbegriff von Akten und Funktionen.128 Der Mensch ist
für Scheler – ähnlich wie bei Kierkegaard – offen und gefährdet, was
auch die religiöse Wirklichkeit betrifft. In den menschlichen Akten
geht es deshalb um alles oder nichts, kann die Person sowohl ins
Unendliche wachsen als auch ins Nichts fallen. Auch hier wird die

preserve delicate tension in polarities, of his ignoring of complementary rela‐
tions and the positive role of integration. […] Instead of mutual enrichment
and exchange of impetuses, Guardini sees in Kierkegaard solely isolation and
incommensurability“.

123 In dieser Arbeit kann weder auf Divergenzen noch Konvergenzen zwischen
Scheler und Kierkegaard eingegangen werden.

124 Scheler, Max, Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik.
Mit besonderer Berücksichtigung der Ethik I. Kants, Teil I und Teil II als
Sonderdruck, Halle 1916, hier zitiert nach der Ausgabe: ders., Gesammelte
Werke Band 2, Bern 1954, 371.

125 Ebd., 382.
126 Vgl. ebd., 383–385.
127 Vgl. Reger, Die Phänomenologie als theologisches Erkenntnisprinzip, 136.
128 Vgl. Scheler, Vom Ewigen im Menschen, 203.

Teil III „Gehalt“

296

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kritik Guardinis also ansetzen und er mittels seines Gegensatzden‐
kens die notwendigerweise ergänzende Polseite des Baus und des
Bestandes einfordern.

Der aktualistische Personalismus behauptet, wie anhand von
Scheler und Kierkegaard skizziert, dass es Person als „Ruhend-
Seiendes“ nicht gibt, sondern sie im Akt des Ich-Tuns besteht, woge‐
gen Guardini einwendet, dass die Person eine bleibende Wirklichkeit
ist, auch wenn sie nicht im personalen Akt steht. Er kritisiert an
einer einseitigen reinen Akt-Auffassung, dass darin allem Genießen,
Ruhen und Getragensein abgesagt129 und die von ihm als lebens‐
notwendig vorausgesetzte Gegensatzspannung in eine Richtung hin
aufgelöst werde:

„Kierkegaard macht aber die Grenzbegriffe zu Möglichkeitsbegriffen,
zu Mitteln, mit denen er hantieren kann, und will Gott erfassen eben
durch seinen Untergang. […] Grenzbegriffe sind aber keine Möglich‐
keitsbegriffe, sondern Wächter, die das Überschreiten in andere Sphä‐
ren zu behüten haben“.130

Zwar liege das Wahrheitsmoment des Aktualismus darin, dass die
Person freie Akte vollziehe, doch fehle dem freischöpferischen Akt
Kierkegaards die Bewährung und Gewähr durch die Zucht und er
könne anstatt in die Annahme Gottes auch in das Gegenteil, seine
Auslöschung, umschlagen, wie es bei Nietzsche geschehe.131 Erst
die „Schöpferkraft mit Zucht verbunden ermöglicht den richtigen
Akt, den Akt der Treue“132, so Guardini in seiner Vorlesung „Die
christliche Gotteswirklichkeit“. Die Gegensatzseite des Aktes kann
für Guardini also nicht rein verwirklicht werden, sondern benötigt,
wie bereits am Anfang betont, immer auch ein Mindestmaß an Bau,
wie es z.B. in Georg Simmels Konzeption aufscheint, in der sich
Strom stets im Individuum sammelt, und erst so ein Überfluten
möglich wird. Guardini setzt deshalb dem Strömen, dem Akt und
der Veränderung den Bau und die Struktur als notwendige Polarität
entgegen.

129 Vgl. Guardini, Der Ausgangspunkt der Denkbewegung Sören Kierkegaards, 25.
130 Guardini, Die christliche Gotteswirklichkeit, 203.
131 Vgl. ebd., 204.
132 Ebd., 204.

2 Kategoriale Gegensätze I: Die intraempirischen Gegensätze

297

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.1.2 Bau: Beuroner Madonnen und Logos vor Ethos

Laut Guardini ist Leben nicht nur Bewegung, sondern auch Ruhen,
Stehen und Ragen und je tiefer und unerschütterlicher diese seien,
desto lebendiger sei es.133 Er beschreibt in seiner Gegensatzlehre die
feste Fügung der Knochen sowie gebildete Rhythmen im Ablauf der
organischen Vorgänge.134 Auch das innere Leben zeige sich geprägt
von „Formen der Vorstellung“ und der „Tiefe und Ausschlagsweite
in den seelischen Vorgängen“.135 Sein und Bewusstsein seien gebaut,
seien widerstandsfähige, sich behauptende Struktur. Der personale
Kern wird von ihm als „Strukturzentrum, als ruhender Zuordnungs‐
punkt, als bleibender Besitztitel, als Gestalt, als ‚Antlitz‘ gesehen“.136

Lebenskraft bestehe auch darin, sich nicht zu wandeln und sich im
Strom zu behaupten. Der Mensch erfahre sich als solche „bleiben‐
de Grundgestalt in aller Veränderung“, erlebe, wie seine seelischen
Strukturen im Kommen und Gehen der Vorgänge eine beharrende
Stetigkeit aufweisen.137

Die Erfahrung des Lebens als Struktur und Bau könne jedoch
auch dazu führen, diesen Pol zu verabsolutieren, wie es z.B. geschah
in der Philosophie des Parmenides, gegen den sich Aristoteles und
Thomas wandten, in der Hieratischen Kunst z.B. Beurons, oder
wenn das Seinsurteil über dem Werturteil stehe, der Logos über dem
Ethos, das Sein über dem Tun. In dieser dem Aktualismus entgegen‐
gesetzten Position werde die Person mit Individuum gleichgesetzt,
allein als Objekt bestimmt und ihr Werden geleugnet. Eine solche
Einseitigkeit verunmögliche sich, so Guardini, ebenfalls selbst, denn
sie weise keinerlei Dynamik mehr auf, doch müsse Leben mindes‐
tens den metaphysischen Akt der Gegenwehr gegen das Vergehen
enthalten.138 Zweien der von Guardini gegebenen Verweise soll zur
besseren Konturierung dieses Pols nachgegangen werden: Erstens
der Beuroner Kunst mittels seines Aufsatzes über Beuroner Madon‐
nen und zweitens des Primats des Logos über das Ethos, wie er es in
seinem frühen Meisterwerk „Vom Geist der Liturgie“ ausführt. Die

133 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 37.
134 Vgl. ebd., 36f.
135 Ebd., 37.
136 Ebd., 37.
137 Vgl. ebd., 38.
138 Vgl. ebd., 39.

Teil III „Gehalt“

298

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erwähnte Philosophie des Parmenides wird nicht untersucht, da ihr
in Guardinis Werk oder Briefwechsel keine weitere Rolle zukommt.

Als Guardini das erste Mal mit Weiger nach Beuron kam, war be‐
reits das barocke Antlitz vieler Altäre in der Klosterkirche durch die
„hieratische“ Kunst der „Beuroner Schule“ – namentlich ist dabei P.
Desiderius Lenz zu nennen – ersetzt worden.139 Diese Kunst beein‐
druckte den jungen Studenten, der dann auch seinen Primizkelch im
Beuroner Stil anfertigen ließ und mit ihm zeitlebens zelebrierte.140

Berthold Gerner kommt in seiner Untersuchung zu dem Schluss,
dass P. Lenz für Guardini ein „bedeutender Mensch und Künstler“
gewesen sein müsse. Das Problem der hieratischen Kunst im Zusam‐
menhang mit dem christlichen Kult habe Guardini – so ein dort
zitierter Brief Felix Messerschmids an die Erzabtei Beuron aus dem
Jahr 1971 – seinen jungen Schülern in den zwanziger Jahren oft an‐
hand der Beuroner Kunst erläutert.141 Diese Zeitangabe unterstützt
die Vermutung, dass sich Guardini in der Erwähnung der hierati‐
schen Kunst in der Gegensatzlehre auf die Beuroner Schule bezieht.
Hier soll knapp auf seinen ersten Artikel zur hieratischen Kunst
eingegangen werden, den er 1910 unter dem Titel „Beuroner Madon‐
nen“ veröffentlichte.142 Er beschreibt darin das Madonnenbild der
Kapelle St. Maurus im Felde in der Erzabtei St. Martin zu Beuron:

„An der Stirnwand über der Tür ragt die weiße Madonna. Auf einem
Thron von seltsam bedeutungsvoller Form, seine Polster bedeckt von
rotgeflecktem Teppich, sitzt sie. Ihre Füße ruhen auf einem blauen Sche‐
mel. Um die hochaufgerichtete Gestalt rinnt reines Linnen, ein weiter
Mantel umhüllt die zarteren Gewänder, und fließt, vom Haupt herab, in
langen, schmalen Falten“.143

Gleich in dieser ersten Passage finden sich mit „Ragen“, „Form“
und „Ruhen“ zentrale Begriffe der Gegensatzseite des Baus, die
Guardini auch in der Gegensatzlehre zur Zeichnung dieses Pols

139 Vgl. Gerner, Guardinis theologische Studienzeit, 76f.
140 Vgl. Guardini, Berichte, 91.
141 Vgl. Gerner, Guardinis theologische Studienzeit, 78–80; hier: 80.
142 Guardini, Romano, Beuroner Madonnen, in: Der Akademiker. Monatsschrift

des Katholischen Akademikerverbandes 7 (2/1910), 104–105, hier zitiert nach:
Verein der Freunde der Erzabtei St. Martin zu Beuron e.V. (Hg.), Auf dem Weg
52 (Advent 2018), 4f.

143 Ebd., 4.

2 Kategoriale Gegensätze I: Die intraempirischen Gegensätze

299

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verwendet. Das verdeutlicht, dass er auch in der Philosophie des
Gegensatzes eine malerische Sprache beibehält und die Gedanken
damit in der konkreten Wirklichkeit – hier der Kunst – fundiert.
Gemeinsam mit der überwiegenden Seite des Baus in dieser Kunst‐
schule sei jedoch auch die Dynamik mitgegeben, was sich an Guar‐
dinis Bezeichnungen der Madonnendarstellung wie „eine quellende,
nie aufhörende Flut“144 zeigt. In diesem frühen Artikel wird die
notwendige Gegensätzlichkeit des Lebens anhand der Gottesmutter
deutlich. So schließen sich an die „runden“ Wangen die „ernsten“
Augen an und in „duftigem Bogen […] steht das Kind“.145 Guardini
verweilte nach eigener Aussage Stunden vor diesem Bildnis, das sich
in ihn eingesenkt haben muss, sodass sich auch 15 Jahre nach diesem
ersten Artikel die Worte und damit auch das Bildnis in seiner philo‐
sophischen Grundlagenschrift wiederfinden. Von einer Einseitigkeit
des Baus gegenüber der Dynamik in der Beuroner Kunst kann in
diesem frühen Artikel im Unterschied zur späteren Gegensatzlehre
jedoch keine Rede sein, vielmehr erscheinen sie in einem polaren
Spannungsgefüge und dies bereits 1910. Guardinis Verhältnis zur
Beuroner Kunst hatte sich also im Laufe der Jahre gewandelt.

Das im Folgenden zur Frage von Logos und Ethos Dargestellte ist
ungenügend für den sich gewaltig öffnenden Horizont der Transzen‐
dentalien, doch soll gezeigt werden, dass Guardini in „Vom Geist der
Liturgie“ im Gegensatzpaar von Akt und Bau denkt und selbst nicht
der Einseitigkeit des Logos erliegt, sondern ein analog zu denkendes
Gegensatzverhältnis auf absoluter Ebene gewinnt. Er setzt mit der
Entwicklung des Verhältnisses von Logos und Ethos in Mittelalter
und Neuzeit ein.146 Weder nehmen seine Überlegungen unmittelbar
bei Ausdrucksweisen der Liturgie ihren Ausgangspunkt, noch füh‐
ren sie in einzelne Ausformungen zurück, sondern tragen generelle
Natur. Wenn nun näher auf die Gedanken dieser Schrift eingegan‐
gen wird, dann zeigt sich darin die auch die Genese von Guardinis
Gegensatzdenken, da er das eigene Polaritätsdenken daran erprobte.

144 Ebd., 5.
145 Vgl. ebd., 5.
146 Roland Millare weist in seinem Artikel darauf hin, dass die Gedanken Guardi‐

nis zu dieser Thematik auch Widerhall im II. Vatikanischen Konzil und in der
Theologie Joseph Ratzingers fanden. (Vgl. Millare, Roland, The primacy of lo‐
gos over ethos: The influence of Romano Guardini on post-conciliar Theology,
in: The Heythrop Journal 57.6 (November 2016), 974–983).

Teil III „Gehalt“

300

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Laut Guardini widerspricht die kantische Haltung, die das Ethos
über den Logos erhoben habe147, dem katholischen Geist148, sei „un‐
wahr“ und „widernatürlich“: „Goethe hat ans Letzte gerührt, als er
den zweifelnden Faust an Stelle des Satzes ‚Im Anfang war das Wort‘
schreiben ließ: ‚Im Anfang war die Tat‘“.149 Die Wahrheit sei dieser
Auffassung gegenüber jedoch eine „unbedingte, in sich ruhende Tat‐
sache“150, der Wille ihr gegenüber nicht zuständig, sondern habe
ihre Führung und ihr Licht anzuerkennen, wie Guardini in seinem
Notizbuch in Bezug zur Liturgie ausführt151:

„In der Liturgie steht der Sinn über dem Zweck; die Kontemplation
über der Aktion; die Ehre Gottes über dem Heil des Menschen; die
Gültigkeit und Hoheit der Idee über dem praktisch-geistlichen Stützen;
der Logos über dem Ethos“.152

Der Primat des erkennenden vor dem tätigen Leben153 bedeutet für
ihn jedoch keine höhere Würde oder Wert des Logos gegenüber
dem Ethos, des Sinnes über dem Zweck, vielmehr seien sie selbst
als Gegensatzpaar zu betrachten, wie Martin Brüske im Anschluss
an Guardini in seiner Untersuchung herausstellt154. Dieser Interpre‐
tation wird hier zugestimmt, schreibt doch Guardini in seinem frü‐
hen liturgischen Meisterwerk: „Unter der Rücksicht des Zweckes
fügt sich ein Ding in eine Ordnung ein, die über es hinausgreift;

147 Vgl. Guardini, Vom Geist der Liturgie, 133.
148 Vgl. ebd., 135.
149 Ebd., 136. Guardini schreibt hierzu in seinem Notizbuch: „das aber ist katho‐

lisch, daß im Reich Gottes das Sein ist vor dem Bewußt- und Gewillt-sein;
das Wesen vor der Tat“. (Guardini, Romano, Reich Gottes Primat des Logos.
1.2.1917, in: ders., Notizbuch 1914–1919, [41]).

150 Guardini, Vom Geist der Liturgie, 138.
151 In einem Brief an Weiger vom 30. November 1917 führte Guardini kurz vor

Veröffentlichung von „Vom Geist der Liturgie“ aus: „Der Primat des Logos ist,
zu allerallerletzt, die Grundlage für die Gesundheit des menschlichen Geistes‐
lebens. Hast Du meine litg. Arbeit bekommen? Das letzte Kapitel über die
Frage fehlt da leider“. (Brief an Weiger vom 30. November 1917, Mainz, in:
Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 210).

152 Guardini, Romano, Bedeutung der Liturgie. Notiz ohne Datum, in: ders.,
Notizbuch 1914–1919, [98].

153 Vgl. Guardini, Vom Geist der Liturgie, 138.
154 Vgl. Brüske, Martin, Die Weisheit spielt vor Gott. Grundlegung einer Theolo‐

gie der Liturgie in spieltheoretischer Perspektive, Inaugural-Dissertation an
der Universität Freiburg im Ue. 2011, 27f.

2 Kategoriale Gegensätze I: Die intraempirischen Gegensätze

301

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unter der Rücksicht des Sinnes ruht es in sich selbst“.155 Dies korre‐
spondiert mit dem Gegensatzpaar von Akt und Bau, von Dynamik
und Statik. In der Gegensatzlehre wird der Primat des Logos vor
dem Ethos der Einseitigkeit der statischen Gegensatzseite zugeord‐
net.

Auch wenn Sinn und Zweck bereits als Gegensatzpaar genannt
worden sind, scheint eine Stelle in „Vom Geist der Liturgie“ doch
einen letztgültigen Primat des Logos festzuhalten, woraus sich die
Frage ergibt, ob Guardini nicht selbst einer Vereinseitigung erliegt:

„Und nicht die moralische, sondern die metaphysische Weltanschauung,
nicht das Werturteil, sondern das Seinsurteil, nicht die Anstrengung,
sondern die Anbetung ist das Endgültige“.156

Dieser entgeht er jedoch durch einen weiterführenden Gedanken.
Selbst bei einem Primat des Logos vor dem Ethos sei noch nicht
entschieden, ob die Wahrheit kühl-formalistisch oder eine Wahrheit
in Liebe sei. Auch das Sein könne Unentrinnbarkeit oder überströ‐
mende Liebe sein und Guardini räumt der Liebe den höchsten Platz
ein.157 Der Primat gebühre der Wahrheit in Liebe. Damit sei das
Ethos, die Tat, in die Ebene des Seins hin aufgehoben in die Liebe
hinein, wodurch auch eine strenge Formung der Wahrheit durchbro‐
chen und das überströmende Element der Liebe stets mitseiend sei.
Die Liebe trägt und ermöglicht also das Gegensatzverhältnis von
Logos und Ethos. Sie wird sich unten im zweiten transzendentalen
Gegensatzpaar als die das Gegensatzverhältnis als solches garantie‐
rende Grundkraft erweisen.

Nach der Darstellung der zwei Gegensatzseiten von Akt und Bau,
in der bereits deutlich wurde, dass die eine ohne die andere weder
gedacht werden noch sein kann, soll nun abschließend ihr Gegen‐
satzverhältnis in den Blick genommen werden.

2.1.3 Der Gegensatz: Dynamik und Statik

Guardini spricht sich in seiner Gegensatzlehre sowohl gegen den
Aktualismus, der die Person als einmaliges Ich heraushebe, als auch

155 Guardini, Vom Geist der Liturgie, 92.
156 Ebd., 139f.
157 Vgl. ebd., 140.

Teil III „Gehalt“

302

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gegen eine Haltung aus, die die Person allein als Exemplar der
Gattung Mensch bestimme.158 Hierbei betont er, dass die jeweilige
Reinheit und Geschiedenheit der Pole in die Unmöglichkeit führe
und beide voneinander abhängig seien:

„Überwunden wird diese Krisis dadurch, daß innerhalb der betreffen‐
den Lebensrichtung die sinngemäß entgegengesetzte aufgefunden, zuge‐
lassen, zur Entfaltung freigegeben wird: Das Strömen in der Dauer;
das Bleibende im Wandel; der Stand im Akt; das Wirken in der Festig‐
keit“.159

Statik und Dynamik, Akt und Bau stehen zunächst so zueinander,
dass sie sich voneinander wegbewegen, sich einander ausschließen
und doch in die Unmöglichkeit kommen, wenn das jeweils andere
nicht anerkannt werde: „In Wahrheit ist Person nicht nur Dynamis,
sondern auch Sein; nicht nur Akt, sondern auch Gestalt“.160 Beide
Polseiten seien immer zugleich gegeben, eine nur möglich und denk‐
bar an der anderen. Die Person zeige sich sowohl in ihrer Gestalthaf‐
tigkeit als zum Seienden gehörig als auch als geistige Persönlichkeit,
die freie Akte vollziehe.161 Nie, so Guardini, könne Akt aus Dauer
gewonnen werden und nie könne von Dynamik zur Struktur hin
fortgeschritten werden, vielmehr seien die beiden Gegensatzseiten
wirklich eigenständig und bestehe zwischen ihnen eine qualitative
Grenze, die eines spezifischen Aktes des Hinübergehens von einer
zur anderen Seite bedürfe.162 In diesen Ausführungen klingt im Hin‐
tergrund die Auseinandersetzung zwischen kierkegaardscher quali‐
tativer Dialektik und hegelianisch-romantischer Mediationsdialektik
an, der an späterer Stelle nachgegangen wird.163 Das Leben erfah‐
re sich so, dass es sowohl das eine als auch das andere in sich
beschließe. Es müsse zugleich eines und das andere sein, womit
es „wesentlich paradox“164 erscheine. Das Gegensatzverhältnis sei

158 Vgl. Brüske, Anruf der Freiheit, 197.
159 Guardini, Der Gegensatz, 40.
160 Guardini, Welt und Person, 136f.
161 Vgl. Brüske, Anruf der Freiheit, 197f.
162 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 42.
163 Vgl. Kapitel „4 Die transzendentalen Gegensätze“.
164 Guardini, Der Gegensatz, 41. Auch der tschechische Theologe und Philosoph

Thomáš Halík denkt den Menschen, das Leben, als paradox. Ob er die Gegen‐
satzlehre Guardinis rezipierte, kann hier nicht untersucht werden, doch findet
sich in seiner Autobiografie der bedeutungsvolle Hinweis, dass ihm Guardini

2 Kategoriale Gegensätze I: Die intraempirischen Gegensätze

303

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die „Tatsache wechselseitiger Ausschließung und Einschließung zu‐
gleich“.165 Damit ergibt sich an dieser Stelle als Präzisierung der
These AI („Das Lebendig-Konkrete ist gegensätzlich gebaut“): „AII:
Das Lebendig-Konkrete ist im Sowohl-als-auch von dynamischem
Akt und statischem Bau gebaut“. Mittels der These B („Die Erkennt‐
nis muss dem jeweiligen Gegenstand entsprechen“) kann damit für
die Erkenntnistheorie festgehalten werden: „BII: Der Erkenntnisakt
umfasst sowohl die Erkenntnis a posteriori als auch die Erkenntnis a
priori“. Guardini gelangt zum Abschluss des ersten Gegensatzpaares
auch zu einer ersten Definition des Gegensatzverhältnisses:

„Das ist Gegensatz: Daß zwei Momente, deren jedes unableitbar, un‐
überführbar, unvermischbar in sich steht, doch unablöslich miteinander
verbunden sind; ja gedacht nur werden können an und durch einan‐
der“.166

Guardini gewinnt also fundiert auf der konkreten (Selbst-) Erfah‐
rung von Akt und Bau, von Dynamik und Statik, eine erste Defi‐
nition des Gegensatzverhältnisses, die dann im Laufe des Werkes
mit jedem weiteren Gegensatzpaar angereichert und entfaltet wird.
Nach der Darstellung des ersten intraempirischen Gegensatzpaares
„Akt und Bau“ sei nun auf das zweite „Form und Formloses“ und
Guardinis Dialog mit Friedrich Nietzsche eingegangen.

2.2 Form und Formloses: Romano Guardinis Dialog mit Friedrich
Nietzsche

Der Gegensatz von Form und Formlosem bildet in der Gegensatz‐
lehre den zweiten der intraempirischen Gegensätze. In „Gegensatz
und Gegensätze“ wurde dieser physische Gegensatz von Guardini
noch als deren erster angeführt und wie folgt bestimmt:

„Das Seiende (Ding, Akt, Zustand, Beziehung…), mag es im einzelnen
was immer sein, ist einerseits gestaltbare, bestimmbare ‚Fülle‘ (das ‚Was‘,

„das Ideal meines Lebens“ war. (Vgl. Halík, Thomáš, All meine Wege sind DIR
vertraut. Von der Untergrundkirche ins Labyrinth der Freiheit, Freiburg i.Br. –
Basel – Wien 2014, 373).

165 Guardini, Der Gegensatz, 41.
166 Ebd., 42.

Teil III „Gehalt“

304

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das ‚Material‘ des jeweiligen Aktes, der jeweiligen Gestalt…); ander‐
seits ist es Bestimmungs-, Bestimmtheitsmoment, Gesetz, Gestaltungs‐
moment, Form (das ‚Wie‘)“.167

Klingt in den Ausführungen von 1914 bereits der Hylemorphismus
an, nennt ihn Guardini 1925 explizit, wenn er von der reinen Fülle
der Griechen, der „ὕλη“ (hyle), schreibt, die von den Scholastikern,
besonders der „älteren Franziskanerschule“ als „materia prima“ be‐
zeichnet worden sei.168 Es kennzeichnet die Größe und Originalität
Guardinis, dass er in seiner Gegensatzlehre den Hylemorphismus
nicht einfach repetiert, sondern ihn ins Gespräch mit den damaligen
philosophischen Strömungen bringt, namentlich der Lebensphilo‐
sophie, die im Terminus der „Fülle“ anklingt169, sowie dem Ratio‐
nalismus, der im Hintergrund von Guardinis Kritik an einer rein
mathematisch-mechanischen Welterfassung steht170. Zudem finden
sich in diesem Gegensatzpaar Bezüge auf die Polarität von südlicher
Form und nördlicher Fülle171, wie auf die Frage der Schwermut,
hatte doch Guardini in seinem Büchlein „Vom Sinn der Schwermut“
ausgeführt, dass der Schwermütige eine tiefe Beziehung zur Fülle
des Daseins habe, woraus ihm unendlich kostbare Frucht erwachsen
könne172. Beiden Anklängen wird hier nicht eigens nachgegangen, da

167 Guardini, Gegensatz und Gegensätze, 12f.
168 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 46. Mit der von Aristoteles entwickelten, von

der Scholastik aufgegriffenen und für die Theologie verwendeten Seinslehre
musste sich Guardini während seines Studiums befasst haben, hatte doch Papst
Pius X. in seiner Enzyklika „Pascendi Dominici gregis“ vom 8. September
1907 verfügt, dass die scholastische Philosophie zur Grundlage der kirchlichen
Studien gemacht werde, womit besonders die Lehre des heiligen Thomas von
Aquin gemeint sei. Zusätzlich beschäftigte sich Guardini in seiner Promotion
über Bonaventura und seinen Studien zu Thomas von Aquin mit dieser philo‐
sophischen Grundlegung. (Vgl. Papst Pius X., Lettera Enciclica PASCENDI
DOMINICI GREGIS del Sommo Pontefice Pio X al venerabili fratelli patriar‐
chi primati arcivescovi, vescovi e agli altri ordinari aventi con l’apostolica sede
pace e communione. Sugli errori del Modernismo. 8. September 1907, in: AAS
40, 593–650, 640).

169 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 45.
170 Vgl. ebd., 44.
171 Vgl. ebd., 44, 47.
172 Vgl. Guardini, Vom Sinn der Schwermut, 43.

2 Kategoriale Gegensätze I: Die intraempirischen Gegensätze

305

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sowohl Guardinis Aufsatz „Thule und Hellas“173 als auch die Frage
der Schwermut bereits Gegenstand der Untersuchung waren174.

Über allen hintergründigen Verweisen schwebt in diesem Ge‐
gensatzpaar sichtbar der Große Name Friedrich Nietzsche, den
Guardini in der Beschreibung der Form als das „Apollinische“ an‐
führt, „um Nietzsches Benennung zu gebrauchen“.175 In „Gegensatz
und Gegensätze“ findet sich noch kein Verweis auf ihn.176 Solche
seltenen expliziten Erwähnungen sind bei ihm nie zufällig, sondern
deuten eine Auseinandersetzung an, die auf einer tieferen Ebene in
den so einfach erscheinenden Worten mitläuft. Dabei erweist es sich
als bedeutungsvoll, dass er zwar den Begriff des Apollinischen für
die Form, aber nicht denjenigen des Dionysischen für das Formlose
verwendet, worin sich die vorgenommene Korrektur an Nietzsches
Philosophie ankündigt. Peter Köster konstatiert für die ersten Jahr‐
zehnte des 20. Jahrhunderts im katholischen Bereich zwei Arten der
Reaktion auf Nietzsche: einmal eine entschieden apologetische, auch
polemische und wenig kenntnisreiche Abgrenzung und andermal
dessen Okkupation, indem ihm eine heimliche Christlichkeit un‐
terstellt wurde.177 Guardinis Auseinandersetzung besteht sowohl in
einer Würdigung der Verdienste als auch in einer kritischen Abset‐
zung. In der vornehmlichen Darstellung von Guardinis Ringen mit
Nietzsche werden auch die metaphysischen Bezüge zum Hylemor‐
phismus mit ausgeführt.

Im ersten Kapitel sei auf Guardinis Begegnung mit Nietzsche
eingegangen, der im zweiten und dritten Kapitel die Darstellung der
philosophischen Auseinandersetzung um die Gehalte „Apollo“ und
„Dionysos“ folgt. Die Ausführungen zum zweiten intraempirischen
Gegensatzpaar werden mit der Darlegung des Gegensatzverhältnis‐
ses von Form und Formlosen beschlossen.

173 Vgl. Teil I Kapitel „1.3.3 Thule und Hellas“.
174 Vgl. Teil I Kapitel „1.5 Existentieller Gegensatz III: Die Schwermut“.
175 Guardini, Der Gegensatz, 43.
176 Vgl. Guardini, Gegensatz und Gegensätze, 12f.
177 Vgl. Köster, Peter, Der verbotene Philosoph. Studien zu den Anfängen der

katholischen Nietzsche-Rezeption in Deutschland (1890–1918), Berlin 1998,
206.

Teil III „Gehalt“

306

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2.1 Vor vierzehn Tagen bin ich Nietzsche begegnet178

Guardini begegnete der Gestalt und Philosophie Friedrich
Nietzsches sicher belegt das erste Mal in einer Vorlesung Heinrich
Rickerts im Wintersemester 1913/14 an der Freiburger Universität,
als dieser „Die deutsche Philosophie von Kant bis Nietzsche. Histo‐
rische Einleitung in die Probleme der Gegenwart“ las. Ob Anklänge
nietzscheanischer Philosophie bereits einem Brief an Weiger aus
dem Jahr 1911 zu Grunde liegen, in dem er nicht das Leben als voll‐
kommen bezeichnet, welches wild ströme, sondern das, welches die
Fülle gezähmt habe, muss dahingestellt bleiben.179 Der erste deutli‐
che Hinweis auf Guardinis Beschäftigung mit Nietzsche findet sich
in einem Brief an Weiger vom August 1916, in welchem er für den
Freund nach einem Buch Nietzsches sucht, wobei Weiger wohl nicht
den genauen Titel angegeben hatte, was das Finden erschwerte.180

Bei dem Werk handelt es sich laut Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz
um „Die Geburt der Tragödie“, in der Nietzsche die Tragödie aus der
Spannung von apollinisch und dionysisch aufbaut.181 Dass der Name
Nietzsches im Jahr 1916 im postalischen Dialog der Freunde fällt,
könnte damit zusammenhängen, dass sich Guardini als Leiter der
Juventus in Mainz in jenen Jahren intensiv mit der zeitgenössischen
Jugendbildung und darüber neben Kant auch mit Nietzsche ausein‐
anderzusetzen begann.182 Es verwundert daher nicht, dass Nietzsche
sowohl in „Vom Geist der Liturgie“ (1918) erwähnt wird183, als auch
der Gegensatz von Form und Fülle in Guardinis Artikel „Neue

178 Brief an Weiger vom April 1922, Pützchen bei Beuel, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 237.

179 Vgl. Brief an Weiger 10.-14. Februar 1911, Heppenheim, in: Gerl-Falkovitz
(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 51.

180 Brief an Weiger vom 6. August 1916, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardi‐
nis Briefe an Weiger, 191: „Nietzsches Schrift –, weißt Du den genauen Titel?
Dann könnte ich sie leichter finden“.

181 Vgl. Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 191 Anm. 541.
182 Guardini soll, so die Untersuchungen von Gerl-Falkovitz, einen Vortrag über

Nietzsche vor der Juventus in Mainz gehalten haben. (Vgl. Gerl, Hanna-Bar‐
bara, Unterscheidung aus Verstehen. Romano Guardini und Nietzsche, in:
Schuster, Hermann Josef (Hg.), Guardini Weiterdenken. Band 1, Berlin 1993,
193–202, 195).

183 Vgl. Guardini, Vom Geist der Liturgie, 133.

2 Kategoriale Gegensätze I: Die intraempirischen Gegensätze

307

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jugend und Katholischer Geist“ (1920) erstmals durch nietzscheani‐
sche Begriffe ergänzt ist:

„Ob die Form oder die Fülle, die Ordnung oder der dunkle Drang, Ge‐
stalten oder Schaffen? Allgemeines oder Besonderes, Sein oder Werden
und Tat? Der Zusammenhang oder der Augenblick? Apollo oder Dio‐
nysos? Und er beantwortet die Frage für die erste der beiden Reihen.
Das Ganze des Lebens bejahen, aber in diesem Ganzen den Mächten
den Vorrang geben, denen er den innersten Gesetzen alles Seins gemäß
zukommt, das ist katholischer Geist“.184

In einem Brief an Weiger vom April 1922 wird eine neue Etappe
der Befassung Guardinis mit Nietzsche deutlich, wenn er vielsagend
schreibt: „Vor vierzehn Tagen bin ich Nietzsche begegnet“.185 In die‐
sen Worten wird nicht einfach eine theoretische Auseinandersetzung
mit einem anderen Denker, mit einer aktuellen philosophischen
Richtung oder einem Gedankengebäude ausgesprochen, sondern die
Begegnung mit einer Gestalt, die ein Geheimnis birgt und mit der
es zu ringen gilt. Sofort hat Guardini einen sehr tiefen Eindruck
von ihm gewonnen, sieht in ihm die Leitidee der kommenden Zeit
gegeben, in die hinein das Christentum herausgefordert sei, seine
Botschaft zu sprechen:

„Ich will Dir sagen, mir ist, als sei Nietzsche der, mit dem wir uns noch
am allerbittersten auseinandersetzen müssen. Weißt Du, mir ist nahe‐
gekommen, wie die Entscheidung der nächsten Zeit aussehen wird:
Christentum oder Heidentum, und zwar eins, das ganz entschlossen ist,
reich, und schön, und die Freiheit die 2000 Jahre Christentum gebracht,
auch noch im Blut. Lies einmal Gundolfs ‚George‘, und die Bücher über
den neuen Tanz und die ganze Körperkultur – und dann Nietzsche! Der
beginnt jetzt lebendig zu werden“!186

Diese gewichtige Aussage Guardinis stammt aus dem Frühjahr 1922
und liegt damit ungefähr drei Jahre vor der Veröffentlichung der
Gegensatzlehre, was verdeutlicht, dass er sich in ihr mit ihm ausein‐
andersetzte. In der Polarität von Fülle und Form wird dies durch
die direkte Erwähnung des Namens angezeigt. Da die Befassung mit
ihm jedoch frühestens 1911 einsetzte und erst 1922 zur Begegnung

184 Guardini, Neue Jugend und Katholischer Geist, 302.
185 Brief an Weiger vom April 1922, Pützchen bei Beuel, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),

Guardinis Briefe an Weiger, 237.
186 Ebd., 237.

Teil III „Gehalt“

308

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wurde, sowie der Gegensatz von Fülle und Form zuvor bereits
aufgrund des Aufnehmens und Weiterdenkens aristotelisch-thomasi‐
scher Metaphysik Bestandteil der ersten Gegensatzschrift war, steht
die Gestalt Nietzsches nicht am Beginn der Entwicklung dieses
Gegensatzpaares, sondern wird in sie hineingestellt, wodurch Begeg‐
nung geschieht. Auch wenn Albrecht Voigt in seiner Dissertation
die Wahrnehmung Nietzsches durch Guardini anhand des Briefs an
Weiger auf 1922 und dann durch eine Vorlesung im Wintersemester
1931/32, in der sich Guardini mit dem nietzscheanischen Hauptwerk
auseinandersetzte, datiert187, kann dies zwar nicht als Erstbegegnung
aufgefasst werden, doch ist seiner These zuzustimmen, dass Guar‐
dinis Gegensatzarbeit „nicht als direkte ‚Antwort auf Nietzsche‘
zu lesen“ ist, doch treten Schnittmengen und Überschneidungen
hervor188. Wie dargelegt, ist die Befassung mit Nietzsche nicht An‐
lass für die Entwicklung der Gegensatzlehre gewesen, doch nutzt
Guardini seine Lebens- und Denkstruktur, um die 1911 begonnene
Auseinandersetzung mit Nietzsche zu führen.

Im erwähnten Brief vom April 1922 wird auch deutlich, dass er
Nietzsche mit Kierkegaard zusammendenkt, mit dem er sich in
diesen Jahren auch tief auseinandersetzte: „Nietzsche und Kierke‐
gaard, so dürften die beiden Extreme heißen, zwischen denen die
Kirche wieder einmal eine Synthese zu schaffen hat“.189 Guardini
betrachtete Nietzsche als tief verwandtes Pendant zu Kierkegaard,
die beide Romantiker waren, mit ihrer Existenz dachten, den Kampf
am Christlichen austrugen und am gleichen Abgrund standen, „der
Nietzsche am Ende verschlungen hat. […] Wie Nietzsche, lebt und
denkt Kierkegaard im Bereich der Grenzwerte. Die Begriffe, die

187 Vgl. Voigt, Wirkliche Göttlichkeit, 20. Diese Ansicht korrigiert er dann in
seinem Artikel, in dem er Parallelen zwischen Guardinis Liturgie als Spiel
und dem „Spiel“ bei Nietzsche aufzeigt. (Vgl. Voigt, Albrecht, Dionysos gegen
den Gekreuzigten. Guardinis Blick auf Nietzsche, in: Buchmüller, Wolfgang /
Gerl-Falkovitz, Hanna-Barbara (Hg.), Ambo 2018. Romano Guardini und der
christliche Humanismus. Jahrbuch der Hochschule Heiligenkreuz 2018, Heili‐
genkreuz im Wienerwald 2018, 125–142, 138–142).

188 Vgl. Voigt, Wirkliche Göttlichkeit, 19.
189 Brief an Weiger vom April 1922, Pützchen bei Beuel, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),

Guardinis Briefe an Weiger, 237.

2 Kategoriale Gegensätze I: Die intraempirischen Gegensätze

309

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


er braucht, sind Grenzbegriffe“.190 Nietzsche und Kierkegaard ver‐
wiesen beide auf Sokrates und Guardini folgt ihnen darin.191 Die
Begegnung Guardinis mit Nietzsche nahm in seiner Berliner Zeit zu,
eine Schrift Simmels zu Nietzsche findet sich in der Bibliothek in
Mooshausen192 und sie setzt sich intensiv nach Veröffentlichung der
Gegensatzlehre bis zu seinem Lebensende fort193.

190 Guardini, Der Ausgangspunkt der Denkbewegung Sören Kierkegaards, 23.
Guardini verweist an dieser Stelle explizit auf seine Gegensatzlehre, und zwar
das Kapitel über das Maß und seine Auseinandersetzung mit dem quantitati‐
ven Verhältnis der Gegensatzseiten zueinander.

191 Vgl. Knoll, Glaube und Kultur, 264.
192 Vgl. Brief an Weiger vom 29. August 1913, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),

Guardinis Briefe an Weiger, 107 Anm. 246; Simmel, Schopenhauer und
Nietzsche.

193 Guardini fügte ihn in seine Betrachtung von Madeleine Sémer 1927 ein, auf die
Nietzsche einen besonderen Eindruck machte: „In Madeleines Beziehung zu
Nietzsche liegt etwas vom tiefsten Sinn ihrer Existenz, und man ertappt sich
bei Phantasien darüber, was wohl geschehen wäre, wenn diese beiden Men‐
schen einander persönlich begegnet wären ...“. (Guardini, Romano, Madeleine
Sémer, zuerst in: Die Schildgenossen 7 (1927), 161–183; dann in: Hochland
25 (1927/28) Band 1, 623–644; dann als Nachwort in: ders. (Übers.), Klein,
Felix, Madeleine Sémer 1874–1921, Mainz 1929, 251–195, 21952, 206–238, zitiert
nach: ders., Unterscheidung des Christlichen. Gesammelte Studien 1923–1962.
Band 3: Gestalten, Mainz – Paderborn 31995, 141–176, 147). In seinem Artikel
„Tod des Sokrates“ von 1926 erwähnt Guardini Nietzsche als Kierkegaards
„tief verbundenen Bruder“. (Guardini, Der Tod des Sokrates. Versuch einer
Deutung, 402). Im Wintersemester 1931/32 sollte er dann sowohl Vorlesungen
über Augustinus‘ Confessiones als auch zu Nietzsche – „Endlichkeit und Ewig‐
keit. Versuch einer Interpretation von Nietzsches Zarathustra“ (vgl. Gerl-Fal‐
kovitz, Konturen des Lebens, 201) – halten, wobei von letztgenannter die
Gliederung im Archiv im Pfarrhaus in Mooshausen erhalten ist, wie Gerl-Fal‐
kovitz herausstellt. (Vgl. Gerl-Falkovitz, Geheimnis des Lebendigen, 181. Die
Gliederung findet sich ebd. 190–197). In Guardinis Dialog mit Nietzsche ist
nichts von einer katholischen Apologetik zu spüren, sondern echtes Ernst-
und Wahr-nehmen, dessen, was ist: en parrhesia. So setzte er sich auch in
seinem in Berlin bis 1939 gehaltenen und noch unveröffentlichten Anthropolo‐
gie-Kolleg intensiv mit Nietzsche auseinander, der dort – so Gunda Brüske
in ihrer Untersuchung – der meistzitierte Name sei. (Vgl. Brüske, Anruf der
Freiheit, 113). Nach den Berliner Jahren begegnet der Name Nietzsches z.B.
wieder in Guardinis Interpretation der religiösen Gestalten im Werk Dosto‐
jewskis, wobei er in der Gestalt des Kirillow einen „förmlichen Kommentar,
eine gestaltmäßige Verdeutlichung der Philosophie, besser Heilsbotschaft des
Zarathustra“ findet. (Guardini, Romano, Religiöse Gestalten in Dostojewskijs
Werk. Studien über den Glauben, Mainz – Paderborn 71989, 210). An anderer

Teil III „Gehalt“

310

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Bearbeitung der Begegnung Guardinis mit der Philosophie
und Gestalt Nietzsches böte sich das Ineinander von Leben und
Denken an, das Guardini mit Nietzsche teilt. So könne, gemäß
Guardini, der Mensch seit Nietzsche nicht mehr die Augen davor
verschließen, dass Sätze des Denkens zugleich lebendige Stellung‐
nahmen seien und Begriffe Elemente des Lebens, wie er in seinem
Werk „Bekehrung des Aurelius Augustinus“ schrieb:

„Ein voraussetzungsloses Denken zu behaupten, das unabhängig vom
geführten Leben, von der Stellung zu den Werten und von der Haltung
gegenüber dem Triebe sein Wesen hätte, bedeutet eine Unmündigkeit
des Lebenswissens, die eigentlich unerlaubt sein sollte, aber freilich, wie
die Erfahrung ausweist, mit höchstem Verstandeswissen zusammenge‐
hen kann“.194

Stelle wird direkt auf Nietzsche Bezug genommen oder fällt dessen Name in
der Frage der Existenz des Christen und schließlich in seinen posthum veröf‐
fentlichten „Theologischen Briefen an einen Freund“ neben denen Kiergaards
und Goethes. (Vgl. ebd., 155 Anm. 17, 179; Ders., Die Existenz des Christen,
516; Ders., Theologische Briefe, 13, 26).
Guardinis spätes Nietzsche-Bild ist auch durch die Erfahrung des National‐
sozialismus überzeichnet, da Guardini in der Reduktion des Menschen auf
seine reine Endlichkeit bei Nietzsche eine weltanschauliche Voraussetzung für
das Entstehen der Ideologie von „Blut und Boden“ erblickte. (Vgl. Guardini,
Romano, Der Heilbringer in Mythos, Offenbarung und Politik. Eine theolo‐
gisch-politische Besinnung, Stuttgart 1946, 36, 43). Aufgrund der reichhaltigen
und lebenslangen Auseinandersetzung mag es verwundern, dass Guardini ihm
in seinem Schaffen kein eigenes Werk widmete, doch findet sich im Archiv der
Katholischen Akademie in München ein leider undatiertes 24-Seitiges Manu‐
skript zu „Nietzsches Lehre vom Endlichen“ (Guardini, Romano, Nietzsches
Lehre vom Endlichen. Unveröffentlichtes Manuskript, in: Guardini-Archiv der
Katholischen Akademie in Bayern, München, Nachlass Romano Guardini,
Nr. 1674) sowie in seinem Tagebuch ein Hinweis darauf, dass er beabsichtigte,
neben seine Werke „Ende der Neuzeit“ und „Die Macht“ ein drittes zu stellen,
dass sich mit Nietzsche befassen sollte und sich als Manuskript in Guardinis
Nachlass in der Bayerischen Staatsbibliothek in München befindet: „Am Mor‐
gen einen Entwurf für ein Kolleg im Wintersemester diktiert: Macht und
Nihilismus mit einer Stellungnahme zu Nietzsche. Ich werde den Sommer hin‐
durch viel lesen müssen, damit ich in den Ferien nur das Wichtigste zu lesen
habe, bes. Fröhliche Wiss., Götzendämmerung, Wille zur Macht. Hoffentlich
glückt es. Daraus würde das dritte Bändchen nach ‚Ende der Neuzeit‘ und ‚die
Macht‘“. (Guardini, Wahrheit des Denkens (23.3.1954), 228f ).

194 Guardini, Die Bekehrung des Aurelius Augustinus, 201.

2 Kategoriale Gegensätze I: Die intraempirischen Gegensätze

311

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie Guardini gehe auch Nietzsche, so Müller-Lauter, von der leben‐
digen Erfahrung, von Konkretionen aus.195 Als weitere mögliche
Forschungsgebiete blieben noch die Fragen der dynamischen Mitte
des Daseins, die bei Guardini als Vorübergang im gegensätzlichen
Spannungsgefüge aufscheint und bei Nietzsche zwar sehnsuchtsvoll
im Kind erhofft und angedeutet aber nie gehalten werden kann.196

Hinzu kommen die Frage des Lebens und der Leiblichkeit, ihr Ver‐
ständnis der Mystik oder auch eine Analyse ihrer unterschiedlichen
Sprache, da Guardini „leise“, präzise, beinahe zurückgezogen und
Nietzsche mit virtuosen Sprachbildern und Analogien formuliert.197

Diese Untersuchung beschränkt sich ihrem Hauptgegenstand ent‐
sprechend allein auf Guardinis Auseinandersetzung mit Nietzsches
Gegensatz zwischen Apollo und Dionysos. Darin schwingt die Frage
des Verständnisses des Christentums mit, da dies Nietzsches Kampf‐
platz war und Christus die Einheit der Gegensätze bei Guardini
ist. Ein Fragment im Archiv in Mooshausen enthüllt, dass Guardini
positiv von Nietzsche herausstellt, dass er seit dem Mittelalter der
erste sei, der ontisch denke, und von dessen Grundlagen aus ein
neues Verstehen der christlichen Lehre möglich und notwendig
sei.198 Auch Alfons Knoll betont, dass Nietzsche für Guardini die
Verkörperung der Bedingungen sei, „die der Glaube in der Gegen‐
wart vorfindet“.199 Dies sei die radikale Endlichkeit, in der sich in der
Natur keine Geheimnisse, sondern nur noch zu lösende Probleme
finden, wie Guardini in seinem Artikel „Die religiöse Offenheit der
Gegenwart“ herausstellt.200 Im Folgenden sei zuerst auf den Pol der
Form, dann denjenigen des Formlosen, und schließlich auf ihre
gegensätzliche Relation eingegangen.

195 Vgl. Müller-Lauter, Wolfgang, Nietzsche. Seine Philosophie der Gegensätze
und die Gegensätze seiner Philosophie, Berlin 1971, 34.

196 Vgl. Voigt, Wirkliche Göttlichkeit, 25.
197 Vgl. ebd., 26.
198 Vgl. Guardini, Romano, Fragment B eines Typoskripts (Archiv Mooshausen),

in: Gerl-Falkovitz, Geheimnis des Lebens, 199f.
199 Vgl. Knoll, Glaube und Kultur, 510.
200 Vgl. Guardini, Romano, Die religiöse Offenheit der Gegenwart. Gedanken zum

geistigen und religiösen Zeitgeschehen (1934), Paderborn 2008, 55.

Teil III „Gehalt“

312

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2.2 Apollinische Form und Gestalt

Guardini setzt im Pol der Form, die er auch als das „Apollinische“
anführt201, wieder bei der Selbsterfahrung an und beschreibt, dass
wir unser Leben „als Formung“ wahrnehmen und der Körper eine
„bestimmte Gestalt“ habe.202 Er führt also drei wesentliche Begriff‐
lichkeiten ein: das Apollinische, Form und Gestalt, wobei das
Apollinische die anderen beiden enthält. Guardini greift dezidiert
Nietzsches Terminologie auf und es ist bemerkenswert, wie sich die
Beschreibungen des Apollinischen beider ähneln. Im Folgenden sei
zuerst auf die Gestalt und dann auf die Form eingegangen, bei der
auch die philosophisch-theologische Tradition des Hylemorphismus
mit angeführt wird.

Guardini betont in seiner Gegensatzlehre, dass den Griechen
Form, Schönheit und Wahrheit als identisch und was nicht Form
war, als μὴ ὄν galt: „Sein, Sinn und Sinnsättigung war Formbewäh‐
rung“.203 In solchen Aussagen verdeutlicht sich, dass Guardini den
Pol des Lebens, der als Gestalt, Form und Formkraft erfahren wird,
apollinisch denkt:

„Als Kraft des Griffes und des Prägens; der Aufhellung, Durchlichtung,
Verdeutlichung; als ein Ordnen, Gliedern, Benennen; als Bedeutungs‐
sicherheit, Sprechfähigkeit dessen, was ist und geschieht, in Umriß,
Linie, Maß und Gewicht, in Eigenschaft, Verhältnis und Haltung“.204

Apollo erscheint bei Nietzsche, wie bei Guardini, als Gott der Ru‐
he: als „Meeresruhe der apollinischen Betrachtung“205. Maß und
Rhythmus, Haltung und Ruhe, sind gemäß Nietzsche vereint im Be‐
griff der „Gestalt des Apollo“206. Guardini nimmt diesen Gedanken
auf und betont in seiner Gegensatzlehre: „Und zwar haben Form
sowohl das gebaute Sein, wie der Akt. Jenes ruhende Gestalt, dieses
Richtung, Maß und Rhythmus“.207 Im Begriff der Gestalt öffnet sich
für Guardini auch die Analogie auf Christus hin, was Nietzsche
selbstverständlich abgelehnt hätte, setzt er doch gerade den anderen

201 Guardini, Der Gegensatz, 43.
202 Vgl. ebd., 42.
203 Ebd., 44.
204 Ebd., 43.
205 Nietzsche, Die Geburt der Tragödie, 43.
206 Ebd., 27.
207 Guardini, Der Gegensatz, 43.

2 Kategoriale Gegensätze I: Die intraempirischen Gegensätze

313

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Pol, das Dionysische gegen den Gekreuzigten. Guardini jedoch ringe
damit, und dieser Beobachtung von Hans Urs von Balthasar in sei‐
nem Buch „Reform aus dem Ursprung“ kann zugestimmt werden,
wie das Wort „Gestalt“ auf Christus angewandt werden könne und
Balthasar schlussfolgert Guardini interpretierend:

„Bei Christus bewältigt kein menschlicher Blick, kein noch so offenba‐
rer Begriff seine Wirklichkeit, meist fällt deshalb der Entscheid, die
‚Gestalt‘ Christi sprenge den (weltlichen) Begriff der Gestalt, ohne ihn
aufzulösen“.208

Neben den Begriff der Gestalt für diesen Pol des zweiten intraem‐
pirischen Gegensatzpaares tritt derjenige der Form und dies auch
im ontologischen Sinne des Hylemorphismus, der im Apollinischen
enthalten ist. Form sei, so Guardini, „immer von einem ‚Was‘ getra‐
gen. Ist immer Seinsweise, Wirkverhalten eines anderen, das selbst
nicht Form ist“.209 Gemäß der Ontologie des Hylemorphismus sind
die Einzeldinge aus Stoff und Form, ὕλη (hýle) und μορφή (mor‐
phé), zusammengesetzt. Stoff sei, so Aristoteles in seiner Metaphy‐
sik210, an sich unbestimmt, aber ein bestimmbares Woraus der natür‐
lichen Substanzen. Er nimmt den Akt, die substantiale Form auf,
wodurch er Wirklichkeit als Substanz einer Art erlangt. Ist die Form
beispielsweise das „Menschsein“, verwirklicht sie am Stoff eine belie‐
bige individuelle Substanz „Mensch“, die die Art des „Menschseins“
in seiner eigenen Begrenzung und niemals vollkommen repräsen‐
tiert. Stoff und Form sind reale entgegengesetzte Momente, die in
Einheit das Wirkliche erzeugen. Thomas von Aquin, den Guardini
allein schon durch sein Theologiestudium aber auch darüber hinaus
rezipiert, nimmt aristotelische Metaphysik auf und kennt aus Mate‐
rie und Form zusammengesetzte Substanzen.211

208 Balthasar, Reform aus dem Ursprung, 95.
209 Guardini, Der Gegensatz, 44.
210 Vgl. Aristoteles, Metaphysik, Ζ, 3, 1029a: Der Stoff ist dasjenige, „das an sich

weder als ein Was noch als Quantum, noch als etwas anderes ausgesagt wird,
wodurch das Seiende bestimmt wird. Es gibt nämlich etwas, von dem all
dies ausgesagt wird und dessen Sein verschieden ist von dem Sein jede dieser
Aussageweisen. Denn alles andere (soweit diese etwas anderes sind) wird vom
Wesen ausgesagt, dieses aber von dem Stoff. Daher ist das Letzte an sich weder
ein Was noch ein Quantum, noch sonst irgend etwas“.

211 Vgl. Thomas von Aquin, De ente et essentia (übers. und hg. von Franz Leo
Beeretz), Stuttgart 82018, cap. V, 130.

Teil III „Gehalt“

314

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Bestimmung der Form im Hylemorphismus steht dem Apolli‐
nischen nicht entgegen, sondern ist in der Göttergestalt des Apollo
enthalten, bezeichnet ihn Nietzsche doch als „principium individua‐
tionis“, Prinzip der Individuation.212 Entgegen der vorapollinischen
Titanenzeit, die den Charakter des Übermaßes trage, sei Apollo die
Vergöttlichung der Individuation, die nur ein Gesetz kenne: „das
Individuum, d.h. die Einhaltung der Grenzen des Individuums, das
Maß im hellenischen Sinne“.213 Dennoch schwelen im Untergrund
dionysischer Rausch und Allgemeinheit, die durch das Apollinische
geformt werden und das Individuum herausstellen.214 Zerbreche
allerdings das Prinzip der Individuation, erfahre der Mensch, so
Nietzsche, sowohl das Grausen als auch die Wonne des dionysischen
Rausches, in dem das Subjektive immer mehr in der Selbstverges‐
senheit untergehe.215 Das Dionysische dränge, das Individuum durch
ein mystisches Einheitsempfinden zu zerstören und zu erlösen.216

Form kann also niemals, wie die Ausführungen Guardinis und
Nietzsches gleichermaßen verdeutlichen, als reine Form missver‐
standen werden. Während es sich bei den Griechen (Apollo) und
im Mittelalter (Hylemorphismus) um „lebendige Form“217 handelte,
habe die Moderne, so Guardini, die reine mathematische-mechani‐
sche, formalistische Form hervorgebracht, die sich in der Technik
in Präzision und formaler Durcharbeitung Ausdruck verschafft ha‐
be. Zwar sei Leben Formung und „Lebensintensität ist Formintensi‐
tät“218, aber reine Form könne weder gedacht werden noch sein. Er
formulierte treffend in seinem Notizbuch:

„Jedes schematische Urteil über Lebendiges ist falsch. Jede glatte Formel
für das Leben ist falsch. Alle ‚einfachen‘, ‚selbstverständlichen‘ Lösungen
der Probleme sind falsch. Denn die Wirklichkeit ist nicht einfach und
nicht einseitig, sondern unendlich kompliziert und stets gegensätzlich
gebaut, und schließt das Rätsel in sich, das Unbegreifliche. Ganz abgese‐

212 Vgl. Nietzsche, Die Geburt der Tragödie, 23f., 88.
213 Ebd., 33.
214 Vgl. ebd., 117.
215 Vgl. ebd., 34.
216 Vgl. ebd., 25.
217 Guardini, Der Gegensatz, 44.
218 Ebd., 44.

2 Kategoriale Gegensätze I: Die intraempirischen Gegensätze

315

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hen vom Individuellen, das überhaupt in kein Schema paßt, und jetzt
mal neu erfaßt werden muß“.219

Die Polseite der Form erweist sich also sowohl als ruhevolle Ge‐
stalt, als auch als prägende apollinische Form, gleichen sich doch
ontologischer Form-Begriff und Apollinisches darin, dass sie beide
in einen unbestimmten bzw. rauschvollen Grund die kontingenten
Grenzen des Individuums setzen. Guardini verbindet in diesem Pol
kunstvoll die philosophische und theologische Schultradition seiner
Zeit mit der ihm vertrauten künstlerischen Welt der Griechen und
der Philosophie Nietzsches. Er erzeugt dabei keine einfache Synthe‐
se, sondern stellt die verschiedenen Blickwinkel auf das erfahrene
Phänomen nebeneinander, sodass sich ihr jeweiliges Licht auf das
Lebendig-Konkrete zu einem facettenreicheren Blick ergänzt und
zugleich im Begriff der Gestalt die Analogie auf Christus hin offen‐
hält. Da reine Form weder gedacht werden kann noch sein, benötigt
sie notwendigerweise ein Mindestmaß des ergänzenden Pols des
Formlosen, der im Folgenden dargestellt sei.

2.2.3 Das Formlose oder Dionysos

In der Erfahrung des Lebens zeige sich, so Guardini, ein zur Form
entgegengesetzter Pol. Das Leben werde als etwas erfahren, was
quillt und strömt, das Form „flieht, löst und sprengt“, womit es sich
als das „‘Formlose und Weiselose‘“, das „dem Wie gegenüberstehen‐
de, letzte ‚Was‘“ zeige, „das vor jeder näheren Bestimmung liegt“ und
das „sich in der Formung sofort erstarrt fühlt“.220 Da die Sprache
auf Form beruhe, lasse sich dieses Nicht-formale nur durch Bilder
oder in der Negation aussprechen, aber es sei nicht einfach ein Nein
zur Form, sondern etwas Eigenes, das aus der Selbsterfahrung des
Lebens bekannt sei:

„Als Fülle widerstrebt das Leben der Form; will quellend bleiben, frei‐
schwellend. Nicht zu fassen, nicht zu binden, nicht zu prägen. Immer

219 Guardini, Romano, Lebendiges: Probleme. Notiz ohne Datum, in: ders., Notiz‐
buch 1914–1919, [6].

220 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 45.

Teil III „Gehalt“

316

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


entgleitend, allzeit überströmend, jede Weise und Gestalt überspülend.
Unaussprechbar, undeutbar“.221

Mit dem Begriff der „Fülle“ benutzt Guardini einen klassischen
Terminus der Lebensphilosophie seiner Zeit, wurde sie doch von
Max Scheler als „Philosophie aus der Fülle des Lebens heraus, ja
– schärfer gesagt – eine Philosophie aus der Fülle des Erlebens
heraus“222 bestimmt, als deren Begründer er Nietzsche, Bergson und
Dilthey anführt. Guardini nimmt also mit diesem Begriff Bezug
auf lebensphilosophische Denkrichtungen. Wenn Franz Sladeczek
in seiner Rezension von Guardinis Gegensatzlehre kritisiert, dass
der Terminus der Fülle als bloßer Stoff verstanden, nicht in einem
Gegensatz zur Form stünde, sondern diese fundiere223, kann entgeg‐
net werden, dass Guardini die Fülle nicht als bloße materia prima
auffasst, sondern ein deutlich reicherer Bedeutungsgehalt gegeben
ist.

Nietzsche verwendet den Terminus der „Fülle“ nicht, sondern
bezeichnet diese Dimension des Daseins als das „Dionysische“.
Guardini beschreibt das Dionysische in seiner späteren Interpre‐
tation Hölderlins als die Welt der geheimnisvollen Bilder, der Nacht,
des Chaos, der Tiefe und der Verwandlung.224 Er warnt in seiner
Gegensatzlehre eindringlich vor der Verwirklichung reiner Fülle,
die den Griechen ein μὴ ὄν, kein οὒχ ὄν, kein Nichts, sondern ein
„Unfaßbar-Wesenloses“, „bloße Möglichkeit“, „Vor-Wirklichkeit“, „im
Letzten das Chaos“ gewesen sei.225 Eine solche reine Fülle werde
allein als todesbringendes „Grauen“226 und nicht als Lust erfahren.
Während er die Seite der Form noch mit dem Begriff Nietzsches be‐
schreiben konnte, begegnet das Wort „dionysisch“ in der Zeichnung
des Pols des Formlosen bzw. der Fülle in der Gegensatzlehre nicht.
Er zieht also eine deutliche Grenze zum Denken Nietzsches, wurde
von diesem doch Dionysos bis hin zur berühmten Kontradiktion

221 Ebd., 45f. In solchen Formulierungen Guardinis sind die Anklänge an Simmel,
wie sie bereits im ersten Gegensatzpaar dargestellt wurden, unüberhörbar.

222 Scheler, Max, Versuche einer Philosophie des Lebens. Mit einem Nachwort
von Robert Josef Kozljanič und zwei Anhängen zu Schelers Sympathie-Lehre,
München 2018, 8.

223 Vgl. Sladeczek, Zur Gegensatzlehre, 247.
224 Vgl. Guardini, Hölderlin, 87.
225 Guardini, Der Gegensatz, 46.
226 Vgl. ebd., 47.

2 Kategoriale Gegensätze I: Die intraempirischen Gegensätze

317

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Dionysos gegen den Gekreuzigten“ gesteigert, die dem damaligen
Leser im Terminus des „Dionysischen“ direkt vor Augen stand.
Guardinis Auseinandersetzung mit Nietzsche um den Gehalt des
„Dionysischen“ sei im Folgenden skizziert. Dabei wird zuerst auf das
frühe Denken Nietzsches eingegangen, das die Polarität im Sinne
Guardinis zwischen Apollo und Dionysos kennt, und dann auf sein
Diktum „Dionysos gegen den Gekreuzigten“.

Nietzsche betonte in seiner Frühschrift „Die Geburt der Tragödie
aus dem Geiste der Musik“ (1872), dass zwischen Apollinischem und
Dionysischem eine Duplizität, d.h. eine Polarität herrsche.227 Apol‐
lo und Dionysos seien die Abbilder zweier Kunstwelten, zwischen
denen ein ungeheurer Gegensatz nach „Ursprung und Zielen“228 be‐
stehe. Plastische apollinische Kunst und dionysische Musik würden
nebeneinander hergehen, sich zur Fruchtbarkeit reizen und seien in
der attischen Tragödie vereint, wodurch die Spitze beider erreicht
sei: „Dionysus redet die Sprache des Apollo, Apollo aber schließlich
die Sprache Dionysus“.229 Apollinisches und Dionysisches sind in
dieser Frühschrift Nietzsches also noch als Gegensatzpaar gedacht:
„Apollo konnte nicht ohne Dionysus leben!“230

Dieses klare Sowohl-als auch, das auch von der Nietzsche-For‐
schung bestätigt wird231, ist für die Gegensatzlehre Guardinis kenn‐
zeichnend und wenn sich auch in dieser Frühschrift Nietzsches
Passagen finden, die das spätere Umschlagen weg von Apollo und
Dionysos hin zum allein Dionysischen bereits ankündigen232, bleibt

227 Vgl. Nietzsche, Die Geburt der Tragödie, 21.
228 Ebd., 21.
229 Ebd., 120.
230 Ebd., 34.
231 Jörg Salaquarda hebt in seiner Interpretation des Dionysischen bei Nietzsche

hervor, dass dieser zwar den Ausdruck „das Dionysische“ bzw. das Symbol
„Dionysos“ bereits in seiner Frühschrift verwendet habe, doch „während er sie
in dieser Schrift noch doppeldeutig gebraucht – einmal zur Bezeichnung des
einen Pols des Gegensatzpaars Apollo – Dionysos, zum anderen aber als die
übergreifende Einheit beider –, werden sie später immer mehr zu Nietzsches
Symbol für die eine Wirklichkeit“. (Salaquarda, Jörg, Dionysos gegen den
Gekreuzigten. Nietzsches Verständnis des Apostels Paulus, in: Zeitschrift für
Religions- und Geistesgeschichte 26 (2/1974), 97–124, 109).

232 Nietzsche führt aus, dass vor dem Dionysischen als „Geburtsschoß der Musik
und des tragischen Mythus“ (Nietzsche, Die Geburt der Tragödie, 131), die
rauschvoll die Wahrheit kündet, die apollinische Kunst und Musik „verblasste“.

Teil III „Gehalt“

318

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Gegensatz zwischen Apollo und Dionysos doch bestehen, wie
Nietzsche zum Schluss schreibt: „Jetzt aber folge mir zur Tragödie
und opfere mit mir im Tempel beider Gottheiten!“233 In späteren
Schriften erscheint dann Apollo nur noch am Rande, mal als „Gott
der Rhythmen“ in der „Fröhlichen Wissenschaft“234 oder als apolli‐
nisches ruhiges Rauschempfinden im Nachlass der Achtzigerjahre235.
Immer weiter wird das Dionysische in Nietzsches Denken Raum
greifen und sich bis zur Alternative Dionysos gegen den Gekreuzig‐
ten erheben.

Guardini führt in seinem Manuskript zu „Nietzsches Lehre vom
Endlichen“ aus, dass diesem jeglicher Gedanke an eine außerwelt‐
liche Wirklichkeit „Schwäche, Feigheit und Verrat am Leben“236

sei. Während der Antike das heldenhafte Leben das höchste Ideal
gewesen sei, so Nietzsche, habe durch das Christentum und vor
allem durch Paulus und seine „schauerlich-superlativistische“ For‐
mel vom „Gott am Kreuz“ die kühne Umwertung hin zu den abstei‐
genden Werten (décadence) stattgefunden.237 Der „Gekreuzigte“ ist
Nietzsche nicht der historische Jesus, sondern das höchste Symbol
für alles Schwache und die décadence-Werte, die mit den aufsteigen‐
den, deren Symbol Dionysos ist, in einem ständigen Kampf stünden.
Das Widerspiel thematisiert die Frage des Sinns des Leidens, ob
es aufgrund der Fruchtbarkeit des Lebens, des Gebärens aus dem
dionysischen Ur-Schoß, oder als Einwand gegen das Leben auf sich
genommen werde, wie Nietzsche in seinem Nachlass formulierte:

Das dionysische „Übermaß enthüllte sich als Wahrheit“, wohingegen das Apol‐
linische nur noch „trotzig-spröde“ erschien (vgl. ebd., 34f ).

233 Ebd., 135.
234 Nietzsche, Fröhliche Wissenschaft, 94.
235 Nietzsche, Friedrich, Aus dem Nachlass der Achtzigerjahre, zitiert nach: Werke

in drei Bänden. Dritter Band, Darmstadt 1997, 415–925, 785.
236 Guardini, Nietzsches Lehre vom Endlichen*, 5.
237 Vgl. Nietzsche, Friedrich, Jenseits von Gut und Böse. Vorspiel einer Philoso‐

phie der Zukunft, zitiert nach: Werke in drei Bänden. Zweiter Band, Darm‐
stadt 1997, 563–759, 610. Bei aller entschiedensten Ablehnung des Gekreuzig‐
ten müsse diese bei Nietzsche, so Jörg Salaquarda, mit seiner Anerkennung
der Größe des Symbols des Gekreuzigten zusammengedacht werden. (Vgl.
Salaquarda, Dionysos oder der Gekreuzigte, 109). In Nietzsches Bejahung des
Leidens öffnet sich auch eine Verbindung zwischen Dionysos und Crucifixus,
die bis zu seinen „Wahnsinnszetteln“ reicht, die er erst mit „Dionysos“ und zu‐
nehmend mit dem „Gekreuzigten“ signierte. (Vgl. Guardini, Nietzsches Lehre
vom Endlichen*, 11).

2 Kategoriale Gegensätze I: Die intraempirischen Gegensätze

319

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Dionysos gegen den ‚Gekreuzigten‘: da habt ihr den Gegensatz. Es
ist nicht eine Differenz hinsichtlich des Martyriums – nur hat dassel‐
be einen anderen Sinn. Das Leben selbst, seine ewige Fruchtbarkeit
und Wiederkehr bedingt die Qual, die Zerstörung, den Willen zur
Vernichtung. Im andern Falle gilt das Leiden, der ‚Gekreuzigte als der
Unschuldige‘, als Einwand gegen dieses Leben, als Formel seiner Verur‐
teilung“.238

Nietzsche tritt dem Umwerter Paulus als dionysischer Umwerter
entgegen239, der neben der Bekämpfung der décadence-Werte neue
Werte aufrichtet, wofür er die Symbole „Dionysos“ und „Zarathus‐
tra“ verwendet. Dionysos ist bei Nietzsche der Schöpfer des Men‐
schen240 und dessen Prophet Zarathustra die Verkörperung des neu‐
en Übermenschen. Er habe für Überweltliches kein Organ mehr,
sei darum ganz gesund und liebe das schöne, schaffende und freudi‐
ge Leben. Nietzsche lässt diesen dionysischen Umwerter in seinem
Werk „Also sprach Zarathustra“ sprechen:

„Der Übermensch ist der Sinn der Erde. Euer Wille sage: der Über‐
mensch sei der Sinn der Erde! Ich beschwöre euch, meine Brüder, bleibt
der Erde treu und glaubt denen nicht, welche euch von überirdischen
Hoffnungen reden! […] Verächter des Lebens sind es […] Einst war der
Frevel an Gott der größte Frevel, aber Gott starb, und damit starben
auch diese Frevelhaften. An der Erde zu freveln ist jetzt das Furchtbarste
und die Eingeweide des Unerforschlichen höher zu achten, als den Sinn
der Erde!“241

238 Nietzsche, Aus dem Nachlass der Achtzigerjahre, 773.
239 Ist aber die Gestalt des Paulus‘ für Nietzsches Verständnis des Christentums

von entscheidender Bedeutung und widmete auch Guardini dem Völkerapos‐
tel eigene Darstellungen, wäre ein Vergleich beider Interpretationen lohnend,
doch kann dies hier nicht geleistet werden. (Vgl. beispielsweise Guardini, Ro‐
mano, Das Christusbild der paulinischen und johanneischen Schriften, Würz‐
burg 1940, hier zitiert nach: Mainz – Paderborn 31987). Gerl-Falkovitz deutet
an, dass Guardini im Glaubensgehorsam des Paulus eine Antwort auf die unge‐
löste Spannungsfülle Nietzsches erblickte. (Vgl. Gerl-Falkovitz, Geheimnis des
Lebens, 187–189).

240 Vgl. Nietzsche, Friedrich, Die Geburt der Tragödie oder Griechentum und
Pessimismus, hier zitiert nach: Werke in drei Bänden. Erster Band, Darmstadt
1997, 9–134, 25.

241 Nietzsche, Friedrich, Also sprach Zarathustra. Ein Buch für Alle und Keinen,
zitiert nach: Werke in drei Bänden. Zweiter Band, Darmstadt 1997, 275–561,
280.

Teil III „Gehalt“

320

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Darin wird die Umwertung der Werte sichtbar: das Einsetzen des
Dionysischen anstelle des Gekreuzigten. Die menschliche Gottbil‐
dung werde, so Guardini, durch die Gottwerdung des Menschen
im Übermenschen abgelöst, das Religiöse ins Endliche hineingezo‐
gen und damit ausgeschaltet.242 Bereits in der „Geburt der Tragö‐
die“ bedeutet Nietzsche das Dionysische eine antichristliche Gegen‐
lehre des Lebens243 und in seinem Nachlass ist Dionysos dann das
Symbol für „die religiöse Bejahung des Lebens, des ganzen, nicht
verleugneten und halbierten Lebens“244. Nietzsche betrachtet sich
selbst als letzten „Jünger des Philosophen Dionysos“245, berufen im
Willen zur Macht, die Umwertung aller Werte zu verkünden, was
ihn zum berühmten Diktum in „Ecce homo“ brachte: „Hat man
mich verstanden? – Dionysos gegen den Gekreuzigten…“.246 Diese
Formel sei, so Jörg Salaquarda, der „geeignetste Weg zu Nietzsches
Spätphilosophie“247 und sie bilde in Nietzsches späterem Sprach‐
gebrauch, so Heinrich Detering, „eine vollkommene Kippfigur, in
der die Gegensätze komplementär ineinander verschränkt sind“248.
Aufgrund der Nicht-Erwähnung des Dionysischen in der Gegensatz‐
lehre kann angenommen werden, dass Guardini die Entweder-oder-
Formel Nietzsches im Blick hatte, die er im Sowohl-als-auch des
Gegensatzes von Form und Formlosem und letztlich in der Gestalt
Christi verwindet.

Indem Guardini in seiner Gegensatzlehre betont, dass das Leben
nicht als reine Fülle gedacht werden noch sein könne, da es ansons‐
ten ins Chaos gerate249, kritisiert er Nietzsches Lehre von der rei‐
nen Endlichkeit, deren Grund Dionysos ist. „Nordischer Wille zum
Maßlosen darf sich nicht täuschen“250, formulierte Guardini geklei‐

242 Vgl. Guardini, Nietzsches Lehre vom Endlichen*, 3.
243 Vgl. Nietzsche, Die Geburt der Tragödie, 15.
244 Nietzsche, Aus dem Nachlass der Achtzigerjahre, 773.
245 Nietzsche, Friedrich, Götzen-Dämmerung oder Wie man mit dem Hammer

philosophiert, zitiert nach: Werke in drei Bänden. Zweiter Band, Darmstadt
1997, 939–1033, 1032.

246 Nietzsche, Friedrich, Ecce homo. Wie man wird, was man ist, zitiert nach:
Werke in drei Bänden. Zweiter Band, Darmstadt 1997, 1063–1159, 1159.

247 Salaquarda, Dionysos gegen den Gekreuzigten, 108.
248 Detering, Heinrich, Der Antichrist und der Gekreuzigte. Friedrich Nietzsches

letzte Texte, Göttingen 2010, 89.
249 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 46f.
250 Ebd., 47.

2 Kategoriale Gegensätze I: Die intraempirischen Gegensätze

321

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


det in das Gewand von „Thule und Hellas“. Das Formlose benötigt
für ihn immer ein Mindestmaß an Form, um lebendig zu sein, wo‐
mit er der Endlichkeit in Gegensatzspannung den Logos zuordnet.
Auf dem Grund dieses Gegensatzes nimmt Guardini bereits 1923 in
seiner Lehre der „Katholischen Weltanschauung“ eine „Umwertung
der Werte“ vor, wie er bezugnehmend auf das Diktum Nietzsches in
seiner Antrittsvorlesung in Berlin formuliert.251 Er setzt einen neuen
Blick des Glaubens auf die Welt ein. Für Guardini gibt es keine
reine erdgebundene Endlichkeit, sondern das Lebendig-Konkrete
trägt eine Öffnung auf die lichtvolle Höhe in sich. Reiner Fülle hin‐
gegen mangele jegliche Formkraft, wodurch die Schwere des tiefen
Rausches unendlich drücke und sich der Mensch nach dem leichten
Tanzen sehne, wie er in „Vom Sinn der Schwermut“ darlegt:

„Aus solchem Erleben heraus hat Nietzsche den Geist der Schwere als
den Dämon schlechthin bezeichnet. Daraus ist das Sehnsuchtsbild jenes
Menschen entstanden, ‚der tanzen kann‘. Das Gefühl der Leichtigkeit,
Kraft zu schweben, zu steigen sei letzter Wert“.252

Zugleich besagt die Darstellung dieses Pols der Fülle und die Aus‐
einandersetzung mit der Gestalt Nietzsches aber auch, dass die
Endlichkeit von Guardini nicht negiert wird, sondern ein notwen‐
diger Pol des Lebendig-Konkreten ist. Lag Nietzsche alles daran,
dem leidenschafts- und rauschvollen Dionysischen wieder zu seinem
Recht zu verhelfen und an die Stelle der bloßen Rationalität das
Leben zu setzen253, nahm Guardini die Fülle als Polseite im zweiten
Gegensatzpaar, Nietzsche wahrnehmend und korrigierend, mit auf.
Er lehnt sie nicht einfach ab. Kurz nach der Publikation der Gegen‐
satzlehre verdeutlicht sich in seinem Nachwort zum Buch über Ma‐
deleine Sémer, dass er Nietzsche wirklich wahr-nimmt:

„Haben wir nicht das Verhältnis von Natur und Übernatur zu einfach
aufgefaßt? Sind wir der ganzen inneren Spannung dieses Verhältnisses,
die freilich anstrengend und voller Gefahr ist, gerecht geworden? Ist die
Gnosis wirklich überwunden? […] Daß die Werte des Schöpferischen
oft so gering in der Schätzung stehen; daß die Tugenden der Initiative
und Verantwortungskraft oft so sehr vor denen der Korrektheit und des
Gehorsams zurücktreten; daß das Ethos der Ehre und der Vornehmheit

251 Guardini, Vom Wesen katholischer Weltanschauung, 35.
252 Guardini, Vom Sinn der Schwermut, 25.
253 Vgl. Knoll, Glaube und Kultur, 38.

Teil III „Gehalt“

322

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weithin nicht die Bedeutung hat, die ihm gebührt; – dies und so vieles
noch – muß das alles sein?“.254

Gründet die Gegensatzlehre im Gott-Menschen Jesus Christus, hat
in ihm ihre Mitte und ihr Ziel, dann zeigt Guardini in diesem
Gegensatzpaar von Form und Fülle auch, dass der Gekreuzigte
nicht lebensverneinend verstanden werden kann, vielmehr in seiner
Inkarnation die Lebens- und Endlichkeitsbejahung Gottes deutlich
wird, deren tiefster Abgrund der Sünde in Kreuz und Auferstehung
hin zum neuen Leben, der creatio nova, überwunden wird. So
gehört es für Guardini zum „Herzbezwingsten“, wenn die Überna‐
türlichkeit zum Wertausdruck und damit zur wahren Natürlichkeit
eines Menschen geworden sei und der Logos Ethos nicht ersetze,
sondern durchdringe255: „Man könnte diesen Vollendungswert das
Christlich-Apollinische nennen“.256 Aus dieser Grundhaltung heraus
schlussfolgert Guardini in seinem Notizbuch, dass die von Nietzsche
verachteten christlichen Tugenden der Reinheit, des Gehorsams und
der Demut nicht negativ verachtend aufgefasst werden dürfen, son‐
dern es sie als „die Fülle positiven natürlich-übernatürlichen Lebens
zu erkennen“257 gilt. Fülle und Form sind also nicht als Widerspruch,
sondern als Gegensatz aufzufassen.

2.2.4 Der Gegensatz

Für Guardini bedeuten sowohl die reine Fülle, die im Chaos ende,
und die reine Form, die zum erstarrenden Formalismus führe, den
Tod des Lebendig-Konkreten.258 Suche das Leben auch Form und
strebe von Chaos zu Ordnung, Durchbildung und Gestalt, liege
wahre Vollendung nicht in deren reiner Verwirklichung. Und sei
das Leben auch Fülle, so liege seine Vervollkommnung nicht in der
Erhebung des nietzscheanischen Dionysos zum Absoluten, vielmehr

254 Guardini, Madeleine Sémer, 169f.
255 Ähnlich äußerte sich Guardini in einem Brief an Weiger aus dem Jahr 1914.

(Vgl. Brief an Weiger vom 25. Mai 1914, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-Falko‐
vitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 147).

256 Guardini, Gedanken über das Verhältnis von Christentum und Kultur, 187.
257 Guardini, Romano, Positive Tugenden. Notiz von 1918, in: ders., Notizbuch

1914–1919, [107].
258 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 47.

2 Kategoriale Gegensätze I: Die intraempirischen Gegensätze

323

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im rechten Maß und Verzicht: „So muß Leben sich als Form und
als Fülle zugleich erfassen und bejahen“.259 Dem formhaften Wirk‐
lichkeitsmoment stehen als Gegenpol immer füllhafte Wirklichkeits‐
momente entgegen und umgekehrt.260 Daraus ergibt sich die dritte
These der Ontologie des Lebendig-Konkreten: „AIII: Das Lebendig-
Konkrete ist im Sowohl-als-auch von Form und Formlosem gebaut“.

Guardini wird später in seinen Dante-Studien auf den hier grund‐
gelegten Gegensatz lebendiger Fülle, die immer Inhalt von Form
sein muss, und lebendiger Form, die stets von einem Was getragen
ist261, und damit auf den Hylemorphismus, zurückgreifen und ihn
sogar zur grundlegenden Gegensatzspannung der Welt erheben:

„Alles Weltsein ist auf der Spannung forma – materia aufgebaut. materia
ist das jeweils Bildbare; forma das jeweils Bildende, das Prinzip von
Eigenschaft und Tätigkeit, die Entelechie. Die Materie empfängt die
Form, und es entsteht die Konkretion, das Ding. Dieses Verhältnis
wiederholt sich auf allen Stufen und in allen Weisen des Geschehens.
Wo immer eine Wirkung ausgeübt wird, ist ein Wirkendes da, das in
der Rolle der Form, und ein Wirkung Erfahrendes, das in der Rolle
der Formbarkeit steht. Dieses Verhältnis bestimmt auch den Menschen.
Seine ‚Form‘ oder Entelechie ist die Geistseele“.262

Alles Lebendig-Konkrete – und nicht nur der Mensch als Subjekt
und Objekt der Gegensatzlehre – ist für Guardini also im Sowohl-
als-auch von materia und forma gebaut. Von den späteren Dante-
Studien aus auf die Gegensatzlehre blickend, erscheint sie als Onto‐
logie. Diese Interpretationsrichtung deutet Guardini in der Gegen‐
satzlehre selbst immer wieder an, so auch in diesem Gegensatzpaar,
in dem Fülle und Form zwar im eigenen Wesen stehen, doch nur
in relativer Autonomie, „eins unablösbar an das andere gebunden.
Ontisch wie logisch eines nur möglich am andern, im andern, durch
das andere“.263 Auch zuvor hatte er in diesem Gegensatzpaar immer
wieder von „denk- und seins-fähig“, „ist“ und „gedacht werden“ ge‐
sprochen.264 In einem Fragment A zu Nietzsche im Archiv in Moos‐

259 Ebd., 48.
260 Vgl. ebd., 149.
261 Vgl. ebd., 44.
262 Guardini, Romano, Landschaft der Ewigkeit. Dantestudien Band 2, Mainz –

Paderborn 21996, 84.
263 Guardini, Der Gegensatz, 48.
264 Vgl. ebd., 46f.

Teil III „Gehalt“

324

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hausen betont er, dass in Nietzsche „die Materialien für eine neue
Durchdenkung der christlichen Ontik“265 liegen, das Fragment B
hebt positiv bei Nietzsche hervor, dass er der erste Denker seit dem
Mittelalter sei, der wieder ontisch denke266, und ein handschriftli‐
cher Zettel im Archiv Mooshausen ergänzt dies mit den Worten:
„der wieder ganz im Ontischen lebt“267. Wie in der Darstellung
des Pols der Form bzw. des Apollinischen angedeutet wurde, ist es
also kein Zufall, dass der Name Friedrich Nietzsches in diesem Ge‐
gensatzpaar von Guardini mit der Ontologie des Hylemorphismus
zusammengedacht wird. Vielmehr erblickt er in ihm die Möglichkeit
einer neuen christlichen Ontik, sodass sich auch die Gegensatzlehre
als Ontologie erweisen muss, aber nicht einfach als die Tradition
repetierende, sondern neu zu denkende.

Für das zweite intraempirische Gegensatzpaar „Fülle und Form“
ergibt sich damit aus der These AIII („Das Lebendig-Konkrete
ist im Sowohl-als-auch von Form und Formlosem gebaut“) unter
Hinzunahme der These B („Die Erkenntnis muss dem jeweiligen
Gegenstand entsprechen“268) die diese erweiternde Einsicht: „BIII:
Die Ontologie im Gegensatz von forma und materia ist Grundlage
der Erkenntnistheorie“. Nach diesem doppelten Blickwinkel sowohl
mit Friedrich Nietzsche und diesen korrigierend, als auch mit der
Tradition, soll nun auf die dritte Polarität des Erfahrungsbereichs
eingegangen werden.

2.3 Lebendig-Besonderes und Lebendig-Allgemeines

Das dritte intraempirische Gegensatzpaar bildet Guardini in der
Gegensatzlehre, wie zuvor in „Gegensatz und Gegensätze“, aus der
Beobachtung heraus, dass sich Akt und Bau sowohl auf das Ganze
(Allgemeine) als auch auf das Individuelle (Besondere) richten kön‐
nen. Das statische und dynamische Moment hätten einerseits ein

265 Guardini, Romano, Fragment A eines Typoskripts (Archiv Mooshausen), in:
Gerl-Falkovitz, Geheimnis des Lebens, 198f, 199.

266 Vgl. Guardini, Romano, Fragment B eines Typoskripts, in: Gerl-Falkovitz,
Geheimnis des Lebens, 199f, 199f.

267 Guardini, Romano, Handschriftlicher Zettel (Archiv Mooshausen), in: Gerl-
Falkovitz, Geheimnis des Lebens, 200f, 200.

268 Vgl. Teil II Kapitel „1.2.2 Von der „quaestio iuris“ zur „quaestio facti““.

2 Kategoriale Gegensätze I: Die intraempirischen Gegensätze

325

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„integrierendes“ und anderseits ein „differenzierendes Moment“.269

Im Unterschied zu den soeben ausgeführten Gegensatzpaaren wer‐
den in der Untersuchung dieser Polarität nicht die Quellen Guardi‐
nis freigelegt, sondern konkrete Weiterführungen dieser Denkstruk‐
tur in seinen Schriften skizziert und dies aus drei Gründen:

Erstens wurde Guardinis Auseinandersetzung mit dem in diesem
Gegensatzpaar erwähnten Kierkegaard bereits in der ersten Polarität
geführt, zweitens könnten hier zwar ebenfalls ontologische Überle‐
gungen angestellt werden über das Verhältnis von Allgemeinem und
Besonderem, doch verweist Guardini im Unterschied zum vorange‐
gangen Gegensatzpaar nicht explizit auf diese Ebene, und drittens
liegt es ganz auf der inneren Linie dieser Polarität von Allgemei‐
nem und Besonderem, nach einer allgemeinen Darstellung des Ge‐
gensatzpaares konkrete Folgerungen daraus offenzulegen, wie sie
Guardini in der Gegensatzlehre und in weiteren Schriften, die vor
und nach ihr publiziert wurden, entwickelte. Damit ist auch der
Fortgang der Überlegungen strukturiert.

2.3.1 Allgemeines: Der Gegensatz

Guardini schildert seine Lebenserfahrung, dass Akt und Bau hin zur
Ganzheit streben würden. So liege der Sinn des Organs im Gesamt
des Körpers, Ein- und Ausatmen bilden den einen Atemvorgang, der
Wille forme sich zur Tat, die selbst wieder in eine Handlungskette
eingeordnet sei, und das einzelne Schaffen sei z.B. zur Organisation
eines Betriebes verknüpft: „Der Sinn des Einzelnen liegt hier im Ge‐
samten; der Sinn des Besonderen im Umfassenden“.270 Das Beson‐
dere werde also ständig ins Allgemeine integriert in „Einordnung,
Zusammenschau, Umfassung“.271 In philosophischer Blickrichtung
könne diese Bewegung als ein „Streben zum System“272 bezeichnet
werden. Schreite das Leben aber über einen gewissen Grad der
Ganzheitshaltung hinaus, drohe es den Zusammenhang mit dem
Wirklichen zu verlieren, womit es weder denk- noch seinsfähig wer‐
de: „Aus dem Lebendig-Allgemeinen wird das Abstrakte; […] aus

269 Vgl. Guardini, Gegensatz und Gegensätze, 13.
270 Guardini, Der Gegensatz, 50.
271 Ebd., 50.
272 Ebd., 50.

Teil III „Gehalt“

326

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem Lebendig-Ganzen leeres Schema“.273 Wirkliche Ganzheit benö‐
tigt für Guardini zur Lebendigkeit ein Mindestmaß ihres Gegenpols:
die Besonderung.

Lebendig-Besonderes sei dabei nicht einfach ein Teil des Allge‐
meinen, sondern eine eigene Richtung des Lebens.274 Guardini be‐
schreibt die Erfahrung, dass das Allgemeine als Hintergrund und
tragender Raum des Besonderen erscheint. Dasselbe gelte für den
Bereich des Geistigen, in dem die Entscheidung und das Erlebnis
der jetzigen Stunde alles seien, in der sich das ganze Leben in einem
Akt sammelt, das ganze Sein in der aktuellen Gestalt. In dieser
Lebensrichtung bilde „die einzelne Gestalt in ihrer Besonderheit“275

das Eigentliche und die Bedeutung liege ganz auf der Einzelperson
und dem Individuum und nicht auf dem Organisationsgebilde des
Staates:

„Gerade das ist Leben, sich ganz in’s Besondere werfen zu können, mit
voller Hingabe an das Jetzt, in die augenblickliche Entscheidung, in die
gegebene Phase, in die charakteristische Gestalt“.276

In diesen Phänomenzeichnungen zeigt sich wieder eine Anknüpfung
an das Denken Kierkegaards, der alles in den jetzt gerade zu vollzie‐
henden Akt des Individuums legte, wie im ersten Gegensatzpaar
dargelegt wurde. Dort wurde bereits deutlich, dass das alleinige
Herausstellen der je persönlichen Entscheidung im Akt in die Un‐
möglichkeit gerät. Dies gilt auch für die für sich genommene reine
Einmaligkeit, die sich als zusammenhangloser Punkt verlieren wür‐
de, wenn sie nicht im Gegensatzverhältnis mit einem Mindestmaß
an Allgemeinheit und Verbindung stände.277 Sowohl die reine Allge‐
meinheit als auch die reine Besonderheit können also weder sein
noch gedacht werden und Guardini schlussfolgert:

„So sind wir genötigt, beides anzuerkennen. Integrierende und differen‐
zierende Tendenz; Richtung auf das Ganze und auf das Einzelne, auf
das Allgemeine und das Besondere“.278

273 Ebd., 51.
274 Vgl. ebd., 51f.
275 Ebd., 52.
276 Ebd., 53.
277 Ebd., 53.
278 Ebd., 55.

2 Kategoriale Gegensätze I: Die intraempirischen Gegensätze

327

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jede Seite schließe für sich die andere aus, werde aber für sich allein
genommen unmöglich. So erscheine das Leben zwar umso voller, je
mehr es sich ins Einzelne werfen kann, doch liege die Gefahr in der
Lösung aus dem Zusammenhang; auf der anderen Seite würde eine
Verabsolutierung der Allgemeinheit zu „toter Abstraktion“279 führen.

Mit diesen Ausführungen Guardinis ist eine Differenzierung von
Allgemeinem und Abstraktion gegeben, da jenes als im Gegensatz
mit dem Besonderen stehend und dieses als Widerspruch zum
Konkreten verstanden werden muss. Es ergibt sich auch die Un‐
terscheidung zwischen Konkretem und Besonderem. Das Lebendig-
Konkrete ist im Sowohl-als-auch von Lebendig-Allgemeinem und
Lebendig-Besonderem gebaut, sodass Besonderes und Konkretes
nicht identisch sein können, wie es in der Alltagssprache häufig an‐
genommen wird, vielmehr baut jenes dieses auf und liegt in diesem
in Einheit – nicht Einerlei – mit dem Allgemeinen vor. Beide sind
nicht verbunden oder in einer Synthese gegeben, sondern „jenes
Eine, Einige, Eigene, das in Beiden, an Beiden, als Beides besteht“.280

Damit kann für die Ontologie die nächste These festgehalten wer‐
den: „AIV: Das Lebendig-Konkrete ist im Sowohl-als-auch von Allge‐
meinem und Besonderem gebaut“.

Diese Einsicht ist bedeutsam für die spätere Erkenntnistheorie,
formuliert Guardini im Angang der Gegensatzlehre doch, dass das
Lebendig-Konkrete nicht allein von Begriffen gefasst werden kann,
denn sie richten sich auf das „Rein-Allgemeine, das Abstrakte, For‐
male“.281 Hier ist die erkenntnistheoretische Konsequenz ausgespro‐
chen, die sich aus dem Unterschied von Allgemeinem und Abstrak‐
tem ergibt. Während das Konkrete, so Guardini in seinem Anselm-
Aufsatz, im Mittelalter nur Ausgangspunkt gewesen sei, um zum
Abstrakten zu gelangen282, sehe er es als ein „letztes Eigentliches“.283

Es könne vom abstrakt-formalen Begriff allein nicht gefasst werden,
da dieser die lebendige Einheit in Besonderes und Allgemeines zer‐
gliedere und allein auf die reine Allgemeinheit gerichtet sei. Darum
vermag abstrahierende Begriffsbildung das Lebendig-Konkrete allein
nicht zu erfassen, weshalb für die Erkenntnistheorie aus AIV in Ver‐

279 Ebd., 54.
280 Ebd., 55.
281 Ebd., 17.
282 Vgl. Guardini, Anselm von Canterbury und das Wesen der Theologie, 399.
283 Guardini, Der Gegensatz, 16.

Teil III „Gehalt“

328

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bindung mit dem Grundsatz, dass die Erkenntnis dem jeweiligen
Gegenstand entsprechen muss (These B), an dieser Stelle festgehal‐
ten werden kann: „BIV: Der Akt der Erkenntnis muss zugleich so‐
wohl das Allgemeine als auch das Besondere erfassen“.

Nach dieser knappen allgemeinen Darstellung des Gegensatzpaa‐
res von Allgemeinem und Besonderem sei im Folgenden dessen
konkrete Anwendung durch Guardini in der Polarität von Einzel‐
nem und Gemeinschaft zuerst in seiner Gegensatzlehre, dann in
seinen frühen Schriften zur Liturgie und Kirche und abschließend in
seinen späteren Werken untersucht.

2.3.2 Besonderes I: Der Einzelne und die Gemeinschaft in der
Gegensatzlehre

Der Gegensatz von Lebendig-Allgemeinem und Lebendig-Besonde‐
rem liegt als Denkstruktur der Gegensatzlehre selbst zugrunde, denn
Guardini beschreibt in den einzelnen Gegensatzpaaren – anders
als noch in „Gegensatz und Gegensätze“ – nicht Allgemeines in
einem philosophischen System, das damit abstrakt würde, sondern
integriert stets Zeichnungen des Besonderen, z.B. eines einzelnen
Organes oder der Organisation des Staates, wodurch die gesamte
Schrift die Lebendigkeit des Konkreten atmet. Die Polarität von
Einzelnem und Gemeinschaft bzw. Ganzheit steht auch am Anfang
seiner Überlegungen zur Gegensatzidee, wie seine Ausführungen
in seinen unveröffentlichten Berichten über seine Gedankengänge
während des Studiums in München 1904 verdeutlichen:

„Jede Art Zusammenordnung von Menschen, heiße sie nun Familie,
Freundschaft, Werkkameradschaft, Gemeinde oder Staat, habe ich mir
immer als eine aus beständigen Spannungen herauswachsende, durch
immer neue Überwindungen zu Stande kommende Einheit vorstellen
können – eine Anschauung, die sich später in einer Philosophie des Ge‐
gensatzes und in einigen Versuchen über die Problematik der Ordnung
unter Personen ausdrücken sollte“.284

Er verweist dann auch in der Gegensatzlehre auf die Gemeinde und
den Staat als Beispiele285 und begründet deren Bestehen mit Überle‐

284 Guardini, Berichte*, 17f.
285 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 50.

2 Kategoriale Gegensätze I: Die intraempirischen Gegensätze

329

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gungen zu zusammengesetzten Gegensatzgruppen. In jedem Gegen‐
satzpaar überwiege eine Seite, z.B. die Form über die Fülle. Begegnet
ein solches einer anderen Polarität, in der mehr Fülle vorherrscht,
bilden sie ein neues Gegensatzsystem, in dem jede Gegensatzeinheit
die Funktion einer Gegensatzseite übernehme.286 Der Überschuss
einer Seite öffne eine Gegensatzeinheit also auf eine andere hin und
verbinde sie in unterschiedlichem Grad mit dieser, je nachdem wie
sehr eine Seite in der individuellen Gegensatzeinheit vorliegt. Diese
Ausführungen Guardinis zur Bildung von Gruppengefügen mittels
des Mangels bzw. Überschusses von nicht gebundener Gegensatz‐
energie sind, so die hier vertretene These, auch auf seine Studien
der Chemie zurückzuführen, in der die Bindung der einzelnen che‐
mischen Elemente entsprechend der freien Elektronen beschrieben
wird, sodass sich beispielsweise Natrium mit einem freien Elektron
in der dritten Schale und Chlor mit sieben Elektronen in der dritten
Schale zu Natriumchlorid verbinden.

Die Zusammenfügung von Gegensätzen kann für Guardini ein‐
mal zwischen zwei Individualeinheiten bestehen, wie in einer Ehe
in „stärkster und tiefster Weise“287, die eine Einheit bilde, die selbst
wieder ein transempirischer Punkt sei, der in Kindern oder auf an‐
dere Weise echtes Neues hervorzubringen vermag. Die Verbindung
könne andermal darin bestehen, dass eine Gegensatzeinheit so reich
an Form oder Fülle sei, dass sie verschiedene andere zu binden
vermöge, d.h. sie würde den Mittelpunkt bilden, um den sich die
anderen gruppieren. Dies wäre z.B. bei einem Lehrer mit großer
Formkraft der Fall, um den sich dann ein Schülerkreis sammle.288

In einer Gruppe könne wiederum die Energie einer Gegensatzseite
nicht voll gebunden sein, sodass sie die Bindung zu einer anderen
Gruppe suche und mit ihr ein Gruppengefüge bilde, so z.B. der
Zusammenschluss einzelner Familien zu einer Gemeinde und dieser
wiederum zu einem Land und dann Staat. Folgende Grafik soll
die Zusammenfügung von einzelnen Gegensatzeinheiten zu höheren
Gruppen verdeutlichen:

286 Vgl. ebd., 150.
287 Ebd., 155.
288 Vgl. ebd., 154.

Teil III „Gehalt“

330

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grafik 5: Die Zusammenfügung von Gegensatzeinheiten zu höheren
Gruppen

In den Gruppengefügen herrschen dieselben Logiken wie in einer
einzelnen Gegensatzeinheit, d.h. Maß, Rhythmus, Verschiebung,
Wachsen oder Vergehen, sodass eine ständige Dynamik jeden ein‐
zelnen Verbund durchziehe und auch in eine Krise führen könne.
Die je kleinere Einheit gebe jedoch in den größeren Gebilden ihre
Eigenständigkeit nicht auf, sondern bewahre sich „ihren eigenen
Mittelpunkt und Innenbereich“.289 Aber auch die größere Einheit,
ähnlich wie Familie oder Staat, sei nicht einfach aus Individuen auf‐
gebaut, sondern stehe auch in sich, sodass sich ganz gemäß dem den
Überlegungen zugrunde liegenden Gegensatzpaar von Besonderem
und Allgemeinem für Guardini ergibt:

„Einzelner und Gruppe können, soweit sie im Gegensatzverhältnis ste‐
hen, von einander nicht abgeleitet werden. Jedes hat sein ursprünglich
in sich selbst stehendes Wesen; aber keines kann ohne das andere sein,
sondern ist von vornherein im anderen mitgegeben“.290

Dies genügt ihm jedoch als Erklärung der Bindung zwischen Perso‐
nen nicht, die vielmehr ihren eigentlichen Mittelpunkt in der „per‐
sonalen Hingabe in Liebe und Treue“291 habe, um die herum sich
dann die Gegensatzverhältnisse lagern. Damit erweist sich auch hier

289 Ebd., 158.
290 Ebd., 165.
291 Ebd., 161.

2 Kategoriale Gegensätze I: Die intraempirischen Gegensätze

331

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Hingabe-Erlebnis Guardinis in der elterlichen Dachkammer im
Jahr 1905 als Grund und Mitte – er spricht selbst von dem „ganz
andern Mittelpunkt“292 – des Gegensatzes.

Guardini erprobte dieses Gegensatzpaar in den Jahren vor der
Veröffentlichung der Gegensatzlehre vor allem anhand der Kirche
und der Liturgie. Darin zeigt sich wiederum, dass er in der Gegen‐
satzlehre nicht einfach Fach-Philosophie betrieb, sondern seine Aus‐
führungen auf einem christlichen, ja dezidiert römisch-katholischen
Fundament ruhen, wie nun dargelegt werden soll.

2.3.3 Besonderes II: Der Einzelne und die Gemeinschaft in Romano
Guardinis frühen Schriften zur Kirche und zur Liturgie

Das Zueinander von Einzelnem und Gemeinschaft ist bei Guardini
trinitarisch fundiert. Dies lässt sich in seinem frühen Schrifttum zur
Kirche und zur Liturgie, z.B. in seinen Vorträgen „Vom Sinn der Kir‐
che“ (1922), nachweisen. Dort betont er, dass sich das neue Leben in
Christus sowohl vom Ich her aufbaue, d.h. von der einzelnen Person,
wie sie in der Haltung der Hingabe und des Du-Sagens steht, als
auch von der überpersönlichen Seite her, der von Christus erwähl‐
ten Menschheitsgemeinschaft, die die Kirche ist. Beide Seiten seien
nicht kontradiktorisch getrennt, sondern in einem komplementären
fruchtbaren Spannungsbogen geeint, in dem religiöses Leben erst
zur Fülle der Lebendigkeit reifen könne:

„Neue Schöpfung ist Kirche und ist Persönlichkeit; beides zugleich, von
vornherein und wesentlich. Kirchenreich einmal und für alle; denn Kir‐
che ist ja die Gnadendurchdringung des Menschenwesens, sofern es im
Gemeinsamen steht. Persönlichkeitsreich so oft, als gläubige Menschen
sind. Sie besteht als Kirche und als christliche Persönlichkeit“.293

Die christliche Gemeinschaft benötigt für Guardini also die freie
Persönlichkeit und diese könne nicht in Individualismus oder Auto‐
nomie aufgelöst werden, sondern setze ihrerseits die Gemeinschaft
voraus. Sie stehen nicht nebeneinander und sind nicht aufeinander
zurückführbar, sondern als Anlage im jeweils anderen unter Bei‐
behaltung ihrer jeweiligen relativen Eigenständigkeit bereits enthal‐

292 Ebd., 160.
293 Guardini, Vom Sinn der Kirche, 39.

Teil III „Gehalt“

332

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten. Sie bilden eine gegensätzlich-gebaute lebendige Einheit, wie er
schließlich auch in seiner Antrittsvorlesung 1923 darlegt:

„Der Einzelne lebt aus der Kirche; aber er verliert darüber nicht seine
Eigenart, sondern lebt die Kirche aus seiner besonderen Art heraus. […]
Der Einzelne wird ganz er selbst, eben darin, daß er Organ des Ganzen
wird“.294

Wesenhafter Vollzug dieses Ineinander ist für Guardini die Liturgie
der Kirche, wie er in seinem großen Erstling „Vom Geist der Litur‐
gie“ ausführt. Die Schwierigkeit, wie sich Einzelner und Gemein‐
schaft in der Liturgie zueinander verhalten, gehe auf „eine allgemei‐
nere [Schwierigkeit, Anm. P.M.] im Verhältnis des Einzelwesens zur
Gesamtheit überhaupt zurück“295, womit er hier deutlich den später
ausformulierten Gegensatz als Grundlage seiner Überlegungen zur
liturgischen Gemeinschaft offenlegt. Liturgie werde nicht zuerst vom
Einzelnen, sondern von der Gemeinschaft her getragen, deren Glied
er ist, in der er betet und sie in ihm. Die Gemeinschaft erstrecke sich
in katholischem Verständnis nicht nur auf die versammelten Perso‐
nen, sondern räumlich über den gesamten Erdkreis296 und auch
über die Zeit hinaus in die Ewigkeit Gottes hinein. Die Gesamtheit
sei nicht einfach die Menge der Individuen, sondern eine Einheit als
solche: die Kirche.297

Die Hingabe-Bewegung der Gläubigen werde durch die Liturgie
nicht missbraucht und der Einzelne aufgelöst, vielmehr bilde die

294 Guardini, Vom Wesen katholischer Weltanschauung, 41f.
295 Guardini, Vom Geist der Liturgie, 47.
296 Auch das Verhältnis von Universalkirche und Ortskirche denkt Guardini in

der Struktur des Gegensatzes von Allgemeinem und Besonderem: „Auch hier
gibt es einen ‚Universalismus‘, der immer nur auf die Kirche als Ganzes und
Allgemeines blickt, sich aber den besonderen Aufgaben in Bistum und Ge‐
meinde entzieht, individualistisch bei aller Universalität. Auch das wäre eine
geschichtslose Haltung, rationalistisch-doktrinär oder romantisch-gefühlsmä‐
ßig, auf alle Fälle unfruchtbar. Gewiß sollen wir die Kirche als Ganzes wollen,
zumal sie, von Christus geschichtlich gegründet und in ihm geeint, eine ganz
andere Leibhaftigkeit hat als die Menschheit im natürlichen Sinne. Aber wir
sollen sie bejahen, lieben, in ihr leben und wirken dort, wo sie uns unmittelbar
entgegentritt: im Bistum, in der Pfarrgemeinde. Dort ist für uns ‚Kirche‘. Frei‐
lich nicht abgespalten, nicht irgendwie autonom; sondern unsere Gemeinde-
Haltung, unser Stehen im Bistum ist organisch ausgeweitet und eingegliedert
in die Gesamtkirche“. (Guardini, Liturgische Bildung, 65).

297 Vgl. Guardini, Vom Geist der Liturgie, 45.

2 Kategoriale Gegensätze I: Die intraempirischen Gegensätze

333

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


liturgische Gemeinschaft „den ergänzenden Gegensatz“298 zu ihm. In
ihr sei eine Haltung lebendig, die darüber wacht, dass die Grenze
eingehalten wird:

„Der Einzelne ist wohl Glied des Ganzen, aber nicht nur Glied; er geht
im Ganzen nicht auf. Er ist ihm eingefügt, aber so, daß er durchaus
bleibt, was er ist, eigenständige, in sich ruhende Persönlichkeit“.299

Die Grenzwahrung ist für Guardini in der Liturgie dadurch gewähr‐
leistet, dass die Vereinigung nicht von Mensch zu Mensch vollzogen
wird, sondern sie in der Ausrichtung auf das gleiche Ziel verbun‐
den sind. Selten gibt es auch in der heutigen Liturgie Gesten, die
direkt von einem Menschen zum anderen gehen, wie z.B. den Frie‐
densgruß, sodass die Personen nicht unmittelbar in ihre jeweiligen
Innengebiete übergreifen können und es stets dem Einzelnen über‐
lassen bleibt, wie weit er sich dem gemeinsamen Ziel in der Liturgie
öffnet. Die liturgische Gemeinschaft zeichne sich also durch eine
zurückgezogene und ehrfurchtsvolle Haltung unter den Menschen
aus und sei dadurch begründet, dass Gott in Jesus Christus die
Menschen zur Einheit verbindet:

„Das ist der wirkliche Christus; sein Leben ist das unsere; ihm sind
wir ‚einverleibt‘, wir sind ‚sein Leib‘, Corpus Christi mysticum. Und eine
wirkliche Macht ist vorhanden, welche diese große Lebenseinheit be‐
herrscht, den Einzelnen in sie einfügt, ihn am gemeinsamen Leben teil‐
nehmen läßt und darin erhält: der ‚Geist Christi‘, der Heilige Geist“.300

Guardini beschreibt Jesus den Christus also als Mitte und tragenden
Grund der christlichen Gemeinschaft und wenn diese die eigentliche
Tiefe jeder menschlichen Gemeinschaft darstellt, wie oben beschrie‐
ben, dann muss die Person Jesu Christi auch deren eigentliches
Fundament sein. Dies kann er nur sein, und darin öffnet sich eine
abermalige Analogie von der Gegensatzlehre hin zur Christologie,
da er selbst in seiner Person die Einheit von christlicher Kategorie
(Allgemeinem) und Einmaligkeit sei, wie Guardini später in seinem
Aufsatz „Die Bewegung Gottes“ (1929) beschrieb:

298 Ebd., 51.
299 Ebd., 52f.
300 Ebd., 46.

Teil III „Gehalt“

334

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Ein Paradoxon also: Die christliche Kategorie ist die einmalige Person
Christi. Paradoxon deshalb, weil ‚Kategorie‘ ihrem Wesen nach etwas
Allgemeines ist, will sie ja doch besondere Aussagen in ihrer Möglich‐
keit und Rechtmäßigkeit begründen. […] Die Kategorie, das heißt die
Wesensbestimmung des christlichen Seins und Denkens, ist eine mit
aller konkreten Bestimmung gefüllte Einmaligkeit, ein Jemand“.301

Diesen Grundgedanken eines durch Christus getragenen Gegensatz‐
verhältnisses von Einzelnem und Gemeinschaft entfaltete Guardini
in einigen späteren Werken zu Person und Gemeinschaft, worauf der
folgende Exkurs knapp eingeht. Im Anschluss folgt die Darstellung
der transempirischen Gegensätze.

2.3.4 Exkurs: Der Einzelne und die Gemeinschaft in Guardinis
späteren Schriften

Guardini war zunächst an einer Bekämpfung des Individualismus
seiner Zeit gelegen. Er wollte das Individuum wieder als Persönlich‐
keit in geschichtliche und soziale Zusammenhänge stellen, da auf
dieser organischen Einordnung Geschichte, Volk, Staat und Tradi‐
tion beruhen. Dies musste so geschehen, dass die Gemeinschaft auf
die „lebendige Freiheit und Würde des Einzelnen bezogen“ bleibt.302

Die lebendige Gemeinschaft bedeutet für ihn, „daß der Mensch
kein Eingesperrter sei im zugemauerten Selbst, sondern daß da Tore
offenstehen und Wege führen vom Einen zum Anderen“.303 Damit ist
die Aufsprengung reiner Besonderung hin zum Ganzen angezeigt,
die aber nicht in die Gegenrichtung umschlagen dürfe.304 Bereits
1926 hatte er ganz im Sinne dieses Gegensatzpaares formuliert: „Vom
Wesen her wird der Einzelne von den großen Zusammenhängen
getragen und trägt sie wieder“.305

301 Guardini, Romano, Die Bewegung Gottes, in: Die Schildgenossen 9 (1929),
291–303, hier zitiert nach: ders., Wurzeln eines großen Lebenswerks. Aufsätze
und kleine Schriften Band 2, Mainz – Paderborn 2001, 401–417, 401.

302 Vgl. Guardini, Die Gefährdung der lebendigen Persönlichkeit, 277f.
303 Guardini, Romano, Möglichkeit und Grenzen der Gemeinschaft, in: Schwei‐

zerische Rundschau 32 (1932), 97–111, hier zitiert nach: zitiert nach: ders.,
Unterscheidung des Christlichen. Gesammelte Studien 1923–1962. Band 1: Aus
dem Bereich der Philosophie, Mainz – Paderborn 31994, 76–94, 77.

304 Vgl. ebd., 90.
305 Guardini, Die Gefährdung der lebendigen Persönlichkeit, 262.

2 Kategoriale Gegensätze I: Die intraempirischen Gegensätze

335

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1934 – man denke an den historischen Kontext in Deutschland(!)
– setzte dann ein Wandel ein und Guardini beschrieb in seiner
Schrift „Die religiöse Offenheit der Gegenwart“, dass nun eine Ten‐
denz zur „Ganzheit“ und zum Überindividuellen zu beobachten
sei.306 Dabei drohe der Einzelne dem soziologischen Zusammen‐
hang zu verfallen, sodass Guardini weitblickend fragt: „Wo ist die
Garantie der Person, ihrer Eigenständigkeit und Würde gegenüber
den kollektiven Mächten?“307 Während er also wenige Jahre zuvor
die Einordnung der Person in eine lebendige Ganzheit forderte,
musste er im Zuge der verheerenden geschichtlichen Umwälzungen
in Deutschland vor dem Umschlagen ins andere Extrem eindring‐
lich warnen. Rückblickend sah er sich darin bestätigt, wie er 1946
in seinem Werk „Der Heilbringer“ ausführte: In den „Zwölf Jahren“
sei die gesamte Initiative dem Staat übertragen worden gemäß dem
Grundsatz: „Nicht gegen den Staat, nicht außerhalb des Staates, alles
für den Staat, alles durch den Staat“.308 Dem Staat kam absolute
Macht über das Einzelleben zu, nirgendwo durfte es persönliches
Denken, Handeln oder Lebensgestaltung geben und alles das sei
zurückgedrängt worden, „was in der Würde und Verantwortung der
Person wurzelte“.309 Der Mensch sei in die Anonymität der Natur
hinuntergedrückt worden, was mit der Ideologie von „Rasse“ und
„Blut“ begründet wurde, in der der Einzelne nicht für sich wertvoll
war, sondern nur insofern er Glied dieser Rasse gewesen ist. Die
Ganzheiten des Volkes und der Sippe wurden sodann noch religiös
im „Blut“ aufgeladen:

„Soweit der Versuch gelang, wurde die christliche Überzeugung vom
ewigen Wert der Person und die Frömmigkeit individueller Gottesbe‐
ziehung aufgelöst und durch eine Religiosität verdrängt, deren Sinn
ausschließlich in den Zusammenhängen von Sippe und Volk lag“.310

Einer solchen übergeordneten Volksmacht konnte nur das gesunde
und gut gewachsene Leben etwas gelten und die Würde des Kranken
oder Anderen wurde als „lebensunwertes Leben“ ausgerottet, woran
Guardini in seinen Ethik-Vorlesungen an der Universität München

306 Vgl. Guardini, Die religiöse Offenheit der Gegenwart, 30–32.
307 Ebd., 37.
308 Guardini, Der Heilbringer, 34.
309 Ebd., 37.
310 Ebd., 39.

Teil III „Gehalt“

336

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(1950–1962) mahnend erinnerte.311 Da Personalität jedoch etwas Ka‐
tegorisches sei, entziehe sie sich der Verfügbarkeit jeglicher Machtin‐
stanz, ja mehr noch, sei sie deren „Gegengewicht“.312

Guardini sah den Menschen der 50er und 60er Jahre des 20.
Jahrhunderts ausgespannt zwischen der Einsamkeit und einem Da‐
sein, das in der allgemeinen Masse untergeht. Obwohl der Mensch
immerzu im Außen und bei Anderen und zunehmend öffentlich sei,
lebe er doch nur begrenzt in Gemeinschaft, da diese des Selbststan‐
des des Einzelnen als ihrer Grundlage ganz im Sinne des Gegensatz‐
paares bedürfe:

„Echte Gemeinschaft setzt echte Einsamkeit voraus. Beides ist aber nur
möglich, wo die Person lebendig ist; diese ihrerseits kann aber lebendig
nur sein in der Beziehung auf Gott“.313

Die ontologische Grundform des Menschen sei die Ich-Du-Bezie‐
hung zu Gott, wodurch der Mensch in seiner Innerlichkeit bei sich
selbst sowie einmalig und unwiederholbar vor Gott und in Gemein‐
schaft mit ihm und den Mitmenschen sein könne.314

Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass Guardini den Gegen‐
satz von Einzelnem und Gemeinschaft je nach gesellschaftlichem
Kontext als Korrektiv nutzt und entfaltet. Für ihn liegt ganz ge‐
mäß seinem Gegensatzdenken eine Richtung der Gefährdung der
menschlichen Person darin, dass der Einzelne von den Ganzheiten
des Staates eingesogen werde, und die andere darin, dass sie aus den
Gesamtzusammenhängen der Familie, der Gesellschaft, des Staates
usw. heraustrete und sich selbst als Persönlichkeit verwirkliche.315

Zudem zeigt sich Christus bis hin zu Guardinis posthum veröf‐
fentlichter Ethik als Grund des Gegensatzes von Einzelnem und
Gemeinschaft und damit wieder als Mitte der Gegensatzlehre. Mit
diesen Ausführungen sei auch die Darstellung der drei intraempiri‐
schen Gegensätze beendet. Ihr schließt sich nun die Untersuchung
der drei transempirischen an.

311 Vgl. Guardini, Ethik I, 208.
312 Ebd., 208.
313 Guardini, Ethik II, 1066.
314 Vgl. ebd., 1025f.
315 Vgl. Guardini, Ethik I, 218.

2 Kategoriale Gegensätze I: Die intraempirischen Gegensätze

337

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Kategoriale Gegensätze II: Die transempirischen
Gegensätze

Innerhalb der kategorialen Gegensätze kennt Guardini außer den
soeben dargestellten drei intraempirischen Gegensätzen, die sich
auf den Erfahrungsbereich beziehen, noch drei transempirische
Gegensätze. Diese bezeichnen das polare Verhältnis des Erfahrbar‐
keitsbereichs zum Transempirischen Punkt. Dessen Charakteristik
wird in Auseinandersetzung mit Hans Driesch im Folgenden zuerst
dargelegt, ehe die Gegensatzpaare „Produktion-Disposition“, „Ur‐
sprünglichkeit-Regel“ und „Immanenz-Transzendenz“ untersucht
werden. Dabei kommen die Dialoge Guardinis mit Kunst und Lite‐
ratur, Werner Sombart, Georg Simmel und Aurelius Augustinus in
den Blick.

3.1 Der transempirische Punkt: Romano Guardinis Hinweis auf
Hans Driesch

Guardini beginnt seine Überlegungen zu den transempirischen Po‐
laritäten wieder bei der konkreten Erfahrung, diesmal darin ausge‐
drückt, dass sich das lebendige Sein „von innen nach außen bezw.
von außen nach innen geschichtet“316 zeige. So werde die Nahrung
von außen in das Innen des Körpers aufgenommen und der ganze
psychische Bereich als Innerlichkeit gegenüber dem Körper aufge‐
fasst.317 Dabei betont er, dass die Vorgänge eine Richtung von innen
nach außen und von außen nach innen hätten, woraus er auf ein
„letztes endgültiges ‚Innen‘“ schließt, „dem gegenüber alles Andere
‚außen‘ sei. Es selbst könne nicht erfahren werden. Es liege allem
physisch wie psychisch Erfahrbaren inne“.318 Alles Erfahrbare weise
auf es hin bzw. komme von ihm her. Guardini nennt dieses Innen an
dieser Stelle das „Intraëmpirische“319, was begrifflich unpräzise ist,
wie nun gezeigt werden soll.

316 Guardini, Der Gegensatz, 56.
317 Vgl. ebd., 56f.
318 Ebd., 57.
319 Vgl. ebd., 58.

Teil III „Gehalt“

338

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es wurde bereits dargelegt, dass sich die intraempirischen
Gegensätze bei Guardini auf den Erfahrungsbereich beziehen, und
hier betont er, dass sich dieser auf ein „letztes ‚Innen‘“320 beziehe, das
er das Intraempirische nennt. Damit ergibt sich eine Bedeutungsver‐
schiebung des Begriffs „intraempirisch“ aus dem Erfahrungsbereich
auf das Innere dieses Bereichs hin. Die dadurch entstehende Unklar‐
heit wird weiter verschärft, da er diesen jenseits des Erfahrbarkeits‐
bereichs liegenden Punkt kurze Zeit später das „transempirische
Zentrum“321 des Lebens nennt. Damit zeigt sich eine Unschärfe, dass
Guardini das Innere des Erfahrungsbereichs einmal als das Intraem‐
pirische bezeichnet und andermal als transempirisch, wobei er den
ersten Terminus im weiteren Verlauf der Gegensatzlehre nicht mehr
aufrechterhält. Um der begrifflichen Klarheit willen sei festgehalten,
dass sich „intraempirisch“ und das „Intraempirische“ in der vorlie‐
genden Untersuchung stets auf den Erfahrungsbereich beziehen und
„transempirisch“ auf den jenseits dieses Bereichs liegenden zugleich
Innen- und Außenpunkt des Lebens. Guardini nennt den Innen-
und Außenpunkt beide einend den „transempirischen Punkt des
Lebens“.322 Die transempirischen Gegensätze entfalten dann das Ver‐
hältnis des Erfahrbarkeitsbereichs zu diesem Punkt, „die Rückver‐
bindung des Erfahrungsgebildes zu seiner Wesensmitte“323, bezeich‐
nen ihn also nicht selbst, sondern die Relation zu ihm.

In „Gegensatz und Gegensätze“ führte Guardini den transempiri‐
schen Punkt noch als „metaphysisches Einheitsprinzip“ an, woraus
sich die „metaphysischen Gegensätze“ ergaben, die das Verhältnis
des Prinzips zum Erfahrbaren bestimmen.324 Guardini nannte da‐
bei das Gegensatzpaar „Produktion – Disposition“ Funktionsgegen‐
satz, „Anomie – Nomie“ Verhaltungsgegensatz und „Immanenz –
Transzendenz“ Stellungsgegensatz.325 Der damit angezeigte Begriffs‐
wechsel von „metaphysisch“ zu „transempirisch“ wurde bereits eben‐

320 Ebd., 58.
321 Ebd., 59.
322 Ebd., 87.
323 Ebd., 87.
324 Vgl. Guardini, Gegensatz und Gegensätze, 11.
325 Vgl. ebd., 11f.

3 Kategoriale Gegensätze II: Die transempirischen Gegensätze

339

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


so untersucht326 wie Guardinis Ausgangspunkt des Denkens bei der
konkreten Erfahrung327.

Guardini gibt in der Gegensatzlehre selbst zwar Hinweise zum
transempirischen Punkt328, vermeidet aber eine exakte Definition
und verweist für nähere Bestimmungen auf Hans Drieschs (1867–
1941)329 „Philosophie des Organischen“330 und die darin enthaltene
Theorie der Entelechie, die – was er beabsichtige zum Ausdruck
zu bringen – „in etwa“ wiedergebe331. Bis auf eine weitere Nennung
Drieschs in einer Vorlesung im Sommersemester 1922 ist dessen Na‐
me in Guardinis Werk kaum präsent.332 Er erwähnt ihn auch nicht
in seinen vielen Briefen an Weiger, woraus gefolgert werden kann,
dass ihm für seine Gedankenentwicklung keine weitere Bedeutung
zukommt. Seine Anmerkung in der Gegensatzlehre ist daher als
Verweis auf ein ähnliches Gedankengut, und nicht als eine innere
Herkunft von diesem zu verstehen. Da Guardini selten Bezüge an‐
führt, wird ein knapper Vergleich beider Konzeptionen dennoch als
lohnend erachtet.

Die Konzeptionen Guardinis und Drieschs stimmen darin über‐
ein, dass es im Organischen einen Innenpunkt gibt, aus dem heraus
sich das Lebendige aufbaut. Driesch nennt den Innenpunkt des
Lebendigen aus Verehrung gegenüber Aristoteles „Entelechie“ und

326 Vgl. Kapitel „1 Terminologie“.
327 Vgl. Teil II Kapitel „1.2 Das Erwachen des Wirklichkeitsbewusstseins“.
328 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 155.
329 Hans Driesch gelangte nach seiner Promotion bei Ernst Haeckel (1834–1919)

durch experimentelle Versuche an einem Seeigelei im Jahr 1890 zur Ablehnung
der damals vorherrschenden mechanistischen Auffassung des Lebensgesche‐
hens. Er entwickelte eine Theorie der Autonomie des Lebendigen, die ein
der mechanistischen Kausalität übergeordnetes Prinzip – die Entelechie –
voraussetzt. In seinen Gifford-Lectures legte er in den Jahren 1907–1908 seine
Philosophie des Organischen vor. 1919 erhielt er einen Ruf für die Professur
für Systematische Philosophie nach Köln und 1921 nach Leipzig, wo er die
Guardini vorliegende Ausgabe seiner Philosophie publizierte. Nach mehreren
Gastprofessuren in China, den USA und Buenos Aires wurde er 1933 von
den Nationalsozialisten als nicht tragbarer Professor emeritiert. (Vgl. für die
Kurzbiografie: Wenzl, Aloys, „Driesch, Hans“ in: Neue Deutsche Biographie 4
(1959), 125–126, online: https://www.deutsche-biographie.de/pnd118527479.ht
ml#ndbcontent (abgerufen am: 19.5.2023)).

330 Driesch, Philosophie des Organischen.
331 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 59.
332 Vgl. Guardini, Die Lehre von der Erlösung, 53.

Teil III „Gehalt“

340

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bestimmt sie etymologisch (ἒχει ἐν ἑαυτᾦ τὸ τέλος) als etwas, „wel‐
ches das Ziel in sich trägt“333. Sie sei ein „teleologisch wirkender Na‐
turfaktor“334 und jedes lebendige Sein stehe über die messbaren Vor‐
gänge hinaus unter ihrem wirkenden Plan. Sie sei selbst empirisch
nicht zu fassen und stehe jenseits der Erfahrung, jedoch weise alles
Erfahrbare auf sie hin und werde durch sie strukturiert. Unklar bzw.
unausgeführt bleibt in den reichen Darlegungen Drieschs jedoch, ob
er die Entelechie auch als Außenpunkt des Lebendigen definieren
würde. Seine Bemerkungen zum Überpersönlichen und zur Parapsy‐
chologie335 weisen darauf hin, dass die eine Urentelechie auch außer‐
halb des Organischen liegen könnte, doch wird Entelechie nicht wie
bei Guardini ausdrücklich sowohl als Innen- als auch Außenpunkt
konstruiert.

Damit zeigt sich eine Besonderheit des transempirischen Punktes
bei Guardini darin, dass er den Menschen neben der Richtung nach
Innen hin auch „Auf-hin“ ausspannt, und sich darin gegen eine Kon‐
zeption einer reinen Innerlichkeit des Subjekts richtet, wie Wilko
Teifke in seiner Untersuchung zurecht herausstellt:

„Von daher bringt der transempirische Punkt nicht ein vertieftes Ver‐
ständnis des Inneren eines Subjektes zum Ausdruck, sondern problema‐
tisiert gerade die Möglichkeit, das Subjekt als isolierten Innenpunkt zu
betrachten“.336

Gunda Brüske vermutet, dass dieser Quell- und Herrschaftspunkt
des Lebens „die Person in ihrer Herkunft von Gott und ihrem
Ausgespanntsein zu Gott meint“.337 Dieser Ansicht wird hier wider‐
sprochen, da Guardini den transempirischen Punkt mit Verweis auf
Driesch bewusst in eine lebensphilosophische Sinnrichtung stellt,
wohingegen die Mitte der Gegensatzlehre, in der alle Gegensätze
zusammen sind, und von der sie ausgehen, den inneren und äußeren
Anruf Gottes an den Menschen darstellt, wie gezeigt worden ist.
Der transempirische Punkt, der sowohl innerhalb wie außerhalb
des Erfahrungsbereichs liegt, ist hingegen allein der Bezugspunkt

333 Driesch, Philosophie des Organischen, 140.
334 Ebd., 460.
335 Vgl. ebd., 589.
336 Teifke, Wilko, Offenbarung und Gericht. Fundamentaltheologie und Eschato‐

logie bei Guardini, Rahner und Ratzinger, Göttingen 2012, 23.
337 Brüske, Anruf der Freiheit, 57.

3 Kategoriale Gegensätze II: Die transempirischen Gegensätze

341

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für die drei transempirischen Gegensätze, die die Beziehung zu ihm
„enantiologisch“338 entfalten. Sie seien im Folgenden beschrieben.

3.2 Produktion und Disposition

Produktion und Disposition bilden in der Gegensatzlehre wie auch
in „Gegensatz und Gegensätze“ das erste Paar der transempirischen
Gegensätze und werden wortgleich bezeichnet: „Das Prinzip ist
Quellgrund, Produktivgrund der Physis; ebenzugleich aber auch
Ordnungs-, Gestaltungs-, Dispositivgrund“.339 Diese Polarität wer‐
de beispielsweise im Herstellen von Werkzeugen offenkundig. Der
Mensch schaffe sie neu (Produktion) und sie würden ihm zur besse‐
ren Beherrschung und Ordnung von Welt dienen (Disposition).340

Beide Gegensatzpole nutzte Guardini auch, um den Entstehungspro‐
zess einer Predigt zu beschreiben, wie ein Brief an Weiger aus dem
Jahr 1911 belegt. In der ersten Phase, der Produktion, würden die
Gedanken und Bilder aus dem Inneren des Predigers aufsteigen, und
in der zweiten Phase, der Disposition, geordnet, sodass die Gläubi‐
gen die Predigt einfacher aufnehmen und ihr folgen könnten.341

Die Gegensatzseiten Produktion und Disposition sollen nun je für
sich näher in den Blick genommen werden. Dabei wird im Pol der
Produktion auf Guardinis Verhältnis zu den Künsten und im Pol
der Disposition auf seine Auseinandersetzung mit dem wirtschaftli‐
chen Denken Werner Sombarts eingegangen. In dieser Spannweite
der Bereiche zeigt sich abermals, wie weit er in die Wirklichkeit
ausgriff und welche Vielfalt der Phänomene er wahrzunehmen und
zu bewältigen gewillt war.

338 Guardini, Der Gegensatz, 60.
339 Guardini, Gegensatz und Gegensätze, 11.
340 Vgl. Guardini, Romano, Die Bereiche des menschlichen Schaffens, in: Die

Schildgenossen 17 (1938), 321–334, hier zitiert nach: ders., Unterscheidung des
Christlichen. Gesammelte Studien 1923–1962. Band 1: Aus dem Bereich der
Philosophie, Mainz – Paderborn 31994, 225–243, 230–232.

341 Vgl. Brief an Weiger vom 14. Dezember 1911, Worms, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 62.

Teil III „Gehalt“

342

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.2.1 Produktion: Romano Guardini und die Künste

Guardini beschreibt, dass sich das Leben als „von innen hervorge‐
bracht“342 erfahre, sei es bei der Empfängnis und Geburt eines Kin‐
des oder bei der Entstehung eines menschlichen Werkes. Das Ver‐
hältnis von Innen nach Außen sei eine Produktion, bei der nicht nur
vorhandenes Material geordnet werde, sondern ein Werk aus dem
Innern als schöpferische Tat, Gedanke oder Gestalt heraufsteige,
die den Charakter des Neuen tragen.343 Zwar bestehe der lebendige
Körper, wie der ehemalige Chemiestudent Guardini hier ausführt,
aus den chemischen Bestandteilen N, C, H und O, doch würden sie
in der Zelle nicht wie in eine Maschine eingehen, sondern durch
ein lebendiges Innen in einen Vorgang des Wachstums eintreten.
Lebendiges benötige zwar Stoff, müsse aber für ihn überall Ursprung
und Anfang sein, womit er sich deutlich gegen den Materialismus,
gegen „materialistische Lebens-, Seelen- und Gesellschaftslehre“344

richtet, worauf bereits eingegangen wurde.
Im Schaffen sammle sich das ganze Leben, gehe durch einen

inneren Ursprung hindurch und gebäre das Neue „durch den Schoß
des Lebens“345, womit Guardini – auch in Worten wie „Blut“ oder
„Fruchtbarkeit“ – auf Begrifflichkeiten zurückgreift, in denen der
Name Nietzsches wieder anklingt. Auch in dieser Polarität wird,
wie im vorherigen Kapitel gezeigt, Guardinis Korrektur darin liegen,
dass er den ursprünglich schaffenden Pol nicht für sich belässt,
sondern dass er ihn durch den Pol der Disposition, des Umgangs mit
Vorhandenem, ergänzt und damit in eine ganzheitliche rhythmische
Bewegung des Lebens einordnet, womit er Nietzsches Philosophie
sowohl aufgreift als auch kritisch-korrigierend einordnet. Die reine
Verwirklichung der Ursprünglichkeit führe in die Unmöglichkeit, da
alles Schaffen Stoff benötige346: „Nur Gott schafft ‚aus Nichts‘“347.
Die große Gefahr bestehe für den schöpferischen Menschen darin,
so Guardini, dass seine Kräfte nicht mehr durch das Umgebende
genährt werden, oder dass sich sein Werk in das Vorhandene nicht

342 Guardini, Der Gegensatz, 61.
343 Vgl. ebd., 61.
344 Ebd., 64.
345 Ebd., 62.
346 Vgl. ebd., 63.
347 Ebd., 65.

3 Kategoriale Gegensätze II: Die transempirischen Gegensätze

343

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hereinstellen lässt. Lebendiges Schaffen benötige Gegebenes und
Aufgenommenes. Er benennt zur Verdeutlichung dieses Pols der
Produktion Goethe348, die Kunst Matthias Grünewalds349 und die
Musik Beethovens, von dem ihm der katholische Pädagoge Ernst
Max Roloff in einem Gespräch 1915 sagte, dass wohl in keinem
Musiker das Schöpfertum so „rein und gewaltig“ gewesen sei, wie
in ihm350. Da er zur Phänomenzeichnung dieser Gegensatzseite sei‐
ne Erfahrung aus dem Bereich der Künste schildert, soll in dieser
Untersuchung zur Verdeutlichung sein Kunstverständnis skizziert
werden.

Guardini befasste sich intensiv mit der bildenden Kunst. Seine
erste Publikation widmete sich 1907 ausgewählten Briefen Michelan‐
gelos351. 1908 folgte ein Vortrag über das „Wesen des Kunstwerks“
im „Akademischen Pius-Verein“ im Priesterseminar in Mainz und
immer wieder beriet er seinen Freund Weiger in Fragen der Kunst
und versuchte, ihn an sie heranzuführen.352 Guardini ist selbst ein
künstlerischer Mensch, der seinen Zugang zu Kunstwerken – so
Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz richtigerweise – über eine „Einfüh‐
lung der Seele“ gehabt habe.353 Dies wird in einem Brief an Weiger
vom November 1919 deutlich, in dem er nach dem Besuch einer Aus‐
stellung der Bilder Emil Noldes ganz im Sinne des transempirischen
Punktes festhielt: „Auch habe ich hier eine von innen, zuweilen
selbst von drüben her andringende Lebensfülle empfunden […]“.354

Für Guardini begegnet der künstlerisch Begabte einem Ding nicht
nur wahrnehmend oder analysierend, vielmehr komme sofort sein
Inneres in Bewegung, um es neu hervorzubringen.355 Der Künstler
erblicke in den Linien, Formen, Flächen und Gebärden das Wesen

348 Vgl. ebd., 65.
349 Vgl. ebd., 62.
350 Vgl. Brief an Weiger vom 10. und 24. Januar 1915, Freiburg, in: Gerl-Falkovitz

(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 153f.
351 Guardini, Romano, Michelangelo. Gedichte und Briefe, Berlin 1907.
352 Vgl. z.B. Brief an Weiger vom 1./3. Juni 1911, Darmstadt, in: Gerl-Falkovitz

(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 53; Brief an Weiger vom 30. November 1917,
Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 211.

353 Vgl. Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 12.
354 Brief an Weiger vom 27. November 1919, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),

Guardinis Briefe an Weiger, 225.
355 Vgl. Guardini, Die Bereiche des menschlichen Schaffens, 236.

Teil III „Gehalt“

344

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Dinges nicht auf die Erkenntnis, sondern auf die Gestaltung hin
und beabsichtige, das geschaute Wesen reiner zum Ausdruck brin‐
gen. Damit stelle er sich in den Dienst einer reineren Offenbarung
des Wesens der Wirklichkeit in die jeweilige Zeit hinein.356 In diesem
Vorgang der Produktion erfahre er sich aber auch selbst, bringe die‐
ses Selbstfühlen in die Neuschöpfung mit ein und werde in diesem
Geschehen zu dem geführt, was er von seiner eigenen Berufung her
selbst ist. Guardini schrieb in seinem frühen Artikel über „Das We‐
sen des Kunstwerks“: „Sowohl das Wesen des Dinges wie auch des
Künstlers selbst geht lebendig in eines zusammen und drängt in den
Ausdruck“.357 Das Wesen des Schaffens gehe also auf Offenbarung,
die den Sinn in sich selbst trage.358 Ein Beispiel, auf das Guardini
auch in diesem Abschnitt in der Gegensatzlehre verweist, sind für
ihn die Bilder Matthias Grünewalds359, in denen für Guardini alles
redet, von der „kleinsten Linie“ bis zum „letzten Farbelement“360. Er
ist für ihn derjenige Maler, so er in seinem Werk „Der Herr“, „dem
es unter ganz Wenigen gegeben war, Vision auszudrücken […]. Der
Auferstandene auf dem Isenheimer Altar hat Glieder, die von innen
her glühen, und ein Angesicht, das nicht beleuchtet wird, sondern
selbst Licht aussendet“.361

Zur Wahrnehmung des Kunstwerks sei nicht äußere Erkenntnis
notwendig, sondern Anschauung, sodass sich eine Brücke zwischen
seinem Kunstverständnis und der in der Gegensatzlehre vorgeschla‐
genen Erkenntnisform ergibt, wie Yvonne Dohna Schlobitten richtig
festhält: „Das Kunstwerk verlangt ein schauendes Denken, das den
Mut hat, seinem Wesen zu begegnen“.362 Der Vorgang der Anschau‐

356 Vgl. Guardini, Romano, Über das Wesen des Kunstwerks. Erweiterte Fassung
eines Vortrages von 1947, in: Staatliche Akademie der bildenden Künste (Hg.),
Stuttgart 1947, hier zitiert nach: ders., Wurzeln eines großen Lebenswerks.
Aufsätze und kleine Schriften. Band 3, Mainz – Paderborn 2002, 336–359, 338.

357 Ebd., 339.
358 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 66.
359 Vgl. ebd., 62.
360 Vgl. Guardini, Über das Wesen des Kunstwerks, 352.
361 Guardini, Der Herr, 595.
362 Dohna Schlobitten, Yvonne, Das schauende Denken auf das Ganze. Romano

Guardini und die Didaktik des Blicks auf die Wirklichkeit im Gebet, in: Dürr,
Oliver/ Kunz, Ralph/ Steingruber, Andreas (Hg.), Wachet und betet. Mystik,
Spiritualität und Gebet in Zeiten politischer und gesellschaftlicher Unruhe,
Münster 2021, 331–344, 334.

3 Kategoriale Gegensätze II: Die transempirischen Gegensätze

345

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ung beinhalte die Bereitschaft, in den geöffneten Raum der vom
Künstler zur Verfügung gestellten Ganzheit des Daseins mit dem
eigenen Inneren einzutreten und sich verändern zu lassen, wie er in
seinem Artikel „Die Bereiche des menschlichen Schaffens“ ausführt:

„Das Eigentliche, jenes Ineinander des Menschenwesens, das stellvertre‐
tend für alle redet, und des Dingwesens, das vom Künstler offenbar
gemacht ist, befindet sich nicht im wirklichen Raum, sondern in dem
der Anschauung“.363

Für Guardini verweist jedes echte Kunstwerk für den geübten und
gewillten Betrachter eschatologisch nach vorn auf eine friedvolle
Verheißung, die letztlich nur in der Neuschöpfung Gottes erfüllt
werden kann. Das Kunstwerk zeige also die auf uns zukommende
Neuschöpfung Gottes an und sage: „Es gibt mehr als mich“.364 Das
echte Verhältnis zum Kunstwerk mündet für ihn daher in etwas
Religiöses365, weshalb es seinen Höhepunkt in der Liturgie erreiche,
da es dort absolut keinen Zweck habe, sondern nur Sinn: Sie ist. In
dieser Weiterführung Guardinis der Kunst auf das Religiöse und die
Liturgie hin zeigt sich abermals der Grund, auf dem seine Gegen‐
satzlehre steht. Die folgenden Sätze entfalten in Hinblick auf sein
Umkehrerlebnis und die ausschlaggebenden Worte „Wer seine Seele
retten will“ ihre volle Sinntiefe:

„Jedes Lebendige ist nur einmal. Leben heißt Schaffen. Und um so
lebendiger das Leben, je schaffender es ist. […] Leben ist Fruchtbarkeit.
[…] Letztes Siegel der Lebendigkeit ist die Kraft, jeden Augenblick neu
zu sein. Sich immer zu verschwenden, und immer reicher zu sein als es
selbst. Weggegeben zu sein bis zur Armut, weil alles aus dem eigenen
Blut geformt wurde; und dann wieder reich, weil aus schöpferischen
Tiefen neue Fülle nachdrängt“.366

Guardini hatte also die produktive Dimension des Lebendig-Kon‐
kreten auch aus seiner Betrachtung und Befassung mit den Künsten
gewonnen bzw. damit bereichert. Er öffnet sie, wie seine gesamte
Lehre vom Gegensatz, dezidiert auf den lebendigen Gott hin. Zu‐
dem erweist sich wieder, dass der letzte Grund seiner Gegensatzphi‐
losophie in seinem Umkehr-Erlebnis zu finden ist. Nach der Skizzie‐

363 Guardini, Die Bereiche des menschlichen Schaffens, 238.
364 Ebd., 242.
365 Vgl. Guardini, Über das Wesen des Kunstwerks, 358.
366 Guardini, Der Gegensatz, 63.

Teil III „Gehalt“

346

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rung von Guardinis Kunstverständnis soll nun zur Verdeutlichung
des gegensätzlichen Pols der Disposition auf eine weitere Facette von
seiner Persönlichkeit eingegangen werden: das Unternehmertum,
wie er es von seinem Vater kannte, und wie er es auch selbst – in
begrenztem Umfang – in Organisation und Gestaltung der Jugend‐
bewegung ausübte.

3.2.2 Disposition: Romano Guardini im Dialog mit Werner Sombart

Guardini beschreibt, dass sich das Leben auch in der Richtung
erfahre, dass „es Vorhandenem gegenübersteht; zu diesem Vorhan‐
denen in Beziehung tritt, es ergreift, verändert, verarbeitet“.367 Dabei
gehe die Wesensrichtung des Ordnens, Nutzens, Verarbeitens und
Meisterns nicht wie beim Schaffen auf den Sinn, sondern auf den
Zweck hin. So vermöge der Mensch z.B. die Naturkräfte für seine
eigenen Ziele zu benutzen, innere Gedanken mittels psychischer
Selbstbeherrschung zu kontrollieren und auf bestimmte Aufgaben
hin zu lenken oder auch die eigene Persönlichkeit mit gezielten
Übungen für eine Tätigkeit zu optimieren und Schwächen zu redu‐
zieren. In all diesen Bereichen werde mit Gegebenem mittels eines
rationalen Plans „auf Grund aufzeigbarer, vielleicht gar wiederhol‐
barer Verknüpfung von Zweck und Mittel“368 eine vorausgesehene
Wirkung erzielt. Im Pol der Disposition zeigt sich für Guardini „das
Leben als rationale Ordnung, klare Einsicht, scharfe Zielsetzung,
deutliche Verknüpfung von Zweck und Mittel; als ein Ergreifen,
In-Dienst-Nehmen von Stoffen und Kräften; ein Überschauen, Mes‐
sen und Wägen, Meistern und Herrschen“.369 Das Leben sei umso
intensiver, je mehr Stoffe und Kräfte es in Dienst zu nehmen vermag.

Diese Gegensatzseite verdeutlicht Guardini mit Drieschs Prinzip
der Entelechie370, das bereits dargestellt worden ist, sowie dem
neuzeitlichen asketischen Unternehmer, wie ihn Max Scheler und
Werner Sombart (1863–1941)371 zeichneten. Letzteren hatte er in den

367 Ebd., 66.
368 Ebd., 69.
369 Ebd., 69.
370 Vgl. ebd., 67.
371 Werner Sombart hatte 1902 sein Werk „Der moderne Kapitalismus“ vorgelegt,

in dem er sowohl die Psychogenese des Kapitalismus als auch dessen Überle‐

3 Kategoriale Gegensätze II: Die transempirischen Gegensätze

347

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20er Jahren in Berlin über einen Kreis kennengelernt372, zu dem
auch Scheler gehörte. Da Sombart bei solchen Salontreffen seine

genheit gegenüber der Wirtschaftsform des Handwerks und der Hausindustrie
darlegte. (Sombart, Werner, Der moderne Kapitalismus, Bd. 1: Die Genesis
des Kapitalismus, Bd. 2: Die Theorie der kapitalistischen Entwicklung, Leipzig
1902). In den folgenden Jahren vollzog er einen Perspektivwechsel und geißelte
die kapitalistische Unkultur, die er zudem verhängnisvoll mit jüdischen Rasse‐
merkmalen verband. (Vgl. Kroll, Thomas / Lenger, Friedrich / Schellenberger,
Michael (Hg.), Werner Sombart. Briefe eines Intellektuellen. 1886–1937, Berlin
2019, 17f ). Ab 1917 bis 1931 lehrte er an der Friedrich-Wilhelms Universität Ber‐
lin und legte dort in Neuauflage sein dreibändiges Werk über den „Modernen
Kapitalismus“ vor, in dem er eine abermalige Wende seiner Ansichten vollzog.
(Sombart, Werner, Der moderne Kapitalismus. Historisch-systematische Dar‐
stellung des gesamteuropäischen Wirtschaftslebens von seinen Anfängen bis
zur Gegenwart, Bd. 1, 2 Halbbde., München 1916, Bd. 2, 2 Halbbde., München
1917, Bd. 3: Das Wirtschaftsleben im Zeitalter des Hochkapitalismus, 2 Halbb‐
de., München 1927 / 1928).
In der Weimarer Republik war er ein angesehener Vertreter der Nationalöko‐
nomie, der seine Ansichten in einer reichen Vortrags- und Publikationstätig‐
keit verbreiten konnte. Dabei trat er auch für eine autoritative Planung der
Wirtschaft durch den Staat ein, für die er ein Vorbild in Italien erblickte
und 1932 sogar mit Mussolini zusammentraf. In seinem Werk „Deutscher
Sozialismus“ aus dem Jahr 1934 lobte er in einem Atemzug – für den Leser ver‐
störend – sowohl die nationalsozialistische „Schwarze Front“ wie die 1931 von
Papst Pius XI. veröffentlichte Enzyklika „Quadragesimo anno“, widersprach
aber auch jeglichem Antisemitismus, wodurch er – verbunden mit dem 1938
erschienen „Versuch einer geisteswissenschaftlichen Anthropologie“ – von den
Nationalsozialisten in seinen Wirkmöglichkeiten bis zum seinem Tod 1941
stark eingeschränkt wurde. (Vgl. Sombart, Werner, Deutscher Sozialismus,
Berlin 1934; Ders., Vom Menschen. Versuch einer geisteswissenschaftlichen
Anthropologie, Berlin-Charlottenburg 1938; vgl. Kroll / Lenger / Schellenber‐
ger (Hg.), Werner Sombart. Briefe eines Intellektuellen, 28; vgl. für weitere bio‐
grafische Angaben: Lenger, Friedrich, „Sombart, Werner“, in: Neue Deutsche
Biographie 24 (2010), 562–563, online: https://www.deutsche-biographie.de/p
nd118751433.html#ndbcontent (abgerufen am 19.5.2023)).

372 Eine Verbindung zwischen Guardini und Sombart könnte darin gelegen ha‐
ben, dass beide Söhne von Unternehmern waren, und Sombart sich auch
intensiv mit den ökonomischen Verhältnissen in Italien befasste – erinnert
sei an Guardinis früh in Angriff genommene, doch gescheiterte Dissertation
über die Fideikommisse in Italien. Guardini nennt Sombart in seinen Berich‐
ten den einzigen, „der dafür eingetreten war, den Versuch des katholischen
Lehrstuhls zu machen: es werde sich zeigen, was er wert sei. Er kam mir
sehr freundlich entgegen, und ich bin bis zu meinem Fortgang von Berlin
Gast seines Hauses gewesen“. (Guardini, Berichte, 39). Noch zu Weihnachten
1966 sandte Guardini dem Sohn Werner Sombarts, Nikolaus Sombart, seine

Teil III „Gehalt“

348

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eigenen wirtschaftswissenschaftlichen Theorien vorbrachte, mag es
wenig verwundern, dass Guardini ihn in seine in der Berliner Zeit
veröffentlichte Gegensatzlehre aufnahm, und dabei auch korrigierte.

Genauer wird dies an der Zeichnung des Unternehmerideals
Sombarts deutlich, welches als Beispiel für den Pol der Disposition
in die Ganzheit der Gegensatzspannung mit der Produktion gestellt
und damit neu eingeordnet ist. Sombart hatte die Person in Hin‐
blick auf die kapitalistische Wirtschaftsform in seinem Werk „Die
deutsche Volkswirtschaft im 19. Jahrhundert“ 1903 dahingehend
beschrieben, dass die Zwecke der Wirtschaftsform von der jeweili‐
gen leiblich-individuellen Persönlichkeit loszulösen seien und das
Abstraktum des Sachvermögens ins Zentrum rücken müsse, sodass
die „kapitalistische Unternehmung“ entstehen könne.373 Guardini
benennt im Gegensatzpol der Disposition die Möglichkeit, Zwecke
zu setzen, Stoffe zu ordnen und über sie zu verfügen, korrigiert
jedoch eine einseitig rationalistische Sicht darin, dass er sie in das
notwendige gegensätzliche Verhältnis zum Pol der Produktion, des
Schöpferischen stellt, das sich der mathematischen Beschreibbarkeit
und damit der Verfügung entziehe. Zudem binde das Schaffen die
Kraft des Ordnens an die wirklichen Dinge und bewahrt sie damit
vor einem Abgleiten in eine rein formale Abstraktion. Diese not‐
wendige Einordnung des Pols der Disposition in die gegensätzlich-
gebaute Ganzheit des Lebendig-Konkreten tritt auch in Guardinis
Artikel „Freiheit und Unabänderlichkeit“ aus dem Jahr 1927 hervor,
wenn er über Sombarts Zeichnung des Bourgeois schreibt:

„Sombart hat seinerzeit die mechanisch-wirtschaftliche Haltung im Ty‐
pus des Bourgeois als die rechenhafte definiert. Der Bourgeois ist ein
Mensch, der nur leben kann, wenn er berechenbare Sicherheit hat.
Er fühlt nur so weit Boden unter den Füßen, wie der Kalkül reicht.
Er ist der quantitative Mensch, der nur in ableitbaren Mengenverhält‐
nissen Daseinsgewähr empfindet. Ihm steht, so wäre fortzufahren, der
qualitative Mensch gegenüber, der eben zugleich ein Mensch des Ver‐
trauens und des Wagnisses ist. Der fähig ist, den ‚Sprung‘ mitzumachen,

allgemeine Weihnachtskarte, jedoch ohne erkennbaren persönlichen Bezug.
(Vgl. Brief von Romano Guardini an Nicolaus Sombart, Weihnachten 1966, in:
Staatsbibliothek zu Berlin – Preußischer Kulturbesitz, Handschriftenabteilung“
unter der Signatur: Nachl. 405 (Nikolaus Sombart) 758, Guardini, Romano).

373 Vgl. Sombart, Werner, Die deutsche Volkswirtschaft im neunzehnten Jahrhun‐
dert, Berlin 1903, 77.

3 Kategoriale Gegensätze II: Die transempirischen Gegensätze

349

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den die Wirkungsqualität aus der Ursachenqualität heraus tut; der die
nicht nachrechenbaren Zusammenhänge von Wesen und Gestalt für
vertrauenswürdiger und tragfähiger erlebt als die Zusammenhänge der
Rechnung“.374

In diesem Gegensatzpaar korrigiert er also sowohl das reine Schöp‐
fertum durch die Disposition als auch einen reinen Rationalismus
durch den Pol der Produktion. Kunst und Unternehmertum bedür‐
fen sich in einer Gesellschaft gegenseitig.

3.2.3 Der Gegensatz

Aus dem Bisherigen ist deutlich geworden, dass Schaffen für
Guardini stets der Ordnung bedarf, da es sonst in die Ziellosigkeit
und ins Chaos zerrinne, und das Verfügen entleert werde, wenn
nicht auch ein Potential der Neuschöpfung in ihm vorhanden ist.375

Der Pol des Schaffens kann ganz für sich betrachtet werden, doch
bedürfe er, um gedacht werden und sein zu können, des Verfügens,
das nicht mit jenem identisch sei und zugleich ohne es in die Un‐
möglichkeit gerate. Damit erweist sich die Relation vom transempi‐
rischen Punkt zum Erfahrbarkeitsbereich in diesem ersten transem‐
pirischen Gegensatzpaar sowohl als produktiv als auch dispositiv,
wie Guardini in der Gegensatzlehre ausführt:

„Der Akt der Produktion wird zunächst von Selbst-Immanenz des Le‐
bens getragen. Es macht sich aber auch ein gewisses Maß von Transzen‐
denz geltend, sonst würde Akt und Ergebnis niemals zu Rundung und
Abschluß gelangen. Der Akt der Disposition setzt in erster Linie Selbst-
Transzendenz voraus, losgelösten Selbstabstand; fordert aber auch ein
Mindestmaß von Selbstinnesein, soll er nicht allen Zusammenhang mit
dem eigenen Seinsbestande verlieren“.376

Damit kann in dieser Untersuchung für die Ontologie des Leben‐
dig-Konkreten festgehalten werden: „AV: Das Lebendig-Konkrete ist
auf den transempirischen Punkt hin im Verhältnis sowohl von Pro‐
duktion als auch von Disposition“. Diese Polarität liegt auch Guar‐
dinis Überlegungen zur Erkenntnistheorie zu Grunde, wie anhand

374 Guardini, Freiheit und Unabänderlichkeit, 127f.
375 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 70f.
376 Ebd., 108.

Teil III „Gehalt“

350

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seines Notizbuchs deutlich wird, wo er unter der Überschrift „Sub‐
jekt-Objekt-Struktur des Erkennens“ festhält, dass das Erfassen des
Objektes zugleich „Aufnahme und Produktion“ bedeute, „d.h. Abbil‐
dung des Gegenstandes und Selbstaussprache in den Gegenstand
hinein, durch die Abbildung. Wahrnehmung (dadurch die sachliche
Unterscheidung) und kategorial-apriorische Ordnung (dadurch die
unbedingte Gültigkeit)“.377 Gemäß diesem Hinweis Guardinis ergibt
sich aus der Ontologie für die Erkenntnistheorie unter Hinzunahme
des Grundsatzes, dass die Erkenntnis dem Gegenstand entsprechen
muss, die These „BV: Der Akt der Erkenntnis ist sowohl produktiv
als auch dispositiv“.

3.3 Ursprünglichkeit und Regel

Der zweite transempirische Gegensatz ist der von Ursprünglichkeit
und Regel. Guardini bezeichnet ihn in „Gegensatz und Gegensätze“
noch mit „Anomie – Nomie“ und definiert ihn dort wie folgt:

„Das Prinzip ist bei diesen Funktionen wirksam einerseits in einer nicht
gesetzmäßig bestimmten und bestimmbaren Weise; anderseits vollzieht
sich seine Tätigkeit nach Gesetz und Regel in notwendiger Gebunden‐
heit“.378

Gemäß Guardini stehen die transempirischen Gegensätze enger bei‐
einander als die intraempirischen379, sodass es nicht verwundern
vermag, dass sich die Zeichnung dieser Polarität unmittelbar aus der
vorherigen ergibt. Trennte er noch die intraempirischen Gegensätze
deutlich voneinander durch die direkte Einführung der Begrifflich‐
keit des neuen Gegensatzpaares vor der Beschreibung der Erfah‐
rung, nennt er die Terminologie bei dieser Polarität erst nach den
Ausführungen380, sodass die Leserin bzw. der Leser den Eindruck
gewinnt, es werde immer noch die vorherige Polarität näher be‐
stimmt. Wie nah erster und zweiter transempirischer Gegensatz
beieinander liegen, wird auch später in Guardinis Werk „Freiheit –

377 Guardini, Romano, Subjekt-Objekt-Struktur des Erkennens. Notiz ohne Da‐
tum, in: ders., Notizbuch 1914–1919, [19].

378 Guardini, Gegensatz und Gegensätze, 12.
379 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 86.
380 Vgl. ebd., 79.

3 Kategoriale Gegensätze II: Die transempirischen Gegensätze

351

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gnade – Schicksal“ verdeutlicht, indem er ausführt, dass der künst‐
lerische Mensch das „Ursprüngliche und Produktive“ als wertvoll
empfinde, womit er beide Begriffe synonym verwendet.381 In beiden
Gegensatzpaaren führt Guardini zudem mit Sombart, Nietzsche
und der Wirkweise des Künstlers ähnliche Verweise an, sodass die
Darstellung dieses Gegensatzpaares kürzer geschehen kann. Trotz
der großen Nähe zur vorherigen Polarität stellt diese für ihn einen
eigenen kategorischen Gegensatz dar. Die Differenz beider soll am
Ende herausgearbeitet werden, doch zunächst sei auf den ähnlichen
Gehalt geblickt, wobei zuerst die Gegensatzseite der Ursprünglich‐
keit und dann diejenige der Regel dargestellt wird.

Laut Guardini könne der schöpferische Akt des Lebens weder
errechnet bzw. vorausgesehen noch erzwungen werden.382 Er un‐
terstehe nicht einer Regel, sondern setze sie, gehe nicht auf die
Verwirklichung eines äußeren Zweckes, sondern des eigenen Sinns,
wie mit Verweis auf das künstlerische Schaffen gezeigt wurde. So
erfahre sich das Leben als Ursprünglichkeit und sich als Sinn und
Anfang setzend.383 Bereits 1916 hatte Guardini in seinem Artikel
„Die Bedeutung des Dogmas vom dreieinigen Gott für das sittliche
Leben der Gemeinschaft“ die Selbstständigkeit, Verantwortung und
Unabhängigkeit der Person gegenüber einer möglicherweise verein‐
nahmenden Gemeinschaft mit der je eigenen „Ursprünglichkeit ihres
Wesens“ begründet. Zugleich weist er ganz im Sinne des Gegensat‐
zes von Einzelnem und Gemeinschaft auch auf die Gefahr bloßer
Vereinzelung hin.384 Wenn Guardini in diesem Gegensatzpaar Gott
als den Sinn des Lebens bezeichnet385, wird damit die im vorherigen
Gegensatzpaar gezeichnete Linie bestätigt, dass die Erfüllung der
Kunst in der Liturgie und des Sinnhorizontes des Menschen in Gott
liege.

Auf einen Topos Georg Simmels Bezug nehmend, der bereits
oben dargelegt worden ist386, führt Guardini aus, dass das Leben
nicht bleibe, wie es war, sondern beständig über Regeln und Ord‐

381 Vgl. Guardini, Freiheit, Gnade, Schicksal, 129.
382 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 71.
383 Vgl. ebd., 72.
384 Vgl. Guardini, Die Bedeutung des Dogmas vom dreieinigen Gott für das sittli‐

che Leben der Gemeinschaft, 48.
385 Guardini, Der Gegensatz, 72.
386 Vgl. Kapitel „2.1.1.1 Vier Perspektiven auf das Phänomen“.

Teil III „Gehalt“

352

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nungen hinweg ströme387. Damit könne es durch denjenigen, der
innerlich nicht ständig neue Sprünge mitzugehen vermag, als ge‐
fährlich, treulos, unsicher, grausam und unzuverlässig empfunden
werden.388 Er richtet sich darin gegen eine Verabsolutierung des
bürgerlichen Menschentypus, der nur auf Sicherheiten bedacht ist,
worin die oben erwähnten Ausführungen Werner Sombarts zum
„Burgeois“ anklingen, die er hier abermals korrigiert, indem er ihn
in den Gegensatz zum Abenteurer setzt.389 Dieser vermag den Über‐
raschungen des Lebens durch eigene Spontaneität in schöpferischer
Weise die Stirn zu bieten und sei Charakterzug einiger großer Per‐
sönlichkeiten, wie Augustinus, Sokrates, Hölderlin, Dante390 oder
auch Eduard Mörike, über den er schreibt, „daß es in den letzten
hundert Jahren der deutschen Literatur Keinen gibt, dessen Werk
eine solche Ursprünglichkeit des Erlebens mit einer solchen dichte‐
rischen Reinheit und einer so beglückenden Schönheit verbindet,
wie das seinige“391. In der Gegensatzlehre führt Guardini die Leben‐
digkeit der Ursprünglichkeit hervorhebend dann aus:

„Und als um so lebendiger erfährt das Leben sich, je freier aus sich
selbst heraus es entspringt; je mehr es Wagnis ist und Abenteuer; […] So
weit empfindet es sich als Leben, als es sich immer neu wagt“.392

Die Ursprünglichkeit des Lebens könne aber auch zur Krankheit
werden, wenn sie in Unberechenbarkeit ausarte und ihre Veranke‐
rung in der Erwartbarkeit verliere. Guardini nimmt wie im vorhe‐
rigen Gegensatzpaar wieder Bezug auf Nietzsche, hier auf dessen
Wort, dass das Leben „gefährlich und böse“ sei. Die Stelle, auf
die er sich hier bezieht, konnte nicht ermittelt werden, doch hatte
Nietzsche in der von Guardini in diesem Pol angelegten Richtung
z.B. in der „Fröhlichen Wissenschaft“ notiert: „Denn glaubt es mir!

387 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 72.
388 Vgl. ebd., 73.
389 Vgl. ebd., 74.
390 Vgl. Guardini, Romano, Vom Denken und Leiden des heiligen Augustinus, in:

ders., Wahrheit und Ordnung. Universitätspredigten, Heft 10, Würzburg 1956,
245–256, hier zitiert nach: ders., Unterscheidung des Christlichen. Gesammel‐
te Studien 1923–1962. Band 3: Gestalten, Mainz – Paderborn 31995, 132–140,
132; Ders., Der Tod des Sokrates, 273; Ders., Hölderlin, 287.

391 Guardini, Gegenwart und Geheimnis, 155.
392 Guardini, Der Gegensatz, 73f.

3 Kategoriale Gegensätze II: Die transempirischen Gegensätze

353

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


– Das Geheimnis, um die größte Fruchtbarkeit und den größten Ge‐
nuß vom Dasein einzuernten, heißt: gefährlich leben!“393 Schaffen,
Leben, Gefahr und das Böse stehen für ihn untrennbar zusammen.
Wie beim Dionysischen besteht auch hier Guardinis Korrektur da‐
rin, dass er dem alleinigen rauschhaften schöpferischen Moment das
Apollinische, die Regel, als notwendigen Gegensatzpol hinzustellt
und das eine Moment des Lebens durch das andere ins Gesamt
einordnet:

„Soll das unerrechenbare Aufsteigen von Gestalt und Tat Schönheit
haben, wirkliche Freiheit und Sinn; soll’s auch nur möglich, ja denkbar
bleiben, dann muß es wenigstens aus einem Mindestmaß von Zusam‐
menhang kommen, von Überlieferung und Umgebung, von Ordnung,
Logik und Voraussicht“.394

Guardini beschreibt als Gegenpol zur Ursprünglichkeit die Erfah‐
rung, dass das Leben z.B. im Bau der Knochen, im regelmäßigen
Rhythmus des Atems oder von Wachen und Schlafen „von Regel
erfüllt“395 sei. Auch die logischen Gesetze des Denkens gelten nicht
nur in einem Augenblick, sondern bleiben auch künftig noch gültig.
Leben stehe im Zusammenhang, in Regel, Gesetz, Gestalt, Maß und
Rhythmus.396 Es gebe eine Dauer im Wandel und Wiederkehr im
Wechsel, was bedeutet, dass eine Veränderung auch erwartet werden
könne: „Je tiefer das Leben, desto sicherer darf es auffordern, sich
ihm anzuvertrauen, denn es hat Maß, Bindung und Zucht“.397

Bestimmt Guardini das Verhältnis des transempirischen Punktes
zum Erfahrbarkeitsbereich als Regel und Gesetz, beschreibt er damit
eine quantifizierbare und berechenbare Relation, die sich in den
physischen Gegebenheiten finde und den Naturwissenschaften als
Bedingung ihrer Möglichkeit zu Grunde liege.398 Wie der einzelne
Mensch das Element der Regel enthalte und damit physische Vor‐

393 Nietzsche, Friedrich, Die fröhliche Wissenschaft, zitiert nach: Werke in drei
Bänden. Zweiter Band, Darmstadt 1997, 7–274, 166.

394 Guardini, Der Gegensatz, 75.
395 Ebd., 78.
396 Die elementaren Bewegungen im Lebendig-Konkreten „Maß“ und „Rhyth‐

mus“ werden später in ihrem Bezug auf das Verhältnis des Gegensatzes an sich
dargestellt, sodass hier darauf verzichtet werden kann. (Vgl. Kapitel „5.2 Die
quantitativen Lebensverhältnisse von Maß und Rhythmus“).

397 Guardini, Der Gegensatz, 78.
398 Vgl. Guardini, Freiheit und Unabänderlichkeit, 129.

Teil III „Gehalt“

354

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gänge durch Physik und Biologie beschreibbar sind, so sei auch die
Gruppierung von vielen Menschen hin zu höheren Gegensatzeinhei‐
ten von Regel und Quantität durchdrungen, was die Voraussetzung
dafür ist, dass diese Relationen durch die Sozialwissenschaften er‐
fassbar sind.399 Da Leben Regelhaftigkeit habe, könne der Mensch
auch Herr über das eigene Leben sein und die Konsequenzen von
Taten voraussehen: „Leben heißt, Verantwortung tragen“.400

Trotz aller Möglichkeit und Notwendigkeit der rational-wissen‐
schaftlichen Erfassung des Daseins wendet sich Guardini aber auch
gegen eine einseitige rationalistische Weltdeutung, die die „Dinge in
ihrer unauflöslichen Ursprünglichkeit“ in quantitative Verhältnisse
aufzulösen versuche, wie er in seinen Vorträgen „Vom Sinn der Kir‐
che“ darlegt.401 Seine Ausführung der Gegensatzseite der Regel ist
also auch als Kritik am Rationalismus zu lesen, da er nur zusammen
mit der Gegensatzseite der Ursprünglichkeit, der Wesenhaftigkeit
der Phänomene, gedacht werden und sein könne. Das Leben dürfe
sich bei aller notwendigen Regelhaftigkeit also nicht so weit in diese
Richtung verschieben, dass sie rein vorliegt, denn dies würde zur Er‐
starrung führen. Soll lebendige Regel nicht zum toten Mechanismus
gefrieren, bedürfe die Sicherheit des Ablaufs einem Mindestmaß
von schaffender Ursprünglichkeit, womit auch dieser Bereich im
anderen stehe.402 Ursprünglichkeit und Regel stehen für Guardini im
Lebendig-Konkreten also im Verhältnis des Gegensatzes.

Die Differenz zwischen erstem und zweitem transempirischen
Gegensatz liegt, so die hier vertretene These, darin, dass Schaffen
(Produktion) und Ordnen (Disposition) als Akte aufzufassen sind,
die allein dem Menschen zukommen, wohingegen sich Ursprüng‐
lichkeit und Regel als Charakteristika in allen Daseinsstufen fin‐
den.403 Der Akt der Produktion setzt Ursprünglichkeit und der der
Disposition Regel als Bedingung seiner Möglichkeit voraus, wobei
immer auch ein Mindestmaß der je anderen Seite gegeben sein

399 Vgl. Guardini, Romano, Über Sozialwissenschaft und Ordnung unter Perso‐
nen, in: Die Schildgenossen 6 (1926), 125–150, hier zitiert nach: ders., Unter‐
scheidung des Christlichen. Gesammelte Studien 1923–1962. Band 1: Aus dem
Bereich der Philosophie, Mainz – Paderborn 31994, 44–75, 44.

400 Guardini, Der Gegensatz, 77.
401 Vgl. Guardini, Vom Sinn der Kirche, 22.
402 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 79.
403 Vgl. Guardini, Freiheit und Unabänderlichkeit, 135.

3 Kategoriale Gegensätze II: Die transempirischen Gegensätze

355

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


muss. Ist also ein Mensch z.B. in einem sehr starken Maßverhält‐
nis durch Ordnung und Regelmäßigkeit charakterisierbar, werden
von ihm nur mit geringer Wahrscheinlichkeit geniale neue Akte des
Schaffens zu erwarten sein, denn vielmehr eine hervorragende ord‐
nende und zweckmäßige Tätigkeit. Ist ihm hingegen eine große Ur‐
sprünglichkeit zu eigen, würde ihm in einer ordnenden oder verwal‐
tenden Tätigkeit Gewalt angetan, hingegen in einer schöpferischen
seinem Wesen entsprochen. Mit Guardini lässt sich das zweite trans‐
empirische Gegensatzpaar wie folgt zusammenfassend beschreiben:

„Lebend erfahren wir endlich, wie Leben Regel hat, Ordnung werden
kann, und daß es doch wiederum kommt und geht, wann und wie es
will. Solche Ursprünglichkeit des Lebens unterbricht nicht die Regel;
die Regel versagt nicht in ihm, sondern es ist ein Anderes, Eigenes,
aus eigener Sinnrichtung Herkommendes, das mit der Regel zusammen
die Haltung des Lebendigen begründet. Und unter Strafe, das Leben zu
vereinfachen, zu entspannen, ja eben – zu entlebendigen, ist verboten,
eines zu streichen oder aus dem anderen abzuleiten. Ebenso aber, aus
der rätselvollen Einheit ein bloßes Nebeneinander zu machen, eine
mechanische Zweiheit. Das nämliche Leben ist beides, in und an bei‐
dem“.404

Für die Ontologie des Lebendig-Konkreten kann damit festgehalten
werden: „AVI: Das Lebendig-Konkrete ist auf den transempirischen
Punkt hin im Verhältnis sowohl von Ursprünglichkeit als auch
von Regel“. Guardini nutzt das Gegensatzpaar in seinem späteren
Ethik-Kolleg sowohl zur Beschreibung der Ursprünglichkeit der
Phänomene, die einen Sinn in sich tragen und denen deshalb mit
Platon staunend begegnet werden müsse, als auch zur Zeichnung
der der Ursprünglichkeit der Phänomene angemessenen Erkenntnis‐
form, die eine innere Beteiligung, ein Mitvollziehen, sei. Selbst die
mathematische Beschreibung setze dabei eine Ur-Begeisterung für
die Phänomene voraus.405 In der Gegensatzlehre bezeichnet er den
anderen Pol – die Regel – als notwendig für die Erkennbarkeit des
Konkret-Lebendigen: „Das Leben erfährt sich als einen Vorgang,
der nach Vernunft geordnet ist. Genauer gesagt: Der so ist, daß ihn
die Vernunft fassen kann“.406 Damit erscheint der Erkenntnisvorgang

404 Guardini, Der Gegensatz, 183.
405 Vgl. Guardini, Ethik II, 294f.
406 Guardini, Der Gegensatz, 76.

Teil III „Gehalt“

356

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als selbst gegensätzlich, womit für die Erkenntnistheorie festgehalten
werden kann: „BVI: Der Akt der Erkenntnis ist im Sowohl-als-auch
von Ursprünglichkeit und Regel gebaut“.

3.4 Immanenz und Transzendenz: Hinweise auf Romano
Guardinis Befassung mit Aurelius Augustinus und Georg
Simmel

Das Gegensatzpaar Immanenz und Transzendenz bildet das dritte
der transempirischen Gegensätze und wurde von Guardini in „Ge‐
gensatz und Gegensätze“ wortgleich bezeichnet, wo er es folgender‐
maßen beschrieb: „Das Prinzip ist einerseits dem Hervorgebrachten
innewohnend; anderseits ist es außerhalb desselben ‚stehend‘“.407

Bereits in dieser frühen Schrift deutet sich seine Bestimmung der
Person durch die Daseinspole „Innen“ und „Oben“ an, wie er sie
dann später in seiner Anthropologie in „Welt und Person“ (1939) aus‐
arbeitete.408 Wie geschildert, ähneln sich die drei transempirischen
Polaritäten und werden von Guardini beinahe synonym verwendet.
Ihre Differenz scheint darin zu liegen, dass Produktion und Dispos‐
ition Akte sind, die auf den Charakteristika Ursprünglichkeit und
Regel beruhen, die wiederum in der Immanenz und Transzendenz
des Lebens gründen. So setzt meiner Ansicht nach bei Guardini der
Akt der Disposition in erster Linie als Bedingung seiner Möglichkeit
die Regel voraus, die auf der Fähigkeit der Selbst-Transzendenz,
d.h. der Möglichkeit des Selbstabstandes, beruht, und der Akt der
Produktion vor allem die Ursprünglichkeit, die primär von der
Selbst-Immanenz des Lebens getragen wird.

Im Folgenden werden die beiden Gegensatzseiten je für sich dar‐
gestellt, wobei auf Guardinis Befassung mit Aurelius Augustinus, den
er nicht einfach repetiert, sondern in die Perspektivität zeitgenös‐
sischer Philosophie, namentlich derjenigen Georg Simmels, stellt,
hingewiesen wird. Es ist in dieser Untersuchung nicht möglich, aus‐
führlich auf die Befassung Guardinis mit Augustinus einzugehen, da
dies den Rahmen übersteigen würde, doch sollen Bezüge zu ihm
angedeutet und damit ein künftiger Forschungsgegenstand angezeigt

407 Guardini, Gegensatz und Gegensätze, 12.
408 Vgl. Guardini, Welt und Person, 45–51.

3 Kategoriale Gegensätze II: Die transempirischen Gegensätze

357

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden. Die Erörterung dieser dritten transempirischen Polarität
wird mit einem Ausblick auf einen möglichen Untersuchungshori‐
zont beschlossen: Guardinis latente Auseinandersetzung mit Martin
Heidegger.

3.4.1 Immanenz

Guardini beginnt seine Zeichnung der Gegensatzseite der Imma‐
nenz mit dem gewohnten Blick auf das Selbsterleben des Lebens:
Es erfahre sich „als sich selber innewohnend“.409 Ein Mensch könne
sich auf einen Punkt, auf eine Freude, einen Schmerz oder eine
Erinnerung konzentrieren und erlebe, dass sich das Dasein in die‐
ser Innerlichkeit geborgen fühlt. „Auf diesem Innensein beruht der
Selbstbesitz des Lebens; je tiefer es geht, desto voller gehört das
Leben sich selbst“.410 Damit richtet sich Guardini wieder gegen eine
biologistisch-mechanistische Sichtweise, die den Menschen auf seine
berechenbaren Vorgänge reduziert411, und betont mit der Lebensphi‐
losophie die Intuition, die Emotion und das Innere als notwendige
Dimensionen des Lebens.

Zum Wesen des Lebens gehöre es, eine Mitte zu haben, auf die
alles hingerichtet sei und von der alles ausgehe. Alles sei von der
Mitte her geordnet, sodass das Sein harmonisch und lebendig sei:
„Je tiefer, und mittenbezogener, mittenbeherrschter das Leben, desto
lebendiger ist es“.412 Guardini erwähnt zur Verdeutlichung seines
Gedankens das Bild der Kugel, in der von allen Punkten aus glei‐
chermaßen der kürzeste Weg zur Mitte geht und diese damit überall
gegenwärtig sei. „Alter Tiefensinn“ spräche deshalb davon, dass die
Kugel die „vollkommenste Form des Seins“413 sei. Er greift mit dem
Bild der Kugel als Symbol der Vollkommenheit platonisches Gedan‐
kengut auf, wie es sich im berühmten Mythos von den Kugelmen‐
schen in Platons Symposion findet, wonach die ursprünglich voll‐

409 Guardini, Der Gegensatz, 79.
410 Ebd., 80.
411 Vgl. dafür Teil II Kapitel „2 Hinwendung zum Lebendig-Konkreten“.
412 Guardini, Der Gegensatz, 81. Guardinis Konzeption der Mitte wurde oben

betrachtet. (Vgl. Teil II Kapitel „3 Hinwendung zur Mitte in der Hingabe an
Gott und die Kirche“).

413 Guardini, Der Gegensatz, 80.

Teil III „Gehalt“

358

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kommene ganzheitliche Form des Menschen die der Kugel gewesen
sei, zu der er nun in männlich und weiblich zerteilt im Eros zurück‐
strebe.414 Das mit der „Kugel“ und der „Mitte“ angezeigte Streben
des Menschen nach Vollkommenheit, also eine Bewegung Auf-hin,
verbindet Guardini mit der christlichen Lehre vom Menschen als
von Gott her und auf Gott hin Geschaffenen und bedient sich dafür
u.a. der Theologie des in der platonischen Denktradition stehenden
Kirchenvaters Aurelius Augustinus415, worauf nun hingewiesen sei.

Guardinis Auseinandersetzung mit Augustinus begann während
seines Theologiestudiums. In einem Brief an Weiger vom Mai
1908 erwähnt er, dass er das „Enchiridion“ des Augustinus lese,
es zu übersetzen und als „Handbüchlein der Dogmatik“ herauszu‐
geben gedenke.416 Er befasste sich auch in seiner Promotion über
Bonaventura mit dessen augustinischen Grundlagen417 und inten‐
sivierte seine Studien zu ihm auf dem Lehrstuhl in Berlin Anfang
der 1920er Jahre418. Für das Wintersemester 1924/25 findet sich eine
Vorlesungsankündigung zum Thema „Augustins religiöses Weltbild
und dessen Bedeutung für die Gegenwart“, für das Wintersemes‐
ter 1931/32 dann Vorlesungen über „Die Bekenntnisse des heiligen
Augustinus (als Einführung in seine geistige Welt)“ und 1934/35
über „Augustins ‚Gottesstaat‘ und die Grundprobleme des christli‐
chen Geschichtsbewußtseins“. Im Jahr 1935 veröffentlichte Guardini
sein erstes Buch zu Augustinus „Die Bekehrung des Aurelius Au‐

414 Vgl. Platon, Symposion, 189d-191d (übers. von Friedrich Schleiermacher), in:
ders., Sämtliche Werke IV, Frankfurt am Main 1991, 53–183.

415 Vgl. Guardini, Die Bekehrung des Aurelius Augustinus, 71: „Immer steht das
einzelne Element im ‚Auf-hin‘ und ‚Von-her‘. Es ist über sich hinaus auf das
Andere bezogen; aber so, daß es ebendarin zu seinem vollen Sondersein
gelangt. So vollzieht sich in Augustins Welt ein beständiges Überschreiten
des Vorläufig-Eigenen auf das Andere hin, in welchem Hinübergang aber das
Eigentlich-Eigene erreicht wird, das kein einfach Gegebenes, sondern Frucht
dialektischer Bewegung ist…“.

416 Vgl. Brief an Weiger vom 15.-22. Mai 1908, Schmitten im Taunus, in: Gerl-
Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 38. Die von Guardini in den
Blick genommene Übersetzung ist nicht erhalten, doch erwähnt er in seinem
Testament vom 21.9.1914 ein „Handbüchlein des inneren Lebens“, das Karl
Neundörfer nach seinem Tod herausgeben solle.

417 Vgl. Guardini, Die Lehre des hl. Bonaventura von der Erlösung, 24, 27, 57f., 62,
123, 141.

418 Vgl. dafür Zimmermann, Die Nachfolge Jesu Christi, 83f.

3 Kategoriale Gegensätze II: Die transempirischen Gegensätze

359

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gustinus“419 und sein zweites Werk erschien 1944 unter dem Titel
„Anfang. Eine Interpretation der fünf ersten Kapitel von Augustins
Bekenntnissen“420. Die intensive Phase der Befassung Guardinis mit
Augustinus liegt also nach der Publikation der Gegensatzlehre, so‐
dass konstatiert werden kann, dass er das Gegensatzpaar nutzt, um
die darin bewusst angelegten Hinweise auf Augustinus in späteren
Schriften näher zu explizieren. Die entgegensetzte Vermutung, dass
er auch den Pol der Transzendenz (s.u.) mit Verweis auf das Ge‐
dächtnis gänzlich ohne Augustinus konzipierte – obwohl er zu jener
Zeit eine Vorlesung über ihn hielt und sehr früh mit dessen Gedan‐
kengut in Kontakt gekommen war – und ihn erst später „entdeckte“,
scheint unwahrscheinlich zu sein.

In der „Bekehrung des Aurelius Augustinus“ führt Guardini Au‐
gustinus‘ Unterscheidung zwischen seelisch-sittlicher und gläubig-
geistlicher Innerlichkeit an421, womit die in der Gegensatzlehre im
Bereich des Menschlichen erfahrene Innerlichkeit, die dort schon
die „kontemplative Haltung des Lebens“422 bezeichnet, auf die Aus‐
richtung des Menschen auf Gott hin geweitet wird: „Eine besonde‐
re Entfaltung erfährt die Innerlichkeit im religiösen Akt“423. Die
christliche Innerlichkeit als jener Raum, in dessen Tiefe sich Gott
zur Geltung bringt, sei nicht eine Verstärkung des psychologischen
Innen, sondern wesenhaft anders und betreffe das Ganze des Da‐
seins. Augustinus richtet in seinen „Confessiones“ die berühmten
Worte im Gebet an Gott, die das Verhältnis von Selbstinnigkeit
und christlicher Innerlichkeit zusammenfassen: „Du aber warst mir
innerlicher als mein lnnerstes und höher als mein Höchstes“ („tu
autem eras interior intimo meo et superior summo meo“).424 Im
Zitat des Augustinus ist auch der zum Innen notwendige Gegensatz
des „Darüber“425 ausgesprochen, ohne den sich das Leben selbst
verunmöglicht.

419 Guardini, Die Bekehrung des Aurelius Augustinus.
420 Guardini, Romano, Anfang. Eine Interpretation der fünf Kapitel von Augustins

Bekenntnissen, Komar im Elsaß 1934.
421 Vgl. Guardini, Die Bekehrung des Aurelius Augustinus, 33.
422 Guardini, Der Gegensatz, 81.
423 Guardini, Die Bekehrung des Aurelius Augustinus, 36.
424 Augustinus, Confessiones (übers. von Dieter Hattrup), Paderborn 2010, 3,6,11.
425 Vgl. Guardini, Die Bekehrung des Aurelius Augustinus, 38.

Teil III „Gehalt“

360

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine reine Innerlichkeit könne das Leben, so Guardini, stumm,
spannungslos und mechanisch werden lassen.426 Es könne in sich
versinken, wie er selbst in der Schwermut immer wieder erfahren
hatte.427 Es sei zwar in einer Mitte gesammelt und von dieser her
geordnet, ströme aber immer auch nach außen und nach vorn hin,
benötige also immer ein Mindestmaß an Möglichkeit, außer sich
zu stehen, sonst sei es kein Sich-Inne-Sein, sondern ein Zu-Grunde-
Gehen.428 Guardini richtet sich in seinen Ausführungen zur Unmög‐
lichkeit der reinen Innerlichkeit gegen jene lebensphilosophischen
Haltungen, die Emotion und reine Innerlichkeit verabsolutierten
und aus der Intuition den Intuitionismus machten.429 Er korrigiert
diese Einseitigkeit, indem er den Pol der Transzendenz ins Verhält‐
nis des Gegensatzes zur Selbstinnigkeit des Lebens setzt: „Schon
das Phänomen der ‚Mitte‘ bedeutet Transzendenz; ist sie doch auf
Umkreis, Fläche, Körper bezogen“.430

3.4.2 Transzendenz

Guardini beschreibt, dass die Transzendenz des Lebens sowohl in
räumlicher wie in zeitlicher Dimension erfahren werde, wobei er in
der Gegensatzlehre einen größeren Akzent auf die zeitliche und spä‐
ter in „Welt und Person“ auf die räumliche Erfahrung legt. Räumlich
erfahre der Mensch, dass er über den Bereich des eigenen Körpers
hinausgreifen und zu anderen Menschen und Dingen in Beziehung
treten könne. Er wohne beispielsweise in einem bestimmten Umfeld
und sei in eine Familie eingebettet. Zudem sei er fähig zur Wahrneh‐
mung des eigenen Körpers und zur Selbstbetrachtung, in der sich
das Subjekt transzendiert und sich selbst zum Objekt der eigenen
Betrachtung macht.431

426 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 81.
427 Vgl. Teil I Kapitel „1.5 Existentieller Gegensatz III: Die Schwermut“.
428 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 82.
429 Vgl. Knoll, Glaube und Kultur, 97; Trütsch, Josef, Art. Intuitionismus, in:

LThK2 5 (1957), 740f.; vgl. dafür auch das epistemologische Kapitel „6 Die
Erkenntnis des Lebendig-Konkreten“.

430 Guardini, Der Gegensatz, 83.
431 Karl Rahner wird in seinem Werk „Hörer des Wortes“ die Transzendentalität

des Menschen dahingehend konzeptionieren, dass sich der Mensch in jegli‐

3 Kategoriale Gegensätze II: Die transempirischen Gegensätze

361

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In zeitlicher Hinsicht werde die Selbst-Jenseitigkeit des Lebens
beispielsweise im Gedächtnis erlebt, mittels dessen der Mensch über
das Jetzt hinaus sowohl in den Zusammenhang des Vergangenen
ausgreife als auch auf das hin, was noch nicht Jetzt ist, aber auf
es zukomme (die Zu-kunft). Leben werde durch das Vergangene
beeinflusst (Kausalität) und stehe schon im Ziel, das das Leben
auf es hin ziehe (Teleologie). Guardini verweist beim Terminus des
Gedächtnisses in der Gegensatzlehre auf die Ausführungen Simmels
in dessen Werk „Lebensanschauung“432 und beschreibt es später in
seiner Bedeutung bei Augustinus.

Guardini bezeichnet das Gedächtnis bei Augustinus als „jene
Kraft, mit welcher der Mensch sich seine innere Welt vor Augen
bringt und erst recht eigentlich zu eigen macht“.433 Im Erinnern
transzendiere es die unmittelbare Wirklichkeitserfahrung auf zeitli‐
che Weise hin zu sämtlichen Orten und Dingen und habe das Kör‐
perliche auf unkörperliche Weise.434 Diesen Vorgang verdeutlicht
Augustinus in seinen „Confessiones“ eindringlich, die hier in der
Übersetzung Guardinis zitiert werden:

„Groß ist diese Macht des Gedächtnisses, groß über Maß, o Herr; ein
weites und unendliches inneres Gemach. […] Große Verwunderung
kommt mich darüber an; Staunen ergreift mich. Und die Menschen
gehen und bewundern die Höhen der Berge und die ungeheuern Fluten
des Meeres und die überaus breiten Strömungen der Flüsse und die
Weite des Ozeans und die Bahnen der Gestirne und lassen sich selbst
stehen und wundern sich nicht, daß ich das alles, als ich davon sprach,
nicht mit Augen sah, und doch nicht davon würde sprechen können,
wenn ich nicht Berge und Fluten und Flüsse und Gestirne, die ich selbst
gesehen, und den Ozean, bezüglich dessen ich [Anderen] Glauben ge‐
schenkt, drinnen in meinem Gedächtnis sähe, mit ebenso ungeheuern
Maßen, als ob ich sie draußen sähe!“435

Wie für Augustinus ist das Gedächtnis auch für Simmel der Ort, an
dem das Erfahrene als Erinnerung fortlebe, sodass sich das real ge‐

chem Denken implizit im „Vorgriff“ schon immer vor das absolute und freie
Sein gestellt vorfindet. (Vgl. Rahner, Hörer des Wortes, 88–106).

432 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 82.
433 Guardini, Die Bekehrung des Aurelius Augustinus, 24.
434 Vgl. ebd., 26.
435 Augustinus, Confessiones 10,8,15. Diese Stelle wurde zitiert in der Übersetzung

Guardinis. (Vgl. Guardini, Die Bekehrung des Aurelius Augustinus, 31f ).

Teil III „Gehalt“

362

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


genwärtige Leben bis dahin zurückerstrecke. Die Gegenwart sei also
nicht einfach punktuell, sondern, so Simmel, „sozusagen nach rück‐
wärts ausgedehnt“.436 Zudem gehöre ihr auch die Zukunft bereits an,
wie jede willentliche Zwecksetzung zeige, in der der Mensch mit der
Setzung bereits jenseits dieser stehe und damit in die Zukunft hinein
ausgestreckt sei.437 Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft bilden
für Simmel also eine Einheit und verdeutlichen die Transzendenz
des Lebens, wie er in seiner Schrift „Lebensanschauung“ ausführt:

„Zeit ist die – vielleicht abstrakte – Bewußtseinsform dessen, was das
Leben selbst in nicht aussagbarer, nur zu erlebender unmittelbarer Kon‐
kretheit ist; sie ist das Leben unter Absehen von seinen Inhalten, weil
nur das Leben den zeitfreien Gegenwartspunkt jener anderen Wirklich‐
keit nach beiden Richtungen hin transzendiert und erst damit und ganz
allein die Zeitausdehnung, das heißt die Zeit, realisiert“.438

Auch für Guardini bedeutet Leben Transzendenz, wie er in der
Gegensatzlehre schreibt:

„Das Leben greift über sich, tritt über sich selbst hinaus, steht außer
sich selbst. Und es weiß sich um so stärker und freier, je weniger es in
sich eingeschlossen bleibt; je stolzer die Höhe, zu der es, über sich selbst
hinaus, aufsteigt; […] je souveräner es über sich verfügt; je weiter es
Vergangenheit überspannt und Zukunft vorwegnimmt; […] je ferner die
gesetzten Ziele und umfassender das Gefüge der Zwecke und Mittel“.439

Wie bei allen Gegensatzseiten bestehe auch bei dieser die Gefahr,
dass sie dazu dränge, sich rein zu verwirklichen, wodurch sich die
Selbstbetrachtung so weit vom Innesein entfernen würde, dass sie
nur noch abstrakt und leer würde. Bei aller Notwendigkeit der
Transzendenz dürfe das Leben dabei nicht den Zusammenhang mit
sich selbst verlieren. Zwar bilde die Transzendenz als Aktion den
Gegenpol zur kontemplativen Haltung des Lebens, doch dürfe sie
nicht zum Aktionismus verkommen. Transzendenz und lebendige
Selbstbetrachtung benötigen ein Mindestmaß an Selbst-Innigkeit
und an Bindung an die Mitte, d.h. Transzendenz müsse immer

436 Simmel, Lebensanschauung, 9.
437 Vgl. ebd., 11.
438 Ebd., 11.
439 Guardini, Der Gegensatz, 84.

3 Kategoriale Gegensätze II: Die transempirischen Gegensätze

363

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schon in der Gegensatzseite der Immanenz stehen, um gedacht wer‐
den und sein zu können.440

3.4.3 Der Gegensatz

Das Leben steht für Guardini im Gegensatz von Immanenz und
Transzendenz. Es habe Tiefe und Innesein, würde aber allein in sich
selbst versinken, wenn es keinen Zusammenhang zu Vergangenheit
und Zukunft hätte. Um lebendig zu sein, werde ein Mindestmaß an
Darüberstehen und an Ausgreifen benötigt, doch wäre Leben allein
Transzendenz, löste es sich von seinem eigenen Bestand ab und
brauche daher als lebendige Selbst-Transzendenz ein Mindestmaß
an Inne-sein:

„Diese beiden Haltungen des Innewohnens und Darüberstehens, der
Selbst-Innigkeit und Selbst-Jenseitigkeit, der Immanenz und Transzen‐
denz des Lebens sich selbst gegenüber, genauer: Des lebendigen Innen‐
punktes dem Erfahrungsbestande gegenüber, bilden wiederum einen
Gegensatz“.441

Aus den Darlegungen zum dritten transempirischen Gegensatzpaar
von Immanenz und Transzendenz ergibt sich für die Ontologie
des Lebendig-Konkreten: „AVII: Das Lebendig-Konkrete ist auf den
transempirischen Punkt hin im Verhältnis sowohl von Immanenz
als auch von Transzendenz“ und gemäß dem Grundsatz, dass die
Erkenntnis dem Gegenstand entspricht, für die Erkenntnistheorie:
„BVII: Der Akt der Erkenntnis muss sowohl aus der Immanenz als
auch der Transzendenz des Erkennenden entspringen und sowohl
die Immanenz als auch Transzendenz des zu Erkennenden anzielen“.

Guardini knüpfte zur Verdeutlichung dieses Gegensatzpaares an
die lebensphilosophische Tradition Simmels an. Vielleicht stand der
Kontakt zu dessen Denken – erinnert sei an die Rezeption von
dessen Aufsatz aus dem Jahr 1904 – auch mit am Anfang der Über‐
legungen zur Konzeption dieser Polarität. Sicher findet sich darin
platonisch-augustinisches Gedankengut, mit dem Guardini früh ver‐
traut war und welches er in den Jahren nach der Publikation der
Gegensatzlehre deutlicher entfaltete. Insgesamt kann hier wieder

440 Vgl. ebd., 85.
441 Ebd., 85.

Teil III „Gehalt“

364

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine Aktualisierung der theologischen Tradition mittels zeitgenössi‐
scher Philosophie konstatiert werden, die auf der anderen Seite eine
Öffnung des Zeitgenössischen auf das Christliche hin bedeutet.

3.4.4 Weiterdenken: Romano Guardini und Martin Heidegger

Guardini knüpft in „Welt und Person“ an die Daseinsausrichtung des
Menschen im „polar-konstruktiven Gegensatz“ an und beschreibt
den geistig-personalen Daseinsraum des Menschen deshalb nicht
im Widerspruch von Unten und Oben, sondern im Gegensatz von
Innen und Oben.442 Gunda Brüskes Feststellung, dass Guardini
das Gegensatzpaar in der Gegensatzlehre hinsichtlich der zeitlichen
Dimension und in „Welt und Person“ hinsichtlich der räumlichen
Komponente entfalte, ist zuzustimmen.443 Hanna-Barbara Gerl-Fal‐
kovitz deutet die Verwendung der Kategorie der Räumlichkeit und
nicht der Zeitlichkeit in „Welt und Person“ als latente Richtung ge‐
gen Martin Heideggers 1927 erschienenes Werk „Sein und Zeit“444,
weshalb kurz Guardinis Dialog mit Heidegger als Eröffnung eines
Horizonts für künftige Untersuchungen angeführt sei.

Guardini und Heidegger lernten sich im Wintersemester 1912/13
im Kolleg von Heinrich Rickert kennen. Am 10. April 1916 sandte
Guardini einen Brief an Heidegger, worin er ihn um „Fingerzeige“
und Hilfe beim Verständnis der neueren kritischen Philosophie
bat.445 Für Heideggers erfolgte Hilfeleistung, die leider nicht erhalten
ist, bedankte er sich mit Brief vom 20. April 1916 und wünschte ihm
„von Herzen gute Ostern“.446 Beiden Briefen legte er eigene Aufsätze
bei. 1927 erschien Heideggers „Sein und Zeit“, das Guardini zum
Jahreswechsel 1929/1930 mit einem kleinen philosophischen Kreis
auf Burg Rothenfels besprach, wobei ihm diese Gedankenwelt als
„sehr bedeutungsvoll“ erschien, wie er Weiger am 6. Januar 1930

442 Vgl. Guardini, Welt und Person 49f.
443 Vgl. Brüske, Anruf der Freiheit, 244f.
444 Vgl. Gerl-Falkovitz, Geheimnis des Lebendigen, 231.
445 Vgl. Brief an Heidegger vom 10. April 1916, in: Denker / Gander / Zaborowski

(Hg.), Heidegger und die Anfänge seines Denkens, 69.
446 Brief an Heidegger vom 20. April 1916, in: Denker / Gander / Zaborowski

(Hg.), Heidegger und die Anfänge seines Denkens, 70.

3 Kategoriale Gegensätze II: Die transempirischen Gegensätze

365

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schrieb.447 Im Sommer 1933 ergab sich eine Begegnung zwischen
beiden auf Burg Rothenfels und ein intensiver philosophischer
Austausch. Wohl fällt in diese Zeit auch ein Besuch Guardinis in
Heideggers Studierzimmer in Zähringen448, doch am 19. Juni 1934
vermerkt er in einem Diktat an seinen Sekretär Erich Görner, dass
Heidegger zwar heute der größte Denker sei, er aber vom Dritten
Reich in Beschlag genommen worden ist.

1945 erreichte Guardini neben anderen Berufungsanfragen dieje‐
nige aus Freiburg auf die Nachfolge Heideggers, die er ablehnte,
da er sich selbst nicht als Fachphilosoph betrachtete, der einem
Heidegger, vor dessen geistiger Größe Guardini Hochachtung hatte,
nachfolgen könnte. 1950 ergab sich ein abermaliges Gespräch zwi‐
schen beiden und weitere Kontakte über Heideggers zwei Vortrags‐
reihen zu „Die Künste im technischen Zeitalter“.449 Das Verhältnis
beider war dabei stets von Achtung und auch menschlicher Nähe
zueinander geprägt, auch wenn Heidegger bei Guardini bemäng‐
elte, dass er gedanklich zu wenig wagen würde, und Guardini über
Heidegger in seinem Tagebuch am 27. Dezember 1953 kommentier‐
te, dass ihm dessen Denkart zu kompliziert wäre und er eigentlich
nicht wüsste, „was das Ganze will und soll“.450 Guardini reichte zum
60. Geburtstag Heideggers 1949 einen Beitrag zu dessen Festschrift
unter dem Titel „Leib und Leiblichkeit in Dantes Göttlicher Komö‐
die“ ein451 und schlug ihn am 8. Februar 1961 für die Klasse Literatur
in der „Bayerischen Akademie der Schönen Künste“ vor, in die die‐
ser 1966 aufgenommen wurde.452

447 Vgl. Brief an Weiger vom 6. Januar 1930, Berlin-Charlottenburg, in: Gerl-Fal‐
kovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 308f.

448 Vgl. Brief von Romano Guardini an Martin Heidegger vom 14. Januar 1946,
Mooshausen, in: BSB Ana 342, B I, 1.

449 Vgl. Gerl-Falkovitz, Geheimnis des Lebendigen, 205f.
450 Guardini, Wahrheit des Denkens (27.12.1953), 215.
451 Guardini sagte diesen Beitrag dem Herausgeber Hans-Georg Gadamer nur

unter der Bedingung zu, dass „objektive Form und Mitwirkung von Löwith
erfüllt würden“. Aus dem Briefwechsel mit Gadamer lässt sich schließen, dass
auch bei Guardini Bedenken wegen Heideggers Kooperation in der NS-Zeit
vorherrschten. (Vgl. dafür Brief von Romano Guardini an Hans-Georg Gada‐
mer vom 30. Mai 1949, München, in: BSB Ana 342 B I, 1; Brief von Hans-Ge‐
org Gadamer an Romano Guardini vom 13. Mai 1949, Frankfurt am Main, in:
BSB Ana 342 B I).

452 Vgl. Gerl-Falkovitz, Geheimnis des Lebendigen, 209–211.

Teil III „Gehalt“

366

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In einem Manuskript der noch unveröffentlichten Anthropologie
Guardinis nimmt er Bezug auf Heideggers Antrittsvorlesung „Was
ist Metaphysik?“ vom 24. Juli 1929 und bedient sich dabei der Denk‐
struktur des Gegensatzes von Immanenz und Transzendenz.453 Er
setzt bei der Frage an, wo sich die Erfahrung des „Ganzen des
Daseins“ ereigne. Dieser Ort dürfe weder rein abstrakt sein, son‐
dern müsse im „Vollzuge des Existierens“ liegen, noch im Besonde‐
ren verhaftet bleiben, vielmehr das Ganze vor Augen bringen. Für
Heidegger, so Guardini, sei dieser Ort die Angst, die das Dasein in
seinem Gestelltsein vor das Nichts und in seiner Bewegung auf es
hin erfahre. Guardini fasst dessen Konzeption wie folgt zusammen:

„Dieses Erlebnis der Angst, in welchem das endliche Dasein sich in das
Nichts hinaushält – ebendarin hebt es gleichsam den Kopf über sich
selbst hinaus und umfasst sich als Ganzes vom Nichts Abgewiesenes
[…] – dieses Erlebnis macht es fähig, sich selbst zu übernehmen; macht
es fähig, zu sich selbst zu stehen; macht es mündig und verantwortungs‐
fähig“.454

Die Beschreibung des Denkens Heideggers liest sich wie die Kon‐
zeption der transempirischen Gegensätze Guardinis, mit dem gro‐
ßen Unterschied, dass die Transzendenz der Person – und damit
ihr Schaffen, ihre Ursprünglichkeit und ihre Verantwortung – für
Guardini im Auf-hin auf Gott gründen. Er bejaht also die Beschrei‐
bung Heideggers, wenn mit dem Stehen vor dem Nichts das Dasein
nach dem Sündenfall gemeint ist, indem sich die ursprüngliche
Schöpfung Auf-Gott-hin in die Angst vor dem Nichts und der Gott‐
verlassenheit verkehre. Das Nichts könne, so Guardini, entweder als
das absolute Nichts aufgefasst werden oder als das, aus dem Gott
schaffe. Werde das Nichts absolut gesetzt, bilde es nicht mehr die
Grenze, an der sich die Gabe des Lebens zeigt, sondern nur noch das
Ende. Er setzt dem von Heidegger proklamierten absoluten Nichts –
so hatte er Heidegger verstanden – ein relatives Nichts entgegen, das
zwischen Gott und jedes Geschöpf gestellt sei. Sowohl die Erfahrung
des Rufes Gottes als auch die Erfahrung des Nichts erweisen sich für
ihn als Angrenzungen an den Schöpfer, wie er in „Welt und Person“
expliziert:

453 Vgl. dafür: ebd., 212ff.
454 Guardinis Ausführungen zu Heideggers Antrittsvorlesung zitiert nach: ebd.,

213f.

3 Kategoriale Gegensätze II: Die transempirischen Gegensätze

367

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Das echte ‚Nicht‘ und ‚Nichts‘ kommt von der Wirklichkeit Gottes.
Er ‚weist die Welt in ihre Grenzen‘, indem er deutlich macht, daß sie
nicht er; daß er über ihr und innert ihrer; daß er der aus sich selbst
und eigentlich Seiende, ‚der Herr‘ im ontologischen Sinne, sie aber das
Geschaffene und nur ‚vor ihm‘ seiend, ontologisch im Gehorsam Beste‐
hende ist. Ebendarin ist die Welt aber sie selbst und als Welt wirklich“.455

Die entscheidende Differenz zwischen seinem und Heideggers Ana‐
lysen der Angst besteht zudem gemäß Guardini in ihrer Ursache.
Für ihn sei die Angst eine Folge der Entscheidung des Menschen,
sich nicht in Gott gründen zu wollen, also kein grundsätzliches Exis‐
tential des Menschen, sondern sekundär zur primären Gottesbezie‐
hung. Für Heidegger hingegen sei die Angst Existential des Daseins,
das immer schon vor das absolute Nichts gehalten sei. „Heidegger
spricht von Existenz als einem ‚Hinausstehen ins Nichts‘, Guardini
von Person als einem ‚Anruf ins Sein‘“456, fasst Hanna-Barbara Gerl-
Falkovitz beide Konzeptionen zusammen. Dieser Unterschied beider
müsste mittels einer tiefgehenden Forschung untersucht werden.
Hier konnte nur auf das latente Gespräch und einen möglichen
Untersuchungshorizont hingewiesen werden.

Summa summarum verdeutlicht Guardini mit der Wahl von
„Oben“ und „Innen“ als Daseinspole des Menschen, dass dieser von
einem guten Gott her und auf diesen hin und nicht in ein absolutes
Nichts hineingehalten ist. Die Pole „Innen“ und „Oben“ sind dabei
nicht quantitativ, sondern ganz im Sinne von Augustinus qualitativ
als die Innerlichkeit und Höhe Gottes über bzw. in der Welt aufzu‐
fassen457, wobei mit der Frage von Quantität und Qualität bereits
ein Topos der transzendentalen Gegensätze angezeigt ist. Die Pol‐
richtungen der geistlichen Transzendenz gehen, so Guardini, „nach
‚Innen‘ und nach ‚Oben‘, den Strebungszielen des Geistes. Dort im
schlechthinnigen ‚Innern‘ und ‚Oben‘ ist Gott“.458 Wäre das Nichts
für Guardini das Existential des Menschen, hätte er die Pole mit
„Oben“ und „Unten“ benannt, doch bildet für ihn das Böse keinen
notwendigen Gegensatz zum Guten, sondern einen Widerspruch.
Mit der Unterscheidung von Widerspruch und Gegensatz steht die

455 Guardini, Welt und Person, 82.
456 Gerl-Falkovitz, Geheimnis des Lebendigen, 223.
457 Vgl. Guardini, Welt und Person, 81.
458 Guardini, Die Bekehrung des Aurelius Augustinus, 38.

Teil III „Gehalt“

368

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Untersuchung schon im kommenden Bereich der „Transzendenta‐
len Gegensätze“ und der Frage nach der „Gegensätzlichkeit als sol‐
cher“.459 Dieser sei im Folgenden nachgegangen.

4 Die transzendentalen Gegensätze

4.1 Vorbemerkung

Guardini definiert die kategorialen Gegensätze als letzte „Allgemein‐
heitsstufen des Gegensätzlichen“; „die obersten, auf einander nicht
mehr rückführbaren Art-Gruppen des Gegensätzlichen“.460 An die‐
se schließt er die Frage an, wann ein Gegensatz echt sei, woraus
sich die Gruppe der transzendentalen Gegensätze ergibt.461 Oben
wurde bereits dargelegt, dass er den Terminus „transzendental“ Kant
verwindend nicht als Bedingung möglicher Erkenntnis bestimmt,
sondern an die aristotelisch-thomasische Tradition der transzenden‐
talen Bestimmungen des Seins, des „Einheitlichen, Wahren, Guten,
Schönen“, anknüpft.462 Wie diese nach der Bewährung des Seins
fragen, behandeln die transzendentalen Gegensätze bei Guardini die
„Tatsache der Gegensätzlichkeit als solcher“463 und sind bei ihm
zugleich an die Erfahrung zurückgebunden. Die transzendentalen
Gegensätze sind also, wie Werner Beierwaltes richtigerweise festhält,
nicht transzendentalphilosophisch, „sondern eher im Sinne des mit‐
telalterlichen Begriffs ‚transcendentale‘ zu verstehen als ‚allen Gegen‐
sätzen zukommend‘“.464

Das Phänomen des Gegensatzes zeigte sich bisher im und anhand
des Lebendig-Konkreten in den Intraempirischen Gegensätzen „Akt
und Bau“, „Form und Formloses“ sowie „Besonderes und Allgemei‐
nes“ und in den Transempirischen Gegensätzen „Produktion und
Disposition“, „Ursprünglichkeit und Regel“ sowie „Immanenz und
Transzendenz“. Aus den bis hierhin dargestellten Gegensatzpaaren
folgert Guardini in seiner Gegensatzlehre:

459 Guardini, Der Gegensatz, 88.
460 Ebd., 27.
461 Vgl. ebd., 27.
462 Ebd., 26.
463 Vgl. ebd., 88.
464 Beierwaltes / Menne, Gegensatz, 117.

4 Die transzendentalen Gegensätze

369

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Zwei derartige Momente, nennen wir sie Gegensatzseiten, schließen
zuerst einander aus: der Sinngehalt der einen steht dem der andern ent‐
gegen. Wir haben aber auch gesehen, wie jede ‚Seite‘, ihrer eigenen Sinn‐
richtung allein folgend, in die Unmöglichkeit gerät; wie sie ‚rein‘ weder
sein noch gedacht werden kann. Soll sie möglich bleiben, dann muß
die andere Seite an ihr mitgegeben sein. Jede Seite kann bestehen nur
an der andern. So erhalten wir eine eigentümliche Ordnung, gebildet
durch Ausschließung und Einschließung zugleich; durch Besonderung
und Verwandtschaft; Mannigfaltigkeit und Einheit“.465

Seine Definition des Verhältnisses des Gegensatzes als solches ent‐
hält die zwei transzendentalen Gegensatzpaare „Verwandtschaft und
Besonderung“ und „Einheit und Mannigfaltigkeit“, die er 1914 noch
als „Ähnlichkeit und Verschiedenheit“ und „Verbundenheit und Ge‐
schiedenheit“ bezeichnet hatte.466 Wie die kategorialen Gegensätze
sind sie am Lebendig-Konkreten in Einheit gegeben und verweisen
doch als Bestimmung des Gegensatzes als solchen über es hinaus.
Er leitet das Faktum „echter Gegensätzlichkeit an sich“ in der Gegen‐
satzlehre zur Eröffnung der transzendentalen zunächst aus dem Be‐
griff des Gegensatzes ab:

„Die im Gegensatz stehenden Momente müssen einander ähnlich, ver‐
wandt sein, sonst ist keine Beziehung möglich; sie müssen von einander
verschieden, besondert sein, sonst herrscht qualitative Identität. Sie
müssen mit einander im Zusammenhang stehen, eine Einheit bilden,
sonst handelt es sich um zwei getrennte Sondertatsachen; sie müssen
jeweils in sich abgegrenzt sein, Mannigfaltigkeit darstellen, sonst sind
sie nur Stücke des Gleichen, oder gar selbig. Es handelt sich also um
relative Ähnlichkeit und Verschiedenheit; um relative Verbundenheit
und Geschiedenheit je zweier auf einander bezogenen Momente“.467

Im Unterschied zu den kategorialen Gegensätzen setzt er seine
Zeichnung der transzendentalen also nicht mit der eigenen Erfah‐
rung ein, womit ihm allerdings nicht viel gewonnen sei, sodass er
sie „auf Grund einer gewissen Erfahrungsfülle deutlich zu machen“
gedenke.468 1914 hatte er die transzendentalen Gegensätze noch vor
den kategorialen behandelt, sie aber in der gleichen Weise umschrie‐

465 Guardini, Der Gegensatz, 100f.
466 Vgl. Guardini, Gegensatz und Gegensätze, 10.
467 Guardini, Der Gegensatz, 88f.
468 Ebd., 89.

Teil III „Gehalt“

370

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ben, dass sie sich aus dem „Begriff des Gegensatzes selbst ergeben
und deshalb in jedem besonderen Gegensatz enthalten sind“.469 Er
hatte den Begriff „der formalen Logik“470 entnommen. Die Gegen‐
satzseiten schließen einander aus und doch könne eine Seite rein
für sich genommen, weder gedacht werden noch sein. Um zu sein
und gedacht zu werden, müsse die andere Seite an ihr mitgegeben
sein. Das damit entstehende Verhältnis des Gegensatzes besagt also
Einschließung und Ausschließung zugleich471:

„Dieses eigentümliche Verhältnis, in dem jeweils zwei Momente einan‐
der ausschließen, und doch wieder verbunden sind, ja, wie wir später
sehen werden, einander geradezu voraussetzen; dieses Verhältnis, das
innerhalb der jeweiligen quantitativen, qualitativen und gestaltmäßigen
Bestimmtheiten auftritt, nenne ich Gegensatz“.472

Mit diesen Ausführungen direkt zu Beginn der Gegensatzlehre legt
Guardini die verschiedenen Dimensionen des Gegensatzes offen.
Werden im „Bestand des Erfahrbaren“ Qualitäten, Quantitäten und
Gestalten wahrgenommen473, sind derart auch die Dimensionen des
Gegensatzes zu bestimmen, wobei in den folgenden Darstellungen
des Gegensatzes als solchen die Gestalt als strukturelle Facette der
Polarität aufgegriffen wird, was den Ausführungen Guardinis ent‐
spricht474.

Das erste transzendentale Gegensatzpaar „Verwandtschaft und
Besonderung richtet sich auf das Qualitative des Gegensatzphäno‐
mens“.475 In dieser qualitativen Dimension der Polarität setzt sich
Guardini in Johann Wolfgang von Goethe, Georg Wilhelm Friedrich
Hegel und Søren Kierkegaard mit drei großen Denkern auseinander,
wie im nächsten Kapitel dargestellt werden wird. Hanna-Barbara
Gerl-Falkovitz führt in Bezug auf die philosophischen Hintergründe
von Guardinis Gegensatzlehre aus:

469 Guardini, Gegensatz und Gegensätze, 10.
470 Ebd., 10.
471 Guardini, Der Gegensatz, 41: „Diese Tatsache wechselseitiger Ausschließung

und Einschließung zugleich ist der Gegensatz“.
472 Ebd., 23.
473 Vgl. ebd., 18.
474 Vgl. ebd., 118.
475 Ebd., 89.

4 Die transzendentalen Gegensätze

371

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Von Hegels Dialektik versucht sich Guardini abzusetzen; ungenannt
gegenwärtig sind Kierkegaard und vor allem Goethe: mit seinem gelas‐
senen Aussprechen von Systole und Diastole, von ‚zweierlei Gnaden‘ in
jedem Atemzug“.476

Alfons Knoll hebt in ähnlicher Richtung hervor, dass sich Guardini
auf keinen Gegensatzdenker ausdrücklich beziehe, außer auf Hegel,
wobei sich Knoll auf das Wort der „hegelisch-romantischen Aufhe‐
bung aller Wesensunterschiede“ in der Gegensatzlehre bezieht.477 Zu
korrigieren ist Knolls Ansicht, dass Goethe nur ungenannt gegen‐
wärtig sei, formuliert Guardini doch zu Beginn seiner Gegensatz‐
lehre: „In der Philosophie und Wissenschaftslehre Goethes hat der
Gegensatzgedanke große Bedeutung“.478 In der Untersuchung des
Polaritätsdenken Goethes wird hier besonders auf seine Farbenlehre
verwiesen werden, die auf einen Abschnitt aus Platons Timaios zu‐
rückgreift.479 Neben Goethe wird auch ein Vergleich mit der Dialek‐
tik Hegels skizziert, wobei untersucht werden muss, inwieweit sich
Guardini direkt mit ihm auseinandersetzte oder der große Dialek‐
tiker doch eher über Guardinis Befassung mit Kierkegaard mit auf‐
genommen wurde. Guardinis Auseinandersetzung mit Kierkegaard
wurde bereits dargestellt.480 Hier soll mit dessen Dialektik ein weite‐
rer Aspekt hinzugenommen werden, der sie, so Lennart Pinomaa,
„in Opposition gegen Hegel neu als ‚qualitative Dialektik‘ bestimmte
und zu einer Kategorie nicht der Logik, sondern des Lebens und der
Existenz machte“.481

Das Gegensatzpaar Einheit und Mannigfaltigkeit sei das Verhält‐
nis des Gegensatzes „von der struktiven Seite her“.482 Guardini tritt
in dieser struktiven Dimension des Gegensatzes u.a. in einen Dia‐
log mit dem platonischen und aristotelischen Denken ein, da der
Gegensatz zum „Grundbestand des ‚platonisch‘ gerichteten Denkens

476 Gerl-Falkovitz, Konturen des Lebens, 178.
477 Vgl. Knoll, Glaube und Kultur, 76f.
478 Guardini, Der Gegensatz, 17.
479 Vgl. Malsch, Wilfried, Diakrisis/ Synkrisis, in: HWPh Band 2, Basel 1972, 163f,

164.
480 Vgl. Kapitel „2.1.1.2 Romano Guardinis Begegnung mit Søren Kierkegaard“.
481 Pinomaa, Lennart, Die Dialektik von Kant bis zur Gegenwart, in: HWPh Band

2, Basel 1972, 224–226, 224.
482 Guardini, Der Gegensatz, 96.

Teil III „Gehalt“

372

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu gehören“483 scheine und auch Ausdruck in den „Dualismen des
antiken Menschen“484 finde. Guardini hatte bereits in „Gegensatz
und Gegensätze“ hervorgehoben, dass auf den transzendentalen
Gegensätzen die Auffassung des Seins „als einer Einheit“ und „als
einer unangebbaren Vielheit von Getrenntheiten“ beruhe, sodass ein
Bezug zu den großen antiken Philosophen angebracht scheint.485 Da
sich Guardini jedoch vor der Veröffentlichung seiner Gegensatzlehre
1925 nicht systematisch in einem Werk mit Platon befasste, sondern
sein (neu-)platonisches Gedankengut, wie dargelegt worden ist, auf
seinen Forschungen zu Bonaventura in seiner Promotion und Ha‐
bilitation gründet, soll zur Untersuchung dieser Polarität auf seine
beiden Qualifikationsschriften zurückgegriffen werden.

Die Betrachtungen des Gegensatzverhältnisses werden von
Guardini nach der qualitativen und struktiven Bestimmung durch
ein weiteres Moment beschlossen: „Das quantitative Verhältnis der
Gegensatzseiten zueinander“.486 Dieses beschreibt er durch die Sach‐
verhalte des Maßes und des Rhythmus‘, wobei deutliche Anklänge
zur Lebensphilosophie zu vernehmen sind. Da beide kein eigenes
Gegensatzpaar bilden, wird das quantitative Verhältnis im kommen‐
den fünften Kapitel gemeinsam mit der Gruppierung höherer Ge‐
gensatzeinheiten und den Relationen von Kreuzung und Reihung
summarisch unter der „Komplexität des Lebendig-Konkreten“ be‐
handelt. Darauf folgt im abschließenden sechsten Kapitel die Frage
nach der Erkenntnis des Lebendig-Konkreten.

4.2 Qualitativ: Verwandtschaft und Besonderung

4.2.1 Verwandtschaft: Hinführung

Guardini gibt für die Gegensatzseite der „Verwandtschaft“ einen
Erfahrungshintergrund an. So zeigten sich im Körper ähnliche phy‐
sikalische und chemische Gesetze und durch die Einzelmomente

483 Ebd., 16.
484 Ebd., 174.
485 Vgl. Guardini, Gegensatz und Gegensätze, 11.
486 Guardini, Der Gegensatz, 118.

4 Die transzendentalen Gegensätze

373

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gehe der „einheitliche Strom dieses individuellen Lebens“.487 Die
vielfältigen Vorgänge des Lebens müssten so verwandt miteinander
sein, dass sie in einem Ganzen zusammengefügt werden können.
Guardini schreibt: „Alles würde in chaotischer Wirrnis stehen, wenn
keine innere Verwandtschaft Verbindung und Ordnung möglich
machte“.488 Dadurch, dass es eine Homogenität des Lebens gebe,
könnten sich die Handlungen und Wirkungen eines Menschen mit
denen anderer verbinden, und damit einen Zusammenhang bilden,
z.B. den einer Familie, eines Volkes, eines Betriebs, eines Staats,
einer Zivilisation oder einer Kultur:

„So erfährt sich das Leben als qualitative Einheit. Lebendig sein bedeu‐
tet, mitschwingen können mit dem, was lebt. Verwandt sein der andern
lebendigen Gestalt. […] Und um so mächtiger und reiner die Lebendig‐
keit, je weniger Fremdes bleibt; je deutlicher durch alles Anderssein
hindurch das Gemeinsame erspürt wird“.489

Die Gegensatzseiten eines Gegensatzpaares stehen in einem Ver‐
wandtschaftsverhältnis zueinander, denn „sie bilden eine eigen‐
schaftliche Einheit; in ihrem qualitativen Sein setzt jede die andere
voraus. Wiederum aber: Überall stehen die Eigenbereiche wohlbe‐
wahrt neben einander“.490 Die Verwandtschaft der Gegensatzseiten
wurde an den bisher dargestellten Polaritäten dadurch deutlich, dass
sie sich jeweils gegenseitig bedürfen, um lebendig zu sein, doch –
und darin liegt zugleich der Ansatz der Korrektur der Einseitigkeit –
bleibe bei aller Ähnlichkeit auch die eigene Qualität bewahrt und sie
könnten nicht ineinander prozessual überführt werden.

Mit dieser Aussage Guardinis deutet sich eine Auseinandersetzung
mit dem romantischen Denken Goethes an, dessen Ideen er – wie
für die guardinische Methode der Verwindung üblich – sowohl re‐
zipierte als auch korrigierte. Zudem verweist Guardinis Ablehnung
des schrittweisen Übergehens der Gegensatzseiten ineinander auf
eine Absetzung von der Dialektik Hegels. Beide Dialoge seien in den
folgenden Kapiteln als „Verwandtschaft I“ und „Verwandtschaft II“
untersucht.

487 Ebd., 90.
488 Ebd., 90.
489 Ebd., 91.
490 Ebd., 183.

Teil III „Gehalt“

374

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.2.2 Verwandtschaft I: Romano Guardini und Johann Wolfgang von
Goethe

Goethe ist im Werk Guardinis in außergewöhnlicher Häufigkeit
präsent, wie es sonst wohl nur noch Nietzsche und Kierkegaard zu‐
kommt. Der zeitliche Schwerpunkt seiner intensiven Befassung mit
ihm lag, wie oben dargelegt491, in den Jahren der Weiterentwicklung
der Gegensatzlehre ab 1913 bis hin zu ihrer Veröffentlichung. In der
Schrift selbst kommt er ebenfalls vor492, wobei er den späten Goethe
der Farbenlehre, des Fausts und der Wahlverwandtschaften vor Au‐
gen hat.493 Noch 1968 bezog sich Guardini in einem Brief an Prof.
Walter Fuhrmans, der ihn um eine „authentische Auskunft“ zu sei‐
ner Gegensatzlehre gebeten hatte494, auf den Unterschied zwischen
seiner Gegensatzlehre und dem goetheschen Polaritätsdenken:

„Besonders betonen muß ich, daß meine Gegensatzlehre auch mit Goe‐
thes Begriff der Polarität nichts zu tun hat. In der Buchausgabe habe
ich leider versäumt, auf die Frage einzugehen, wie das Phänomen des
Gegensatzes zu dem des Widerspruchs stehe. Die ganze Weltanschau‐
ung hängt davon ab, daß man sie aufs schärfste unterscheidet. Goethe
identifiziert beides – wie die liberale Theorie es überhaupt tut, was un‐
absehliche Konsequenzen hat. Interessant ist, daß die liberale Interpre‐
tation des Phänomens ein Widerspiel hat, nämlich die integralistisch-
absolutistische. Jene setzt die beiden Momente qualitativ in eins; diese
unterdrückt die eine Seite: z.B. Integralismus, Absolutismus usf.“.495

Die von Guardini hier geforderte intensivere Auseinandersetzung
mit dem Polaritätsdenken Goethes und die Unterscheidung von

491 Vgl. Teil II Kapitel „2.1.3 Romano Guardinis Befassung mit Johann Wolfgang
von Goethe“.

492 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 17; 65f.
493 Hinweise zu Goethes Polaritätsdenken finden sich in Guardinis Vorlesung

„Weltanschauliche Fragen in der Erlösungslehre“ im Sommersemester 1923, in
seiner Rilke-Interpretation, Tagebucheinträgen aus den Jahren 1953 und 1964,
in seiner Ethik und 1964 in seinen Theologischen Briefen an einen Freund.
(Vgl. Guardini, Weltanschauliche Fragen in der Erlösungslehre, 115; Ders., Sta‐
tionen und Rückblicke, 196, 199, 286; Ders., Ethik I, 678; Ders., Theologische
Briefe, 51f ).

494 Vgl. Brief von Prof. Walter Fuhrmans an Romano Guardini vom 1. Mai 1968,
Röttgen bei Bonn, in: BSB Ana 342, B I, 2.

495 Brief von Romano Guardini an Prof. Walter Fuhrmans vom 10.5.1968, Mün‐
chen, in: BSB Ana 342, B I, 1f.

4 Die transzendentalen Gegensätze

375

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gegensatz und Widerspruch seien im Folgenden versucht496, wobei
insbesondere auf dessen naturwissenschaftliche und philosophische
Schriften, wie von Guardini angezeigt, zurückgegriffen wird. Zuerst
wird im folgenden Kapitel auf die Ähnlichkeit von Guardinis Ge‐
gensatzdenken mit Goethes Polaritätskonzeption von „Systole und
Diastole“ eingegangen, sowie die Untersuchung der Differenz beider
Konzeptionen anhand Goethes Roman „Die Wahlverwandtschaften“
einsetzen. Im zweiten Kapitel soll der Unterschied in der Unterschei‐
dung von Widerspruch und Gegensatz anhand von „Gut und Böse“
aufgezeigt und im dritten Kapitel ihre Differenz bzgl. der Möglich‐
keit der prozessualen Überführung eines Pols in den anderen darge‐
stellt werden.

4.2.2.1 Die Polarität: Die Farbenlehre und die
Wahlverwandtschaften

Goethes Konzeption der Polarität findet sich sowohl in seiner Far‐
benlehre als auch in seinem Roman „Die Wahlverwandtschaften“,
den er selbst „den zweiten Teile des Farbenwesens“497 nannte. Die
Arbeit daran und an seiner Farbenlehre, die er nach einer Entwick‐

496 Wie wichtig die Unterscheidung zwischen Polaritäten und Widersprüchen ist,
zeigt sich auch in einem Werk von Wolfgang Speyer, in dem er direkt zu
Beginn ausführt, dass die Welt zwischen „den Gegensatzpolen von ‚Begrenzt‘
und ‚Unbegrenzt‘ oder von ‚Endlich‘ und ‚Unendlich‘“ ausgespannt sei. (Speyer,
Wolfgang, Zwischen Traum und Wirklichkeit, Zeit und Ewigkeit. Der Mensch
als das Wesen des „Zwischen“, Innsbruck – Wien 2014, 11). Als Beleg für
diese Ansicht wird u.a. die Gegensatzlehre Guardinis angegeben, doch muss
dieser Interpretation widersprochen werden. „Unendlich“ und „Endlich“ sind
für ihn keine Gegensätze, würde dies doch bedeuten, dass der Unendliche
ohne das Endliche weder gedacht werden noch sein kann, was offensichtlich
nicht der Fall ist. Es gehört gerade zur Definition des Unendlichen, nichts
anderem außer sich selbst zur Existenz zu bedürfen. Für Guardini besteht kein
Gegensatz zwischen zwei unterschiedlichen Seinsbereichen. (Vgl. Guardini,
Romano, Erscheinung und Wesen der Romantik, in: Steinbüchel, Theodor
(Hg.), Romantik: Ein Zyklus Tübinger Vorlesungen, Tübingen – Stuttgart
1948, 235–249, hier zitiert nach: Guardini, Romano, Wurzeln eines großen
Lebenswerks. Aufsätze und kleine Schriften. Band 3, Mainz – Paderborn 2002,
360–372, 367f ).

497 Goethe, Johann Wolfgang von, Brief an Karl Friedrich Reinhard, 21. Februar
1810, Weimar, in: Hamburger Ausgabe VI, München 2000, 641; vgl. Safranski,

Teil III „Gehalt“

376

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lung seit 1790 im Jahr 1810 zum Abschluss brachte498, „verlief über
weite Strecken parallel“499, sodass auch der „seltsame Titel“, so Goe‐
the, auf die physikalischen Arbeiten zurückzuführen sei500.

In seinen physikalischen Versuchen der Lichtbrechung durch
Prismen sei ihm aufgefallen, dass sich das Licht auf einem dunk‐
len Untergrund anders breche als auf einem weißen, weshalb er es
und die Polarität von schwarz und weiß als Urgrund der Farben
annehme.501 Goethe bezieht sich für seine Farben-Theorie dezidiert
auf Platon502 und in den Farben offenbare sich die polare „ewige

Rüdiger, Goethe. Kunstwerk des Lebens. Biographie, Frankfurt am Main 2015,
504.

498 Sie wird von Rike Wankmüller als sein „umfangreichstes Werk“ bezeichnet,
dessen große Leistung darin bestehe, den Graben zwischen naturwissenschaft‐
licher und poetischer Betrachtungsweise überwunden zu haben. (Vgl. Wank‐
müller, Rike, Nachwort zur Farbenlehre, in: Hamburger Ausgabe XIII, Mün‐
chen 2000, 613–640, 613, 616).

499 Safranski, Goethe, 506.
500 Vgl. Goethe, Johann Wolfgang von, Selbstanzeige im „Morgenblatt für gebilde‐

te Stände“ vom 4. September 1809, in: Hamburger Ausgabe VI, München 2000,
638f, 639.

501 Vgl. Goethe, Johann Wolfgang von, Materialien zur Geschichte der Farbenleh‐
re, in: Hamburger Ausgabe XIV, München 2000, 7–269, 263f: „So half mir
[Goethe, Anm. P.M.] zu einem neuen theoretischen Weg jenes erste Gewahr‐
werden, daß ein entschiedenes Auseinandertreten, Gegensetzen, Verteilen, Dif‐
ferenzieren, oder wie man es nennen wollte, bei den prismatischen Farbener‐
scheinungen statthabe, welches ich mir kurz und gut unter der Formel der
Polarität zusammenfaßte“.

502 Goethe machte sich ausgehend von seinen Beobachtungen und Forschungen
die antike Theorie der Farbentstehung aus dem Gegensatz von Schwarz und
Weiß zu eigen. In seiner Geschichte der Farbenlehre hatte er auch einen
Abschnitt aus Platons Timaios aufgenommen, in dem dieser beschreibt, dass
das Weiße durch die kleinen, den Sehstrahl entbindenden und das Schwarze
durch die größeren, ihn sammelnden Teilchen hervorgerufen werde. (Vgl. Pla‐
ton, Timaios, 67c-68c). In seinen „Maximen und Reflexionen“ nahm Goethe
auf dessen Farbenlehre nochmals Bezug und erläutert: „Wer zuerst aus der
Systole und Diastole, zu der die Retina gebildet ist, aus dieser Synkrisis und
Diakrisis, mit Plato zu sprechen, die Farbenharmonie entwickelte, der hat die
Prinzipien des Kolorits entdeckt“. (Goethe, Maximen und Reflexionen, 785
(477)). Bernardius Telesius habe in seinem Werk „De colorum generatione“,
so Goethe, die Farben aus der Systole und Diastole von Wärme und Kälte
abgeleitet, und er hätte es gern mit seiner eigenen Ableitung verglichen, die
auch „auf einem Gegensatz beruht“ (Goethe, Materialien zur Geschichte der
Farbenlehre, 83), doch habe er das Buch nirgendwo erhalten können. Wilfried

4 Die transzendentalen Gegensätze

377

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Formel des Lebens“: „So setzt das Einatmen schon das Ausatmen
voraus und umgekehrt, so jede Systole ihre Diastole“.503 In seinen
„Maximen und Reflexionen“ findet sich eine ausführliche Darlegung
seiner Konzeption der Polarität, die große Ähnlichkeit zu Guardinis
Gegensatzkonzeption aufweist, sodass sie hier gänzlich wiedergege‐
ben sei:

„Grundeigenschaft der lebendigen Einheit: sich zu trennen, sich zu
vereinen, sich ins Allgemeine zu ergehen, im Besondern zu verharren,
sich zu verwandeln, sich zu spezifizieren und, wie das Lebendige un‐
ter tausend Bedingungen sich dartun mag, hervorzutreten und zu ver‐
schwinden, zu solideszieren und zu schmelzen, zu erstarren und zu
fließen, sich auszudehnen und sich zusammenzuziehen. Weil nun alle
diese Wirkungen im gleichen Zeitmoment zugleich vorgehen, so kann
alles und jedes zu gleicher Zeit eintreten. Entstehen und Vergehen,
Schaffen und Vernichten, Geburt und Tod, Freud und Leid, alles wirkt
durcheinander, in gleichem Sinn und gleichem Maße; deswegen denn
auch das Besonderste, das sich ereignet, immer als Bild und Gleichnis
des Allgemeinsten auftritt“.504

Guardini kennt, wie Goethe, den Gegensatz von „Allgemeinem und
Besonderem“, den er ebenfalls mit dem Atmen exemplifiziert: „Ein-
und Ausatmen bilden den Gesamtzug des Atemvorganges“.505 Eine
weitere Ähnlichkeit besteht darin, dass er auch die Polarität von
Strömen und Festem kennt, wie sie Goethe hier benennt. Guardini
nutzt in seiner Gegensatzlehre jedoch nicht die ihm bekannten goe‐
theschen Termini „Systole und Diastole“ zur Exemplifizierung seiner
Lebens- und Denkstruktur, was er hätte tun können, wenn ihm an
der Verdeutlichung einer großen Nähe zum Dichterfürsten gelegen
wäre, der in Guardinis Zeit große Popularität genoss. In der Nicht-
Verwendung zeigt sich also die Absetzung vom Polaritätsdenken

Malsch führt richtigerweise aus: „Diakrisis und Synkrisis des Auges bilden
für Goethe den von Platon erkannten ‚Hauptpunkt der ganzen Farben- und
Lichtschaffen-Lehre‘, der auf die ‚unmittelbare Verwandtschaft des Lichtes und
des Auges‘ und auf die ‚Selbsttätigkeit‘ des Auges, sein ‚Gegenwirken gegen das
äußre Sichtbare‘ hinlenkt“. (Malsch, Diakrisis/ Synkrisis, 164).

503 Goethe, Johann Wolfgang von, Zur Farbenlehre. Didaktischer Teil, in: Ham‐
burger Ausgabe XIII, München 2000, 314–523, 337.

504 Goethe, Maximen und Reflexionen, 22 (367f.).
505 Guardini, Der Gegensatz, 50.

Teil III „Gehalt“

378

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Goethes. Ein erster Unterschied offenbart sich anhand des Romans
„Die Wahlverwandtschaften“.

In ihm hatte Goethe das damalige chemische Verständnis der Ver‐
wandtschaft von Stoffen in einer fiktiven vierer Figurenkonstellation
verarbeitet. Er definiert die Wahlverwandtschaft im Roman in einer
Rede des Hauptmanns Otto, wie folgt: „Diejenigen Naturen, die
sich beim Zusammentreffen einander schnell ergreifen und wechsel‐
seitig bestimmen, nennen wir verwandt“.506 Guardini hatte den Pol
der Verwandtschaft in der Gegensatzlehre als so weite homogene
„qualitative Beziehung“ zwischen den Gegensatzseiten beschrieben,
dass sie sich zu zwei Reihen zusammenfügen ließen507. Bei Guardini
und Goethe bezeichnet die Wahlverwandtschaft also eine Ähnlich‐
keit, die zu einer Anziehung bzw. einer Gruppierung führen kann.
Im weiteren Verlauf von Goethes Roman wird der Unterschied zwi‐
schen beiden Konzeptionen sichtbar.

Die Wahlverwandtschaft von Eduard zu Ottilie steigert Goethe im
Roman prozessual so weit, dass sich ihre Handschriften angleichen:

„Die Abschrift des Dokuments küsst er [Eduard, Anm. P.M.] tausend‐
mal, den Anfang von Ottiliens kindlich schüchterner Hand; das Ende
wagt er kaum zu küssen, weil er seine eigene Hand zu sehen glaubt“.508

Wenig später lässt Goethe Eduard den Höhepunkt der Steigerung
in der Vernichtung der beiden ursprünglich eigenständigen Pole in
der Verschmelzung zum Ausdruck bringen: „Da ist ihre Hand und
die meinige, ihr Name und der meinige; beide löschen einander aus,
beide verschlingen sich“.509 Der Roman muss dann schließlich auch
mit dem Tod Ottiliens enden.

Betont Guardini auch die Ähnlichkeit einer Gegensatzseite zur
anderen sowie der in einer Reihe stehenden untereinander, so ent‐
schieden weist er den goetheschen Gedankengang der Verschmel‐
zung der Gegensatzseiten zurück:

506 Goethe, Die Wahlverwandtschaften I,4 (273).
507 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 115f. Guardini zitiert aus Goethes Wahlver‐

wandtschaften auch in seiner Vorlesung „Gnade und Gnadenleben im Neuen
Testament“ im Wintersemester 1927/28. (Vgl. Guardini, Gnade und Gnadenle‐
ben im Neuen Testament, 214).

508 Goethe, Die Wahlverwandtschaften I, 13 (327).
509 Ebd., 18 (354).

4 Die transzendentalen Gegensätze

379

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Es ist romantischer Un-Ernst, Form unmerklich in Fülle umschlagen
zu lassen; monistische Unsauberkeit, sie zu verselbigen. Fülle ist nicht
Form. Mit tragischer Eindeutigkeit steht jedes im eigenen Wesen“.510

Damit sei der Raum der Diskussion zwischen Guardinis Gegensatz‐
denken und Goethes romantisch-naturwissenschaftlicher Polaritäts‐
vorstellung eröffnet. Zuerst sei die für Guardini wesentliche Unter‐
scheidung von Gegensatz und Widerspruch anhand der von Goethe
angenommenen Polarität von „Gut und Böse“ dargelegt und dann
auf die Möglichkeit des prozessualen Übergangs von einer Gegen‐
satzseite zur anderen eingegangen.

4.2.2.2 Die Unterscheidung von Gegensatz und Widerspruch: Gut
und Böse

Goethe hatte die Polarität von Hell und Dunkel aus seinen Farbbe‐
obachtungen gewonnen und diese mittels platonischer Farbenlehre
und Philosophie gestützt. Er erweiterte anschließend, so auch Do‐
rothea Kuhn, den Bereich der Geltung seiner Naturbeobachtungen
und der darin entdeckten polaren Paare fließend hin zur Philoso‐
phie, wie seine Auflistung zeigt:

„Dualität der Erscheinungen als Gegensatz:
Wir und die Gegenstände,

Licht und Finsternis,
Leib und Seele,

Zwei Seelen,
Geist und Materie,
Gott und die Welt,

Gedanke und Ausdehnung,
Ideales und Reales,

Sinnlichkeit und Vernunft,
Phantasie und Verstand,

Sein und Sehnsucht.
Zwei Körperhälften,
Rechts und Links,

Atemholen.

510 Guardini, Der Gegensatz, 48.

Teil III „Gehalt“

380

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Physische Erfahrung:
Magnet“.511

Eine solche Übertragung der in der Natur beobachteten Polarität,
der Systole und Diastole, von Hell (Licht) und Dunkel (Finsternis)
hinein in den Geltungsbereich der Philosophie (Gott und die Welt,
Ideales und Reales), ohne dabei eine Unterscheidung einzuführen,
ob es sich bei den Paaren auch um Widersprüche oder immer Pola‐
ritäten handele, erscheint als der Punkt, an dem sich die Polaritäts‐
konzeptionen Goethes und Guardinis scheiden. Sie differieren in der
Bestimmung, was ein lebendig-konkretes Gegensatzpaar sein kann,
und damit im Herzstück von Guardinis Gegensatzlehre. So ähnlich
sich die Denkstrukturen in der Abstraktion einer reinen Definition
von Polarität anhören könnten (Systole-Diastole), trennen sie sich
im und am Konkreten und damit zugleich auch im Gegensatz als
solchem. Guardini gab als ein Ziel der Gegensatzlehre in seinem
Testament „Für den Todesfall“ mit Datum vom 5. Februar 1964 an:

„Endlich sollte durch die nachdrückliche Unterscheidung von ‚Gegen‐
satz‘ und ‚Widerspruch‘ die – offenbare wie verborgene – Gnostik aufge‐
deckt werden, die überall in der abendländischen Geschichte wirksam
ist. Wie fast selbstverständlich es geworden ist, ‚Gegensatz‘ (Polarität)
und ‚Widerspruch‘ gleichzusetzen, wird deutlich, wenn man an Namen
wie Goethe, Thomas Mann, André Gide, C.G. Jung, Hermann Hesse
usw. denkt“.512

Zu den von der Romantik angenommenen Paaren, denen eine Ver‐
wechslung von Polarität und Widerspruch zu Grunde liege, zählt
Guardini in der Gegensatzlehre „Gut und Böse […]; Voll und Leer;
Hell und Dunkel; zuletzt Ja und Nein. Der Riß von Gut und Böse
geht bis in’s Letzte!“513 Diese „‚verbinden‘ zu wollen, wäre geistige

511 Goethe, Johann Wolfgang, zitiert nach: Kuhn, Dorothea, Nachwort zu den
Schriften zur allgemeinen Naturwissenschaft – Morphologie – Geologie, in:
Hamburger Ausgabe XIII, München 2000, 556–563, 561.

512 Guardini, Für den Todesfall. Sinn der „Gegensatzlehre“, 1f. Eine ähnliche
Angabe findet sich in seinem Tagebucheintrag vom 20. Januar 1964: „Die
Gegensatzlehre wird noch Zukunft haben. Überall die gnostische Grundidee
wirksam, daß die Widersprüche Polaritäten sind: Goethe, Gide, C.G. Jung, Th.
Mann, H. Hesse ... Alle sehen das Böse, das Negative ... als dialektische Elemen‐
te im Ganzen des Lebens, der Natur“. (Guardini, Stationen und Rückblicke,
286).

513 Guardini, Der Gegensatz, 213.

4 Die transzendentalen Gegensätze

381

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Unsauberkeit“.514 Hinzu kommen noch „Göttliches und Irdisches“
sowie „Licht und Finsternis“.515 Eine mit dieser ersten einhergehende
zweite Verwechslung der Romantik und diese Unterscheidung findet
sich bei Guardini lediglich in seinem Artikel „Erscheinung und We‐
sen der Romantik“ angedeutet, sei diejenige „zwischen Polen und
Wesensschichten oder Seinsbereichen, z.B. Seele und Körper, Geist
und Materie“.516 „Geist und Materie“ sind in der Gegensatzlehre
ebenfalls keine Gegensätze.517

Beide Verwechslungen offenbaren die Grundgefahr der romanti‐
schen Haltung, so Guardini, dort „Polaritäten zu sehen, wo keine
sind“, vielmehr seien die benannten Paare Widersprüche, die das
Entweder-oder fordern, wie Kierkegaard herausgearbeitet habe.518

Den Widerspruch definiert Guardini als die Relation zweier Gege‐
benheiten, „die einander verneinen, daher in keiner Weise zusam‐
men sein können“.519 Die Kontradiktion bezeichnet also die absolute
Ausschließung der einen Qualität, insofern die andere gegeben ist.
Bei Gegensätzen jedoch schließt bei Guardini die eine Seite die
andere nur relativ aus und zugleich auch relativ ein, sodass sie in
Einheit am und im Lebendig-Konkreten gegeben sind.520

514 Ebd., 185.
515 Vgl. ebd., 191. In seinem späteren Artikel „Erscheinung und Wesen der Roman‐

tik“ kommen noch „Einsicht und Irrtum“ hinzu, in seiner Ethik „Etwas und
Nichts“ und in seinem siebten „Theologischen Brief an einen Freund“ vom
21. Juni 1964 noch „Heilig und Unheilig“. (Vgl. Guardini, Erscheinung und
Wesen der Romantik, 367f; Ders., Ethik I, 678; Ders., Theologische Briefe, 51).

516 Guardini, Erscheinung und Wesen der Romantik, 367f.
517 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 17.
518 Vgl. Guardini, Erscheinung und Wesen der Romantik, 367.
519 Guardini, Der Gegensatz, 22.
520 Vgl. Guardini, Theologische Briefe, 51f: „Gegensatz ist das Verhältnis, in

welchem die verschiedenen Elemente des Konkreten zueinander stehen. Sie
spannen sich gegeneinander und setzen zugleich einander voraus. Es ist der
komplementäre Gegensatz, die Polarität. Widerspruch ist die Entscheidung
zwischen dem was sich gegenseitig ausschließt: Gut und Böse, Ja und Nein,
Sein und NichtSein usw. Die oben geschilderte Haltung leugnet den Wider‐
spruch bzw. erklärt ihn zum schöpferischen Gegensatz, zur konstitutiven Po‐
larität. Diese Haltung zeigt sich schon in alledem, was Gnosis heißt, in der
Alchemie, Theosophie. Programmatisch tritt sie hervor bei Goethe; für ihn
gehört das Satanische in Gott selbst hinein; das Böse ist eine Grundkraft der
Welt, ebenso notwendig wie das Gute; der Tod nur ein anderes Element jenes
Ganzen, dessen polare Gegenseite Leben heißt. […] Es wird sich zeigen, daß

Teil III „Gehalt“

382

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im Hintergrund von Guardinis Unterscheidung des Konkreten,
ob es sich um eine Polarität oder einen Widerspruch handelt,
steht eine theologische Grundhaltung, bezeichnet er doch die Ver‐
mischung der Denkstrukturen von Polarität und Widerspruch in
der Gegensatzlehre als „metaphysische Ursünde“521. In derselben
Richtung wird er in seiner Vorlesung „Weltanschauliche Fragen in
der Erlösungslehre“ im Sommersemester 1923 von Ursula Kolberg
zitiert: „Man kann verstehen, dass eine Sünde aus Not getan wird,
aber als Grundsatz auszusprechen, dass Böses Gutes wirke, wäre
Frevel“.522 Dabei spielt er auf die Szene im Studierzimmer von Goe‐
thes Faust Teil I an, in der Faust ausspricht: „Ein Teil von jener
Kraft, die stets das Böse will, und stets das Gute schafft“.523 Hier
wird deutlich, dass die von Goethe angenommene Polarität von Gut
und Böse und deren gegenseitiges Umschlagen ineinander für den
Priester und in Dogmatik habilitierten Guardini selbstverständlich
sofort im Bereich der Theologie und der Kirche die Relation des
Widerspruchs von Gott und Sünde als Trennung von Gott bedeu‐
ten muss.524 In seinem Testament „Für den Todesfall“ findet sich
versehen mit dem Untertitel „Sinn der ‚Gegensatzlehre‘“ die Ausfüh‐
rung der letzten (theologischen) Konsequenz der Vermischung von
Widerspruch und Gegensatz – oder anders gewendet: der Grund,
warum es für ihn eine solche Vermengung niemals geben könne und
dürfe:

„Das Nein wird als zum Ja gehörig betrachtet; das Nichts als zum Sein
gehörig; das Böse als zum Guten gehörig – letztlich und ausdrücklich
das satanische als zu Gott gehörig, nach Mt…525 die Sünde einfachhin,

die genaue Erkenntnis, die scharfe Herausarbeitung dessen, was ‚Widerspruch‘
und was ‚Gegensatz‘ heißt, die Grundvoraussetzung bildet, um Ordnung zu
schaffen“.

521 Guardini, Der Gegensatz, 191.
522 Guardini, Weltanschauliche Fragen in der Erlösungslehre, 115.
523 Goethe, Faust I, Verse 1335f.
524 Vgl. Guardini, Romano, Erster Brief: Wie kann neben Gott Endliches sein

(4.8.1963), in: ders., Theologische Briefe, 11: „Das Böse ist aber nicht, wie die
Gnostiker gemeint haben, der polare Gegensatz, gar die – psychologische oder
metaphysische – Antivalenz des Guten, so daß es zur Fülle der Endlichkeit
gehörte, sondern der Widerspruch zum Guten“.

525 Die von Guardini intendierte Stelle ist Mt 12,31: „Darum sage ich euch: Jede
Sünde und Lästerung wird den Menschen vergeben werden, aber die Läste‐
rung gegen den Geist wird nicht vergeben werden“.

4 Die transzendentalen Gegensätze

383

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Lästerung des Heiligen Geistes, das heißt, der Gesinnung Gottes.
An diesem Punkt wird sich eine der Entscheidungen – vielleicht die
innerste – zwischen Glaube und Unglaube vollziehen. Der Unglaube
bedeutet letztlich, daß alles, alle Energien, alle Werte, alle Negationen
und Zerstörungen, Leben und Tod, schließlich das Nichts einfachhin
zum endlichen Sein hinzugenommen, ‚Alles‘ als ‚Welt‘ zusammengefaßt,
bejaht und autonom gesetzt wird“.526

Zwischen Gut und Böse kann es für Guardini weder einen prozes‐
sualen Übergang noch einen Sprung geben, wie er diesen (nicht
jenen) zwischen den polaren Gegensatzseiten annimmt, vielmehr
besteht bei einem Widerspruch, um es mit dem biblischen Gleichnis
des Reichen und Lazarus auszudrücken, „ein tiefer, unüberwindli‐
cher Abgrund, sodass niemand von hier zu euch oder von dort zu
uns kommen kann, selbst wenn er wollte“ (Lk 16,26). Mit Massimo
Borghesi kann damit zu Recht festgehalten werden (eigene Über‐
setzung):

„Das Paar Gut-Böse stellt keinen polaren Gegensatz dar. Gut und Böse
sind ein Widerspruch und kein Gegensatz. [...] Zwischen Gut und Böse
gibt es keinen 'Sprung', keinen Übergang, eben weil es keine Analogie,
sondern einen Widerspruch gibt. [...] [Der Gegensatz] war eine scharfe
Kritik an der deutschen Romantik, die von einer Dialektik des Lebens
geprägt ist, in der Gut und Böse zu ‚Gegensätzen‘ werden, die sich
aufeinander beziehen“.527

Die von Goethe angenommene Polarität zwischen Gut und Böse
liegt in seinem Verständnis von Geist und Materie und der darin an‐
gelegten Möglichkeit des prozessualen Übergangs von einer Seite zur
anderen begründet, das sich fundamental von demjenigen Guardinis
unterscheidet. Darauf sei im Folgenden eingegangen.

526 Guardini, Für den Todesfall. Sinn der “Gegensatzlehre”, 3.
527 Borghesi, Romano Guardini, 75f.: „La coppia bene-male, non costituisce

un’opposizione polare. Bene e male costituiscono una contradizione (Wider‐
spruch) non un’opposizione (Gegensatz). […] Tra bene e male non v’è “salto”,
passaggio, proprio perché non v’è analogia ma contradizione. […] [Der Ge‐
gensatz, Anm. P.M.] costituiva una critica serrata al Romanticismo tedesco,
contrassegnato da una dialettica della vita per la quale bene e male diventano
gli “opposti” che si richiamano a vicenda”.

Teil III „Gehalt“

384

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.2.2.3 Wider den prozessualen Übergang von einer Gegensatzseite
zur anderen

Für Goethe bilden Geist und Materie, anders als bei Guardini528,
eine Polarität529, wobei er der Materie noch einmal den Bereich der
Polarität zuordnet und dabei an Ein- und Ausatmen aber auch an
männlich-weiblich oder Licht-Dunkel denkt530. Der Geist hingegen
stehe für die Steigerung und sei in der Materie und damit in der
Natur präsent, wie Carl Friedrich von Weizsäcker betont:

„Polarität und Steigerung sind beide bewegte Zweiheit. Wenn Polarität
der Materie eigentümlich ist, und wenn Geist und Materie selbst eine
Polarität sind, so geht der Geist aus der Materie hervor. Wenn aber Stei‐
gerung die Weise der geistigen Bewegung ist, so ist dieser Hervorgang
selbst eine Steigerung der Materie. Steigerung nun ist nicht Selbstent‐
fremdung, sondern Eigentlichwerden, Annäherung an das Wesen“.531

Ist aber für Goethe der Geist (die Steigerung) in der Materie (der
Polarität) inhärent, sind die Pole in der Aufeinanderfolge von Zwi‐

528 Guardini bestimmt die Relation von Geist und Materie in seiner Gegensatz‐
lehre nicht als polaren Gegensatz, sondern spricht von einem „wurzelhaften
Unterschied von Geist und Stoff als seiender Substanzen“. (Guardini, Der
Gegensatz, 173). Geist und Materie „sind überhaupt keine Gegensätze, sondern
Wirklichkeiten, die in ganz anderem Verhältnis zueinander stehen, und, solan‐
ge sie lebendig sind, die genannten Gegensätze jeweils in sich enthalten“. (Ebd.,
188).

529 Brief von Johann Wolfgang von Goethe an den Kanzler v. Müller. Erläuterung
zu dem aphoristischen Aufsatz „Die Natur“, 24. Mai 1828, Weimar, in: Ham‐
burger Ausgabe XIII, München 2000, 48f, 48: „Es gibt zwei große Triebräder
der Natur: der Begriff von Polarität und von Steigerung, jene der Materie,
insofern wir sie materiell, diese ihr dagegen, insofern wir sie geistig denken,
angehörig; jene ist in immerwährendem Anziehen und Abstoßen, diese in
immerstrebendem Aufsteigen. Weil aber die Materie nie ohne Geist, der Geist
nie ohne Materie existiert und wirksam sein kann, so vermag auch die Mate‐
rie sich zu steigern, so wie sich’s der Geist nicht nehmen läßt, anzuziehen
und abzustoßen; wie derjenige nur allein zu denken vermag, der genugsam
getrennt hat, um zu verbinden, genugsam verbunden hat, um wieder trennen
zu mögen“.

530 Vgl. Weizsäcker, Carl Friedrich von, Einige Begriffe aus Goethes Naturwissen‐
schaft, in: Goethe, Johann Wolfgang von, Hamburger Ausgabe XIII, München
2000, 539–555, 549.

531 Ebd., 550.

4 Die transzendentalen Gegensätze

385

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schengliedern im Prozess der Steigerung miteinander verbunden532,
wie mittels eines Textes Goethes belegt werden kann:

Die Natur „bedient sich hierzu des Lebensprinzips, welches die Mög‐
lichkeit enthält, die einfachsten Anfänge der Erscheinungen durch Stei‐
gerung ins Unendliche und Unähnlichste zu vermannigfaltigen. […] Die
Vereinigung kann aber auch im höhern Sinne geschehen, indem das
Getrennte sich zuerst steigert und durch die Verbindung der gesteiger‐
ten Seiten ein Drittes, Neues, Höheres, Unerwartetes hervorbringt“.533

Guardini kritisiert Goethe in seiner Rilke-Interpretation genau da‐
rin, dass für ihn das Phänomen des Widerspruchs nur daher rühre,
„daß man den Zusammenhang, in welchem das Phänomen steht,
nicht groß und den Standpunkt der Betrachtung nicht hoch genug
genommen habe; tue man das, dann gehe alles in harmonischem
Einklang auf. Wo die Dinge so gesehen werden, kann es immer nur
Spannungen, nie eigentliche Widersprüche geben“.534 Aus der Sicht
Guardinis löst Goethe den Widerspruch dadurch auf, dass er eine
unendliche Kette von Zwischengliedern zwischen beiden Seiten an‐
nehme, sie so miteinander verbinde und sie ineinander umschlagen
könnten. Für Guardini sind die polaren Gegensatzseiten, entgegen
Goethe, eigenständige Sinngebilde, die nicht aufeinander zurückge‐
führt werden können:

„Das Ähnlichkeitsmoment der beiden Seiten, ihre Zusammengehörig‐
keit, wird überspannt. Dem Romantiker schlägt eine Seite in die ande‐
re um; er übersieht ihre spezifische Verschiedenheit; er verwischt die
Grenzen; er nimmt ihre Eigenbedeutung, ihre Eigenständigkeit nicht
ernst. Er treibt ein Spiel mit dem tragischen Ernst dieser Zweiheit;
und das kann er nur, weil ihm alle Bedeutungen und Wesenheiten
monistisch in Eins laufen“.535

Zwischen beiden Polen besteht gemäß Guardini zwar eine tiefe Ver‐
wandtschaft, eine setze die andere notwendig voraus, könne ohne sie
weder sein noch gedacht werden und in jeder sei dasselbe Leben,
aber die Pole sind qualitativ eigenständig. Der prozessuale Übergang
von einer Seite zur anderen ist für ihn „der Wurzelfehler des roman‐

532 Vgl. Kuhn, Nachwort zu den Schriften zur allgemeinen Naturwissenschaft –
Morphologie – Geologie, 560.

533 Goethe, zitiert nach: ebd., 561.
534 Guardini, Rainer Maria Rilkes Deutung des Daseins, 287.
535 Guardini, Der Gegensatz, 41f.

Teil III „Gehalt“

386

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tischen Denkens“, durch das alles „zu einem schillernden, fließen‐
den Ineinander werde“536. Die Seiten könnten weder aufeinander
zurückgeführt werden noch ineinander umschlagen. Weder bilden
sie am Konkreten ständig eine Synthese, in der sich der eine in den
anderen aufhebt, also fließend überführt und verändert wird, noch
werden sie in einem Dritten aufgehoben. Der Übergang von einem
zum anderen Pol geschehe nicht durch Fließen oder Hinübergehen,
sondern rein in Unterscheidung, Entscheidung und Sprung.537 Die‐
ser Schritt gehe jedoch nicht in ein Absolut-Anderes, sondern in ein
Relativ-Autonomes, ein „Verwandt-Verschiedenes“538:

„Aber jede [Seite, Anm. P.M.] steht in eigener Wurzel, ist qualitativ
eigenständig. Jede Seite bleibt nur und immer sie selbst. Das Leben als
Akt bleibt immer und nur Akt. Aber das nämliche Leben muß zugleich
Bau sein“.539

Zusammenfassend lässt sich für den Dialog Guardinis mit der Po‐
laritätskonzeption Goethes festhalten, dass er den Terminus der
Wahlverwandtschaft von ihm übernahm, und mit ihm eine Ähnlich‐
keit zwischen den Gegensatzseiten annimmt, er sich jedoch in zwei
Punkten wesentlich von ihm unterscheidet: Erstens besteht eine
Differenz darin, was überhaupt eine Polarität sein kann, wobei er
sich gegen Goethes Annahme von „Gut und Böse“ wendet, und
zweitens können für ihn zwei Pole nicht in einem auch noch so lang
gezogenen Prozess ineinander überführt werden.

Im nächsten Kapitel der Untersuchung soll gezeigt werden, dass
eine dritte Unmöglichkeit des Gegensatzdenkens für Guardini darin
besteht, die zwei Pole in einer Synthese zu vereinen, wie sie bei
Hegel zu finden ist. Mit dessen Namen, der Goethe in seiner Farben‐
lehre sekundiert habe540, ist im Bereich des Pols der Verwandtschaft
die nächste Auseinandersetzung für Guardinis Gegensatzlehre ange‐
sprochen, die im Folgenden dargestellt wird.

536 Ebd., 103.
537 Vgl. ebd., 104: „Der Übergang von einer Seite zur anderen geschieht nicht

durch ein kontinuierliches Weitergleiten, Hinüberwachsen, sondern durch
einen ‚Schritt‘ aus einem Qualitäts- und Sinnbereich in den anderen“.

538 Vgl. ebd., 48.
539 Ebd., 103f.
540 Vgl. Benz, Richard, Goethes Leben, in: Hamburger Ausgabe XIV, München

2000, 343–381, 372.

4 Die transzendentalen Gegensätze

387

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.2.3 Verwandtschaft II: Romano Guardini und Georg Wilhelm
Friedrich Hegel

Guardini erwähnt den Namen Hegels in der Gegensatzlehre im
Rahmen einer Distanzierung von dessen Philosophie, die er gemein‐
sam mit Kierkegaard vollzieht.541 Dieses Muster findet sich auch
in seinen späteren Schriften wieder.542 Weitere Stellen in der Gegen‐
satzlehre weisen einen indirekten Bezug zu Hegels Philosophie auf,
etwa wenn Guardini davon spricht, dass das Leben „nicht eine
Synthese dieser Verschiedenheiten“ sei, nicht Vermischung oder
Identität, sondern „eines, das in Zweiheit“ bestehe543: dass es beide
Polseiten zugleich „nicht auf Grund irgendwelcher, immer durch
Vermengung erkaufter ‚Synthese‘ in einem höheren Dritten“544 sei.545

Auf der Grundlage dieser Bezüge zur Philosophie Hegels scheint
eine ausführliche Auseinandersetzung zwischen Guardinis Gegen‐
satzlehre und Hegels Dialektik angezeigt. Karl Wucherer-Huldenfeld
hat sich mit dieser Thematik ausführlich aus systematischer Perspek‐
tive befasst546, dabei jedoch nicht historisch gefragt, inwieweit sich
Guardini selbst zur Zeit der Abfassung der Gegensatzlehre mit dem
System Hegels auseinandergesetzt hatte. Dieser Frage sei hier zuerst
nachgegangen. Daran schließt sich die inhaltliche Abgrenzung an.

541 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 42 Anm. 11.
542 Guardini erwähnt Hegel in der gemeinsam mit Kierkegaard vollzogenen Ab‐

setzung von dessen Denken in einem Artikel aus dem Jahr 1926/27 in der
posthum veröffentlichen Schrift „Existenz des Christen“ und in seiner Schrift
„Erscheinung und Wesen der Romantik“ aus dem Jahr 1948 mit dem direk‐
ten Verweis auf die romanische Polarität von Gut und Böse. (Vgl. Guardini,
Erscheinung und Wesen der Romantik, 367; Ders., Der Ausgangspunkt der
Denkbewegung Sören Kierkegaards, 14, 32; Ders., Die Existenz des Christen,
426).

543 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 48f.
544 Ebd., 180.
545 In derselben Richtung hebt Guardini auch an anderer Stelle hervor, dass die

Einheit der Gegensatzseiten „nicht durch Vermischung der beiden spezifischen
Bedeutungen; nicht durch deren Ausgleich oder Synthese in einem höheren
Dritten“ bestehe. (Ebd., 22f.).

546 Vgl. Wucherer-Huldenfeld, Die Gegensatzphilosophie Romano Guardinis, 60–
64.

Teil III „Gehalt“

388

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.2.3.1 Guardinis Befassung mit Hegel

Guardini nennt den Namen Hegels erstmals im Jahr 1916 in seinem
Artikel „Der religiöse Gehorsam“ in Hinblick auf die Kirche.547 In
seinem Kolleg „Die Lehre von der Erlösung“ im Sommersemester
1922 kritisiert er dann dessen spekulative Theologie, da sie einen
Übergang vom Natürlichen zum Übernatürlichen enthalte und Gott
keine andere, sondern lediglich eine größere, Dimension als der
Welt beigemessen werde.548 In Bezug auf die Frage einer panthe‐
istisch-idealistischen Synthese wird der Name Hegels in weiteren
Schriften Guardinis zwar unter anderen mit angeführt, tritt aber nie
allein für sich wirklich hervor.549 Im Jahr 1924 erwähnt er dessen
Staatslehre550, dessen Idee einer „Staatsgöttlichkeit“551, die über He‐
gel zu Karl Marx weitergegangen sei. Diese Bewegung von Hegel
zu Marx lässt sich bereits 1921 in seiner Antwort an Max Bondy in
der Kontroverse über die Jugendbewegung finden.552 Es liegt die Ver‐
mutung nahe, die aber nicht bewiesen werden kann, dass Guardini
Hegel erstmals in seinem Studium der Nationalökonomie begegnet

547 Vgl. Guardini, Der religiöse Gehorsam, 44: „Die wirkliche Kirche ist – man
wird dies Hegelsche Wort hier nicht mißverstehen – ‚der präsente Gott‘“.

548 Vgl. Guardini, Die Lehre von der Erlösung, 44.
549 Vgl. Guardini, Nietzsches Lehre vom Endlichen, 2; Ders., Hölderlin, 395f;

Ders., Ethik II, 1019, 1157; Ders., Die Existenz des Christen, 285.
550 Vgl. Guardini, Romano, Rettung des Politischen, in: Die Schildgenossen 4

(1924), 112–121, hier zitiert nach: ders., Wurzeln eines großen Lebenswerks.
Aufsätze und kleine Schriften Band 2, Mainz – Paderborn 2001, 203–217, 210.

551 Guardini, Romano, „Sorge um den Menschen“, in: ders., Sorge um den Men‐
schen. Band 1, Mainz – Paderborn 41988, 9–13, 11.

552 Vgl. Guardini, Romano, Katholische Religion und Jugendbewegung. Eine Ant‐
wort an Max Bondy, in: Die Schildgenossen 2 (1921–1922), 96–110, hier zitiert
nach: ders., Wurzeln eines großen Lebenswerks. Aufsätze und kleine Schriften
Band 2, Mainz – Paderborn 2001, 41–65, 61. Der Übergang von Hegel zu Marx
findet sich dann 1956 in seinem Vortrag über Sigmund Freud und schließlich
auch noch in seinem posthum veröffentlichten Werk „Existenz des Christen“.
(Vgl. Guardini, Romano, Sigmund Freud und die Erkenntnis der menschli‐
chen Wirklichkeit. Vortrag zum 100. Geburtstag von Sigmund Freud. Zuerst
unter dem Titel: Philosophische Anmerkungen zu Sigmund Freuds Psycholo‐
gie, in: Sigmund Freud. Gedenkfeier zur 100. Wiederkehr seines Geburtstages
am 7. Juli 1956, München 1956, 25–37, hier zitiert nach: ders., Sorge um den
Menschen. Band 2, Mainz – Paderborn 21989, 85–102, 99f; Ders., Die Existenz
des Christen, 65).

4 Die transzendentalen Gegensätze

389

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sein könnte, besonders bei Lujo Brentano, der sich polemisch gegen
das Denken Karl Marx‘ gewandt hatte.

Der Name Hegels kommt also – auch unter Berücksichtigung der
ebenfalls sonst spärlichen Verweise Guardinis auf andere Denker –
nur am Rande seines Schrifttums vor. Er findet sich weder in seinen
Briefen an Weiger, mit dem er die Gegensatzlehre besprach, noch in
seinem Notizbuch (1914–1919), in das Goethe Einzug gefunden hatte
und in dem sich Grundlagen der Gegensatzlehre finden, noch in den
Berichten über sein Leben. Auch ist kein eigener Artikel Guardinis
zu Hegel überliefert. Aus dieser Gesamtschau auf die Denkwege
Guardinis hin bis zur Gegensatzlehre wird hier in Bezug auf die
Dialektik Hegels die These vertreten, dass sich Guardini von dieser
in der Gegensatzlehre zwar absetzt aber nicht aufgrund eigener in‐
tensiver Befassung, sondern erstens im Mitvollzug mit Kierkegaard,
den er stark rezipierte, und zweitens im direkten Anschluss an seine
Auseinandersetzung mit der Polaritätskonzeption Goethes.

Trotz dieses historischen Befundes ist es angezeigt, Guardinis
Gegensatzlehre zumindest skizzenhaft in einen Dialog mit der Dia‐
lektik Hegels zu bringen, schrieb jener doch selbst im Februar 1950
bezüglich einer Neuauflage der Gegensatzlehre an Alfred Schüler,
dass sie eine Beunruhigung für ihn darstelle, da er es nicht mehr
vermöge, die „Probleme mit der Genauigkeit und in der Breite [zu]
behandeln, die sie verlangen dürfen“.553 Und weiter:

„Die Einleitung bzw. das Nachwort müßte eine – je nachdem mehr oder
weniger vollständige – Geschichte der Gegensatzidee geben. Vor allem
fragen, ob und wie die Unterscheidung des echten und des falschen Ge‐
gensatzes; der wirklichen Polarität auf der einen, des Widerspruchs und
des Schichtungsunterschiedes auf der anderen Seite herausgearbeitet
worden ist. Dann wäre zu zeigen, an welcher Stelle in diesem Gesamt‐
zusammenhang mein Versuch steht“.554

Ein solches weitergehendes Untersuchungsfeld im Sinne Guardinis
sei hier mit Philosophie Hegels eröffnet, wobei im folgenden Kapi‐
tel zuerst auf den „Widerspruch“ und sodann auf die „Synthese in
einem höheren Dritten“ eingegangen wird. Dabei versteht es sich

553 Brief von Romano Guardini an Alfred Schüler vom 25. Februar 1950, in: BSB
Ana 342, B I. (Der Brief fand sich bei der letzten Einsicht am 14. August 2023
nicht mehr in den Nachlassakten).

554 Ebd.

Teil III „Gehalt“

390

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von selbst, dass die Ausführungen über eine Skizze und Hinweise
nicht hinausgehen können, da eine detaillierte Ausarbeitung eine
eigene Forschungsarbeit erfordern würde.

4.2.3.2 Auseinandersetzung mit der Dialektik Hegels

Im Vergleich der Gegensatz- bzw. Dialektik-Konzeptionen Guardinis
und Hegels sollen hier eine Ähnlichkeit und sechs Differenzen ange‐
führt werden.

Eine wesentliche Verwandtschaft besteht in der Zentralität des
Begriffs des Lebens bei beiden. In seiner frühen Skizze „Systemfrag‐
ment“ vom 14. September 1800 hatte der gerade 30-jährige Hegel
den Begriff des Lebens ins Zentrum seiner Überlegungen gerückt.555

Der Begriff des Lebens sei, so Peter Jonkers, „von überragender
Bedeutung für die Entwicklung der Idee einer umfassenden Einheit
in seinen Frankfurter Schriften“556. Im Rückgriff auf Hölderlins phi‐
losophische Gedanken von der Einheit der Gegensätze des Lebens
habe er „erst den Begriff der ‚Liebe‘ und später den des ‚Lebens‘
[verwendet], um die übergegensätzliche Einheit Entgegengesetzter
zu kennzeichnen“.557 Dieses Leben ist für Hegel nicht einfach, son‐
dern zweiseitig, ist „die Verbindung der Entgegensetzung und Bezie‐
hung“.558 Dies erinnert an Guardinis Ausführungen, dass die Gegen‐
satzseiten eine „eigenschaftliche Einheit“ bilden; „in ihrem qualita‐
tiven Sein setzt jede die andere voraus. Wiederum aber: Überall
stehen die Eigenbereiche wohlbewahrt neben einander“.559

Die erste Differenz beider Denkstrukturen besteht darin, dass He‐
gel ein System der Philosophie vorlegte, während Guardini seit 1914
bewusst vom Systemgedanken abrückt und in der Gegensatzlehre
ein „Offenes System“ entwickelt. Guardinis Gegensatzdenken ist bi‐

555 Vgl. Kaube, Jürgen, Hegels Welt, Berlin 22020, 136.
556 Jonkers, Peter, Leben bei Hegel und Jacobi. Ein Vergleich, in: Arndt, Andreas /

Cruysberghs, Paul / Przylebski, Andrzej (Hg.), Hegel-Jahrbuch 2007, Berlin
2007, 110–115, 110.

557 Zöller, Günther, Hegels Philosophie. Eine Einführung, München 2020, 21.
558 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, Systemfragment von 1800, in: Moldenhauer,

Eva / Michel, Karl Markus (Hg.), Werke in 20 Bänden, Band 1, Frankfurt/M.
1970, 418–427, 421.

559 Guardini, Der Gegensatz, 183.

4 Die transzendentalen Gegensätze

391

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


polar geöffnet vom Lebendig-Konkreten her und auf es hin, wohin‐
gegen Hegels Dialektik in einem geschlossenen unipolaren Dreier‐
takt von These, Antithese und Synthese besteht. Hegels Werk „Die
Wissenschaft der Logik“ (1812–1816) ist aufgrund der dialektischen
Methode triadisch gegliedert, so direkt im ersten Abschnitt zur Qua‐
lität in „Sein“, „Nicht“ und „Werden“.560, dem dann die Quantität,
Relation und Modalität folgen. Die Dialektik nehme dabei ihren
Ausgangspunkt vom Begriff und gehe über zum Entgegengesetzten,
wonach die Aufhebung des Widerspruchs in einem dritten Begriff
erfolge:

„Die Einheit, deren Momente, Sein und Nichts, als untrennbare sind, ist
von ihnen selbst zugleich verschieden, so ein Drittes gegen sie, welches
in seiner eigentümlichsten Form das Werden ist“.561

Die Dialektik besteht bei Hegel aus zwei Schritten: erstens dem
logisch-realen Übergehen von etwas in sein Gegenteil (Entgegenset‐
zung / „Negation“) und zweitens der Integration des so Entgegen‐
gesetzten in ein umfassendes und höheres Ganzes (Zusammenset‐
zung / „Spekulation“).

Für Hegel, so Wucherer-Huldenfeld, dem in seinen Einschätzun‐
gen gänzlich zuzustimmen ist, sei die „unipolare Form der Dialek‐
tik wesentlich“562. Guardinis Gegensatz ist von Hegels Dialektik
verschiedenen, „da er erstens weder die Widerspruchsbewegung
von der Thesis zur Antithesis, noch eine Synthese beider Phasen,
beider Momente erlaubt. Zweitens entwickelt sich das Lebendige
nicht schrittweise, in der Prozedur des Dreiertaktes“.563 Da Guardini
selbst das Lebendig-Konkrete vor Augen hatte, legte er, so Ludwig
Winterswyl 1936, keine fertigen Synthesen und ein System vor, son‐
dern „selbst mit Absicht nur ‚Versuche‘. Er wusste und erfuhr gerade
in dem Mühen der Jugend um christliche Verwirklichung die Abge‐
griffenheit der Formeln und Methoden, den Mangel an Beziehung
zur konkreten Situation unserer Zeit“.564

560 Vgl. Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, Die Wissenschaft der Logik I, in: Mol‐
denhauer, Eva / Michel, Karl Markus (Hg.), Werke in 20 Bänden, Band 5,
Frankfurt/M. 1970, 81–83.

561 Ebd., 96. Hervorhebungen im Original.
562 Wucherer-Huldenfeld, Die Gegensatzphilosophie Romano Guardinis, 62.
563 Ebd., 61.
564 Winterswyl, Romano Guardini, 366.

Teil III „Gehalt“

392

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die zweite Differenz zwischen Hegel und Guardini ist eine termi‐
nologische. Hegel verwendet in seiner „Wissenschaft der Logik“ den
Begriff der „Entgegensetzung“ im logischen Sinne für Widersprüche
von Aussagen und im realen Sinne für eine Verdrängung des einen
durch das andere.565 „Entgegensetzung“ und „Gegensatz“ bedeuten
bei ihm – im Unterschied zu Guardini – Kontradiktion, wie in einer
Stelle seiner „Wissenschaft der Logik“ deutlich hervortritt:

„Die Bestimmung der Entgegensetzung ist gleichfalls zu einem Satze
gemacht worden, dem sogenannten Satze des ausgeschlossenen Dritten.
Etwas ist entweder A oder Nicht-A; es gibt kein Drittes“.566

Hegel führt dazu aus, dass gerade das „Etwas“ das Dritte sei, in dem
die entgegengesetzten Bestimmungen sowohl gesetzt als auch aufge‐
hoben seien. Es sei die Einheit der Reflexion der Gegensetzung.567

Der Begriff des Gegensatzes unterscheidet sich bei Guardini und
Hegel also fundamental: Während Guardini den komplementären
Gegensatz sich einander ergänzender Pole im Blick hat, bezieht sich
die Dialektik Hegels auf kontradiktorische Gegensätze, „die sich ge‐
genseitig in einem geschichtlichen Prozeß ‚aufheben‘“568, wie Alfons
Knoll richtig hervorhebt.

Die dritte Differenz besteht darin, dass für Guardini alles Leben‐
dige – und vielleicht gar alles Gegebene – gegensätzlich gebaut ist,
wohingegen Hegel den Widerspruch als die „Wurzel aller Bewegung
und Lebendigkeit“, den Ausgangspunkt von „Trieb und Tätigkeit“
und das „Prinzip aller Selbstbewegung“ konzipiert.569 Die Kontra‐
diktion liege in den Dingen selbst, sei ihr Antrieb („Selbstwider‐
spruch“) und generelles Formprinzip der Wirklichkeit, wie er in
seiner „Wissenschaft der Logik“ ausführt:

„Wenn nun die ersten Reflexionsbestimmungen, die Identität, die Ver‐
schiedenheit und die Entgegensetzung, in einem Satze aufgestellt wor‐
den, so sollte noch vielmehr diejenige, in welche sie als in ihre Wahrheit
übergehen, nämlich der Widerspruch, in einem Satz gefaßt und gesagt

565 Vgl. Zöller, Hegels Philosophie, 51.
566 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, Die Wissenschaft der Logik II, in: Molden‐

hauer, Eva / Michel, Karl Markus (Hg.), Werke in 20 Bänden, Band 6, Frank‐
furt/M. 1970, 72. Hervorhebungen im Original.

567 Vgl. ebd., 73.
568 Knoll, Glaube und Kultur, 76.
569 Vgl. Hegel, Wissenschaft der Logik II, 74f.

4 Die transzendentalen Gegensätze

393

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden: ‚Alle Dinge sind an sich selbst widersprechend‘, und zwar in
dem Sinne, daß dieser Satz gegen die übrigen vielmehr die Wahrheit
und das Wesen der Dinge ausdrücke“.570

Die Annahme des Widerspruchs als Grundprinzip der Wirklich‐
keit führt aufgrund von Hegels Prozessdenken weiter zur vierten
Differenz, dass Hegel eine Synthese der Widersprüche annimmt,
wohingegen Guardini zwar die Verwandtschaft der Gegensatzseiten
zueinander betont, doch ebenso ihre qualitative Eigenständigkeit
einfordert.

Hegel legt dar, dass die Logik zunächst geprägt sei von der Negati‐
on, die aber das Positive in sich enthalte („Positives im Negativen“).
Die Identität (Positive) und die Verschiedenheit (Negative) seien im
Gegensatz geeint. Das Positive sei in sich selbst die Negativität:

„Das Positive und Negative ist dasselbe. […] Es ist aber, auch für die
äußere Reflexion, eine einfache Betrachtung, daß fürs erste das Positive
nicht ein unmittelbar Identisches ist, sondern teils ein Entgegengesetz‐
tes gegen das Negative, und daß es nur in dieser Beziehung Bedeutung
hat, also das Negative selbst in seinem Begriffe liegt, teils aber, daß es
an ihm selbst die sich auf sich beziehende Negation des bloßen Gesetzt‐
seins oder des Negativen, also selbst die absolute Negation in sich ist“.571

Diese Bestimmung wendet er dann auf das Zueinander von „Licht“
und „Finsternis“, „gut“ und „böse“ sowie „Wahrheit“ und „Irrtum“ an,
um zu konkludieren, dass sie wahr nur in ihrer Beziehung aufeinan‐
der seien und dass jede Seite in ihrem Begriff die andere enthalte.572

Durch sie hindurch vollziehe sich die dialektische Bewegung des
Seins. In der Darstellung des Dialogs Guardinis mit Goethe wurde
bereits gezeigt, dass für ihn „Gut“ und Böse“, „Hell“ und „Dunkel“
sowie „Ja“ und „Nein“ keine Gegensatzpaare, sondern Widersprüche
seien, die sich einander absolut und nicht relativ ausschließen und
daher nicht in Einheit am Lebendig-Konkreten gegeben sein könn‐
ten.573 Diese Widersprüche könnten gemäß Guardini keine Synthese
bilden, weder in einem höheren Dritten noch in einem Monismus,
der „alles in Phasen und Entwicklungs-Antithesen aufgehen“574 lasse.

570 Ebd., 73. Hervorhebungen im Original.
571 Ebd., 69f.
572 Vgl. ebd., 70–72.
573 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 22.
574 Ebd., 185.

Teil III „Gehalt“

394

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Er würde Hegel also darin zustimmen, dass es sich bei den angeführ‐
ten Paaren um Widersprüche handle, aber ihm dann entgegnen,
dass sie sich deswegen gerade nicht bedürfen bzw. enthalten, wie er
in seiner Gegensatzlehre eindeutig betont: „Die Synthesen der Wi‐
dersprüche, wie sie der Monismus zuwege bringt, beruhen darauf,
daß […] keine Grenze deutlich gezogen wird“.575 In seinem Aufsatz
„Erscheinung und Wesen der Romantik“ legt Guardini seine Entgeg‐
nung auf kierkegaardscher Grundlage ausführlich dar, die hier in
Gänze wiedergegeben sei:

„Der Romantiker ist aber tief versucht, auch aus Gut und Böse ein
dialektisches Verhältnis zu machen, und sie auf die Totalität des Daseins
hin zu relativieren. Dahin zielen z.B. Gedanken wie der, das Böse sei
nötig, um aus der Gebundenheit des Naturzustandes in die Mündigkeit
des Bewußtseins und der Freiheit zu gelangen, und es sei weiterhin
nötig, um das Leben in Bewegung zu halten. Nach der gleichen Rich‐
tung liegt die Polarisierung von Einsicht und Irrtum, wodurch Wahr
und Falsch, letztlich Ja und Nein auf den Zusammenhang des Lebens
hin relativiert werden, während es sich doch wieder um den absoluten
Widerspruch handelt, der das Entweder-Oder fordert. (Nicht umsonst
hat Sören Kierkegaard, der das romantische Existenzproblem am tiefs‐
ten durchschaut hat, mit seinem Kampf um die Selbstbefreiung des
romantischen Charakters hier eingesetzt; mit dem absoluten Entweder-
Oder gegen die ‚universelle Mediierung‘ Hegels.) Eine andere, nicht
viel weniger verhängnisvolle Verwechslung ist die zwischen Polen und
Wesensschichten oder Seinsbereichen, z.B. Seele und Körper, Geist und
Materie. Die Hintergründe und Konsequenzen dieser häufig eintreten‐
den Verwechslung sind zu kompliziert, um sie auch nur andeuten zu
können. (Auf ihr ruht der abendländische Dualismus, die Gnosis in all
ihren Formen.)“.576

Der Einschätzung von Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz kann also zu‐
gestimmt werden: „Scheidung des Unvereinbaren ist der neuralgi‐
sche Punkt, an dem Guardini eine Reihe philosophischer Vordenker,
von den Griechen bis zu Hegel, verläßt“.577

Die fünfte Differenz besteht darin, dass Hegel einen prozessualen
Übergang von einer zur anderen Seite kennt, was Guardini ablehnt
und einen Schritt, einen Sprung, von einem Pol zum anderen pro‐

575 Ebd., 185.
576 Guardini, Erscheinung und Wesen der Romantik, 367f.
577 Gerl-Falkovitz, Konturen des Lebens, 181.

4 Die transzendentalen Gegensätze

395

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


klamiert. Die Einheit der Widersprüche erreicht Hegel, ähnlich wie
Goethe, durch einen organischen Naturbegriff als Wachstumspro‐
zess. Er kennt zudem einen biologischen Übergang von der Natur
zum Geist, d.h. die Natur werde über sich selbst hinausgeführt in
„einer Steigerungsdynamik der sukzessiven Ausbildung von überge‐
gensätzlicher Ganzheit (‚Dialektik‘)“.578 Darin ähnelt seine Konzep‐
tion auch wieder derjenigen Goethes (Geist-Materie-Steigerung).
Die Monismen gehen für Guardini darauf zurück, „alles in Phasen
und Entwicklungs-Antithesen aufgehen lassen“.579 Vom einen zum
anderen Pol gibt es für ihn keinen unmerklichen Übergang, „keine
qualitative Kontinuität“.580 Eine Polseite sei nicht möglich ohne die
andere, aber dennoch seien beide Seiten qualitativ eigenständig. Nur
durch einen „qualitativen Schritt“ gelange man von einem in den
anderen Pol und eines könne nicht aus dem anderen abgeleitet wer‐
den581:

„Die beiden Gegensatzseiten sind wesenhaft eigenständig, und zwi‐
schen ihnen eine wirkliche, qualitative Grenze. Aus der einen kann man
nur durch einen spezifischen Akt, durch ein qualitatives Hinübergehen
in die andere kommen“.582

Dabei verweist Guardini direkt auf Kierkegaard:
„Auch hierfür ist Kierkegaards Forderung der qualitativen Dialektik am
Platz, mit der er sich gegen die hegelisch-romantische Aufhebung aller
Wesensunterschiede in einer Mediationsdialektik wandte“.583

Die sechste Differenz besteht im Gottesbild. Die Synthese von Positi‐
vem und seinem entgegengesetzten Negativen erfolgt für Hegel in
einem Positiven, das das „Prinzip aller natürlichen und geistigen
Lebendigkeit überhaupt“584 sei. Er nennt dieses Positivum auch „das

578 Zöller, Hegels Philosophie, 23.
579 Guardini, Der Gegensatz, 185.
580 Ebd., 182.
581 Vgl. ebd., 182–186.
582 Ebd., 42.
583 Ebd., 42 Anm. 11.
584 Hegel, Die Wissenschaft der Logik I, 51.

Teil III „Gehalt“

396

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Absolute selbst“. Es sei „die Identität der Identität und der Nicht‐
identität; Entgegensetzen und Einssein ist zugleich in ihm“585:

„In der sich selbst ausschließenden Reflexion, die betrachtet wurde,
hebt das Positive und das Negative jedes in seiner Selbständigkeit sich
selbst auf; jedes ist schlechthin das Übergehen oder vielmehr das sich
Übersetzen seiner in sein Gegenteil. Dies rastlose Verschwinden der
Entgegengesetzten in ihnen selbst ist die nächste Einheit, welche durch
den Widerspruch zustande kommt; sie ist die Null“.586

Der dialektische Prozess endet bei Hegel mit der absoluten Identi‐
tät, dem reinen Sich-selbst-Denken, das alles Gegensätzliche in sich
aufgehoben habe. Die absolute Identität sei „selbst die Dialektik“.587

„Die Vernunft als konkrete ontologisch-historische Größe heißt bei
Hegel der Geist“, so Lorenz B. Puntel, und Hegel unterscheide zwi‐
schen einem Weltgeist, dem Prinzip der Weltgeschichte, und dem
absoluten Geist, „den er mit Gott identifiziert“.588

Guardini kritisiert an Hegel diesen Monismus und Pantheismus,
der die Welt als unendlich annehme und damit Gott entmächtige.
Das Göttliche werde ins Weltdasein hineingezogen und „Natur wie
Geist göttlich-absolut gesetzt“589:

„Der Gottesbegriff des bloß absoluten Wesens ist deswegen so ein‐
drucksvoll, weil ihm ein absolutistisches Weltbild des Menschen ent‐
spricht. Es ist jenes Menschenbild, das in philosophischen Vorstell‐
ungen wie der Lehre von der transzendenten Einheit des Bewußtseins
bei Kant oder vom absoluten Ich Fichtes oder vom Sich-Aufrichten des
Weltgeistes im Menschen bei Hegel zum Ausdruck kommt“.590

Guardini betont demgegenüber die Notwendigkeit der Analogie in
aller Rede über Gott, wie im zweiten Teil „Grund“ gezeigt worden
ist.

585 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, Differenz des Fichteschen und Schellings‐
chen Systems der Philosophie (1801), in: Moldenhauer, Eva / Michel, Karl
Markus (Hg.), Werke in 20 Bänden, Band 2, Frankfurt/M. 1970, 8–138, 95.

586 Hegel, Die Wissenschaft der Logik II, 66.
587 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, Enzyklopädie der philosophischen Wissen‐

schaften im Grundrisse (1830), in: Moldenhauer, Eva / Michel, Karl Markus
(Hg.), Werke in 20 Bänden, Band 8–10, Frankfurt/M. 1970, Band 8, 370.

588 Puntel, Lorenz B., Struktur und Sein. Ein Theorierahmen für eine systemati‐
sche Philosophie, Tübingen 2006, 447.

589 Guardini, Nietzsches Lehre vom Endlichen, 2.
590 Guardini, Die Existenz des Christen, 285.

4 Die transzendentalen Gegensätze

397

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Summa summarum besteht für Guardini zwischen den Gegen‐
satzseiten Verwandtschaft, wie sie im romantischen Denken gezeigt
wurde, „aber nie Gleichheit; immer muß ein Mindestmaß wenig‐
stens spannungserzeugender Andersartigkeit sein, soll nicht tötendes
Einerlei, sondern lebendige Verwandtschaft bleiben“.591 Die Einheit
der Gegensatzseiten sei nicht in der „Vermischung der beiden spezi‐
fischen Bedeutungen; nicht durch deren Ausgleich oder Synthese
in einem höheren Dritten“592 gegeben. Mit Hans Urs von Balthasar
kann deshalb festgehalten werden:

„Guardinis Ansatz ist dezidiert anti-kantianisch […] und ebenso de‐
zidiert anti-hegelianisch, weil die Aspekte des Seienden nicht durch
einen denkerisch nachvollziehbaren ‚Prozess‘ ineinander umschlagen,
sondern in ihrer Gegensätzlichkeit gleichwertig immer schon das Le‐
bendige konstituieren und ihm seine Innerlichkeit (zuhöchst seine ge‐
genüberstehende Freiheit und Geheimnistiefe) sichern“.593

Für Guardini bedeutet Gegensatz, dass „zwei Momente, deren jedes
unableitbar, unüberführbar, unvermischbar in sich steht, doch unab‐
löslich miteinander verbunden sind; ja gedacht nur werden können
an und durch einander“.594 Es besteht Verwandtschaft zwischen den
Seiten und zugleich auch Besonderung. „Die Gegensatzpaare sind
Einheit“595, nicht Synthese. Das Verhältnis des Gegensatzes benötigt
also auch die Besonderung, die aber nicht in ein reines Entweder-
oder führen darf, wie nun anhand des Dialogs Guardinis mit dem
Denken Kierkegaards gezeigt werden soll.

4.2.4 Besonderung: Romano Guardini und Søren Kierkegaard

Guardini hatte in der Zeit der Entwicklung und Verschriftlichung
seiner Gegensatzlehre die Existenzphilosophie Kierkegaards intensiv
studiert, wie oben dargelegt worden ist.596 Nachdem bereits seine
Beschäftigung mit ihm in Bezug auf die Schwermut und dessen

591 Guardini, Der Gegensatz, 92.
592 Ebd., 22f.
593 Balthasar, Reform aus dem Ursprung, 24.
594 Guardini, Der Gegensatz, 42.
595 Ebd., 184.
596 Vgl. dafür auch: Thurnher, Rainer, Sören Kierkegaard, in: ders. / Röd / Schmi‐

dinger, Lebensphilosophie und Existenzphilosophie, 15–58, 58.

Teil III „Gehalt“

398

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verständnis der Person als Akt untersucht wurden, sei an dieser
Stelle die Auseinandersetzung mit dessen qualitativer Dialektik des
Entweder-oder in den Blick genommen. Dabei wird auf die zwei
bisher nicht berücksichtigten Artikel Guardinis über Kierkegaard
„Gedanken über das Verhältnis von Christentum und Kultur“ sowie
„Logik und religiöse Erkenntnis“597 zurückgegriffen, die mit den Ver‐
öffentlichungsjahren 1927 und 1929 zeitlich im nahen Umfeld seiner
Gegensatzlehre liegen.

Mit dem dänischen Philosophen richtet er sich gegen die uni‐
verselle Mediation Hegels, wird ihn aber dort korrigieren, wo das
Entweder-oder rein bestehen bleibt und die Gegensatzseite der Ver‐
wandtschaft aufgelöst wird. Der Dialog Guardinis mit der „antiro‐
mantisch-romantischen Dezisionsphilosophie“598 Kierkegaards sei
anhand von drei großen Begriffen geführt: im ersten Kapitel anhand
der „Existenz“ und der „Qualitativen Dialektik“ und im zweiten mit‐
tels des „Paradoxes“. Da Guardini ihm eine tiefe „religiöse Leiden‐
schaft“ und den Willen zuschreibt, „für das in schier wahnwitziger
Übersteigerung gefaßte Wesen des Christlichen einzustehen“599, wird
die Untersuchung auch den Bereich der Theologie mit einbeziehen.

4.2.4.1 Vom abstrakten System zur qualitativen Existenzdialektik des
„Entweder / Oder“

Guardini kennt neben dem Pol der Verwandtschaft in seiner Gegen‐
satzlehre den der Besonderung. Das Leben erfahre sich „tatsächlich
gerade als das stets ‚Andere‘“.600 Organe und Glieder seien verschie‐
den ebenso wie Kulturgebiete: Technik sei nicht Wissenschaft, nicht
Handel, nicht Philosophie, nicht Politik und nicht Recht. Es gehört
für ihn zur Kulturarbeit, die einzelnen Bereiche „unvermischt“ he‐
rauszustellen, womit er die qualitative Unterscheidung mit einem
der vier chalzedonischen Adverbien bezeichnet. Dies weist auf den
christologischen Urgrund seines Gegensatzdenkens hin. Bestehe im
Lebendig-Konkreten eine scharf umrissene Kontur, sei eine Mediati‐

597 Guardini, Gedanken über das Verhältnis von Christentum und Kultur; Ders.,
Logik und religiöse Erkenntnis.

598 Ebd., 195.
599 Ebd., 200.
600 Guardini, Der Gegensatz, 92.

4 Die transzendentalen Gegensätze

399

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


on, ein Hinüberfließen zum anderen, wie es die Romantik annehme,
nicht möglich:

„Edles Leben hat einen tiefen Widerwillen gegen alles Verfließen; einen
Widerwillen, der seinsmäßig Abwehr der Zerstörung, wie Treue gegen
Wert und Norm bedeutet. […] Leben ist Wille zu klarer Gestalt und
eindeutiger Sinnbeziehung“.601

Guardini führt seine Kritik an der Mediationsdialektik Hegels auf
der Grundlage seiner Befassung mit der qualitativen Existenzdialek‐
tik Kierkegaards. Von dieser ausgehend ergibt sich für Guardini eine
dreifache Absetzung von einer romantischen Mediationsdialektik:
erstens wider das Systemdenken hin zur Anschauung und Begeg‐
nung, zweitens wider die Einebnung der Widersprüche hin zum
„Entweder / Oder“ und zur Unterscheidung von Widerspruch und
Gegensatz sowie drittens wider den prozessualen Übergang von
einer Gegensatzseite in die andere hin zum „Schritt“ bzw. „Sprung“.
Diesen drei Dimensionen sei im Folgenden nachgegangen.

Die erste Absetzung von Hegel besteht darin, dass Kierkegaard das
Konkrete, die einzelne Existenz, gegen dessen abstraktes Systemden‐
ken richtet. Der dänische Philosoph schreibt so, und darin gleicht
ihm Guardini, dass allem, was er sagt, „konkrete Erlebnisse“ zu
Grunde liegen, was sich natürlich gegen ein rein idealistisches und
abstraktes Denken in Systemen wendet.602 Der Charakterisierung
Kierkegaards von Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz ist also zuzustim‐
men: „Begründer der Existenzphilosophie gegen das System des Ab‐
soluten bei Hegel“.603 Wider Hegel verfasste Kierkegaard den zweiten
Teil von „Entweder / Oder“ als Brief, um die Gedanken persönlich
an den Leser zu adressieren:

„Du verstehst dich zu gut auf die Kunst, über alles in der Welt ganz im
allgemeinen zu reden, ohne dich davon persönlich berühren zu lassen,
als dass ich dich reizen möchte, die Kunst deiner Dialektik an mir zu
erproben“.604

601 Ebd., 94f.
602 Vgl. Kierkegaard, Søren, Entweder / Oder. Ein Lebensfragment. Zweiter Teil,

in: ders., Gesammelte Werke. Übersetzt von Wolfgang Pfleiderer und Chris‐
toph Schrempf. Band 2, Jena 1913, 8.

603 Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 258, Anm. 791.
604 Kierkegaard, Entweder / Oder II, 5. In seinem Werk „Krankheit zum Tode“

kritisierte er Hegels Lebensweise ebenfalls: „Ein Denker führt einen gewaltigen

Teil III „Gehalt“

400

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das abstrakte Denken eines Hegel entferne den Menschen von sich
selbst, „weil es verlangt, sich so unpersönlich wie möglich zu verhal‐
ten“.605 Entgegen Hegel habe er deshalb kein „System“, sondern eine
„Lebensanschauung“ entwickelt, deren Mittelpunkt die Wahl sei.606

Guardini hatte in Kierkegaard also erstens eine Gewähr bzw. Grund‐
lage für seine eigene Abwendung vom System und zweitens für seine
Hinwendung zur Begegnung und zur Anschauung gefunden, die
beide auf der Grundlage der Entdeckung der konkreten Existenz
vollziehen.

Mit der Betonung der Existenz durch Kierkegaard geht eine zweite
Absetzung von Hegel einher. Die hegelsche Philosophie habe durch
die Abstraktion von der Existenz, so Kierkegaard, den „Grundsatz
des Widerspruchs aufgehoben“.607 Das „aut … aut“ sei zwar im rei‐
nen Denken und der reinen Abstraktion zurecht negiert, doch lasse
sich dies „in der Existenz unmöglich tun, denn er [Hegel, Anm.
P.M.] hebt dann zugleich die Existenz auf “.608 Wider das reine Den‐
ken Hegels vertritt er deshalb eine „Existenz-Dialektik“:

„Die Dialektik denkt man sich im allgemeinen ziemlich abstrakt, als
logische Bewegung. Das Leben lehrt jedoch, dass es viele Arten von
Dialektik gibt, dass fast jede Leidenschaft ihre eigene Dialektik hat“.609

Kierkegaard bestimmt den Begriff der Dialektik in Opposition gegen
Hegel, so Lennart Pinomaa, „neu als ‚qualitative Dialektik‘“ und

Bau auf, ein System, das das ganze Dasein und die Weltgeschichte usw. umfasst
und betrachtet man sein persönliches Leben, so entdeckt man zu seinem
Erstaunen dies Schreckliche und Lächerliche, dass er selbst diesen ungeheuren,
hochgewölbten Palast nicht persönlich bewohnt, sondern ein beiseiteliegendes
Wirtschaftschaftsgebäude oder eine Hundehütte oder höchstens eine Portier‐
stube“. (Kierkegaard, Søren, Die Krankheit zum Tode. Eine christlich-psycho‐
logische Entwicklung zur Erbauung und Erweckung von Anti-Climacus, in:
ders., Gesammelte Werke. Übersetzt von Wolfgang Pfleiderer und Christoph
Schrempf. Band 8, Jena 1911, 41).

605 Ebd., 180.
606 Vgl. ebd., 180.
607 Kierkegaard, Søren, Abschließende unwissenschaftliche Nachschrift zu den

Philosophischen Brocken II, in: ders., Gesammelte Werke. Übersetzt von Wolf‐
gang Pfleiderer und Christoph Schrempf. Band 7, Jena 1910, 4.

608 Ebd., 5.
609 Kierkegaard, Søren, Entweder / Oder. Ein Lebensfragment. Erster Teil, in:

ders., Gesammelte Werke. Übersetzt von Wolfgang Pfleiderer und Christoph
Schrempf. Band 1, Jena 1911, 144.

4 Die transzendentalen Gegensätze

401

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


macht ihn „zu einer Kategorie nicht der Logik, sondern des Lebens
und der Existenz“.610 Er betont gegen Hegel und die Romantik, dass
es nur ein „absolutes Entweder / Oder“ gebe: „die Wahl zwischen
Gut und Böse“.611 In ihr, dem „höchsten Ernst“, lasse sich die Persön‐
lichkeit nicht in einer „Schwebe“ halten, sondern sie habe sich zu
ent-scheiden.612 Den Begriff der „Schwebe“ verwendet Guardini in
seinen späteren Gestaltdeutungen sowohl in Bezug auf Sokrates als
auch auf Jesus.613

Wie bereits im vorherigen Kapitel dargestellt, wendet sich auch
Guardini entschieden gegen die Einebnung der Widersprüche, be‐
sonders „Gut und Böse“, und fordert die Unterscheidung von Gegen‐
satz und Widerspruch.614 Mit Kierkegaard kann er also wider die
romantische Einebnung der Widersprüche in seiner Gegensatzlehre
die Qualität des Eigenstandes der Gegensatzseiten betonen:

„Ein Maßstab für den Rang von Lebensäußerungen liegt in ihrer Kraft
zur Selbstunterscheidung. Je niedriger das Leben steht, desto mehr ge‐
hen Gliederungen und Funktionen in einander […]. Je edler das Leben,
desto klarer sondern sich die Organe, Akte, Handlungen; die Inhalte
und Sinnbereiche“.615

Mit der Bestimmung der qualitativen Besonderung der Pole geht
gemeinsam mit Kierkegaard eine dritte Absetzung von Hegel einher:
Die Gegensatzseiten gehen, so Guardini, nicht prozessual ineinan‐
der über, sondern von einer Seite zur anderen gelange man allein
durch einen Schritt, wie er in seiner Gegensatzlehre festhält:

„Ein Maximum von Spannung, da jede Seite jeder anderen gegenüber
ihre Eigenbedeutung und Eigenrichtung aufrecht erhält und aus dem
Bereich der einen in den der andern keine einfache Kontinuität, son‐

610 Pinomaa, Die Dialektik von Kant bis zur Gegenwart, 224.
611 Kierkegaard, Entweder / Oder II, 139.
612 Ebd., 137.
613 Vgl. bspw. Guardini, Der Tod des Sokrates, 87.
614 Guardini hatte das Entweder-oder in Hinblick auf die Soteriologie bereits in

seiner Dissertation entwickelt, worin er betont, dass es bzgl. der Erlösung nur
das Entweder-oder gebe: „Nachdem die Erlösung objektiv geschehen ist, hat
der Mensch nur die Wahl, entweder auf sie einzugehen, und durch ein gutes
Leben sich seiner Verpflichtung Gott gegenüber zu entledigen, oder aber sich
von ihr abzuwenden, und dann verfällt er der Strafe. Einen Mittelweg gibt es
nicht“. (Guardini, Die Lehre des hl. Bonaventura von der Erlösung, 185).

615 Guardini, Der Gegensatz, 93.

Teil III „Gehalt“

402

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dern nur ein Schritt führt. Ein Maximum zugleich geschlossener Festig‐
keit, da jede Seite jeder anderen inne ist, jede Gruppe jeder Seite der
anderen; und die Eigenständigkeit, welche jenen ‚Schritt‘ nötig machte,
doch wiederum auf Verwandtschaft ruht, und jener Schritt so kein
‚Sprung‘ ins ganz Fremde ist“.616

Quantitäten wie Ausdehnung oder Masse könnten, gemäß Kierke‐
gaard, ineinander umschlagen, ließen sich voneinander ableiten und
naturwissenschaftlich-mathematisch beschreiben. Qualitäten hinge‐
gen, z.B. Farbe, Geruch oder auch Personen, stünden unableitbar
in sich und könnten nicht in den anderen überführt werden. Zwi‐
schen zwei Qualitäten bestehe, so Guardini an Kierkegaards Denken
anknüpfend, eine „qualitative Kluft“.617 Diese könne für Kierkegaard
nicht durch Vermittlung, sondern nur durch den Schritt des Subjekts
von einem zum anderen durch „Unterscheidung, Entscheidung und
Sprung“618 überwunden werden. Bei Kierkegaard gebe es – entgegen
der Romantik und Hegel – keinen schrittweisen Übergang von einer
Qualität in eine andere, sondern allein den Sprung, wie Guardini
in seinem Artikel „Der Ausgangspunkt der Denkbewegung Sören
Kierkegaards“ 1927 betont:

„Diesen Begriff der qualitativen Unterscheidung samt den sich daraus
ergebenden Forderungen der Entscheidung und des Sprungs stellt
Kierkegaard dem romantischen Zerfließen, der romantischen Eins-Füh‐
lung, der allvermittelnden Mediationsdialektik des romantischen Philo‐
sophierens gegenüber“.619

Die Anknüpfung Guardinis an Kierkegaard zusammenfassend kann
also festgehalten werden, dass er sich mit ihm in einer dreifachen
Weise von der hegelisch-romantischen Mediationsdialektik absetzt:
erstens von seinem alles quantifizierenden System hin zur Anschau‐
ung und Begegnung, zweitens von seiner Einebnung von Wider‐
sprüchen und Gegensätzen hin zur klaren Unterscheidung von

616 Ebd., 186.
617 Guardini, Der Ausgangspunkt der Denkbewegung Sören Kierkegaards, 26. In

diesem Artikel hielt er ebenso fest: „‘System‘ bedeutete den Versuch, durch die
quantitative Auffassung des Seienden, durch eine darauf aufbauende Technik
der gradweiten Vermittlung Qualität in Qualität, den erkennenden und han‐
delnden Akt aus einem Qualitätsbereich in den anderen zu überführen“. (Ebd.,
27).

618 Ebd., 26.
619 Ebd., 27.

4 Die transzendentalen Gegensätze

403

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gegensatz und Widerspruch und drittens weg vom prozessualen
Übergang der Pole ineinander hin zu einer Betonung der qualitati‐
ven Besonderheit der Gegensatzseiten. Auch den Ausgangspunkt bei
der Existenz und beim Lebendig-Konkreten teilt Guardini mit ihm.
Trotz dieser Ähnlichkeiten zeigt sich auch eine Distanzierung vom
Existenzdenken Kierkegaards dort, wo dieser die reine Besonderung
vertritt, und damit die typisch guardinische Methode der Verwin‐
dung, worauf nun eingegangen sei.

4.2.4.2 Wider die reine Verwirklichung der „Besonderung“

Guardini kennt im Anschluss an Kierkegaard gegen Hegel den Pol
der Besonderung, verlässt jenen jedoch dort, wo die qualitative
Besonderung zur Unähnlichkeit verkommt. Wo Menschen so ver‐
schieden sind, dass sie keine Gemeinschaft mehr bilden, oder die
einzelnen Bereiche des Lebens keinen Zusammenhang mehr haben,
entstehe, so Guardini, reine Besonderung: „Autonomismus“. Soll
lebendige qualitative Besonderung sein, „dann muß ein Mindestmaß
von Ähnlichkeit bleiben“620:

„Wesen des Lebens ist es, eigenständige Bereiche in sich zu tragen,
und nicht durch Vermengung, sondern durch Schritt aus einem in den
anderen zu gelangen. Und wenn auch diese Eigenständigkeit sehr groß
sein kann – Wesen des Lebens ist wiederum, nicht in fremde Bereiche
zu zerfallen (der Autonomismus ist Krankheit und seine Konsequenz
Tod), sondern in deren Verwandtschaft Zusammenhang zu haben. Jener
Schritt ist von der ‚Analogie‘ getragen, davon, daß der Qualität des
einen Bereichs die des anderen nicht gleich ist, aber unter Wahrung
ihrer Sonderart, in ihrem Eigensein, entsprechend, verwandt“.621

In diesen Passagen setzt sich Guardini deutlich von der tragischen
Auffassung Kierkegaards ab, die auf der letzten Zuspitzung der qua‐
litativen Seinsanschauung beruhe: „auf der Leidenschaft der Unter‐
scheidung, welche Qualität und Qualität, Ding und Ding, Seinsbe‐
reich und Seinbereich auseinanderreißt, und zwischen alle Bestim‐
mungen, Dinge und Seinsbereiche Inkommensurabilitäten legt“.622

620 Guardini, Der Gegensatz, 96.
621 Ebd., 186f.
622 Guardini, Logik und religiöse Erkenntnis, 193.

Teil III „Gehalt“

404

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Demgegenüber gehe die Ausschließung der Gegensatzseiten in sei‐
ner eigenen Konzeption nicht bis auf die Wurzel, sei nicht absolut,
sondern relativ: „Und zwar dann, wenn wir sie wesensgemäß neh‐
men, das heißt, sie nicht abstrakt, sondern am konkreten Ding voll‐
zogen denken“.623 Die Pole schlössen sich zugleich ein und aus und
diese Gleichzeitigkeit sei, so Guardini, in der Analogie möglich. Das
Verständnis der Relation der Analogie ist entscheidend für Guardi‐
nis Absetzung von Kierkegaard, weshalb es mit dessen Auffassung
des Christlichen verglichen werden soll. Es wird hier also behauptet,
dass der Kern, in dem sich Guardini von Kierkegaard scheidet, theo‐
logischer Natur ist. Zuerst wird knapp auf Kierkegaards Konzeption
und dann auf die Entgegensetzung Guardinis eingegangen.

In seinem Artikel „Logik und religiöse Erkenntnis“ rekurriert
Guardini vor allem auf das dritte Kapitel von Kierkegaards Werk
„Philosophische Brocken“ (1844), das die Überschrift „Das absolute
Paradox; eine metaphysische Grille“ trägt und welches er als den
Angelpunkt von dessen ganzem Schaffen betrachtet.624 Darin wolle
der dänische Philosoph, so Rainer Thurnher, die „Unvereinbarkeit
des Christentums mit dem Hegelschen Systemdenken“ sichtbar ma‐
chen.625 Guardini hatte in seiner Vorlesung „Die christliche Gottes‐
wirklichkeit“ 1925 mit Kierkegaard gegen Hegel in Bezug auf das
Gottesbild dargelegt:

„Zwischen dem Endlichen und dem Absoluten besteht aber nicht nur
ein gradueller Unterschied (unendliche Reihe), sondern auch ein quali‐
tativer. Es ist kein direkter Seinsübergang zwischen beiden Sphären da.
Wollte man einen konstruieren, so geht die Sauberkeit der Begriffe des
Endlichen und des Absoluten verloren. Siehe Kierkegaard“.626

Jedes Existieren sei für Kierkegaard ein Sich-wählen vor Gott zum
Guten (Nähe zu Gott) oder zum Schlechten (Entfernung von Gott).
Die Person verhalte sich in ihrer Paradoxie zu sich selbst627 vor

623 Guardini, Der Gegensatz, 28.
624 Vgl. Guardini, Logik und religiöse Erkenntnis, 191.
625 Thurnher, Sören Kierkegaard, 20.
626 Guardini, Die christliche Gotteswirklichkeit, 202.
627 Das erste Paradox der Existenz besteht für Kierkegaard darin, dass der Ur‐

sprung des Selbst „undurchdringlich“ ist. Das zweite Paradox bestehe in der
Endlichkeit der Existenz und das dritte in ihrem Verhältnis zur Zukunft. (Vgl.
Thurnher, Sören Kierkegaard, 36).

4 Die transzendentalen Gegensätze

405

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gott, dem absoluten Paradox, was Guardini als das Herzstück von
Kierkegaards Personenbegriff ausmacht: „Person ist auf Gott hin,
ist religiös oder ist überhaupt nicht“628. Gott sei für ihn das „Nicht-
zu-Denkende“, das „Unbekannte“, das der menschliche Verstand ent‐
decken wolle, aber nicht könne, wie Kierkegaard in einer Stelle
seines Werkes „Philosophische Brocken“ ausführt, die auch Guardini
zitiert:

„Die paradoxe Leidenschaft des Verstandes stößt also beständig gegen
dieses Unbekannte an, das wohl da ist, aber eben unbekannt ist, und
insofern nicht da ist. Weiter kommt der Verstand nicht; doch in seiner
Paradoxie kann er es nicht lassen, immer wieder zu ihm zu kommen,
und sich mit ihm zu beschäftigen“.629

Das absolute Paradox Gottes630 habe für Kierkegaard zwei Seiten:
„negativ, indem es die absolute Verschiedenheit der Sünde zum
Vorschein bringt, positiv, indem es diese absolute Verschiedenheit
in der absoluten Gleichheit aufheben will“631. Der Weg zum Höchs‐
ten könne nur durch den Untergang der Welt erfolgen, worin sich
eine pessimistische Weltauffassung Kierkegaards zeigt. Gott solle
dadurch die Ehre gegeben werden, dass sich das Geschöpf als Sünde
bekenne, wie Guardini ausführt: „Der entscheidende Vorgang ist ein
Sich-loslassen in den Untergang“.632 Im Sturz ins eigene Nichts sei,
so Guardini über Kierkegaard, „heraustretend im ‚Sprung‘ aus der
Preisgabe des Beweises, Gott da als der ganz Andere“.633 Kierkegaard

628 Guardini, Der Ausgangspunkt der Denkbewegung Sören Kierkegaards, 16.
629 Kierkegaard, Søren, Philosophische Brocken. Auch ein bisschen Philosophie,

in: ders., Gesammelte Werke. Übersetzt von Wolfgang Pfleiderer und Chris‐
toph Schrempf. Band 6, Jena 1910, 1–100, 40; vgl. Guardini, Logik und religiöse
Erkenntnis, 191, wo er diese Stelle aus Kierkegaards „Philosophischen Brocken“
zitiert.

630 Das absolute Paradox sei es, dass Gott der Ewige in der Zeit erschienen und
am Kreuz gestorben sei. Eine Übereinstimmung damit könne niemals im Den‐
ken aber in der Existenz erlangt werden, indem der Mensch versucht, diesen
Wahrheiten existenziell nachzukommen. Eine solche subjektive Wahrheit hat
ihr Maß nicht in der Evidenz, sondern, so Rainer Thurnher, in der „Intensität
der Aneignung. […] Sie ist keine intellektuelle, sondern eine existentielle Leis‐
tung“. (Thurnher, Sören Kierkegaard, 39).

631 Kierkegaard, Philosophische Brocken, 43.
632 Guardini, Logik und religiöse Erkenntnis, 194.
633 Ebd., 193.

Teil III „Gehalt“

406

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kenne einen „qualitativen Übergang des Sprunges“ vom Nichtglau‐
ben zum Glauben.634

Die Korrektur Guardinis in seiner Gegensatzlehre liegt darin, dass
„die Eigenständigkeit, welche jenen ‚Schritt‘ nötig machte, doch wie‐
derum auf Verwandtschaft ruht, und jener Schritt so kein ‚Sprung‘
ins ganz Fremde ist“.635 Übernimmt er also auch den Terminus des
„Sprungs“ von ihm, so verwindet er ihn doch dahin, dass er nicht ins
ganz Andere gehe, sondern in ein Verwandt-Verschiedenes:

„Und der Akt, durch den eines erfaßt wird, setzt voraus, daß zugleich
das andere mitgefaßt werde. Freilich enthält dieser Akt eine unver‐
mischte Zweiheit, und kommt vom einen nur so zum Anderen, daß er
es eben als qualitativ Anderes erfaßt, durch einen ‚Schritt‘, nicht durch
unmerklichen Übergang. Welcher Schritt aber nicht in ein absolut An‐
deres hinüberführt, sondern in ein Gefordert-Anderes; ein Verwandt-
Verschiedenes“.636

Da der Grund von Kierkegaards Existenzdenken ein theologischer
ist, besteht auch Guardinis Korrektur auf dieser Ebene, was im
Folgenden dargestellt sei. Guardini stimmt Kierkegaard zunächst
darin zu, dass das Christlich-Göttliche und das Naturhaft-Kulturelle
qualitativ verschieden seien. Vom Endlichen zum Unendlichen gebe
es also nicht den Weg der Steigerung, worin Guardini Kierkegaard
gegen Hegel folgt. Dies bedeutet für ihn – und darin liegt die große
Differenz beider – jedoch weder einen Verzicht auf eine direkte Aus‐
sage über Gott noch eine Auflösung der Relation des Kontingenten
zu ihm.637 Vielmehr gehe ihr Verhältnis durch das nicht aufzulösen‐
de Geheimnis des Übersetzungspunktes der Analogie hindurch, die
er wie folgt definiert:

„Die Inhalte des Endlichen werden gleichsam von der Endlichkeitsebe‐
ne losgelöst, ihrer reinen Positivität nach genommen und auf die Bedeu‐
tungsebene des Absoluten übertragen“.638

Der zentrale Fehler Kierkegaards besteht für Guardini darin, dass
„das Moment der Analogie praktisch ausfällt. Hier liegt die Wurzel

634 Vgl. Kierkegaard, Nachschrift zu den Philosophischen Brocken I, 110.
635 Guardini, Der Gegensatz, 186.
636 Ebd., 48.
637 Vgl. Guardini, Gedanken über das Verhältnis von Christentum und Kultur, 177.
638 Ebd., 179.

4 Die transzendentalen Gegensätze

407

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für alle Unmöglichkeiten seines Standpunktes“.639 Der „Grundfehler“
liege in dessen Versuch, das Christentum rein zu fassen als von
der Schöpfung abgelöstes „christianistisches Christentum“.640 Das
sei aber in katholischem Verständnis eine Häresie, da dies die ech‐
te Inkarnation, das Kommen in „sein Eigentum“ (Joh 1,11) leugne.
Guardini betont gegen Kierkegaard: „Das Wort der Erlösung muß
bezogen bleiben auf das Wort der Schöpfung“.641 In der Inkarnation
trete die grundlegend andere Wirklichkeit Gottes in die von Gott
geschaffene Natur ein, die also relativ eigenständig sei, aber eben
durch die Schöpfung einem anderen Qualitätsbereich angehöre und
nicht dem Göttlichen:

„Nur wenn das klare Gefühl für die natürliche Gegebenheit des Schöp‐
fer-Gottes gewahrt bleibt, bleibt das christliche Gefühl für das Geheim‐
nis des geoffenbarten Dreieinigen Gottes wach. Das gilt Kierkegaard
gegenüber“.642

Und mit Massimo Borghesi kann festgehalten werden:
„Der Däne erscheint in seinem übertriebenen Dualismus zwischen
Gnade und Natur, in seinem radikalen Aktualismus, in dem der Geist
die dialektische Negation der Natur ist, als Gegenpol zum Naturalismus
Dostojewskis und vor allem als Antityp zu Nietzsche“.643

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass Guardini die qualitative
Existenzdialektik Kierkegaards, sein in protestantischer Theologie
gründendes „Entweder / Oder“, mittels der Hinzunahme der Realität
der Schöpfung als Offenbarungsort Gottes verwindet. Zeigte sich
im zweiten intraempirischen Gegensatz von „Form und Formlosem“
die Verwindung Nietzsches in die andere Richtung, dass dessen
Betonung der Erde das Apollinische hinzugestellt werden müsse,
kann hier konkludiert werden, dass Guardini beide Denker ins Ge‐
gensatzverhältnis des Sowohl-als-auch setzt, wie ein Artikel von ihm

639 Ebd., 180.
640 Ebd., 182.
641 Ebd., 182.
642 Ebd., 190.
643 Borghesi, Romano Guardini, 72: “Il danese, nel suo esasperato dualismo tra

grazia e natura, nel suo attualismo radicale, per cui lo spirito è negazione di‐
alettica della natura, appare come l’antitesi del naturalismo di Dostoevskj e, so‐
prattutto, come l’anti-tipo rispetto a Nietzsche” [im Text eigene Übersetzung].

Teil III „Gehalt“

408

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zeigt.644 Für Guardini besteht ein gesundes Christentum im Sowohl-
als-auch von Erde und Höhe und deshalb das Lebendig-Konkrete
in der Gegensatzspannung von „Form und Formlosem“ sowie von
„Verwandtschaft und Besonderung“. Zum Abschluss dieses ersten
transzendentalen Gegensatzpaares und im Anschluss an die einzelne
Zeichnung der zwei Pole soll nun ihr Gegensatzverhältnis zusam‐
mengefasst werden.

4.2.5 Der Gegensatz

Das Lebendig-Konkrete ist in der Gegensatzspannung von „Ver‐
wandtschaft und Besonderung“ gebaut. Gemeinsam mit Kierkegaard
und gegen Hegel und Goethe betont Guardini, dass die Pole für sich
scharf umrissen seien und nicht in den jeweils anderen überführt
werden können. Es bedürfe eines Wagnisses, einer Gefahr, um den
Schritt zum anderen Pol zu wagen. In Absetzung vom „Entweder /
Oder“ Kierkegaards hebt er wiederum die relative Ausschließung
hervor. Die Gegensatzeinheit bestehe nicht etwa darin, „daß die bei‐
den Seiten nur neben einander stünden, zusammengebunden wären.
Es handelt sich um wirkliche Einheit, so eng und innerlich, daß kei‐
ne ohne den Widerpart sein oder gedacht werden kann. Eine Gegen‐

644 Guardini, Der Ausgangspunkt der Denkbewegung Sören Kierkegaards, 23.:
„Romantiker auch er, und sein ganzes Denken Mittel und Ergebnis der Ausein‐
andersetzung mit den romantischen Existenzproblemen. Bei ihm wie bei Kier‐
kegaard wird der Kampf am Christlichen ausgetragen. Wenn ich recht sehe,
finden sich für alle wichtigen Begriffe Kierkegaards parallele bei Nietzsche, nur
daß sie einander antivalent sind. Die beiden stehen wie in unterirdischer Kom‐
munikation. Unterirdisch, denn soviel ich weiß, hat Nietzsche Kierkegaard
nicht gekannt, und hätte jedenfalls wider ihn gestanden, heftiger als gegen
Pascal. Wo der eine Ja spricht, spricht der andere Nein. Aber es sind nicht
absolute, sondern polare Stellungnahmen. Beide waren Menschen, die mit
ihrer Existenz dachten, und von Anlage her stand Kierkegaard am Rande
des gleichen Abgrundes, der Nietzsche am Ende verschlungen hat. Zeugnis
dafür ist die furchtbare Schwermut, unter der er gelebt; Zeugnis jenes Wissens
um letzte Dinge des Daseins, das nur der so tief Gefährdete hat. Zeugnis
endlich ein Zug, den er einmal selbstverräterisch ausdrückt mit dem Wort vom
‚katastrophischen Gebrauch der Kategorien‘. Wie Nietzsche, lebt und denkt
Kierkegaard im Bereich der Grenzwerte. Die Begriffe, die er braucht, sind
Grenzbegriffe.“

4 Die transzendentalen Gegensätze

409

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


satzseite koëxistiert nicht nur, sondern inexistiert der andern“.645 Der
einzelne Pol sei für sich vieldeutig, sei eine schillernde Qualität und
werde erst durch die Relation zum anderen gerichtet. Der Gegensatz
lasse die Pole also ins rechte Maß und Rhythmus treten646, worauf
im Kapitel zur Quantität eingegangen werden wird647.

Diese Polarität beschreibt als transzendentale auch das Gegensatz‐
verhältnis als solches: Die Gegensatzseiten schließen sich in einem
qualitativen Sinne ein, sie können weder ohne einander gedacht
werden noch sein, und zugleich qualitativ aus, d.h. sie können nicht
ineinander überführt werden noch eine Synthese in einem höheren
Dritten bilden, sondern sind eigenständige Qualitäten. Zwischen ih‐
nen besteht das Verhältnis der Analogie, wie Guardini in der Gegen‐
satzlehre darlegt:

„Jener Schritt ist von der ‚Analogie‘ getragen, davon, daß der Qualität
des einen Bereiches die des anderen nicht gleich ist, aber unter Wah‐
rung ihrer Sonderart, in ihrem Eigensein, entsprechend, verwandt“.648

Damit kann aus diesem Gegensatzpaar die nächste These der On‐
tologie des Lebendig-Konkreten festgehalten werden: „AVIII: Die
Gegensatzseiten des Lebendig-Konkreten stehen im Verhältnis von
Verwandtschaft und Besonderung zueinander. Sie stehen im Verhält‐
nis der Analogie zueinander“. Daraus ergibt sich für die Erkenntnis‐
theorie, in der Guardini der Frage des Zueinanders von ratio und
intuitio nachgeht, die korrespondierende These: „BVIII: Der Akt der
Erkenntnis, das Verhältnis von Rationalität und Intuition, besteht
sowohl in ihrer Verwandtschaft als auch in ihrer Besonderung.
Sie schließen qualitativ zugleich einander ein und einander aus.
Zwischen ihnen besteht das Verhältnis der Analogie“. In Guardinis
Gegensatzlehre lässt sich also ein zweifaches analoges Verhältnis
nachweisen: innerhalb des Lebendig-Konkreten sowie zwischen die‐
sem und dem je größeren dreifaltigen Gott, worauf bereits im zwei‐
ten Abschnitt „Grund“ eingegangen wurde. Nach der Darstellung
des ersten sei nun die Untersuchung des zweiten transzendentalen
Gegensatzpaares „Einheit und Mannigfaltigkeit“ vorgenommen.

645 Guardini, Der Gegensatz, 184.
646 Vgl. ebd., 118–139.
647 Vgl. Kapitel „5.2 Die quantitativen Lebensverhältnisse von Maß und Rhyth‐

mus“.
648 Guardini, Der Gegensatz, 187.

Teil III „Gehalt“

410

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.3 Struktiv: Einheit und Mannigfaltigkeit: Romano Guardinis
Auseinandersetzung mit (neu-)platonischem Denken und
Bonaventura

Im Anschluss an den qualitativen Gegensatz von Verwandtschaft
und Besonderung führt Guardini die Polarität von Einheit und
Mannigfaltigkeit aus, die das Verhältnis des Gegensatzes „von der
struktiven Seite her“649 bedeutet. Er bezeichnet es im Eingang zu
den transzendentalen Gegensätzen auch mit „Zusammenhang und
Gliederung“650, wobei hier der ersten Nomenklatur gefolgt wird, da
sie die Anknüpfung an (neu-)platonisches und bonaventuranisches
Denken klarer herausstellt651. Diese Polarität bildet das letzte Gegen‐
satzpaar in Guardinis Reihe der Zeichnung des Lebendig-Konkre‐
ten. Im Folgenden sei zuerst auf seine Phänomenbeschreibungen
und seine Anknüpfung an das bonaventuranische Erbe eingegangen.
Dieses wird im zweiten Kapitel in Bezug auf Bonaventuras Lehre
von den Ideen und vom Geisteslicht entfaltet, um den in seiner Dis‐
sertation und Habilitation gegebenen und in der Gegensatzschrift
verborgenen Reichtum seiner Gedanken zu verdeutlichen, und ab‐
schließend werden die Konsequenzen für Guardinis Gegensatzden‐
ken dargelegt.

4.3.1 Der Bestand des Erfahrbaren und das bonaventuranische Erbe

Guardini greift zur Beschreibung dieser Polarität, wie gewohnt, auf
den Bestand des Erfahrbaren zurück. Das Leben erfahre sich „als
Einheit leiblich-geistigen Seins, die in geschlossener Entwicklung
auf- und abgebaut wird; als Gesamtzug eines umfassenden Lebens‐
aktes, der nie abbricht; als Offenbarung einer einheitlichen Gestalt
und zusammenhängenden Ordnung“.652 So wirken die Organe im

649 Ebd., 96.
650 Vgl. ebd., 88, 99.
651 Dies wird deutlich am Ende seiner Habilitation, wo er ausführt, dass beim

Doctor seraphicus eine „organische Auffassung vom Seienden“ zu finden sei.
Das „Wesen des Organischen“ bestehe darin, dass die Mannigfaltigkeit durch
eine letzte innere Einheit getragen werde: „Es bedeutet gegliederte Einheit
oder zur Einheit zusammengefügte Vielheit“. (Vgl. Guardini, Systembildende
Elemente in der Theologie Bonaventuras, 216f ).

652 Guardini, Der Gegensatz, 97.

4 Die transzendentalen Gegensätze

411

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Körperganzen zusammen, Akte gehen ineinander über und setzen
den früheren fort. In seinem Vortrag „Pluralität und Entscheidung“
aus dem Jahr 1962 spricht er von einer die Mannigfaltigkeit innerlich
bestimmenden Einheit, die sich in der mittelalterlichen Kathedrale,
der scholastischen Summe, und dem „Weltbau von Dantes ‚Gött‐
licher Komödie‘“ eindrucksvoll zeige.653 Diese Haltung wirke, so
Guardini, in der antiken Vorstellung mit, wonach das vollkommene
Sein eine Kugel sei. Dies kann für Guardini jedoch nur in Gott als
„actus purus“, der einfachen „Aktualität des göttlichen Seins“654 ver‐
wirklicht werden, wie es auch Bonaventura in seinem „Itinerarium“
darlegt655. Der Gegensatz des kontingenten Lebendig-Konkreten bil‐
det demgegenüber keine Kugel, sondern die Form des Polyeders,
wie grafisch im Kapitel zur Kreuzung und Reihung der Gegensätze
gezeigt wird. Guardini schlussfolgert aus der Beobachtung der Er‐
fahrung des Pols der Einheit, dass ein Mindestmaß von Vielfalt
gegeben sein müsse, wenn lebendige Einheit vorherrschen soll.656

Das Leben sei nicht reine Kontinuität, da andernfalls vielfältige
Formen zu einem „ausdehnungslosen Punkt“ zusammengeschmol‐
zen werden müssten, und benötige den Pol der Mannigfaltigkeit,
der sich ebenfalls in der Lebenserfahrung zeige.657 So sei ein Kör‐
per in Glieder, in Gewebeeinheiten aufgeteilt, die seelischen Akte
könnten unterschieden werden und auch das Mengenverhältnis der
Gegensatzseiten zueinander sei „mannigfaltig“, d.h. in unterschiedli‐
chen Maßverhältnissen verwirklicht.658 Auch hier gerate die reine
Verwirklichung, wie sie für Guardini dem „psychologischen Atomis‐

653 Vgl. Guardini, Romano, Pluralität und Entscheidung. Vortrag auf der Volks‐
hochschultagung 1962 in Frankfurt am Main. Erstveröffentlichung in: Das
Forum. Zeitschrift der Volkshochschulen Bayerns 1 (1962), hier zitiert nach:
ders. Sorge um den Menschen. Band 1, Mainz – Paderborn 41988, 131–152, 136.

654 Guardini, Der Gegensatz, 98.
655 Vgl. Bonaventura, Itinerarium mentis in deum (Pilgerbuch der Seele zu Gott),

in: ders., Ausgewählte Werke. Zweiter Band. Aus dem Lateinischen übersetzt
von Julian Knaup, Darmstadt 2018, V, Nr. 8: „Weil es [das Sein, Anm. P.M.] das
einfachste und größte ist, darum ist es ganz in allem und ganz außer allem, und
ist somit eine ‚geistige Kugel, deren Mittelpunkt überall und deren Umkreis
nirgendwo ist‘“.

656 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 98.
657 Vgl. ebd., 97f.
658 Vgl. ebd., 119.

Teil III „Gehalt“

412

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mus“659 zu Grunde liegt, in die Unmöglichkeit. Statt wirklicher Glie‐
derung zerfalle das Leben, und bedürfe für seine Lebendigkeit eines
Mindestmaßes an Zusammenhang, sodass er konkludiert: „Damit
haben wir den weiteren Gegensatz der Gliederung und des Zusam‐
menhangs gewonnen“.660

Mit dieser Polarität ist deutlich Guardinis Bezug zum (neu-)pla‐
tonischen und bonaventuranischen Denken gegeben: Platon formu‐
lierte als eine Grundfrage seiner Philosophie, wie sich das Eine
(ἓν) und die unbestimmte Zweiheit (ἀόριστος δυάς) als Prinzipien
zueinander verhalten. Auf diesem primären Gegensatz seien bei ihm,
so Werner Beierwaltes, „alle polargegensätzlichen Seinsprinzipien
(Beständigkeit und Bewegung, Identität und Differenz, Ähnlichkeit
und Unähnlichkeit, Gleichheit und Ungleichheit, Bestimmendes
und Unbestimmtes, Sein und Nicht-Sein) und damit die dialekti‐
sche Struktur des Seienden überhaupt rückführbar“.661 Dieses Ge‐
gensatzpaar bildet für Platon also eine Grundlage seiner Metaphy‐
sik, worauf Guardini zurückgriff, um seine Ontologie des Leben‐
dig-Konkreten zu zeichnen. Diese zweite transzendentale Polarität
findet sich denn auch in Guardinis Forschungen zum Neuplatoniker
Bonaventura wieder, wie er sie in seiner Dissertation und Habilitati‐
on durchführte.

Dieser Gegensatz liege dem Denken Bonaventuras generell zu
Grunde, da bei ihm, so Guardini resümierend nach der Darstellung
der Erlösungslehre in seiner Dissertation, die „mannigfaltigen Er‐
gebnisse doch harmonisch“ zusammengehen und er sie als verschie‐
dene Seiten des einen Erlösungswerks behandle.662 In seiner Habili‐
tationsschrift kommt er zum selben Ergebnis, dass bei Bonaventura
„im Gegensatz zur kritisch sondernden eine den Zusammenhang
suchende Methode“ vorliege, „die die Teilgebiete des Geisteslebens
auf eine tiefere Einheit zurückführen will“.663 In den Werken Bona‐
venturas ergänzten sich schließlich in einem „komplementären Ge‐
gensatz“, so Guardini, die dialektische und die organische Systema‐

659 Ebd., 99.
660 Ebd., 99.
661 Beierwaltes / Menne, Gegensatz, 108.
662 Vgl. Guardini, Die Lehre des hl. Bonaventura von der Erlösung, 187.
663 Guardini, Systembildende Elemente in der Theologie Bonaventuras, 216.

4 Die transzendentalen Gegensätze

413

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tik.664 Gemäß Knoll war für Guardini an Bonaventura die „‚synthe‐
tische Natur‘ seines Denkens“ zukunftsweisend, „die verschiedene,
auch gegensätzliche Denkansätze als durchaus gleichberechtigt aner‐
kennen und nebeneinander bestehen lassen kann“.665 Wird auf die
Ausführungen Guardinis zur Methode Bonaventuras geblickt, kann
festgehalten werden, dass er diese von ihm in seiner Gegensatzlehre
aufnahm und ebenso die verschiedenen Blickrichtungen ineinander
stellte.

In diesem Kapitel der Untersuchung soll aufgrund der inhaltli‐
chen und chronologischen Evidenz Guardinis Konzeption des Ge‐
gensatzes von „Einheit und Mannigfaltigkeit“ anhand seiner Pro‐
motion und Habilitation über Bonaventura aufgezeigt werden. Da
Guardinis intensive Befassung mit platonischem Denken und der
Gestalt des Sokrates erst nach Veröffentlichung der Gegensatzlehre
einsetzte, wie oben gezeigt worden ist666, sei hier allein der bona‐
venturanischen Spur nachgegangen. Dies ist gerechtfertigt, da er,
wie er selbst in seinem Vorwort zur Gegensatzlehre schrieb, an
seinen Versuchen „über die Philosophie und Theologie des heiligen
Bonaventura – über seine Erlösungslehre die eine; die andere, noch
ungedruckt, über die ‚Systembildner‘ seines Denkwerkes“667 den Ge‐
danken der Polarität erprobte und weiterentwickelte.

Da Guardini selbst darauf hinweist, dass seine Darlegungen in
der Gegensatzlehre nicht die Fülle offenlegen668, die sich hinter der
knappen Form verbirgt, scheint es berechtigt, diese hier in Hinblick
auf Bonaventura auszuführen, um dadurch Guardinis Polaritätskon‐
zeption deutlicher herausarbeiten zu können. Dabei wird allein auf
Bonaventuras Lehre von den Ideen und vom Geisteslicht eingegan‐
gen, die im Kontext seiner Lehren von den Lebensantrieben (influ‐
entia sensus et motus) und von der Stufenordnung des Seienden
(gradatio entium) stehen, da sie sowohl das platonische Erbe (Ideen‐
lehre) als auch die Bedeutung des Lichts für Guardini am besten
unterstreichen.

664 Vgl. ebd., 220.
665 Knoll, Glaube und Kultur, 137.
666 Vgl. Teil I Kapitel „3.1 Romano Guardinis Befassung mit (neu-)platonischem

Denken und Bonaventura“.
667 Guardini, Der Gegensatz, XI.
668 Vgl. ebd., 225.

Teil III „Gehalt“

414

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.3.2 Bonaventuras Lehren von den Ideen und vom Geisteslicht

Bonaventura führt auf Grundlage der platonischen Ideenlehre in
augustinischer christlicher Formung aus669, dass es eine Vielzahl
von Ideen gebe, deren reale Einheit in der „Identität des göttlichen
Wesens“ gegeben sei670: „Das ist das Sein schlechthin, das ewig Sei‐
ende, das die Ideen alles Seienden in ihrer Reinheit in sich trägt“.671

Im „Organismus der Ideen“ besteht bei Bonaventura also eine „auf
eine Einheit bezogene Vielheit“672, sodass sich auch dort das zweite
transzendentale Gegensatzpaar Guardinis nachweisen lässt.

Theologisch verbindet Guardini – Bonaventura folgend – bereits
in seiner Dissertation über dessen Erlösungslehre die Lehre von den
Ideen mit der zweiten göttlichen Person der Trinität. Bonaventura
hatte in seiner kurzen Schrift „De reductione artium ad theologiam“
(„Über die Zurückführung der Künste auf die Theologie“) dargelegt:

„Wie also die Dinge von Gott ausgegangen sind durch das Wort Gottes,
so ist zur vollkommenen Rückkehr erforderlich, dass der Mittler zwi‐
schen Gott und den Menschen nicht nur Gott, sondern auch Mensch
ist, damit er die Menschen zu Gott zurückführe“.673

Weil Christus Gott sei, stehe er über den Geschöpfen und habe
„die Kraft, sie zu vielgegliederter Einheit zusammenzufassen“.674 Er
sei als Verbum „‚Medium‘ für die Entstehung der Welt“675, reales
Zwischenglied zwischen erlösendem Gott und erlösungsbedürftiger
Menschheit und führe sie „zur Einheit mit dem alles zu sich sam‐
melnden Vater“676:

„Christus ist Verbum Patris, ars aeterna, mundus archetypus, mundus
intelligibilis, Inbegriff der Ideen, Urbild der wirklichen Dinge. Durch
es hat Gott die Welt geschaffen. […] Durch die Menschwerdung tritt es

669 Vgl. Guardini, Systembildende Elemente in der Theologie Bonaventuras, 75.
670 Vgl. ebd., 9.
671 Bonaventura, Itinerarium, III, Nr. 3.
672 Guardini, Systembildende Elemente in der Theologie Bonaventuras, 137.
673 Bonaventura, De reductione artium ad theologiam (Über die Zurückführung

der Künste auf die Theologie), in: ders., Ausgewählte Werke. Zweiter Band. Aus
dem Lateinischen übersetzt von Julian Kaup, Darmstadt 2018, Nr. 23.

674 Guardini, Systembildende Elemente in der Theologie Bonaventuras, 175.
675 Ebd., 45.
676 Ebd., 166.

4 Die transzendentalen Gegensätze

415

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


realiter in die Schöpfung als deren Glied ein. Und zwar als Mensch, der
die Welt in seinem Sein zusammenfaßt“.677

In der von Guardini in seiner Dissertation untersuchten Soteriologie
und Christologie Bonaventuras zeigt sich Jesus der Christus also
als das Prinzip des Gegensatzes von „Einheit und Mannigfaltigkeit“.
Damit erweist sich auch an dieser Stelle, dass der Grund und auch
das „Auf-hin“ von Guardinis Lehre vom Gegensatz in der Theologie
liegt.

Wie in Bonaventuras Lehre von den Ideen beruht auch seine Leh‐
re vom Geisteslicht, vom lumen mentis, auf dem Prinzip von Einheit
und Mannigfaltigkeit. Bei ihm, dem „Lichtmetaphysiker schlecht‐
hin“678, entstamme, so Guardini, der Terminus der „influentia“, der
Vorstellung, „daß alle Dinge und Wirkungen aus einem Urquell
emanieren“679. Das Licht ströme aus dem einen Urgrund hervor und
teile sich vielfach mit. Guardini zitiert Bonaventura mit den Worten,
dass das Licht sich selbst aus sich selbst vervielfältige: „Lucis est ex
se ipsa se ipsam multiplicare“.680 Die Verbindung des Unendlichen
mit dem Endlichen geschehe in der „Lichtemanation“681. Da bei
Bonaventura das „Sein selbst ein Lichtsein ist und das Wirken eine
Lichtwirkung“682, da „Sein = Licht“683 gelte und auch die Begriffe
des Lichts, des Seienden und des Guten bei ihm synonym verwendet
werden684, folge, dass das vielfältige Seiende aus dem einen Zentrum
emaniere und in es wieder zurückkehre685. Das Licht fließe, so Silva‐
no Zucals korrekte Beobachtung zu Guardinis Bonaventuradeutung,
von Gott aus in die unterschiedlichen Stufen des Seins und diese
Mannigfaltigkeit kehre dann wieder in der Gegenbewegung zum
Einen zurück („il molteplice che desidera ritornare all’Uno“).686 Die
Dinge sind bei Bonaventura in einer Stufenleiter geordnet, die sich

677 Ebd., 49.
678 Ebd., 83.
679 Ebd., 27.
680 Ebd., 23.
681 Ebd., 79.
682 Ebd., 23.
683 Ebd., 70.
684 Vgl. Bonaventura, Itinerarium, V, Nr. 4.
685 Vgl. Guardini, Systembildende Elemente in der Theologie Bonaventuras, 24.
686 Zucal, L‘antropologia sapienziale di Romano Guardini alla scuola di San

Bonaventura, 40.

Teil III „Gehalt“

416

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


an ihrer Nähe zum Licht, d.h. zu Gott, bemisst. Die Rückkehr zu
ihm auf dieser Stufenleiter beschreibt der seraphische Lehrer in
seinem „Itinerarium“, in dem er betet:

„Dank sei Gott durch Jesus Christus, unseren Herrn, der uns aus der
Nacht zu seinem wunderbaren Licht hinübergeführt hat, denn durch
diese von außen dargebotenen Lichter werden wir befähigt, wieder vor
den Spiegel unseres Geistes zu treten, in dem das Göttliche aufleuch‐
tet“.687

Guardini betont die Lichtlehre Bonaventuras zusammenfassend:
„Die mystische Betrachtungsweise sucht das Mannigfaltige mit dem
Einfachen, das Endliche mit dem Unendlichen zu verbinden. […] Das
geschieht vor allem durch die Lichttheorie. Wenn Gott, Seele und ma‐
terielles Ding Licht sind – natürlich nur in analoger Weise –, dann
geht eine Linie der Verwandtschaft vom Höchsten bis zum Tiefsten.
Durch die Idee der gradatio wird dieser Zusammenhang in Stufen der
Lichthaftigkeit geordnet“.688

Theologisch vollziehe Bonaventura, so Guardini, aufbauend auf der
Theorie des lumen mentis die Gleichsetzung „Verbum = lumen men‐
tis“.689 So solle der „Vater des Lichts“ („Patrem luminum“) demütig
angerufen werden690, werde die Seele „von göttlichem Licht“ („lu‐
mine divino“) erleuchtet691, die Gnade als „übernatürliches Licht“
bezeichnet, hätten die Gaben des Heiligen Geistes Lichtcharakter
und werde in der Auferstehung der Leib von höchster Helligkeit des
Lichts erstrahlen692.

In Guardinis Ausführungen zu diesen zwei Lehren Bonaventuras,
die auf dem Gegensatz von Einheit und Mannigfaltigkeit gründen
und ihn explizieren, erweist sich wieder, dass seine Gegensatzlehre
auf theologischem Fundament ruht. Ausgehend von Guardinis Be‐

687 Bonaventura, Itinerarium, II, Nr. 13.
688 Guardini, Systembildende Elemente in der Theologie Bonaventuras, 213.
689 Ebd., 51.
690 Bonaventura, Soliloquium de quatuor mentalibus exercitiis (Alleingespräch

über die vier geistlichen Übungen), in: ders., Ausgewählte Werke. Erster Band.
Aus dem Lateinischen übersetzt von Josef Hosse, Darmstadt 2018, Prolog,
Nr. 4.

691 Bonaventura, Soliloquium, I, Nr. 9.
692 Guardini, Systembildende Elemente in der Theologie Bonaventuras, 53, 61, 69.

4 Die transzendentalen Gegensätze

417

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fassung mit Bonaventura sollen nun Rückschlüsse auf das Gegen‐
satzdenken gezogen werden.

4.3.3 Die Bedeutung Bonaventuras für Guardinis Gegensatzdenken

In Bonaventuras Lehren von den Lebensantrieben, von den Ideen,
vom Geisteslicht und von der Stufenordnung des Seienden liegt für
Guardini noch ein „letztes organisches Moment“, dass „die gesamte
Mannigfaltigkeit auf einen letzten Einheitspunkt bezogen“ sei:

„Gott ist das Urlicht, an dem alles andere Licht Teil hat; die Fülle aller
Urbildlichkeit, die sich in den Ideen spezifiziert und von den Dingen
abgebildet wird; er ist absolute Wahrheit, Gutheit, Schönheit, und be‐
stimmt als solche durch das lumen mentis die ganze Mannigfaltigkeit
des Geisteslebens; er ist ens summum, mit Bezug auf das die gradatio
entium besteht; er ist Quell der Influenz, die das Seiende übernatürlich
belebt und hierarchisiert; er ist der Ausgangspunkt alles Seienden, zieht
es zugleich durch die Kraft seiner Liebe an sich, und wird so zum
Zielpunkt der geistigen Bewegung alles Geschaffenen“.693

Die Liebe trete im Gegensatz von Einheit und Mannigfaltigkeit als
Grundkraft hervor. Aus ihr, durch sie und in ihr seien alle Dinge
von Gott geschaffen. Sie sei das „Band vollkommener Einigung“694

zwischen den Seienden und zudem, angelehnt an den platonischen
Eros, die Kraft, die sie wieder hinaufziehe:

„Die Grundkraft, die diesen ‚circulus intelligibilis‘ beherrscht, ist die
Liebe: amor effusivus der göttlichen Gutheit, im Akt der Schöpfung;
amor unitivus der Geschöpfe, durch den sie zu ihrem Ursprung zurück‐
streben“.695

Mit Guardinis Darlegungen zu Bonaventura kann in Hinblick auf
das transzendentale Gegensatzpaar „Einheit und Mannigfaltigkeit“
zusammengefasst und philosophisch-theologisch vertieft werden:
„AIX: Das Lebendig-Konkrete bildet sowohl eine Einheit als auch
ist gegensätzlich gebaut, ist mannigfaltig“. Die transzendentalen
Gegensätze betreffen zudem das Verhältnis des Gegensatzes als sol‐
ches, sodass für dieses gilt: Es ist Einheit in Vielfalt und Vielfalt in

693 Ebd., 219.
694 Ebd., 113.
695 Ebd., 117.

Teil III „Gehalt“

418

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einheit. Zeigte sich dieses Verhältnis bereits als Analogie, kann nun
näher bestimmt werden, dass deren Grundkraft die Liebe ist. Da das
Erkennen dem Sein entspricht, ergibt sich für den Erkenntnisakt:
„BIX: Der Erkenntnisakt ist sowohl einer als auch in sich gegensätz‐
lich gebaut in Rationalität und Intuition. Die diese Analogie verbin‐
dende Grundkraft ist die Liebe“.

Weiterhin folgt aus den Ausführungen Guardinis in seiner Habi‐
litation notwendigerweise die Öffnung der Gegensatzlehre auf den
dreifaltigen Gott hin:

„So steht Gott als letzter Einheits- und Beziehungspunkt, als Quelle und
Maßstab allem Einzelnen gegenüber. Die Beziehung auf ihn bildet das
organisierende Prinzip des Seienden“.696

Der Jesuit Franz Sladeczek SJ bestätigt in seiner Rezension der
Gegensatzlehre diese Gedankenrichtung, wenn er schreibt, dass die
Scholastiker in „ordo“ (Ordnung, Harmonie), „modus“ und „species“
einen „Reflex der heiligsten Dreifaltigkeit“ sahen, „wie auch die
ganze Gegensatzlehre ontologisch ihre tiefste Wurzel in diesem hei‐
ligsten Geheimnisse haben dürfte“.697 Mit diesem Hinweis auf den
Grund der Gegensatzlehre auch im letzten der acht Gegensatzpaare
ist ihre Darstellung abgeschlossen.

Guardini zweifelt nach der Darlegung der Polaritäten in seiner
Gegensatzschrift, ob es ihm gelungen sei, die Relation des Gegensat‐
zes den Mitdenkenden „klar zu bringen“. Das Verhältnis dürfe nicht
widersprechend sein. „Wohl aber logisch nicht vollziehbar, denn es
handelt sich um das Lebendige“.698 Es dürfe weder zur intuitiven
noch zur rationalen Seite hin aufgelöst werden, was er als seine be‐
sondere Aufgabe betrachtet, und er schließt mit der vielsagenden Be‐
merkung: „Wahrscheinlich muss ihre Erfüllung mit einem Rest von
Unklarheit bezahlt werden“.699 Er sieht selbst, dass das von ihm – ge‐
meinsam mit Neundörfer – erarbeitete Gegensatzverhältnis logisch
nicht komplett vollziehbar ist, da es sich mit dem konkreten Leben
befasst. Dieses besteht für Guardini in den acht Gegensatzpaaren.
Darüber hinaus gibt er Hinweise auf die weitergehende Komplexität
des Lebendig-Konkreten, auf die im Folgenden eingegangen sei.

696 Ebd., 219.
697 Sladeczek, Zur Gegensatzlehre, 248.
698 Guardini, Der Gegensatz, 104.
699 Ebd., 104.

4 Die transzendentalen Gegensätze

419

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Die Komplexität des Lebendig-Konkreten

Guardini beschreibt in seiner Gegensatzlehre acht Gegensatzpaare:
zuerst die drei intraempirischen „Akt und Bau“, „Form und Formlo‐
ses“ und „Besonderes und Allgemeines“, dann die drei transempiri‐
schen „Produktion und Disposition“, „Ursprünglichkeit und Regel“
und „Immanenz und Transzendenz, sowie schließlich die zwei trans‐
zendentalen „Verwandtschaft und Besonderung“ und „Einheit und
Mannigfaltigkeit“. Im Anschluss an deren Darlegung stellt er die
Frage, ob innerhalb ihrer eine Ordnung bestehe und welcher Art sie
sei.700

Die Untersuchung der Ontologie des Lebendig-Konkreten ist also
mit der Darstellung der acht Gegensatzpaare nicht abgeschlossen,
sondern wird in diesem Kapitel fortgeschrieben. Dabei wird zuerst
auf die Verhältnisse der Kreuzung und der Reihung eingegangen,
wie sie sich für Guardini unter den einzelnen Gegensatzpolen und
-paaren zeigen. Das Beziehungsgeflecht der Pole wird dabei von
einer 1:1-Relation innerhalb einer Polarität auf die Multidimensiona‐
lität eines Polyeders mit vielen Kombinationsmöglichkeiten geweitet.
Im zweiten Kapitel kommen die quantitativen Lebensverhältnisse
von Maß und Rhythmus zur Sprache. Die Gegensatzseiten stehen
nicht nur in einer qualitativen und struktiven Relation zueinander,
sondern für Guardini ebenso in einer quantitativen. Mittels des
gewonnenen Mengenverhältnisses begründet er im Anschluss die
Möglichkeit der Zusammenfügung einzelner Gegensatzeinheiten zu
höheren Gegensatzgruppen, was im dritten Kapitel dargestellt wird.
Die Untersuchung der Komplexität des Lebendig-Konkreten wird
mit einem Ausblick auf die Entwicklung einer „Kritik der konkreten
Wertungsfähigkeit“ beschlossen, in der ausgehend von Kreuzung,
Reihung, Maß und Rhythmus mittels der mesotes-Lehre des Aristo‐
teles und der discretio-Regel des heiligen Benedikt ein Weiterdenken
der Gegensatzlehre angedeutet werden soll. Die Bezüge zu beiden
werden nicht bereits in der Darstellung des Maßes erfolgen, da sie in
Hinblick auf das konkrete Werturteil, bzw. theologisch eine Theorie
der (geistlichen) Unterscheidung, einen besseren Untersuchungsort
erhalten.

700 Vgl. ebd., 100.

Teil III „Gehalt“

420

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5.1 Die Verhältnisse Kreuzung und Reihung

Die Verhältnisse der Kreuzung und Reihung hatte Guardini in
„Gegensatz und Gegensätze“ noch vor den einzelnen Gegensatzpaa‐
ren701 und dann in der Gegensatzlehre 1925 an diese anschließend
und erfahrungsgesättigt behandelt. Zuerst sei die Relation der Kreu‐
zung und dann diejenige der Reihung dargestellt.

Guardini beschreibt die Beziehung der Kreuzung, die er einem
frühen Aufsatz Georg Simmels entlehnt haben könnte702, zunächst
am Beispiel des Aktes, dass dieser sowohl Fülle als auch Form in sich
enthalte und eine dynamische Fülle und dynamische Form bilde.
Er stellt dieses Verhältnis sowohl in „Gegensatz und Gegensätze“ als
auch in der Gegensatzlehre grafisch in Form eines „Gegensatzkreu‐
zes“ dar703:

Grafik 6: Das Gegensatzkreuz Grafik 7: Das Gegensatz-Doppelkreuz

Diese Relation könne nicht nur zwischen zwei Gegensätzen, son‐
dern auch zwischen dreien bestehen. Enthält jede Gegensatzseite ein
Mindestmaß der anderen in sich, stehe Akt zugleich in Beziehung
zu beiden Polen eines Gegensatzpaares – beispielsweise könne er
sowohl auf das Ganze als auch auf das Besondere gerichtet sein704 –
womit sich folgende Definition des „Doppelkreuzes“ ergibt:

701 Vgl. Guardini, Gegensatz und Gegensätze, 7–9.
702 Vgl. dafür Teil I Kapitel „2.2 Ein früher philosophischer Einfluss: Ein Aufsatz

Georg Simmels (1904)“.
703 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, Anhang; Ders., Gegensatz und Gegensätze, 7f.
704 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 105f.

5 Die Komplexität des Lebendig-Konkreten

421

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Das Kreuzungsverhältnis bedeutet also, daß in jeder Gegensatzseite
jeweils beide Seiten der beiden anderen Gegensatzpaare, unmittelbar
oder mittelbar, mitgegeben sind“.705

Das Verhältnis der Kreuzung könne wie bei den intraempiri‐
schen auch innerhalb der transempirischen und transzendentalen
Gegensätze vorliegen sowie zwischen intra- und transempirschen
und transzendentalen Gegensätzen, wie er am Beispiel der „Produk‐
tion“ verdeutlicht. Sie bringe Struktur hervor, die Akt mit enthalte,
die beide in Fülle und Form bestehen und auf Ganzheit und Be‐
sonderheit ausgerichtet seien. Zudem enthalte sie qua ihrer Gegen‐
sätzlichkeit die Bestimmungspaare der Gegensätzlichkeit „Verwandt‐
schaft und Besonderung“ sowie „Einheit und Mannigfaltigkeit“ in
sich.706 Karl Wucherer-Huldenfeld arbeitet in seiner Untersuchung
der Gegensatzlehre heraus, dass sich aus den acht Gegensätzen
und 16 Gegensatzseiten insgesamt 120 Beziehungslinien im Verhält‐
nis der Kreuzung ergeben und hat diese mittels Grafiken veran‐
schaulicht707:

705 Ebd., 107.
706 Vgl. ebd., 109f.
707 Vgl. Wucherer-Huldenfeld, Die Gegensatzphilosophie Romano Guardinis, 56–

57b.

Teil III „Gehalt“

422

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grafik 8: Der harmonische Polyeder

Diese Grafik des gleichmäßigen Polyeders zeigt die von Guardini
mittels des Verhältnisses der Kreuzung beschriebene Komplexität
des Lebendig-Konkreten und das Gehaltensein bzw. Ineinanderlau‐
fen aller Spannungen durch die Mitte. Vermag das Bild das Bezie‐
hungsgeflecht auch zu veranschaulichen, ist es doch zugleich unge‐
nügend, da eine derartige ausgeglichene Harmonie der Gegensatz‐
seiten zueinander allein in Analogie dem Leben Gottes vorbehalten
ist. Im kontingenten Lebendig-Konkreten hingegen bestehen ver‐
schiedene Maßverhältnisse, sodass der Polyeder zahlreiche Dellen
und Ecken erhält. Ist in einem Lebendig-Konkreten z.B. mehr Bau
als Akt verwirklicht, müsste jene Seite mehr zum Mittelpunkt ver‐

5 Die Komplexität des Lebendig-Konkreten

423

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schoben werden, während diese mehr nach außen verlagert wäre.
Daraus ergibt sich folgende grafische Darstellung708:

Grafik 9: Der lebendig-konkrete Polyeder

Mit der Relation der Kreuzung der Gegensätze hat Guardini also
ein Instrument geschaffen, um die Vielschichtigkeit des ganzen und
einheitlichen Lebendig-Konkreten beschreiben zu können. Dabei
geht die einzelne Vielschichtigkeit nicht verloren, sondern behält ihr
Eigenrecht.

Neben das Verhältnis der Kreuzung tritt dasjenige der Reihung709,
das jenes nicht aufhebt, sondern durch es hindurchgeht. Es ruht

708 Ein herzlicher Dank gebührt Herrn Aaron Metzlaff für die Erstellung der
Grafiken.

709 Den Begriff der „Reihe“ führt er in seiner Dissertation über Bonaventura an,
wenn er sowohl die verschiedenen Seiten der Erkenntnistheorie (induktiv und
deduktiv) als auch die Pole von dessen Erlösungslehre als „Gedankenreihen“
bezeichnet. (Guardini, Die Lehre des hl. Bonaventura von der Erlösung, 149,
158). Der Begriff findet sich zudem in einem Brief an Weiger aus dem Jahr

Teil III „Gehalt“

424

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wesentlich auf den beiden transzendentalen Gegensatzpaaren „Ver‐
wandtschaft und Besonderung“ sowie „Einheit und Mannigfaltig‐
keit“. Wie bereits in der Darstellung der Gegensatzpaare deutlich
geworden, ähneln sich manche von Guardini angeführten Gegen‐
satzseiten stark, z.B. innerhalb der transempirischen Produktion
und Ursprünglichkeit, bei denen er mit Sombart, Nietzsche und
der Wirkweise des Künstlers ähnliche Verweise angibt.710 Aufgrund
solcher „Verwandtschaftsbeziehungen“, die gemäß der Korrektur mit‐
tels des Pols der Besonderung keine Selbigkeit bedeuten, ergibt
sich eine Ordnung der enantiologischen Reihen, die in „Gegensatz
und Gegensätze“ und der Gegensatzlehre identisch sind. Die Pole
einer Seite bilden in ihrer Mannigfaltigkeit eine Einheit. Die erste
Reihe sind Akt, Fülle, Einzelheit, Produktion, Ursprünglichkeit, Im‐
manenz, Verwandtschaft und Einheit und die zweite Reihe Bau,
Form, Ganzheit, Disposition, Regel, Transzendenz, Besonderung
und Mannigfaltigkeit.711 Die Gegensatzseiten einer Reihe stehen für
Guardini in einem Verhältnis der „Wahlverwandtschaft“712.

1916, in dem er über die „beiden ‚Reihen‘“ spricht, die Weiger bekannt seien.
(Vgl. Brief an Weiger vom 20. Oktober 1916, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 199).

710 Vgl. dafür Kapitel „3.2 Produktion und Disposition“.
711 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 113; Ders., Gegensatz und Gegensätze, 14.
712 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 115.

5 Die Komplexität des Lebendig-Konkreten

425

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grafik 10: Die zwei Gegensatzreihen

Innerhalb der beiden Reihen beschreibt Guardini dieselben Phäno‐
mene, wie er sie innerhalb eines Gegensatzpaares ausgeführt hat:
Zwischen den Gegensatzpolen einer Reihe bestehe zwar Ähnlichkeit,
doch würden sie sich nicht vermischen. Zudem würden sie nicht in‐
einander übergehen, sondern die Reihe mache einen Sprung, wenn
sie vom intraempirischen zum transempirischen und zum transzen‐
dentalen Gegensatz voranschreite. Innerhalb einer Reihe herrsche
auch ein eigenes Maßverhältnis, das einem Puls gleiche. Die in einer
Reihe stehenden Gegensatzseiten würden im Maßverhältnis mitein‐
ander fallen und steigen, zudem woge das Maßverhältnis zwischen
den Reihen hin und her.713

Diesen Reihen liege, so Guardini, der eine „Grundgegensatz alles
Lebendigen, der tatsächlich alles umfaßt“714 zu Grunde, doch könne
er nicht in einem Begriff ausgedrückt werden, da er sonst farblos
und leer würde. Die „Grundpolarität des Lebens überhaupt“715 kön‐
ne nur in Bildern oder Symbolen und nur in einer „Vielheit von

713 Vgl. ebd., 133.
714 Ebd., 117.
715 Ebd., 188.

Teil III „Gehalt“

426

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


besonderen Begriffen ausgesprochen werden: Eben den beiden en‐
antiologischen Reihen“716.

Im Phänomen der Reihe zeigt sich, dass Guardinis (und Neundör‐
fers) Gegensatzdenken zuerst aus der Erarbeitung einer Charaktero‐
logie entsprang. Den Reihen komme eine hervorragende Stellung
für die Darlegung einer Typenlehre zu, da sich laut Guardini alle
Phänomene auf diese beiden grundlegenden Typen des Lebens,
diese beiden Reihen, zurückführen lassen717, wie er in der Gegen‐
satzlehre schreibt: „Es sind die beiden Grundtypen des Lebens“718.
Bereits in „Gegensatz und Gegensätze“ hatte er ähnlich bemerkt:

„Diese Reihen haben […] die große Bedeutung, daß sie immer jeweils
ganz auftreten, also aus dem Vorhandensein eines Gliedes auf das der
übrigen geschlossen werden kann“.719

Jede Strukturlehre des Lebens beruhe auf diesen beiden Reihen,
er habe dies psychologisch, soziologisch, philosophisch und theolo‐
gisch geprüft.

Das Gegensatzdenken Guardinis ist nicht abstrakt theoretisch,
sondern lebendig konkret, sodass er neben den qualitativen und
struktiven Gegensatzbestimmungen auch die quantitativen Lebens‐
verhältnisse von Maß und Rhythmus kennt720, die sowohl innerhalb
eines einzelnen Gegensatzpaares wie innerhalb der Gegensatzreihen
und der Kreuzungsverhältnisse auftreten. Auf diese beiden Relatio‐
nen sei im Folgenden eingegangen.

5.2 Die quantitativen Lebensverhältnisse von Maß und
Rhythmus

Guardini nimmt nach der Betrachtung des Gegensatzes von seiner
qualitativen und struktiven Seite her das „quantitative Verhältnis

716 Ebd., 117.
717 Vgl. ebd., 116f.
718 Ebd., 187.
719 Guardini, Gegensatz und Gegensätze, 8.
720 Wenige Hinweise zum quantitativen Verhältnis wurden bereits im Kapitel

„2.3.2 Besonderes I: Der Einzelne und die Gemeinschaft in der Gegensatz‐
lehre“ gegeben.

5 Die Komplexität des Lebendig-Konkreten

427

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Gegensatzseiten zueinander“ in den Blick.721 In „Gegensatz und
Gegensätze“ hatte er dieses noch vor der Darstellung der einzelnen
Gegensätze behandelt und ausgeführt:

„Wenngleich stets, wie es im Wesen des Gegensatzes liegt, beide Gegen‐
satzseiten zugleich gegeben sind, so ist doch das Quantitätsverhältnis
und damit das Überwiegungsmaß unbegrenzt verschiebbar“.722

Neben der qualitativen und struktiven festen Ordnung des Gegen‐
satzes bestehe im Lebendig-Konkreten ein Maßverhältnis „beständi‐
gen Fließens und Werdens“723, und zugleich zeige sich darin auch
etwas „Festes: Eine Regel“, d.h. „Rhythmus“724. Maß und Rhythmus
bilden also das Quantitätsverhältnis des Lebendig-Konkreten. Sie
werden von Guardini nicht im Rahmen der acht Polaritäten aufge‐
führt, vielmehr, so die hier vertretene These, beschreiben sie die
Lebendigkeit der Beziehung der Gegensatzseiten zueinander inner‐
halb eines Gegensatzpaares. Mit der Einführung von Maß und
Rhythmus in das Gegensatzverhältnis verlässt er bewusst einen rein
logischen Charakter des Gegensatzdenkens und bestimmt das Ge‐
gensatzverhältnis nicht als statische, sondern als lebendige Größe.
Im Unterschied zu „Gegensatz und Gegensätze“ erläutert er das
quantitative Verhältnis in seiner Gegensatzlehre deutlich ausführli‐
cher und erfahrungsgesättigt, was auf seine stärkere Befassung mit
der Lebensphilosophie, namentlich dem Pädagogen Fritz Klatt, zu‐
rückzuführen ist. Im Folgenden wird zuerst auf das Verhältnis des
Maßes eingegangen und dabei die Kategorie der Zeitlichkeit mit
berücksichtigt. Anschließend wird auf die verschiedenen Rhythmen
des Lebendigen eingegangen.

5.2.1 Maß

Zwischen den Gegensatzseiten besteht für Guardini ein verschieb‐
bares Maßverhältnis. Das Mengenverhältnis sei per definitionem
mannigfaltig, doch gebe es in ihm „feste Punkte“ und eine „Regel“:

721 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 118.
722 Guardini, Gegensatz und Gegensätze, 6.
723 Guardini, Der Gegensatz, 132.
724 Ebd., 134.

Teil III „Gehalt“

428

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Rhythmus.725 Es enthält für ihn drei Grenzwerte: die je reine
Verwirklichung einer der beiden Gegensatzseiten sowie deren Har‐
monie.

Eine Annäherung an das Maximum einer Gegensatzseite bedeute
eine Zunahme am Typus dieser Seite und damit auch an Leben‐
digkeit: „Kraft, Umfassung, Deutlichkeit, Entschiedenheit, Sinnsätti‐
gung nehmen zu“.726 Zugleich steige mit der Annäherung an das
Maximum die Gefährdung des Lebens, da die reine Verwirklichung
einer Seite den „Untergang des Lebendigen“727 bedeute. Die „reine
Seite“ sei deshalb ein „Grenzbegriff“ und „Grenzwert“.728 Ein eben‐
solcher sei auch das dauerhafte Gleichgewicht zwischen beiden Sei‐
ten. Die „Vollendung der Harmonie“729 sei zwar ein edler Wert, doch
zugleich der Tod des Lebens, da in ihm das Leben „gestillt“ und „in
Ganzheit geschlossen“ werde:

„Das Verhältnis des Gleichgewichtes ist eine Ausnahmestellung; nur
möglich als Übergang. Als dauernd genommen bildet es wiederum
einen Grenzfall, der nur im Untergang des Lebens, im Tod verwirklicht
werden könnte“.730

Somit kann festgehalten werden, dass das Leben für Guardini so‐
wohl von den beiden Grenzwerten der reinen Verwirklichung als
auch vom inneren Grenzwert der Harmonie her gefährdet ist. Al‐
le drei sind „Vollendungsziele, Vollkommenheitsformen“731, die sich
aber nur durch den Untergang des Lebendigen, den Tod, erreichen
lassen732. Der Jesuit Franz Sladeczek SJ kritisiert Guardini dafür,

725 Vgl. ebd., 119.
726 Ebd., 119.
727 Ebd., 120.
728 Ebd., 120.
729 Ebd., 126.
730 Ebd., 126.
731 Ebd., 127.
732 Guardini weist auf eine innere Ahnung hin, dass aus dem Sterben an der

Grenze auch der Aufstieg zu einem höheren Leben entspringen könne. Das
Christentum ist für ihn ganz von diesem „Gesetz“ erfüllt, dass der Untergang
im Grenzwert zugleich ein Aufgang, „jenseits der Todesgrenze“ bedeutet. (Vgl.
Guardini, Der Gegensatz, 122 Anm. 26). Bei diesen Ausführungen in seiner
Gegensatzlehre tritt deutlich sein eigenes Umkehrerlebnis hervor. Urbild die‐
ser Haltung ist für ihn Jesus der Christus selbst, wie er in der Gegensatzlehre
darlegt: „Im Übernatürlichen hat das Jesus Christus getan, das Menschenwe‐
sen, dem der lebendige Sohn Gottes Person und Inhalt des Lebens war. Er

5 Die Komplexität des Lebendig-Konkreten

429

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch den harmonischen Ausgleich der Gegensatzseiten als Grenz‐
wert definiert zu haben, doch bleibt er eine nähere Darlegung seines
Widerspruchs schuldig.733

In der Absetzung von den Grenzbegriffen und Grenzwerten ergibt
sich für Guardini die Bedeutung des Maßes als „Lebensmöglichkeit“,
als „lebendige, nicht sterbende Vollkommenheit“.734 Während er die
reine Verwirklichung einer Seite als „Grenzwert“ bezeichnet, nennt
er die „lebendigen Maximalverhältnisse“, bei denen ein Minimum
der anderen Seite gegeben ist, „Endgrößen der Stufenfolge“.735 In
seinem Artikel „Heilige Gestalt“ aus dem Jahr 1924 legt er ausgehend
von der Religiosität seiner Zeit dar, dass dem „Superlativ“ einer
absoluten Entschiedenheit in religiösen Dingen nicht zu trauen sei:
„Wirkliche Lebendigkeit hat Maß. Darum behält sie auch den langen
Atem“.736 Zugleich zeige sich anhand des „Maßes“, dass das Gleich‐
gewicht der Gegensatzseiten nur als „Durchgangsform in einem Ver‐
schiebungsvorgang“737 möglich sei.

Das Maß sei der Ausdruck für den „Wandel des Lebendigen“,
wobei sich sowohl das Maßverhältnis der Gegensatzseiten wandeln
könne, wie die „Weise des Wandels selbst“.738 Das Lebendig-Konkre‐
te zeige sich in dieser Dynamisierung wirklich lebendig, wobei sich
die Gegensatzseiten nicht mehr nur gegenüber befänden, sondern
ineinander stünden739:

ist gestorben, auf daß uns in seinem Tode offenbar würde, was Gott, was
seine Gerechtigkeit und seine Liebe ist. Und auf daß er selbst ‚so in seine
Herrlichkeit eingehe‘. ‚Heiliger‘ sein, heißt eingehen in diese Gesinnung des
stellvertretenden Untergangs Christi“. (Ebd., 122 Anm. 26).

733 Vgl. Sladeczek, Zur Gegensatzlehre, 249.
734 Guardini, Der Gegensatz, 127.
735 Ebd., 121.
736 Guardini, Romano, Heilige Gestalt. Von Büchern und mehr als von Büchern,

in: Die Schildgenossen 5 (1924), 256–268, hier zitiert nach: ders., Wurzeln
eines großen Lebenswerks. Aufsätze und kleine Schriften Band 2, Mainz –
Paderborn 2001, 176–191, 183.

737 Guardini, Der Gegensatz, 124.
738 Ebd., 132.
739 Diese Dynamisierung könnte dadurch bildlich sichtbar gemacht werden, dass

die grafische Darstellung des Polyeders im Kapitel zur Kreuzung und Reihung
in einer Computer-Animation beständig neue Ausformungen erhielte, je nach‐
dem wie nah oder weit entfernt die einzelnen Seiten zueinanderstehen.

Teil III „Gehalt“

430

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Im einen Gegensatz steht der andere. Dieser schwillt innerhalb des ers‐
ten an; wird in ihm und aus ihm heraus immer stärker, um dann wieder
abzunehmen. Der Wandel der Geschwindigkeit der Maßverschiebungen
bedeutet einen Wandel solcher Innenvorgänge“.740

Das Gegensatzverhältnis zwischen den Seiten ist also dem Wandel
unterworfen, was aber nicht mit einer Wandelbarkeit der Qualität
der Pole verwechselt werden darf. Nicht die Pole selbst wandeln
sich, sonst würden sie selbst zu Quantitäten, was Guardini ablehnt,
wie gezeigt worden ist. Lediglich das Verhältnis der Qualitäten, der
Sinngebilde, zueinander ändere, verschiebe sich:

„Das aber ist die Wesensart des Lebens als Einheit, da es in beiden
zugleich steht, und eins nicht möglich ist ohne das andere, und dennoch
beide eigenständig, qualitativ verschieden sind, und daß das Leben
nicht durch Wachstum oder Umbildung, sondern nur durch einen qua‐
litativen Schritt aus einem in’s andere gelangt“.741

Guardini verdeutlicht das Maßverhältnis mittels verschiedener Er‐
fahrungen. Es könne sich sowohl „innerhalb eines einzelnen Vor‐
gangs“ verschieben als auch im „Gesamtverlauf der Lebensbewegung
an einem Tage“.742 Wie er das Verhältnis des Gegensatzes ausgehend
von der einzelnen Einheit auf die zusammengesetzten Gegensatz‐
strukturen ausdehnt, so auch die Maßverschiebung von einem ein‐
zelnen Vorgang auf Abläufe eines Tages, eines Jahres oder gar für
historische Epochen.743 Er schildert zudem Erfahrungen aus der
Arbeit mit jungen Menschen und der Jugendbewegung, so die zeit‐
liche Verschiebung anhand des Übergangs von jugendlicher Fülle
zu größerer Durchformtheit im Erwachsenenalter744, sodass es nicht
verwundert, dass sich in diesem Kapitel ein Verweis auf Fritz Klatts

740 Guardini, Der Gegensatz, 134.
741 Ebd., 182.
742 Ebd., 130f.
743 Vgl. ebd., 131.
744 Vgl. ebd., 123f., 128.

5 Die Komplexität des Lebendig-Konkreten

431

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(1888–1945)745 Werk „Schöpferische Pause“ (1921) findet746, das er
auch in seinem 1921 erschienenen und danach mehrmals leicht
überarbeiteten Aufsatz „Die Sendung der katholischen Jugend“ als
Kontur des Eigenen anführt747.

Guardini hatte, wie er in einem Nachwort zu Klatts 1960 post‐
hum erschienen Werk „Sprache und Verantwortung“748 darlegt, mit
ihm, der zu den „führenden Geistern“ der freideutschen Jugend
gehört habe, „manchen Strauß ausgefochten“749. Umso mehr berühr‐
te es ihn, dass er von dessen Frau Lis Klatt gebeten worden war,
ein Nachwort zu verfassen750. Mit dieser Anfrage habe ihm direkt
die Jugendbewegung und auch die „Unterschiede und harten Aus‐
einandersetzungen“ wieder vor Augen gestanden, wobei er jedoch
vor allem an das Gemeinsame erinnern wolle: „den Sinn für das
Menschlich-Wesentliche, die Offenheit der Begegnung, den Reich‐
tum erzieherischer Begabungen“.751 Klatt habe, so Guardini, tiefsten
Einfluss auf die Jugendbildung und -pädagogik ausgeübt und „war
unter den Ersten, die die Bedeutung des rhythmischen Elements in
der Entfaltung der Persönlichkeit erkannt haben“.752

Die konkrete Jugendbildung war Guardini in der Schilderung
des Übergangs vom Jugend- zum Erwachsenenalter sowie in den

745 Fritz Klatt studierte ab 1908 Geschichte, Pädagogik und Philosophie, u.a. –
wie Guardini – bei Heinrich Wölfflin in Berlin, und war „eine der führenden
Persönlichkeiten der Jugendbewegung“ am Anfang des 20. Jahrhunderts. Ab
1921 leitete er das Volksschulheim in Prerow auf dem Darß und ab 1931 war er
Professor an der Pädagogischen Akademie in Hamburg. 1941 musste er nach
Wien übersiedeln, wo er 1945 verstarb. (Vgl. Böhm, Winfried, „Klatt, Fritz“ in:
Neue Deutsche Biographie 11 (1977), 710–711, online: https://www.deutsche-bi
ographie.de/pnd116205938.html#ndbcontent (abgerufen am 19.5.2023)).

746 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 131. Das Werk ist: Klatt, Fritz, Die schöpferische
Pause, Jena 1921, hier zitiert nach: Jena 1922.

747 Vgl. Guardini, Die Sendung der katholischen Jugend, 7.
748 Klatt, Fritz, Sprache und Verantwortung, Wien 1960.
749 Guardini, Romano, Fritz Klatt: Sprache und Verantwortung. Nachwort, in:

Klatt, Sprache und Verantwortung, 121f, hier zitiert nach: Guardini, Romano,
Wurzeln eines großen Lebenswerkes. Band 4, Mainz – Paderborn 2003, 366f,
366.

750 Die Ehefrau von Fritz Klatt, Lis Klatt, wandte sich mit einem Brief vom 1. Juni
1960 an Guardini und bat ihn um ein „Vorwort“. (Vgl. Brief von Lis Klatt an
Romano Guardini vom 1. Juni 1960, München, in: BSB Ana 342, B IV, 2).

751 Guardini, Fritz Klatt, 366.
752 Ebd., 367.

Teil III „Gehalt“

432

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abläufen des Tages, des Monats und des Jahres eine Erfahrungsbe‐
stätigung und -sättigung seiner Konzeption des zwischen den Ge‐
gensatzseiten wogenden Maßverhältnisses geworden.

Durch die Einführung quantitativer Prozesse gewinnt Guardini
die Kategorie der Zeitlichkeit für das Gegensatzdenken:

„In das gleichzeitige Nebeneinander der Gegensatz-Ordnung kommt
das Nacheinander; in’s Räumlich-Systematische die zeitliche Abfolge.
Das Gegensatzverhältnis zeigt ich als etwas Fließendes. Es ist; aber es
wird auch beständig“.753

Er beschreibt mehrere zeitliche Maßverschiebungen des Lebendig-
Konkreten: die Entwicklung eines Menschen von mehr kindlicher
und jugendlicher Fülle hin zu einer größeren Durchformtheit des
Lebens754 sowie das Schaffen eines Werkes, bei dem der Beginn
von einer großen Fülle der Kreativität geprägt sei. Im Laufe des Ent‐
stehens setze sich mehr die Durchformung durch, bis es zu einem
klaren Gegenüber gebildet sei, dem der Formende letztlich ganz
kühl entgegen treten könne.755 In diesen Prozessen werde es einmal
einen „Augenblick von kostbarer Wohlgestalt“756 geben, in dem sich
beide Gegensatzseiten im Gleichgewicht befänden. Er werde „nicht
lange dauern. Eine große Schönheit wird um ihn liegen“.757

Bereits im ersten Gegensatzpaar von „Akt und Bau“ hatte
Guardini eine Vorstellung von Raum und Zeit skizziert, in der er
sich gegen die kantische Konzeption der Anschauungsformen rich‐
tet. Der Raum sei für Kant kein sinnlich erfahrbares Objekt, sondern
„nur die Form aller Erscheinungen äußerer Sinne, d. i. die subjektive
Bedingung der Sinnlichkeit, unter der allein uns äußere Anschauung
möglich ist“.758 Auch die Zeit sei eine Form des inneren Sinnes, eine
subjektive Bedingung, „unter der alle Anschauungen in uns stattfin‐
den können“.759 Sie seien für Kant beide nicht dem Sinnesmaterial
an sich selbst gegeben, sondern formale Bedingungen der Erkennt‐

753 Guardini, Der Gegensatz, 132.
754 Vgl. ebd., 123f.
755 Vgl. ebd., 130.
756 Ebd., 125.
757 Ebd., 125.
758 Kant, KrV B, 42.
759 Ebd., 50.

5 Die Komplexität des Lebendig-Konkreten

433

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nis a priori der Erscheinungen überhaupt (Zeit) bzw. eingeschränkt
auf die äußeren Erscheinungen (Raum).

Guardini konzipiert Zeit und Raum demgegenüber als Anschau‐
ungsobjekte und ganz im Sinne des Gegensatzverhältnisses, also
der Tatsache, dass wechselseitige Ein- und Ausschließung zugleich
vorliegen. Dabei verbindet er die „Zeit“ mit der Polseite des Strö‐
mens. Während die äußere, mechanische Zeit wie eine leere Bahn
ablaufe, werde die Zeit innerlich wie ein Strom erfahren, der desto
schneller vergehe, je intensiver das Erleben sei.760 Der Raum sei
demgegenüber mit der Erfahrung ruhender Raumweite verbunden:
„Weite Ruhe, bleibendes Gesetz, der Höhe, Tiefe und Breite, des
Abgrenzens, Türmens und Wölbens“.761

Zeitlichkeit ist für Guardini, wie es sich auch aus allen bisheri‐
gen Überlegungen ergeben muss, keine kantische Anschauungsform,
sondern wurzelt selbst in der konkreten Wirklichkeit, womit sie
– als selbst lebendig-konkrete – gegensätzlich zu bestimmen ist.
Lea Lerch hält richtigerweise fest, dass Guardinis Auffassung von
Geschichte eine „Pendelbewegung sich gegenseitig korrigierende Ex‐
treme“762 sei. Herrsche beispielsweise mal das subjektive Moment in
der Philosophie vor, sei seine Zeit durch das Erwachen des objekti‐
ven gekennzeichnet.

Bestimmt Guardini die Zeit als grundlegend dynamisch, doch
auch ein statistisches Moment enthaltend und den Raum als vorwie‐
gend Bau, der doch auch den Pol des Aktes kenne, dann kann
behauptet werden – Guardini führt dies nicht aus –, dass für ihn
auch Raum und Zeit selbst in einem Verhältnis des Gegensatzes
stehen. Sie wären also nicht identisch, würden sich gegenseitig aus‐
schließen und zugleich könnten sie nicht ohne die andere Seite
sein. Eine solche philosophische Beschreibung der Polarisierung von
Raum und Zeit könnte dann auch mit der physikalischen Konzepti‐
on der Raumzeit der speziellen Relativitätstheorie Albert Einsteins

760 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 34.
761 Ebd., 39.
762 Lerch, Lea, „Am Mittelalter zu Bewusstsein bringen, was uns fehlt“. Ge‐

schichtsbilder der Liturgischen Bewegung und ihre theologische Funktion am
Beispiel von Romano Guardini, in: Gerhards, Albert/ Kranemann, Benedikt
(Hg.), Dynamik und Diversität des Gottesdienstes. Liturgiegeschichte in neu‐
em Licht, Freiburg i.Br. 2018, 227–247, 234.

Teil III „Gehalt“

434

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verglichen werden.763 Diese Forschungsfrage muss hier offenbleiben.
Stattdessen sei nun auf das feste Element im sich verschiebenden
Quantitätsverhältnis geblickt: den Rhythmus.

5.2.2 Rhythmus

Guardini führt im Sinne seines Polaritätsdenkens aus, dass der Wan‐
del im Maßverhältnis nicht rein aufzufassen sei, sondern „selbst
ein Festes: Eine Regel“764 enthalte. Bereits in „Gegensatz und
Gegensätze“ hatte er in dieser Weise festgehalten, dass der „Wechsel“

763 Der Physiker und Mathematiker James Clerk Maxwell (1831–1879) hatte in
seinen Gleichungen nachgewiesen, dass auch Raum und Zeit empirisch fest‐
stellbare Größen und daher – entgegen der Philosophie Kants – unabhängig
von der Tätigkeit des menschlichen Beobachters sind. (Vgl. Torrance, Thomas,
Das Verhältnis zwischen christlichem Glauben und moderner Naturwissen‐
schaft. Die geistesgeschichtliche Bedeutung von James Clerk Maxwell, in: ibw
Journal. Sonderbeilage zu Heft 2 (Februar 1982), 1–24, 20f ). Auf diese und
die Lorenz-Transformation aufbauend, legte Albert Einstein (1879–1955) 1904
seine Relativitätstheorie vor. Die Raumzeit trägt in der Relativitätstheorie phy‐
sikalische Eigenschaften, wenn sich z.B. in ihr Gravitationswellen ausbreiten,
was bedeutet, dass sowohl Raum als auch Zeit gekrümmt werden, sie also
nicht allein Formen der Anschauung sind, sondern selbst zu beeinflussbaren
und berechenbaren Objekten werden. (Vgl. Bauberger, Stefan, Was ist die
Welt? Zur philosophischen Interpretation der Physik, Stuttgart 22005, 105).
Dies wäre mit den skizzenhaften Bemerkungen Guardinis also vereinbar, auch
wenn sich dieser nicht auf die neue Physik, sondern auf das selbst erfahrene
Leben beruft. In der speziellen Relativitätstheorie verweist ein Raum-Zeit-Ko‐
ordinatensystem, der vierdimensionale Minkowski-Raum, zudem darauf, dass
„Raum und Zeit zu einer Einheit der Raumzeit verschmolzen sind. Das heißt
nicht, dass Raum und Zeit gar nicht mehr voneinander unterschieden werden
[…]“, wie Stefan Bauberger bemerkt. (Ebd., 87). Raum und Zeit sind also, wie
Dynamik und Statik, in einer Einheit gegeben, sie können nicht ohne einander
gedacht werden und bedingen sich gegenseitig. Damit könnten im Sinne des
Vergleichs mit einer möglichen gegensätzlichen Konzeption von Raum und
Zeit, die Guardini selbst nicht anführt, sondern lediglich den Raum und die
Zeit je für sich als gegensätzliche Phänomene behandelt, die weiterführenden
Forschungsfragen gestellt werden: Wie verhält sich die physikalische Raumzeit
zum von Guardini angenommenen Gegensatzverhältnis von Raum und Zeit?
Schließen sich Raum und Zeit in der speziellen Relativitätstheorie sowohl ein
als auch aus, wie dies Guardini auf Grundlage des Gegensatzverhältnisses von
Dynamik und Statik annimmt?

764 Guardini, Der Gegensatz, 134.

5 Die Komplexität des Lebendig-Konkreten

435

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„bis zu einem bestimmten Grad gesetzmäßig“ sei und dieses „Ge‐
setz“ als „Rhythmus“ bezeichnet.765 Innerhalb des Rhythmus‘ unter‐
scheidet er zwei Wurzeln sowie ein quantitatives und ein qualitatives
Gesetz, auf die zuerst eingegangen sei.

Das quantitative Gesetz des Rhythmus‘ beschreibe die „Geschwin‐
digkeit des Flusses“.766 Es reiche vom Aufhören des Wandels auf der
einen bis hin zur absoluten Geschwindigkeit auf der anderen Seite
der Skala. Es bestehe zudem in der Tiefe des Wandels, die durch die
Maxima des Versiegens und des grenzenlosen Stroms eingefasst sei.

Das qualitative Gesetz des Rhythmus‘ bezeichne eine „innere
Gestalt, die Melodie und die Ziel- und Zweckordnung, die Teleolo‐
gie des Vorgangs“.767 Der Rhythmus vollziehe sich „an etwas, das
seine ‚Melodie‘ hat, seine fließende Gestalt, sein Gefüge inhaltlich
bestimmter, auf die Durchführung eines Gesamtgeschehens gerich‐
teter teleologischer Ordnung, nämlich am Lebendigen. Und damit
gewinnt er stets neue qualitative Bedeutung“.768 Er führt als Verweis
den Mediziner Wilhelm Fließ (1858–1928) an.769 Dieser zeigte in
seinem Werk „Der Ablauf des Lebens“ erstmals, dass es regelmäßige
biologische zeitliche Abläufe im Leben gebe, dass „durch alles Leben
ein Puls geht und ein Rhythmus“770: erste Anfänge der Theorie
des heute sogenannten Biorhythmus. Im Verweis auf ihn zeigt sich
wieder, dass Guardini eine breite Vielfalt von Quellen benutzte, um
seine Gedanken in den Diskurs seiner Zeit zu stellen, sowie das
eigene weiter zu vertiefen und anzureichern.

Neben dem quantitierenden und qualitativen Gesetz des Rhyth‐
mus‘ beschreibt Guardini in diesem Abschnitt seiner Gegensatzlehre
auch zwei Wurzeln desselben. In „Gegensatz und Gegensätze“ hatte
er sie in einem Satz zusammenfassend angedeutet:

Der Rhythmus „bezeichnet die Regelmäßigkeit im stärkeren Hervortre‐
ten bald der einen, bald der andern typologischen Reihe innerhalb
desselben Dinges oder Dingkomplexes im Ablauf seiner Entwicklung

765 Vgl. Guardini, Gegensatz und Gegensätze, 16.
766 Guardini, Der Gegensatz, 135.
767 Ebd., 135.
768 Ebd., 139.
769 Vgl. ebd., 131 Anm. 27.
770 Fliess, Wilhelm, Der Ablauf des Lebens. Grundlegung zur exakten Biologie,

Leipzig – Wien 1906, 2.

Teil III „Gehalt“

436

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(Periodik des physischen und geistigen Lebens in Individuum und
Volk; Gegensatzbewegung der Geschichte)“.771

Die erste Wurzel des Rhythmus‘ liegt für Guardini im Leben selbst:
dass das Herz schlägt, dass sich Tag und Nacht abwechseln und
Tage und Monate aufeinander folgen. In seiner Ethik wird er
dies als „Rhythmus der lebendigen Zeit“772 bezeichnen. Dies seien
Rhythmen, die sich durch das „Nacheinander“ im „Ablauf des kon‐
kreten Lebensvorganges“ selbst ergeben würden.773 Er nimmt in
der Beschreibung dieser Wurzel lebensphilosophische Gedanken
seiner Zeit auf. Fritz Klatt beschreibt in seinem Werk „Die schöp‐
ferische Pause“, „Blutschwingungen“, „Atemschwingungen“, „Tages‐
schwingungen“ und schließlich „Monats- und Jahresschwingungen“
und ordnet so das Einzelleben in die größeren Zusammenhänge
ein774, wie es auch Guardini in seinen Werken vollzieht. In seinen
publizierten Vorträgen „Vom Sinn der Kirche“ hatte er das Wachs‐
tum des Lebens als ein rhythmisches Nacheinander geschildert, wo‐
bei die folgende Stufe die vorherige wiederhole und „zugleich über
sie hinausführt“775:

„Dieses Wachstum geht aber nicht chaotisch vor sich, sondern folgt
einem inneren Zeitgesetz, das sich in Wechsel und Wiederkehr der
Vorgänge, das heißt, im Rhythmus des Lebensgeschehens auswirkt“.776

In seinem Artikel über den „Sonntag“ führt er aus, dass der Vollzug
des Einzellebens in den großen Rhythmus des Jahresablaufs, des
Monats und des Tages eingebettet sei, an dem sich Licht und Dunkel
abwechseln. Während diese Abläufe jeweils von der Sonne bzw. vom
Mond bestimmt seien, sei die Woche ein Rhythmus, den der Mensch
hervorgebracht habe.777

Zugleich geht Guardini über die bloßen Naturrhythmen, wie sie
Fritz Klatt beschreibt, mit der Bestimmung christlicher Rhythmen
hinaus, deren wichtigster für ihn der heilige Rhythmus der Liturgie

771 Guardini, Gegensatz und Gegensätze, 16.
772 Guardini, Ethik I, 76.
773 Guardini, Der Gegensatz, 136.
774 Vgl. Klatt, Die schöpferische Pause, 1–19.
775 Guardini, Vom Sinn der Kirche, 33.
776 Guardini, Romano, Der Sonntag – gestern, heute und immer, in: ders., Sorge

um den Menschen. Band 1, Mainz – Paderborn 41988, 176–210, 177.
777 Vgl. Guardini, Der Sonntag, 177f.

5 Die Komplexität des Lebendig-Konkreten

437

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist.778 Die Ruhe des Sonntags entspringe, so Guardini, nicht aus dem
Rhythmus des Wochenablaufs, sondern liege tiefer in der Heiligkeit
dieses Tages, der sich aus der Ruhe Gottes an diesem Schöpfungstag
sowie der Auferstehung speise.779 Darin klingt ein übernatürlicher
Rhythmus an, der für ihn als Priester selbst prägend war. Die Litur‐
gie sei „ein einziger Rhythmus“780, der in den wiederkehrenden
Elementen des Kirchenjahres zum Ausdruck komme781. Die Kirche
habe ihn auf dem natürlichen Rhythmus des Menschen aufgebaut.
Ausgehend von der übernatürlichen Sonne „Christus Sol“782 seien
die Zeiten des Tages durch das Stundengebet, die Liturgische Woche
durch den Sonntag und der Jahresrhythmus durch das Liturgische
Jahr geprägt: „Das Kirchenjahr bildete die im Rhythmus der Zeit
Jahr für Jahr wiederkehrende liturgische Vergegenwärtigung des Le‐
bens Jesu“.783

Die zweite Wurzel des Rhythmus‘ liege, so Guardini in seiner
Gegensatzlehre, „in der inneren Struktur dieser in Wechselwieder‐
kehr eintretenden, konkreten Vorgänge“.784 Dies sei der Rhythmus

778 Guardini schildert in seinem Werk „Der Heilbringer in Mythos, Offenbarung
und Politik“, dass der Mensch als Naturwesen – nicht als Person – in den
„Daseinsrhythmen“ stehe und die Heilbringer und ihre Mythen Ausdruck des
sich immer wieder vollziehenden Weltrhythmus von Geburt und Tod seien.
(Vgl. Guardini, Der Heilbringer, 20f ). In seinem 1950 publizierten Artikel
„Der Mythos und die Wahrheit der Offenbarung“ bezeichnet er diese Abfolge
von Weltentstehung, Gipfelung und Untergang als „mythischen Rhythmus“.
(Guardini, Romano, Der Mythos und die Wahrheit der Offenbarung, in:
Frankfurter Hefte 5 (1950), 712–723, hier zitiert nach: ders., Wurzeln eines
großen Lebenswerkes. Band 4, Mainz – Paderborn 2003, 7–24, 20). Während
Mythen nur innerhalb dieses Welt-Rhythmus Erlösung versprechen, befreit
Christus den Menschen „aus der Untentrinnbarkeit des Wechsels von Leben
und Tod, von Licht und Finsternis, von Aufstieg und Niedersinken“, hebe den
Menschen über den Naturlauf hinaus und mache ihn damit eigentlich zur
Person. (Guardini, Der Heilbringer, 21).

779 Vgl. Guardini, Romano, Besinnung vor der Feier der heiligen Messe, Mainz
71961, 68ff.

780 Guardini, Vom Sinn der Kirche, 33.
781 Vgl. Guardini, „Lex orandi”, 170.
782 Ebd., 170.
783 Guardini, Romano, Abschied von der Tübinger Kunstausstellung, in: Frank‐

furter Hefte 2 (1947), 701–705, hier zitiert nach: ders., Wurzeln eines großen
Lebenswerks. Aufsätze und kleine Schriften. Band 3, Mainz – Paderborn 2002,
229–335, 334.

784 Guardini, Der Gegensatz, 136.

Teil III „Gehalt“

438

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der sich zwischen den Polen ereignenden Maßverschiebung, der ein
„Gesetz des Anhebens, Wachsens, Abschwellens, Wieder-Anhebens“
sei.785 Diesen Rhythmus hat er in der Gegensatzlehre vordergründig
im Blick und er verdeutlicht ihn anhand des Ablaufs eines Tages.
Am Morgen schwelle die Kraft an bis zu einem Maximum, am
Mittag sinke sie und zum Nachmittag hebe sie wieder an, bis sie
in der Nacht verebbe. Am nächsten Tag setze der Rhythmus erneut
ein, wobei es immer leichte Verschiebungen der Gesamtkurve gebe,
entsprechend der Ordnung des Jahres, in die der einzelne Tag ein‐
gebunden sei. Seine Ausführungen ähneln stark denen von Klatt,
der im von Guardini erwähnten Werk „Die schöpferische Pause“ in
großer Detailfülle den rhythmischen Ablauf eines Tages darlegt. Ein
Tag setze mit der „aufsteigenden Kraft des Morgens“786 ein, sodass
dort jungen Menschen vor allem „schöpferische Arbeit“787 zugedacht
werden solle. In der Schwere des Nachmittags könne vorwiegend
formendes „Durcharbeiten und Prüfen“788 verrichtet werden. Der
Morgen werde vom Nachmittag durch die „schöpferische Pause“789

getrennt und dieser von ihr hin zum Abend beschlossen.
Guardini nutzt diese Einsichten Klatts sowie seine eigenen Beob‐

achtungen aus der Jugendbewegung für seine Gegensatzlehre und
darauf aufbauend auch für sein weiteres Wirken, beispielsweise um
geistliche Übungen – Exerzitien – zu geben. So erläutert er die
Grundhaltung der Meditation damit, dass das „Eingehen“ in den
Rhythmus des Atmens eine gute Hilfe sein könne, um in die nötige
innere Ruhe zu gelangen.790 Zudem betont er:

„Wir stehen am Ende des zweiten Tages und haben nun noch den drit‐
ten vor uns. Vielleicht fühlen wir, wie die lebendige Spannung nachläßt.
Vielleicht ist sie gestern stark angestiegen, hat sich bis Vormittag gehal‐
ten und sinkt nun ab. Wir wollen das ruhig zugeben. Dieses Steigen
und Fallen gehört zum Rhythmus des Lebens, des Einzelnen wie der
Gemeinschaft. Wir wollen die Ermüdung zulassen und ihr das Ihre

785 Ebd., 137.
786 Klatt, Die schöpferische Pause, 10.
787 Ebd., 11.
788 Ebd., 12.
789 Ebd., 13.
790 Vgl. Guardini, Romano, Wille und Wahrheit: Geistliche Übungen, Mainz –

Paderborn 61991, 25.

5 Die Komplexität des Lebendig-Konkreten

439

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geben, indem wir uns nachher recht zur Ruhe sammeln. Die Nacht wird
uns erquicken, und morgen beginnen wir neu“.791

Der Einzelne sei mit seinem inneren Lebensrhythmus zugleich in
denjenigen seines konkreten Lebensraumes eingefügt, in dem ein
eigener Lebensrhythmus des Anhebens und Abschwellens herrsche.
Das einzelne Leben wisse sich eingebunden in den Rhythmus des
Zusammenhangs und darin auch sicher und getragen, und zugleich
diesen mittragend und mitprägend. Guardini kritisiert seine eigene
Zeit, dass die Empfindung und Einbindung in einen natürlichen
Lebensrhythmus gestört sei und man sich nur noch dem äußeren
Zweck hingebe, wie er in seiner Gegensatzlehre schreibt: „Freilich
dürfen wir nicht vergessen, daß es sich um eine Regel des Lebens
handelt. Also nicht um mechanisch-gleichmäßige Wiederkehr“.792

„Leben ist Rhythmus“.793

Ist der Rhythmus aber gerade auch Merkmal des Lebendig-Kon‐
kreten, erscheint es nur folgerichtig, dass Guardini in seiner späte‐
ren Interpretation der „Göttlichen Komödie“ das Inferno als einen
rhythmuslosen Ort schildert, dessen Kreisbewegungen lediglich
„ewig sinn-lose Wiederholung“ seien.794 Demgegenüber herrsche in
der Nähe des Empyreums, das der Ort Gottes ist, „ruhevolle Bewegt‐
heit; reiner Rhythmus“.795

Das Kapitel zum Rhythmus beschließend gibt Guardini einige
Hinweise zu Themen, mit denen die Thematik des „Rhythmus“ wei‐
tergedacht werden könnte: das Zueinander von mechanischem und
lebendigem Rhythmus im Lebendig-Konkreten, die Bildung eines
Gesamtrhythmus sowie das Zueinander von Einzel- und Kollektiv‐
rhythmen.796 Diese Aufgabe muss hier – wie bei Guardini in seiner
Gegensatzlehre – auf sich beruhen bleiben.

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass Guardini in
Maß und Rhythmus quantitative Lebensverhältnisse des Gegensat‐
zes gefunden hat, mittels derer er sowohl dialogfähig innerhalb
seiner Zeit war als auch Liturgie und Kirche mit ihnen näher
zu beschreiben wusste. Für die Ontologie des Lebendig-Konkreten

791 Ebd., 91.
792 Guardini, Der Gegensatz, 138.
793 Ebd., 76.
794 Guardini, Dantes Göttliche Komödie, 470.
795 Ebd., 357.
796 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 139 Anm. 28.

Teil III „Gehalt“

440

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kann aus diesem Kapitel festgehalten werden: „AX: Zwischen den
Gegensatzseiten wogt das lebendige Verhältnis unendlicher Maßver‐
schiebungen in lebendigem Rhythmus“. Daraus ergibt sich für die
Erkenntnistheorie: „BX: Das Verhältnis zwischen Rationalität und
Intuition im Erkenntnisakt ist nicht starr, sondern lebendig durch
mannigfaltige Maßverschiebungen und wogt in einem lebendigen
Rhythmus“.

Mit dem quantitativen Verhältnis des Gegensatzes in Maß und
Rhythmus hat Guardini auch eine Grundlage gefunden, von der
aus er die Offenheit eines Gegensatzpaares auf andere hin und
damit die Zusammenfügung einzelner Polaritäten zu Gruppengefü‐
gen beschreiben kann. Bestand die Verknüpfung zwischen Seienden
und Seinsstufen bei Bonaventura über das Licht, kann Guardini
sie durch die Lebensphilosophie – und auch auf dem Hintergrund
seiner Studien der Chemie – mittels unterschiedlicher Quantitäts‐
verhältnisse begründen. Dem Phänomen der höheren Gegensatzein‐
heiten sei im Folgenden nachgegangen.

5.3 Höhere Gegensatzeinheiten

Das Lebendig-Konkrete ist für Guardini qualitative Einheit in qua‐
litativer Vielheit und vice versa. Das eine Leben bestehe stets als
das „Zwei-Seitige“797 und als konkretes sei es eine „in sich stehende
Geschlossenheit“798. Bereits 1914 hatte Guardini in „Gegensatz und
Gegensätze“ direkt zu Beginn von der Einheit des Gegensatzes ge‐
handelt, freilich ohne den Bezug zum „Leben“:

„Die beiden, den jeweiligen Gegensatz konstituierenden Momente bil‐
den eine geschlossene Einheit, die in sich ruht und gegen alle andern
Gegensätze, in der Ordnung des Seins und Denkens, genau abgegrenzt
ist“.799

Für Guardini bilden sowohl eine einzelne Polarität als auch ein in
den acht Gegensatzpaaren bestehendes Lebendig-Konkretes eine in
sich geschlossene Einheit. Dies bedeute jedoch – ganz im Sinne des

797 Guardini, Der Gegensatz, 102.
798 Ebd., 103.
799 Guardini, Gegensatz und Gegensätze, 5.

5 Die Komplexität des Lebendig-Konkreten

441

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gegensatzpaares von Einheit und Vielheit – keine Abgeschlossen‐
heit, sondern sie sei geöffnet auf das Mannigfaltige hin. Er begründet
die Öffnung der Einheit mittels des quantitativen Verhältnisses des
Gegensatzes: dem Maß. Im Endlichen überwiege ein Pol800 und
in ihm könne es keinen Ausgleich der Seiten geben, da sich das
Kontingente sonst selbst genügen müsse, was aber ein Widerspruch
ist. Allein das „absolute Leben Gottes“ sei in „reinster Spannung
eins“801, sich selbst genügend und abgeschlossen: „Selbstgenügsam‐
keit ist eins der Regalien Gottes“.802 Mit diesen Bemerkungen öffnet
er abermals sein Gegensatzdenken in Analogie auf den Gottesgedan‐
ken hin.803

Da in einem lebendigen kontingenten Gegensatzpaar stets ein
Pol mehr gegeben sei als der andere, sei die Polarität nicht in sich
abgeschlossen, sondern nach außen hin geöffnet. Treffe beispielswei‐
se eine Gegensatzeinheit, in der Akt vorliegt, auf eine gleichartige,
treten sie in Konkurrenz zueinander. Begegne sie hingegen einer, in
der „Bau“ vorherrschend ist, könnten sie eine neue Gegensatzeinheit
bilden804:

„Obwohl jedes Ding in sich relativ allseitig und geschlossen ist, tritt
es auch zu andern Dingen in Beziehung, derart, daß das Gegensatzver‐
hältnis sich zwischen beiden aufbaut. Durch jeweiliges Vorwiegen der
betreffenden Gegensatzseite übernimmt in dieser neuen Einheit das
eine Ding die Funktion der einen, das andere die der andern Gegensatz‐
seite“.805

Hat sich zwischen zwei Individualeinheiten eine Gruppe gebildet,
könne auch in dieser wiederum die Energie einer Gegensatzseite

800 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 148.
801 Ebd., 146.
802 Ebd., 149 Anm. 31.
803 Die Polaritätskonzeption, so Guardini, möge zwar manches für den Gottesbe‐

griff erschließen, konstituiere ihn aber nicht. Er könne auch nicht, wie es Nico‐
laus Cusanus ausführe, als coincidentia oppositorum aufgefasst werden, da er
dadurch als Einheit von Kontingentem erscheine. Inwieweit Guardini in seiner
Kritik die detaillierte Theologie des Cusaners tatsächlich trifft, kann hier nicht
weiter erörtert werden, sondern muss für weitere Forschungen offenbleiben,
da Guardini dies in der Gegensatzlehre lediglich skizziert und keine eigene
Theologie darlegt.

804 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 150.
805 Guardini, Gegensatz und Gegensätze, 15.

Teil III „Gehalt“

442

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht voll gebunden sein, weshalb sie sich mit konträren anderen
Gruppen zu höheren Gruppengefügen zu verbinden vermöge. Be‐
reits 1914 legt er in „Gegensatz und Gegensätze“ dar, dass darauf der
„Aufbau der Seinsbildungen komplizierterer Art“ beruhe: „die ganze
Organik der Bildungen und Wirksamkeiten vom Ion bis zum Kos‐
mos, vom Individuum bis zum Staat“.806 Wie bereits gezeigt wurde,
herrschen für Guardini in den Gruppengefügen dieselben Logiken
wie in einer einzelnen Gegensatzeinheit, d.h. Maß und Rhythmus.
Zudem gebe die je kleinere Einheit in den größeren Gebilden ihre
Eigenständigkeit nicht auf, sondern bewahre sich „ihren eigenen
Mittelpunkt und Innenbereich“.807 Auch die größere Einheit stehe in
sich, sodass ausgehend vom Gegensatzpaar von „Besonderem und
Allgemeinem“ mit Guardini in seinem Kapitel über die höheren
Gegensatzeinheiten geschlussfolgert werden kann:

„Einzelner und Gruppe können, soweit sie im Gegensatzverhältnis ste‐
hen, von einander nicht abgeleitet werden. Jedes hat sein ursprünglich
in sich selbst stehendes Wesen; aber keines kann ohne das andere sein,
sondern ist von vornherein im anderen mitgegeben“.808

An dieser Stelle der Untersuchung könnte nun dargelegt werden, wie
sich aus Guardinis Grundlegungen zu den zusammengesetzten Ge‐
gensatzeinheiten seine Gesellschafts- und Kulturtheorie ergeben, so‐
wie auf Weiterentwicklungen in späteren Werken verwiesen werden.
Dies wird hier jedoch nicht erfolgen, da erstens einige Anmerkungen
dazu bereits im Kapitel zum dritten intraempirischen Gegensatz
getätigt wurden809, und zweitens hier der Frage nachgegangen wer‐
den soll, ob höheren Gegensatzgruppen auch ein transempirischer
Punkt zukomme. Dabei sei der Fokus auf Guardinis Befassung mit
Bonaventura gelegt. Dies ist berechtigt, da er selbst am Ende des Ka‐
pitels zu den „Zusammengesetzten Gegensatzeinheiten“ in Hinblick
auf die Frage, ob solche höheren Einheiten auch einen transempiri‐
schen Punkt aufweisen, darlegt, dass diese Annahme besonders bei
der Kirche nahe liege: „Die Ideen des corpus mysticum und der

806 Ebd., 16.
807 Guardini, Der Gegensatz, 158.
808 Ebd., 165.
809 Vgl. Kapitel „2.3.3 Besonderes II: Der Einzelne und die Gemeinschaft in Guar‐

dinis frühen Schriften zu Kirche und Liturgie“ sowie Kapitel „2.3.4 Exkurs:
Der Einzelne und die Gemeinschaft in Guardinis späteren Schriften“.

5 Die Komplexität des Lebendig-Konkreten

443

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hierarchie sprechen das aus“.810 Mit diesen beiden theologischen
Theorien, die er in seiner Gegensatzlehre nicht weiter entfaltet, führt
er eben jene an, die er in seiner Habilitation über Bonaventura
ausführlich untersucht hatte. Darauf sei nun in der gebotenen Kürze
eingegangen, um diesen Hintergrund der Gegensatzlehre offenzule‐
gen.

Guardini entfaltet in seiner Habilitation die Hierarchienlehre des
heiligen Bonaventura angefangen bei der Trinität.811 Sie behandle
das Problem der „religiösen Sozialeinheit“812 und sei der Versuch,
so Guardini in seinem Dante-Buch, „Fülle von Mannigfaltigkeit
und zugleich Ordnung, Verschiedenheit von Rang, in der Einheit
des Ganzen; Einzelexistenz und Wechselverbundenheit“813 zugleich
zu realisieren. Dabei hätten die Seienden denselben Ausgangs- und
Zielpunkt und stünden in einem System der Stufen, in dem sie durch
einen Lichtstrom miteinander verbunden seien:

„Hier steht am Anfang kein abstraktes Prinzip, sondern eine konkrete
Anschauung, ein Bild, nämlich die Schau der strukturellen und funktio‐
nellen Einheit des Seienden. Es erscheint als ein großer Organismus“.814

Die Lehre vom corpus mysticum beruhe im Unterschied zur meta‐
physischen Theorie der Hierarchie auf einem „biologischen“ Prinzip
und beziehe sich auf die „Kirche im eigentlichen Sinne“.815 Während

810 Guardini, Der Gegensatz, 167.
811 Die Göttliche Hierarchie besteht in der Einheit der Natur und der Dreiheit

der Personen: „Er ist in sich eine triadisch geordnete Vielheit. Zugleich ist er
das Prinzip, welches die Geschöpfe hierarchisiert. Durch seine Influenz ordnet
er sie zum vielfach ausgestalteten Bild der Gottähnlichkeit“. (Guardini, Sys‐
tembildende Elemente in der Theologie Bonaventuras, 174). Sodann folgt die
Ordnung der Engel, wobei „jeder Engelchor in besonderer Weise Gott abbildet
und offenbart“. (Ebd., 178). Abschließend legt Guardini auch die kirchliche
Hierarchie dar, wobei alles – er steht hier in der Lehre des Ersten Vatikani‐
schen Konzils – „zum Vicarius Christi, und durch ihn zu Christus selbst“
(ebd., 168) zurückgeführt wird. Entsprechend der philosophischen Grundlage
stehe ein Glied in der Hierarchieordnung des Ganzen und dieses sei aus dem
Einzelnen aufgebaut. Sie seien verbunden durch die Influenz und stehen in der
doppelten Sinnrichtung von descensus und ascensus. (Vgl. ebd., 157).

812 Ebd., 148.
813 Guardini, Dantes Göttliche Komödie, 345f.
814 Guardini, Systembildende Elemente in der Theologie Bonaventuras, 212.
815 Vgl. ebd., 197. Ausgehend von der biblischen Grundlage der Lehre des heiligen

Paulus in 1 Kor 12,12–27, in der alle Gläubigen den Leib Christi, Christus das

Teil III „Gehalt“

444

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in der Hierarchieordnung der Strom der Gnade von oben nach
unten fließe, bestehe er im Corpus, auch ausgehend vom Herzen,
von innen nach außen zu den Gliedern hin.816 Beide Theorien ha‐
ben bildhaften Charakter und gehören damit zur „dogmatisch-mys‐
tischen Theorie der Kirche“, womit sie sich von der juridischen
unterscheiden.817 Damit zeigt Guardini hier den Gegensatz auf, der
auch für sein Werk „Vom Geist der Liturgie“ bestimmend war. Er
selbst beschrieb die Kirche von ihrer liturgisch-mystischen Dimensi‐
on her und Neundörfer sollte das polar-gestellte Gegenstück von ka‐
nonischer Seite aus verfassen, doch ist es dazu leider nie gekommen.

Auf dem Fundament der theologischen Grundlegung führt
Guardini in der Gegensatzlehre zu den zusammengesetzten Gegen‐
satzeinheiten aus, dass die Bindung zwischen Personen ihren ei‐
gentlichen Mittelpunkt in der „personalen Hingabe in Liebe und
Treue“818 habe. Damit erweist sich auch an dieser Stelle die Liebe
als wesentliches Band der Gegensatzseiten. Guardini spricht zudem
von dem „ganz andern Mittelpunkt“819 des Gegensatzes, was mit
den Ausführungen zur Lehre von den Hierarchien und vom corpus
mysticum als Hinweis auf den dreifaltigen Gott selbst gedeutet wer‐
den kann. Damit zeigt sich ebenso hier sein Hingabe-Erlebnis 1905
als Grund und Mitte der Gegensatzlehre. Guardini hatte also den
transempirischen Punkt einer zusammengesetzten Gegensatzeinheit

Haupt und der Heilige Geist das Lebensprinzip bilden, fasst die Theorie des
corpus mysticum „die Einzelwesen als Glieder […] eines lebendigen Organis‐
mus. Die Einheit liegt in der Beziehung auf das eine Zentralorgan, in dem
einen alle umfassenden Lebensprozeß und dem einen, alle speisenden Lebens‐
strom“. (Ebd., 184). Der Einzelne, der durch die Initationssakramente Glied
des Leibes geworden ist, stehe also wie ein Organ im Organismus der Kirche,
die auch alle „Engel und Erlösten“ umfasst. (Ebd., 191). Die Neuschöpfung sei
der Akt der Aufnahme in den neuen Lebensverband des corpus mysticum: „Es
[das Haupt, P.M.] ist den Gliedern gleichartig; es ist ihr Prinzip […]; es ist
endlich die Quelle der influentia von Empfindung und Bewegung“. (Ebd., 187).
In seinem Aufsatz „Lex orandi“ von 1919 betonte Guardini: „In der Kirche,
im ‚mystischen Leib Christi‘ ist der Einzelne keine tote Ziffer, sondern ein
lebendiges Glied, und durch alle Glieder strömt Christi Leben“ (Guardini,
„Lex orandi“, 167).

816 Vgl. Guardini, Systembildende Elemente in der Theologie Bonaventuras, 198.
817 Vgl. Ebd., 197.
818 Guardini, Der Gegensatz, 161.
819 Ebd., 160.

5 Die Komplexität des Lebendig-Konkreten

445

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


anhand der zwei theologischen Denkformen mit Bonaventura im
dreifaltigen Gott gefunden.

5.4 Weiterdenken: Eine Kritik der konkreten Wertungsfähigkeit

Guardini stellt nach der Erörterung von Maß und Rhythmus sowie
der Verhältnisse von Kreuzung und Reihung die Frage, welcher Rei‐
he – und damit welchem Typus, welchem Charakter, welcher Gesell‐
schaftsform, welchem Geschlecht, usw. – der höhere Wert zukom‐
me.820 Historisch habe es dabei immer wieder Versuche gegeben,
eine der beiden Reihen als wertvoller einzuschätzen. In seiner eige‐
nen Zeit beobachtet er eine „chaotische Unsicherheit der Wertungs‐
richtungen“.821 Umso dringender erachtet er die Aufgabe, eine „Kri‐
tik der konkreten Wertungsfähigkeit“822 vorzulegen, deren Grundan‐
nahmen er in seiner Gegensatzlehre über skizzenhafte Bemerkungen
hinaus nicht ausführt. Im Folgenden sollen Umrisse einer solchen
Theorie, die theologisch gewendet die Kunst der (geistlichen) Unter‐
scheidung ist, in Anknüpfung an die mesotes-Lehre des Aristoteles
sowie das discretio-Denken des heiligen Benedikt von Nursia als ein
Weiterdenken der Gegensatzlehre Guardinis dargelegt werden.

Die Antwort auf die Frage nach dem Wert der beiden Reihen sieht
Guardini in der Bestimmung des Wesens des „Geistes“ liegen, denn
der Mensch neige dazu, diesen mit ‚wertvoll‘ zu verbinden.823 Es
wurde bereits gezeigt, dass der „geistige Akt“ für Guardini sowohl
wider einen „idealistischen Irrealismus“824 als auch die Leibfeind‐
lichkeit getragen ist „von der menschlichen, leib-seelischen Einheit;
ausgewirkt in dieser Einheit, und bezogen auf sie. Andrerseits aber
menschlich auch der Bestand des leiblichen Seins und Lebens: Von
der Geistseele durchwirkte Stofflichkeit“.825 Es sei also nicht möglich,
Geist mit Begriff und der Form-Reihe gleichzusetzen und diese des‐
halb höher zu werten, sondern „Geist“ und damit „Wert“ lägen bei‐

820 Vgl. ebd., 140.
821 Ebd., 141.
822 Ebd., 143.
823 Vgl. ebd., 142.
824 Ebd., 142.
825 Ebd., 175f.

Teil III „Gehalt“

446

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Reihen gleich fern und gleich nah. Guardini grenzt sich dadurch
auch gegen Versuchungen ab, die Form mit dem männlichen gleich‐
zusetzen und dieses höher zu achten, wie bereits in der Entwicklung
der Gegensatzlehre in seiner Absetzung von Otto Weininger mit
Friedrich Wilhelm Foerster gezeigt wurde.826

Der Wert bemisst sich für Guardini nicht am Vorzug einer Rei‐
he, sondern an der Gottesebenbildlichkeit des ganzen lebendigen
Menschen als konkreter Einheit.827 Dennoch kennt er einen Vor‐
rang der Form-Reihe im Sinne einer Repräsentation, woraus sich
kulturphilosophische Überlegungen zu Familie, Kirche, Staat und
Frauenbewegung entwickeln ließen.828 Im Hintergrund dieser Aus‐
führungen klingt auch sein Diktum „Logos vor Ethos“ aus „Vom
Geist der Liturgie“ an. Dieses wurde bereits im Rahmen des Gegen‐
satzpaares „Akt und Bau“ ausführlich dargestellt.829 Dabei wurde ge‐
zeigt, dass er trotz des repräsentativen Vorzugs der Form-Reihe nicht
der Versuchung unterliegt, in eine Einseitigkeit zu geraten, sondern
ein analog zu denkendes Gegensatzverhältnis zwischen Logos und
Ethos auf absoluter Ebene gewinnt. Kann beiden Gegensatzreihen
derselbe Wert zugemessen werden, stellt sich die weiterführende
Frage, welcher „Wert“ in einer konkreten Situation zu verwirklichen
sei, denn „Wert“ sei für ihn „etwas Lebendiges, dialektisch zwischen
Gegensätzen Spielendes“.830 Diese Frage führt also in den Bereich
der sittlichen Haltung, der Ethik und theologisch gewendet in den
Bereich der (geistlichen) Unterscheidung.

Guardini selbst erwähnt in einem Brief an Marcel Reding vom
Juli 1954, dass eine „Fortführung und Vertiefung der aristotelischen
Theorie der ‚mesotes‘ von erheblicher Bedeutung“831 für die Fortfüh‐
rung seiner Gedanken in der Gegensatzlehre sein könne. In seiner
posthum veröffentlichten Ethik hatte er diesbezüglich dargelegt, dass
die Rede vom Maß keine „langweilige Mittelmäßigkeit“, sondern ein
„spielendes Gleichgewicht“ bezeichne, d.h. das, „was die Ethik des

826 Vgl. Teil I Kapitel „2.3.4 Otto Weininger (1880–1903)“ und Kapitel „2.3.5 Fried‐
rich Wilhelm Foerster (1869–1966)“.

827 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 142f.
828 Vgl. ebd., 144.
829 Vgl. Kapitel „2.1.2 Bau: Beuroner Madonnen und Logos vor Ethos“.
830 Guardini, Ethik I, 270.
831 Brief von Romano Guardini an Marcel Reding vom 5. Juli 1954 o.O. (Mün‐

chen), in: BSB Ana 342, B I, 2.

5 Die Komplexität des Lebendig-Konkreten

447

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aristoteles die ‚mesotes‘, das Halten der Mitte, genannt hat“.832 Die
Lehre der „mesotes“ wurde nicht zuvor beim Maß dargestellt, da sie
nicht nur das Verschieben eines Verhältnisses bezeichnet, sondern
die Verwirklichung von Wert in einer konkreten Situation und damit
den Bereich des Ethischen betrifft.

Das „Werthafte“ sei gemäß Aristoteles erstrebenswert833 und das
„richtige Maß“ gesundheitsförderlich. Übermaß und Mangel hinge‐
gen ließen als Extreme – „Grenzwerte“ würde Guardini sagen – den
Menschen zu Grunde gehen834. Aristoteles versteht in seiner „Niko‐
machischen Ethik“ unter „Mitte“ zwischen den Extremen das, „was
weder zu viel noch zu wenig ist. Das aber sei für alle keineswegs ein
und dasselbe“.835 „Mitte“ dürfe bei Aristoteles wie bei Guardini nicht
als arithmetisches Mittel missverstanden werden, denn sie bezeichne
nicht das Mittlere einer Sache, sondern die rechte Mitte „in Bezug
auf uns“.836 Sie sei also nicht starr zu bestimmen, sondern immer in
Bezug auf den konkreten Einzelfall, sodass mal eine Bewegung in die
Richtung des Übermaßes und mal eine in die Richtung des Mangels
die richtige Mitte bedeuten könnten. Die mittlere Grundhaltung
gefunden zu haben „ist in allem lobenswert“.837 Sie sei eine Tugend:

„Die Tugend ist also eine Grundhaltung, begründet auf Vorsätzen; sie
liegt in der Mitte, und zwar in der Mitte in Bezug auf uns, einer Mitte,
die durch Überlegung bestimmt ist, danach also bestimmt, wie der Ver‐
nünftige sie bestimmen würde. Sie ist die Mitte zwischen zwei Lastern,
dem Übermaß und dem Mangel“.838

Aristoteles führt diese Grundannahme in Bezug auf verschiedene
Tugenden durch. So bilde die Tapferkeit die Mitte zwischen Toll‐
kühnheit und Feigheit, die Mäßigung die Mitte zwischen Zügello‐
sigkeit und Stumpfheit und die Großzügigkeit die Mitte zwischen
Protzerei und Knauserigkeit. Aristoteles kennt aber auch Dinge, bei
denen es keine Mitte gibt, da sie an sich schlecht seien. Dabei nennt

832 Guardini, Ethik I, 627.
833 Vgl. Aristoteles, Nikomachische Ethik (übers. und hg. von Gernot Krapinger),

Stuttgart 2018, II 1104b 31.
834 Vgl. ebd., II 1104a 18f.
835 Ebd., II 1106a 30–33.
836 Ebd., II 1106b 6.
837 Ebd., II 1109b 25.
838 Ebd., II 1106b 36–1107a 4.

Teil III „Gehalt“

448

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


er z.B. den Ehebruch.839 Dies entspricht Guardinis Haltung, dass
Gut und Böse niemals in einem Gegensatz stehen können, sondern
ein Widerspruch sind.

Das quantitative Gegensatzverhältnis des Maßes und des Rhyth‐
mus‘ kann durch die mesotes-Lehre des Aristoteles also eine Grund‐
lage für eine Theorie der konkreten Wertungsfähigkeit, der Wertver‐
wirklichung in einer konkreten Situation, sein. In diese Weiterent‐
wicklungsrichtung der Gegensatzlehre weist auch ein Brief Guardi‐
nis an Weiger vom 28. März 1915 hin, in dem er schreibt:

„Im Lebendigen heißt die Lösung nicht: Entweder-Oder, sondern or‐
ganische Verbindung. Sie ist im Grunde eine Sache des Maßes, des
Gefühls für die Grenzen, für lebendiges Gleichgewicht. In diesem Zu‐
sammenhang ging mir auch recht der Begriff der discretio auf. Discretio
ist eben die Kunst, ehrfürchtig und behutsam die Faktoren des Lebendi‐
gen in fruchtbare Beziehung zu setzen“.840

Den Terminus der „discretio“ entnimmt Guardini, der innerlich eng
mit dem Benediktinerorden verbunden war, dem 64. Kapitel der
Regel des heiligen Benedikt von Nursia, aus dem er in einem Brief
an Weiger vom 25. November 1908 zitiert: „discretio mater virtutum“
(Die Unterscheidung ist die Mutter der Tugenden).841 Diese echte in
der Unterscheidung stehende Maßhaltung findet Guardini auch in
der „via ordinaria“ bei John Henry Newman842 und sie sei für ihn
Kennzeichen der katholischen Grundhaltung, zu der „das Gefühl
für das Maß“ gehöre, wie er in seinem Artikel „Die Sendung der
katholischen Jugend“ ausführt: „Für das Verhältnis der Wirklichkei‐
ten zueinander und zum Ganzen; für das Stehen des Einzelnen
in einer allumfassenden Rangordnung“.843 Die katholische Haltung
werde also dadurch bestimmt, dass zwar in einer Zeit ein bestimm‐
tes Moment gegenüber einem anderen hervorgehoben werde, z.B.

839 Vgl. ebd., II 1107a 13f.
840 Brief an Weiger vom 28. März 1915, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-Falkovitz

(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 161.
841 Brief an Weiger vom 25. November 1908, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),

Guardinis Briefe an Weiger, 43.
842 Vgl. Guardini, Romano, Begriff des Alltags. Notiz ohne Datum, in: ders., Notiz‐

buch 1914–1919, [110].
843 Guardini, Die Sendung der katholischen Jugend, 18.

5 Die Komplexität des Lebendig-Konkreten

449

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Individuum vor der Gemeinschaft, niemals aber zerreiße der
organische Gesamtzusammenhang.844

Auf diesen knappen Ausführungen zu einer Kritik der konkreten
Wertungsfähigkeit bzw. zur (geistlichen) Unterscheidung aufbauend
könnten auch für die heutige kirchliche Situation wichtige Instru‐
mente der Synodalität entwickelt werden. Der Vorgang der „discre‐
tio“ sowie das Finden der richtigen Mitte in der mesotes-Lehre setzen
eine Erkenntnis der beiden Gegensatzreihen, zwischen denen sich
das Maßverhältnis bewegt, voraus. Dies bedeutet, sie gründen in
der Beantwortung der Frage, wie das gegensätzlich-gebaute Leben‐
dig-Konkrete zu erfassen sei. Darauf wird nun eingegangen.

6 Die Erkenntnis des Lebendig-Konkreten

Guardini eröffnet seine Gegensatzlehre mit der Frage, ob das „Kon‐
kret-Lebendige erkenntnismäßig gefaßt werden“845 könne. Nach der
Darstellung der Ontologie setzt er mit der Feststellung ein, dass
nun „das Mittel gewonnen“846 sei, um sie zu beantworten. Die Ent‐
wicklung einer „Kritik der konkreten Vernunft“847 erfolgt – entgegen
Kant und dem Neukantianismus (Heinrich Rickert) – auf dem Fun‐
dament der konkreten Erfahrung des Lebendig-Konkreten, wie er
es in den acht Gegensatzpaaren und dem quantitativen Verhältnis
zeichnet.

Im Folgenden soll der Versuch unternommen werden, die dem
gegensätzlich gebauten Lebendig-Konkreten entsprechende polar
gebaute Epistemologie Guardinis darzustellen. Dabei ergibt sich
die Schwierigkeit, dass seine Ausführungen in der Gegensatzlehre
nicht über eine Skizze hinausgehen. Da sich diese Untersuchung
der Gegensatzlehre widmet, wird sie sich auf wenige Bemerkungen
beschränken müssen und kann keine summarische Erkenntnistheo‐
rie auch aus späteren Werken destillieren. Dies würde eine eigene
Forschungsarbeit erfordern.

844 Vgl. Guardini, Vom Sinn der Kirche, 55.
845 Guardini, Der Gegensatz, 5.
846 Ebd., 197.
847 Ebd., 232.

Teil III „Gehalt“

450

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Guardini, der sich selbst nie als Fachphilosoph ansah und statt‐
dessen mittels seiner ihm eigenen Fähigkeit des Schauens auf Welt
blickte, kann nicht der Vorwurf gemacht werden, dass sich in der
Gegensatzlehre keine elaborierte Epistemologie findet. Es würde
nicht seiner Berufung entsprechen, sich mit philosophischen Fein‐
heiten zu befassen, wie er es beispielsweise bei einem Heidegger an‐
erkennend beobachtete. Ihm ist – ausgehend von der Tätigkeit in der
Jugendbewegung und auch als universitärer Lehrer – vielmehr daran
gelegen, andere das Sehen zu lehren.848 Der Vorrang der Schau als
Zugang zur Wirklichkeit ist bereits in seinem Namen grundgelegt.
Der Name Guardinis geht auf die Berufsbezeichnung des Wächters
zurück und entspricht dem englischen Familiennamen „Guardian“
und dem französischen „Guardien“. Das italienische „Guardini“ er‐
öffnet in der Verbform „guardare“ (u.a. „schauen“) die spezifisch
guardinische Erkenntnistheorie des Lebendig-Konkreten.

Das „Sehen“ bzw. „Schauen“ bildet für Guardini einen privile‐
gierten Zugang zum Lebendig-Konkreten, den er im Dialog mit
Goethe, Scheler849 und der Lichtmetaphysik Bonaventuras850 ent‐
wickelt. Auch wenn ein Vergleich mit der Methode des Sehens Pla‐
tons inhaltlich naheliegt, soll dies hier nicht erfolgen, da Guardini
erst deutlich nach der Gegensatzlehre in seinem Werk „Tod des
Sokrates“ eine Untersuchung dazu vorgelegt hatte. Deshalb wird
hier, wie auch zuvor, für den platonischen Einfluss auf den Neupla‐
toniker Bonaventura zurückgegriffen. Wucherer-Huldenfeld bringt
Guardinis erkenntnistheoretischen Ansatz mit dem „Standpunkt
Sartres, der das Denken auf die überwältigende Erfahrung der Da‐
seinswidrigkeit reduziert und andererseits mit dem phänomenalis‐
tischen Standpunkt Berkeleys ‚esse est percipi‘“851 in Verbindung.
Auch wenn diese Feststellung vielleicht zutreffen mag, befasste sich

848 Vielleicht mag dieser Grundzug seines Lebens und Schaffens auch der Grund
gewesen sein, weshalb er keine Promovenden annahm.

849 Vgl. Balthasar, Reform aus dem Ursprung, 23: Hans Urs von Balthasar sieht
Guardinis Ursprung des Sehens und der Schau in der Phänomenologie, na‐
mentlich Schelers, liegen, erwähnt aber nicht Goethe. Gerl-Falkovitz, Geheim‐
nis des Lebendigen, 158: „Die besondere Bedeutung des Schauens in Guardinis
Konzeption verweist auf eine Verankerung nicht nur in der von Platon kom‐
menden Tradition, sondern ebenso in der zeitgenössischen Phänomenologie“.

850 Vgl. ebd., 157: Mit „Bonaventura spürte der junge Theologe dem Licht nach,
und darin entfaltete sich eine spezifische Schule des Erkennens“.

851 Wucherer-Huldenfeld, Die Gegensatzphilosophie Romano Guardinis, 159.

6 Die Erkenntnis des Lebendig-Konkreten

451

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Guardini in der Gegensatzlehre mit keinem von beiden, sodass die‐
ser Spur hier nicht nachgegangen werden soll.

Im Folgenden werden zunächst im ersten Kapitel als Grundlage
der Erkenntnistheorie das Licht, das Auge und die Schau darge‐
legt, woran sich im zweiten Kapitel die Behandlung der Frage des
Wie des Schauens mittels der von Guardini in der Gegensatzlehre
entwickelten enantiologischen Anschauung anschließt. Im dritten
Kapitel folgt die Erörterung des Problemkreises eines Erkennens,
das sich lebendig und konkret eingebettet weiß. Die Untersuchung
der Erkenntnistheorie wird im vierten Kapitel unter Hinzunah‐
me des christologischen Fundamentes des Gegensatzdenkens mit
einem Ausblick auf seine Lehre der Katholischen Weltanschauung
beschlossen.

6.1 Grundlage der Erkenntnis: Schauen im Licht

Guardini schreibt in seiner Gegensatzlehre vom Schauen „auf uns“
und „in uns“852 und dass der Bestand des Erfahrbaren ins Auge
gefasst werde853. Er war, so Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz, „schon
von seiner romanischen Anlage her ein Mensch des Auges“.854 Hans
Urs von Balthasar konstatiert zurecht in derselben Richtung: „Das
Anschauen der Welt ist Guardinis grundlegende Aufgabe, auch seine
ursprüngliche Mitgift“.855 Da bei ihm, so Gerl-Falkovitz zu seiner
Erkenntnistheorie, nicht das Schauen das Licht ermögliche, sondern
das Licht das Schauen, und das Auge mit Hilfe des Lichts auf Welt
zugreife856, sei im nächsten Kapitel zuerst vom Licht und im Folgen‐
den vom Auge gehandelt. Mit diesen beiden Darstellungen wird
eine Grundlage für die darauf aufbauende enantiologische Erkennt‐
nistheorie gelegt.

852 Guardini, Der Gegensatz, 3.
853 Vgl. ebd., 18.
854 Gerl-Falkovitz, Geheimnis des Lebendigen, 159.
855 Balthasar, Reform aus dem Ursprung, 22.
856 Vgl. Gerl-Falkovitz, Geheimnis des Lebendigen, 165.

Teil III „Gehalt“

452

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6.1.1 Das Licht

Guardini erlebte selbst begeisternd das Phänomen des Lichtes, z.B.
im Engadin, in das er oft mit Karl Neundörfer reiste, und beschrieb
die Licht-Erfahrung kunstvoll in seinem Tagebuch:

„Unbändig war der Morgen. Gewalt von Herrlichkeit stand in der
Welt. Wie habe ich begriffen, daß die Schönheit ‚hervorbricht gleich
Heeressäulen‘! Aus den dunkel leuchtenden Gestalten der Berge, aus
jeglichem Ding im Wunder dieses Lichtes fiel sie das Herz an. Die
Sonne stand in der Höhe und – doch es gibt in der deutschen Sprache
kein Wort dafür. Sfolgorava, sagt das Italienische. Sie ging in Blitzen.
Sie war ein Ausbruch von langen, einander sengend durchfaltenden
Strahlenblitzen. Das war die Sonne, die ein erschreckendes Geheimnis,
tötende Herrlichkeit ist. Unter den Zeichnungen van Goghs gibt es eine
von Saintes-Maries aus dem Jahre 1888. Sie zeigt auf einem Hügel eine
Stadt; von ihr her zum Betrachtenden gehen Weinberge; der Himmel
darüber ist ganz erfüllt von einer riesenhaft glastenden Sonne. So war
es, und ich habe begriffen, wie der Mensch erschrocken und jubelnd in
dieser Sonne Unirdisches erblickt und anbetet“.857

Im Anschluss an eine ähnliche Beschreibung des Lichtes am Kanal
der Iller bei Mooshausen führt Guardini seine Phänomenzeichnung
mit philosophischen Überlegungen fort und schreibt: „Ich glaube,
niemand begreift, was für Platon und wieder für Augustin die Idee
war, der das Geheimnis des Lichtes nicht spürt“.858 Wie seine eigene
Schilderung zeigt, erfuhr Guardini selbst diese Größe des Lichts und
dieses Erleben bildet, so die hier vertretene These, den Ausgangs‐
punkt seiner Erkenntnistheorie.

Er befasste sich mit der Lichtmetaphysik vor Veröffentli‐
chung der Gegensatzlehre in seinen Qualifikationsarbeiten über
Bonaventura859 und steht mit ihm in ihrer Tradition, auch wenn, wie
Balthasar zurecht hervorhebt, bei Guardini „die ganze Theorie einer

857 Guardini, Romano, Tagebuch: Im Engadin, in: ders., In Spiegel und Gleichnis,
Mainz 51953, 100–107, 100.

858 Guardini, Tagebuch: Kanal an der Iller, 37.
859 Vgl. Guardini, Systembildende Elemente in der Theologie Bonaventuras, 86:

„Verbindungsglied zwischen Idee und Erkenntnissubjekt ist nach neuplatoni‐
scher Lehre das Licht. Gott ist Licht; die Idee desgleichen; Seele und Erkennt‐
nisvorgang ebenso; daher ist das Aufleuchten der Idee im Erkenntnisprozeß,
die Evidenz, ein Lichtvorgang“.

6 Die Erkenntnis des Lebendig-Konkreten

453

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


analogen (gestuften) Identität des Lichtes vom Physischen bis zum
Höchstgeistigen entfällt“.860 Die Anknüpfung an die Licht-Tradition
beinhalte, so Silvano Zucal richtigerweise, auch eine Konzeption
eines lebendigen Geistes gegen eine rein abstrakte und logische Er‐
kenntnis861, denn für Guardini liege bei Bonaventura der Ansatz zur
„Bildung des Begriffes vom lebendigen Geist; ‚lebendiger‘ Geist im
Gegensatz zum Formalen, zum Logischen, zum Abstrakten… Das
Wort ‚Licht‘ drückt eine anders nicht wiederzugebende Form der
Geisterfahrung aus. Es gibt Wahrheitserfahrung, die Erfahrung von
Licht ist“.862 Ausgehend von Guardinis Befassung mit Bonaventura
können sieben Aspekte seiner Erkenntnistheorie gewonnen werden.

Erstens ist das Auge, „das ja ein Lichtorgan ist“863, für Guardini
wie für Bonaventura der wichtigste Weg zur Erkenntnis. Zweitens
enthält Bonaventuras Erkenntnislehre – Lehre vom Seelenlicht bzw.
Erkenntnislicht (lumen mentis) – wie diejenige Guardinis zwei ent‐
gegengesetzte Gedankenreihen, so er in seiner Promotion:

„Die eine, aristotelischer Herkunft, faßt die Erkenntnis als das Ergebnis
der Arbeit, die der Intellekt an den von den Sinnen vermittelten Eindrü‐
cken vollzieht. Zugleich aber sucht Bonaventura von neuplatonisch-au‐
gustinischen Gedanken aus das Wesen der Erkenntnis zu klären. Er geht
hierbei deduktiv vor und stellt die Frage, woher das Bewußtsein von der
Notwendigkeit, von der unbedingten Gewißheit der ersten Prinzipien,
und der als solcher erkannten wahren Begriffe, Urteile und Schlüsse
komme“.864

Drittens bedeutet Erkennen für Guardini nicht einen theoretischen
Vorgang, sondern auf bonaventuranischem Fundament stehend
ein Ergriffenwerden von Wert und Schönheit, ein Bewegt- und
Entflammtwerden. Erkenntnisgewissheit gibt es für den Geist bei
Bonaventura durch die ewigen Ideen, die in Gott enthalten seien,
sodass Erkenntnis für ihn immer einen Kontakt zu Gott bedeu‐
tet.865 Deshalb betont Guardini auch, dass das Einleuchten bei

860 Balthasar, Reform aus dem Ursprung, 69.
861 Vgl. Zucal, L‘antropologia sapienziale di Romano Guardini alla scuola di San

Bonaventura, 38.
862 Guardini, Eine Denkergestalt des hohen Mittelalters: Bonaventura, 17.
863 Guardini, Systembildende Elemente in der Theologie Bonaventuras, 26.
864 Guardini, Die Lehre des hl. Bonaventura von der Erlösung, 149.
865 Vgl. ebd., 151.

Teil III „Gehalt“

454

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bonaventura ein „inneres Heiligkeitsgeschehnis“866 sei. Über das
Wesensbild hinaus seien die Ideen auch „Wert-Inbegriff des Endli‐
chen“867:

„Die Idee ist nicht nur, wie bereits hervorgehoben, das Wesensbild,
sondern auch das Wertbild, die Sinn- und Schönheitsnorm des Dinges.
Erkennen ist also nicht nur Erfassen von Wahrheit, sondern auch Be‐
rührtwerden durch Schönheit und Wert, und ebendamit ist es Liebe“.868

Davon ausgehend ist Erkenntnis viertens für Guardini wie für
Bonaventura eine „Liebesbegegnung“, die „zum rechten Tun“ befähi‐
ge.869 Hans Urs von Balthasar erläutert richtigerweise die Methode
Guardinis im Anschluss an Bonaventura:

„Das Licht vermittelt: als Licht von Gott her auf die Dinge und den
Menschen lässt es die weltlichen Strukturen nicht in Entfremdung, son‐
dern in tieferer Vertrautheit aufleuchten, als entschleierten sie endlich
ihr wahres, nie ganz erschautes Gesicht“.870

Fünftens ist mit dem Ausdruck der Erkenntnis nicht im Begriff,
sondern in einer Tat bzw. einem Symbol der Weg der intuitiven Seite
der Anschauung vorgezeichnet, was noch dargestellt werden wird.
Sechstens legte Guardini gemäß der Mitschrift von Ursula Kolberg
in seiner Vorlesung „Weltanschauliche Fragen in der Erlösungsleh‐
re“ dar, dass für ihn wie für Bonaventura Erkenntnis und Licht
– und damit die Dimension Gottes, präziser der Offenbarung, –
untrennbar zusammengehören. Der Wert eines Dings bemisst sich
für Guardini daran, wieviel es vom Göttlichen offenbart. Alle Dinge
seien „Symbole des Göttlichen“871, insofern sie etwas von ihm – in
unterschiedlichem Grad – offenlegen: „Jedes Seiende ist lichthaltig,
das heißt, von geistigem Sinn erfüllt; ausdrucksfähig für göttliche
Bedeutung. Es hat Symbolcharakter“.872 Haben die Dinge Symbol‐
charakter und entspricht die Erkenntnis dem Sein, dann drückt sie
sich im Symbol aus.

866 Guardini, Eine Denkergestalt des hohen Mittelalters: Bonaventura, 17.
867 Ebd., 16.
868 Ebd., 17.
869 Ebd., 18.
870 Balthasar, Reform aus dem Ursprung, 45.
871 Guardini, Weltanschauliche Fragen in der Erlösungslehre, 119.
872 Guardini, Eine Denkergestalt des hohen Mittelalters: Bonaventura, 23.

6 Die Erkenntnis des Lebendig-Konkreten

455

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Siebtens zeigt sich bei Bonaventura, dass seine Erkenntnistheorie
nicht ohne die Theologie zu denken ist. Christus ist für ihn, wie
auch für Guardini, das reine Licht und Balthasar schildert: „Dieses
Licht liebt Guardini, sein ganzes Dasein ist Zeugnis seiner Liebe“.873

Wie organisch und natürlich der Übergang bei Guardini von einem
Licht-Erlebnis zur Erkenntnistheorie und zur Christologie voran‐
schreitet, verdeutlichen seine Ausführungen im Anschluss an die
Erfahrung des Nachmittags-Lichts im Engadin:

„Es kommt einem nahe, was wohl das Wort ‚Verklärung‘ meint; jenes
Wort, in welches südliches Christentum seine ganze Erlösungszuver‐
sicht gegossen hat. Stoff und Geist stehen da nicht unvermittelt nebenei‐
nander, sondern es gibt etwas, das eine Brücke zwischen ihnen bildet,
das Licht. Das Licht ist körperlich und doch dem Geiste verwandt.
Es ist kein ‚Vergleich‘, sondern Wahrheit einfachhin, wenn manche geist‐
liche Erlebnisse als Lichterfahrungen beschrieben werden, oder wenn
das Johannesevangelium geradezu sagt: ‚Gott ist Licht‘. Als ‚Licht‘ aber
vermag der Geist den Körper zu durchdringen. Er wird durchgeisteter
Körper, Leib. Verklärung aber – sie ist Gnade, man wird ihrer nur im
Glauben gewiß, kann sie nur hoffend auf Gottes Verheißung erwarten,
sicher; und dennoch bedeutet sie auch eine letzte perfectio naturae;
eine Vollendung der Natur eben durch die Gnade. Verklärung ist die
Erfüllung dessen, was ‚Leib‘ heißt ... In solchen Spätnachmittagsstunden
schaut man wie ein Unterpfand dieser Hoffnung“.874

In solchen Ausführungen Guardinis leuchtet auch seine Konzeption
der Katholischen Weltanschauung auf, die er in seiner Vorlesung
„Weltanschauliche Fragen in der Erlösungslehre“ wie folgt charakte‐
risierte: „Wir müssen lernen, die Welt im Blick des sich offenbaren‐
den Gottes zu schauen“.875 Im Sehen des Dinges offenbare sich, so
Guardini im Anschluss an eine Stelle aus dem Römerbrief, „das Ge‐
heimnis“, die „Geschaffenheit“.876 Die Stelle des Römerbriefes über‐
setzt Guardini wie folgt:

„Was nämlich von Gott zu erkennen ist, das ist unter ihnen [den Men‐
schen] offenbar, denn Gott hat es ihnen offenbar gemacht. Denn das [an
sich] Unsichtbare von Ihm wird von Erschaffung der Welt her an seinen

873 Balthasar, Reform aus dem Ursprung, 92.
874 Guardini, Tagebuch: Im Engadin, 103.
875 Guardini, Weltanschauliche Fragen in der Erlösungslehre, 76.
876 Guardini, Die Sinne und die religiöse Erkenntnis, 27.

Teil III „Gehalt“

456

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Werken mit [dem Auge] der Vernunft geschaut, nämlich seine ewige
Macht sowohl als seine Göttlichkeit, damit sie ohne Entschuldigung
seien – darum nämlich, weil sie wohl Gott erkannt, aber ihn nicht als
Gott gepriesen oder Ihm Dank erstattet haben, sondern eitel geworden
sind in ihren Gedanken, und ihr unverständiges Herz sich verfinstert
hat“.877 (Röm 1,19–21)

Ausgehend von den eigenen Licht-Erfahrungen und der Schulung
des Denkens durch Bonaventura öffnen sich also sieben Aspekte
für Guardinis Erkenntnistheorie in der Gegensatzlehre, jedoch ist
der seraphische Lehrer nicht die einzige Quelle für seine Konzep‐
tion der Schau, sondern er nimmt auch die Phänomenologie mit
auf, die, so Gerl-Falkovitz, durch „die Relativierung der kantischen
Erkenntnisskepsis und ihres inhärenten Individualismus sowie ein
neues Vertrauen in die ‚Sachen selbst‘“878 eine Hilfe für Guardinis
Ansatz des Sehens im Licht gewesen sei. Nach der Darstellung der
Grundlage des Lichtes für das Sehen und Schauen sei nun dieser Zu‐
gang Guardinis zur Wirklichkeit im Dialog mit Scheler und Goethe
in den Blick genommen.

6.1.2 Das Auge und die Schau

Allein im Licht ist es für Guardini möglich, die Dinge richtig zu
schauen. Das wesentliche Organ der Wirklichkeitsbegegnung ist
ihm das Auge, wie in seinem Artikel „Die Sinne und die religiöse
Erkenntnis“ deutlich wird:

„‚Das Auge‘ ist viel mehr, als die mechanisch-biologische Denkweise
ihm zubilligt. ‚Sehen‘ ist Begegnung mit der Wirklichkeit; das Auge
aber ist einfachhin der Mensch, sofern er von der Wirklichkeit in ihren
dem Licht zugeordneten Formen getroffen werden kann. Sehen ist die
Antwort des Auges, und im Auge des Menschen, auf das lichtbezogene
Wirkliche. Genauer gesagt, die Bedeutungsgestalt, die mit Bezug auf das
Licht von dem jeweiligen Wirklichen und dem Auge zusammen gebildet
wird und worin sich das Dasein vollzieht“.879

Diesen sehenden Zugang zur Wirklichkeit findet Guardini beispiels‐
weise bei Goethe, Thomas von Aquin und Scheler, wobei nicht

877 Ebd., 15.
878 Gerl-Falkovitz, Geheimnis des Lebendigen, 159.
879 Guardini, Die Sinne und die religiöse Erkenntnis, 22.

6 Die Erkenntnis des Lebendig-Konkreten

457

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ermittelt werden kann, ob er diesen Zugang von ihnen rezipiert,
oder sie „lediglich“ als Gewähr für das selbst Entdeckte anführt.

Goethe war für Guardini, wie er selbst, ein Mensch des Auges
und er zitierte in seiner Vorlesung „Gott und die Welt“ im Win‐
tersemester 1923/24 dessen berühmte Verse: „‚Wär‘ nicht das Auge
sonnenhaft, wie könnten wir die Sonne schauen‘“.880 Am 28. August
1924 vergleicht er ihn auf der „Goethefeier auf Burg Rothenfels”
mit Thomas von Aquin, wovon der kurze Text „Von Goethe und
Thomas von Aquin und vom klassischen Geist“881 zeugt: die einzige
Publikation Guardinis, die Goethe im Titel nennt. Darin findet sich
eine innere Verwandtschaft beider im sehenden Zugang zur Welt.

In jenem Jahr fielen Goethes 175. Geburtstag und Thomas von
Aquins 600. zusammen und Guardini hob an, sie zusammen zu
denken: „den großen Heiligen und tiefen, schweigenden Denker
und das ‚Weltkind‘, das Christus und der Kirche so fremd gegenüber‐
stand. Das Gemeinsame aber bildete ein Etwas, ein Ton, eine Hal‐
tung, die im Wesen beider liegt“.882 Beide schauen mit einem offenen
Blick in die Welt. Sie wählen nicht aus, schwächen nicht ab, und
unterliegen nicht der Versuchung nur das zu sehen, was sie sehen
wollen, um sich bestätigt zu fühlen, sondern ihr Blick habe „die Ehr‐
furcht, die Dinge sein zu lassen, was sie in sich sind“.883 Erblicken ist
auch bei Guardini, so Balthasar richtig, ein „Raumgeben für das sich
Zeigende“884, sei anstrengend und fordere Askese, ja eine „Lauterkeit
des Blicks“, die Guardini in seiner Vorlesung „Weltanschauliche Fra‐
gen in der Erlösungslehre“ wie folgt charakterisiert:

„Es muss ein glutvoller Blick sein, doch getragen von einer schauenden
Glut, nicht einer Glut des Tuns, denn diese trübt; nur die Glut des
Schauens, der Liebe, ist klar“.885

Es ist ein Blick, der ein aufnehmendes Moment enthält, und doch,
wie es in der Lichtmetaphysik des Bonaventura aufscheint, hinabrei‐

880 Guardini, Gott und die Welt, 156.
881 Vgl. Guardini, Romano, Von Goethe und Thomas von Aquin und vom klassi‐

schen Geist. Eine Erinnerung, in: ders., In Spiegel und Gleichnis, Mainz 51953,
21–26.

882 Ebd., 21f.
883 Ebd., 22.
884 Balthasar, Reform aus dem Ursprung, 24.
885 Guardini, Weltanschauliche Fragen in der Erlösungslehre, 73.

Teil III „Gehalt“

458

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


che auf das Wesen hin: „Der Wesensakt des Auges besteht darin,
das im Unmittelbar-Gegebenen erscheinende Eigentliche aufzufas‐
sen“.886 So macht Guardini an Goethe und Thomas seinen eigenen
Blick des wirklichen Wahr-nehmens der Dinge aus, der Gegensätze
nicht einebne. Ihr Schauen geht, wie das seinige, auf das Wesen und
„macht keine gewalttätigen Systeme zurecht, nach denen das Leben
sich richten soll, sondern läßt sich von der Ordnung leiten, die in
ihm selbst wirkt“.887 Ihr Blick sei ein Gehorsam gegen das Wesen des
Dings und eine Ehrfurcht vor dem Geschaffenen; im „Letzten eine
Haltung, die vom Sein ausgeht; den Primat des Logos vor dem Ethos
und vorher noch den des Seins vor dem Tun behauptet“.888 Guardini
erkennt diesen Blick des Klassischen sowohl in Goethes „Wilhelm
Meister“ als auch in Thomas‘ „Summa theologiae“:

„Das Schwere leicht zu machen, aber ohne daß ihm sein Ernst und
seine Herrlichkeit genommen werde; das Lastende zu freiem Stehen, das
Stockende zu leichtem Schweben zu bringen – das ist klassisch“.889

Neben Goethe war Guardini auch Scheler eine Gewähr für den
eigenen Ansatz. Er war, wie Guardini, ein Mensch des Sehens und
ihre gegenseitige Affinität gründet für Joachim Reger „vor allem
im sehenden Zugang beider zur Welt“.890 Erkenntnis besteht für
Scheler in der unmittelbaren Wesensschau der Dinge und nicht in
einem abstrakten distanzierten Wissen.891 Die Schau beschreibt er in
seinem Werk „Vom Ewigen im Menschen“ mittels seines Prinzips der
Evidenz, das im Zentrum seiner Philosophie steht:

„Das (richtig verstandene) Prinzip der Evidenz besteht für mich darin,
daß ein objektiver Sach- oder Wertverhalt seinem Sosein nach dann
in den Geist selbst herein leuchtet, also ‚selbst‘ in ihm als Korrelat ei‐
nes intentionalen Aktes anwesend ist, wenn eine vollständige Deckungs‐
einheit zwischen den Gehalten aller Denk- und Anschauungsakte, die
angesichts dieses Gegenstandes möglich sind, stattfindet. Eben ‚in‘ der
Deckungseinheit als solcher ist dann das Gegenständliche (nicht seinem
Dasein nach, das stets extramental bleibt und durch intellektuelle Akte

886 Guardini, Die Sinne und die religiöse Erkenntnis, 23.
887 Guardini, Von Goethe und Thomas von Aquin und vom klassischen Geist, 23.
888 Ebd., 23f.
889 Ebd., 26.
890 Reger, Die Phänomenologie als theologisches Erkenntnisprinzip, 33.
891 Vgl. Scheler, Die transzendentale und die psychologische Methode, 201.

6 Die Erkenntnis des Lebendig-Konkreten

459

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


überhaupt nicht erfaßbar ist, sondern nur erfaßbar ist als Widerstand
gegen Akte willensartiger Natur) selbst im strengsten Sinne gegeben, kei‐
neswegs also ein bloßes ‚Bild‘, ‚Abbild‘ oder ‚Zeichen‘ von ihm. Dieses
Prinzip ist mir nun allerdings das letzte und entscheidenste Erkenntnis‐
kriterium, das überhaupt existiert“.892

Die Ähnlichkeit von Guardini zu Scheler besteht darin, dass das
Sehen für beide kein mechanischer Vorgang ist, sondern Selbstmit‐
teilung und Sinnbefehl eröffnet. Erkenntnis bedeutet für beide eine
Schau des Wesens, das sich selbst bezeuge, evident sei und herausbli‐
cke:

„Sehen ist etwas anderes, als was der Spiegel tut, der auffängt, gleich‐
gültig, was vor ihn kommt. Sehen geht aus dem Leben hervor und
wirkt ins Leben hinein. Sehen heißt, die Dinge hereinholen; unter ihren
Einfluß geraten; von ihnen erfaßt werden“.893

Die Dinge sind für Guardini also nicht einfach nur zu verarbeiten‐
des Material, sondern sie werden, so er in seinem Artikel „Lebendi‐
ger Geist“ von 1927, „durchsichtig auf das hin, was ‚Wesen‘ heißt. Sie
öffnen sich auf das hin, was ‚Sinn‘ heißt. Sie treten in eine Nähe
zum Geist. Sie werden für den Geist bewohnbar“.894 Guardinis Liebe
zum Lebendig-Konkreten, zu dem, was er sieht, lasse ihn, so Gerl-
Falkovitz richtig, weiterschreiten „zum mehr als Sichtbaren“, „zum
Phänomen, in dessen Schein sich das Sein offenbart – und mehr
als Sein“.895 In seinem Werk „Tod des Sokrates“ beschreibt Guardini
später dieses sein platonisches Erbe in der Gestalt des Sokrates,
worin er sich auch selbst charakterisiert:

„‚Da sah Sokrates gesammelt vor sich hin, wie er es so oft zu tun
pflegte, und sagte mit einem leisen Lächeln‘... Διαβλέψας:er saß da,
‚hindurchschauend‘, durch das Nahe hindurch ins Ferne, genauer, ins
Innere, Wesentliche“.896

892 Scheler, Vom Ewigen im Menschen, 17.
893 Guardini, Der Herr, 178.
894 Guardini, Romano, Über den christlichen Sinn der Erkenntnis. Eine Meditati‐

on zu Semesterbeginn, in: ders. (Hg.), Christliche Besinnung 3, Würzburg 1951,
107–117, hier zitiert nach: ders., Unterscheidung des Christlichen. Gesammelte
Studien 1923–1962. Band 1: Aus dem Bereich der Philosophie, Mainz – Pader‐
born 31994, 279–288, 280.

895 Gerl-Falkovitz, Geheimnis des Lebendigen, 158.
896 Guardini, Der Tod des Sokrates, 228.

Teil III „Gehalt“

460

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ausgehend von dieser Selbstbeschreibung kann festgehalten werden,
dass Guardini in seiner philosophischen und theologischen Tätigkeit
also weder daran gelegen war, etwas zu beweisen, noch Aufgenom‐
menes in ein vorgefertigtes System zu zwängen, sondern, so er in
seinem Artikel „Vom Sinn des Gehorchens“ 1920:

„So möchte ich gleichsam neue Augen auftun, um es neu zu sehen;
jedem eine schöpferische Kraft seines Inneren zu Bewußtsein bringen,
die bisher durch den ‚Verruf des Gehorchens‘ niedergehalten wurde,
und nur darauf wartet, um jenes Verhältnis lebendig zu machen. Also
nicht beweisen, sondern neu sehen helfen. Denkt, in einem trüben
Raum sei ein Bild. Man kann nun durch chemische Untersuchung
zeigen, die Farben seien trefflich; oder durch geschichtliche Berichte
beweisen, es stamme von einem malgewaltigen Meister. Man kann aber
auch hingehen und durch die Wand gegenüber ein Fenster schlagen:
Nun flutet das Licht herein, und die Farben leuchten auf. Dann braucht
man nicht mehr zu beweisen. Man sieht. Wenn der Sehende mithilft,
dann gelingt hier vielleicht etwas dieser Art“.897

Guardini sah es demnach als seine Aufgabe an, anderen zu helfen,
richtig zu sehen. Er wirke, so Gerl-Falkovitz zurecht, mit „behutsa‐
men Augenöffnungen“.898 Grundlage dafür sind ihm das Licht, um
überhaupt sehen zu können, und die Bereitschaft, sich von den
Dingen selbst bewegen zu lassen, sie mit dem Auge wirklich wahr-
zunehmen, und sich dem Wesen des Dings zu öffnen. Er steht mit
seiner Theorie des Sehens in der langen Tradition der Lichtmetaphy‐
sik und knüpft an Goethe, Thomas und auch die Phänomenologie
seiner Zeit an. Guardini, selbst ein Mensch des Lichts und des
Auges, war zeitlebens daran gelegen, andere in diese Schau- und
Lebensschule zu nehmen. Die Art und Weise dieses Sehens legt er in
seiner Gegensatzlehre erstmals theoretisch in der enantiologischen
Struktur der Erkenntnis in der Einheit von Intuition und Rationali‐
tät dar. Darauf sei im Folgenden eingegangen.

897 Guardini, Vom Sinn des Gehorchens, 373 Anm. 1.
898 Gerl-Falkovitz, Auge und Licht, 17.

6 Die Erkenntnis des Lebendig-Konkreten

461

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6.2 Die Anschauung: Die Einheit von Intuition und Rationalität

Guardini zielt mit seiner Erkenntnistheorie in der Gegensatzlehre
darauf, anderen „die Augen zu öffnen“.899 Erkennen ist für ihn
kein mechanischer Vorgang, „sondern eine lebendige Aufnahmebe‐
ziehung eines lebendigen Subjekts zu einem konkreten Gegenstan‐
de“.900 Sie beginne beim Menschen mit der Entscheidung, den
Gegenstand an sich heranzulassen und ihn aufnehmen zu wollen,
woran sich eine Durcharbeitung und Durchformung des Stoffes
anschließe, „bis endlich der klärende Sinnpunkt aufbricht – da ist
Geist“.901 Bringt sich das konkrete Subjekt – im Unterschied zum
Subjekt überhaupt – selbst in den Erkenntnisprozess ein, ja muss
es sich einsetzen, um das Gegenüber aufnehmen und sich ihm fra‐
gend nähern zu können, und ist diese Bewegung über sich selbst
hinaus auf das andere zu ein „lebendig-konkreter Akt“902, zeige sich
Erkenntnis als Begegnung, wie Guardini in seiner Gegensatzlehre
festhielt:

„Erkennen ist ein bestimmtes lebendiges Verhalten des konkreten Men‐
schen gegenüber dem konkreten Gegenstand. Kein abstraktes, ‚logi‐
sches‘ Subjekt also trägt es, sondern ein lebendiges. Erkennen ist Begeg‐
nung“.903

Da Erkennen für Guardini ein lebendiges Verhalten ist, alles Leben‐
dige gegensätzliche Struktur aufweist und „die Prinzipien des Seins
und die des Erkennens die gleichen“904 sind, muss auch das Erken‐
nen polar gedacht werden905. Dies hatte sich auch in der zweiten
These der Erkenntnistheorie ergeben, aus „B: Die Erkenntnis muss
dem jeweiligen Gegenstand entsprechen“906 und „AI: Der lebendige

899 Guardini, Der Gegensatz, 210.
900 Ebd., 231.
901 Guardini, Romano, Lebendiger Geist, in: Die Schildgenossen 7 (1927), 349–

368, hier zitiert nach: ders., Unterscheidung des Christlichen. Gesammelte Stu‐
dien 1923–1962. Band 1: Aus dem Bereich der Philosophie, Mainz – Paderborn
31994, 138–163, 153.

902 Guardini, Heilige Schrift und Glaubenswissenschaft, 340.
903 Guardini, Der Gegensatz, 197f.
904 Guardini, Systembildende Elemente in der Theologie Bonaventuras, 4.
905 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 198.
906 Vgl. Teil II Kapitel „1.2.2 Von der „quaestio iuris“ zur „quaestio facti““.

Teil III „Gehalt“

462

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mensch bzw. der/das Lebendig-Konkrete ist gegensätzlich gebaut“:
„BI: Der Erkenntnisakt ist gegensätzlich gebaut“.907

Auf dieser Grundlage soll zuerst die durch die Neuzeit aufgewor‐
fene Fragestellung des Zueinander von Rationalität und Intuition
dargelegt werden. Im zweiten Kapitel wird der Lösungsvorschlag
Guardinis der Einheit beider Erkenntnisweisen im einen Akt der
Anschauung vorgestellt. Im dritten Kapitel wird daran anschließt
gefragt, welche Begrifflichkeiten aus der Erkenntnistheorie folgen.

6.2.1 Die Fragestellung

Guardini konstatiert für Antike und Mittelalter einen lebendigen
Zusammenhang von wissenschaftlich-begrifflichen Erkennen und
der Gesamtheit der Lebensvollzüge des Menschen908, wodurch der
Begriff „tiefe Lebensnähe“ erhielt, und „Schau, Bild und Symbol
begriffsnäher, gedankensatter“ gewesen wäre909. Dies könnte als
„lebendiger Begriff“ und gedankenerhellte Intuition bezeichnet wer‐
den.910 So sehr er Antike und Mittelalter schätzte, nannte er sie aber
auch in seiner Vorlesung „Weltanschauliche Fragen in der Erlösungs‐
lehre“ im Sommersemester 1923 eine „vorkritische Zeit“911 und im
darauffolgenden Wintersemester 1923/24 charakterisierte er sie gar
als „naive Stufe“, die zwar eine sichere Erkenntnis von Gott, Freiheit
und Seele bedeute, jedoch „fehlt die kritische Prüfung“912.

Im Unterschied dazu bezeichnet er die Epoche vom Mittelalter bis
in seine Zeit als „kritische Stufe“: Sie sei im Unterschied zur ersten
Phase „Wissenschaft“ und lege den Schwerpunkt auf die Kritik, doch
liege eine Schwäche darin, dass sie sich auf die Schwierigkeiten
versteige.913 In der Neuzeit, der „Zeit der kritischen Autonomie“914,
sei durch die Eigenbegründung der jeweiligen Bereiche eine Tren‐
nung erfolgt in „begrifflichen Begriff“ und „intuitive Intuition“, in

907 Vgl. Teil II Kapitel „2.3.3 Zusammenschau“.
908 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 11–13.
909 Ebd., 13.
910 Vgl. ebd., 13f.
911 Guardini, Weltanschauliche Fragen in der Erlösungslehre, 124.
912 Guardini, Gott und die Welt, 151.
913 Vgl. ebd., 152.
914 Guardini, Weltanschauliche Fragen in der Erlösungslehre, 124.

6 Die Erkenntnis des Lebendig-Konkreten

463

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rationalismus und Intuitionismus915. Jener behaupte, dass nur das
Denken wissenschaftlich sei, dass sich in Begriffen vollzieht, wobei
die Mathematik die wahre Wissenschaft sei:

„Das Denken ist isoliert worden aus dem Gesamtmenschen, und sogar
noch innerhalb des Denkens das begriffliche Denken aus dem leben‐
digen Denken gelöst und dieses als einziger Träger der Wissenschaft
hingestellt. (Kant identifiziert z.B. Mathematik mit der Wissenschaft,
unsere moderne Zeit: die Naturwissenschaft mit der Wissenschaft)“.916

Auch für die Philosophie „blieb nur noch das rein formale Erkennen
übrig“.917 Der Begriff richte sich auf das Allgemeine, Abstrakte und
Formale und vermöge dadurch das Lebendig-Konkrete allein nicht
zu fassen. Es sei dem Rationalismus lediglich „Ausgangspunkt für
den Weg ins Abstrakte“.918 Versuche dieses Denken das Leben den‐
noch zu durchdringen, entstehe eine „analytische Wissenschaft vom
Menschen“919, die die Einheit in einzelne Vorgänge zerlege. Guardini
sieht diese Erkenntnisweise des „Geistes der Abstraktheit“ in seiner
Zeit vorwiegen und kritisiert an dieser „Begriffsbearbeitung von Be‐
griffen“920, vergessen zu haben, dass sie vor wirklichen Dingen stehe.

Die Einseitigkeit des Rationalismus provoziere, so Guardini, das
Auftreten ihrer Gegenseite: das „irrationale Erkennen“.921 Der Intui‐
tionismus empfinde die Verstandesarbeit als tötend und fasse den
Erkenntnisakt deshalb als „Gefühl“ oder „Instinkt“ auf.922 Dabei
gehe es um ein Tasten, Fühlen und Berühren des Gegenstandes:
„eine Anschauung, die nicht durch Gründe, sondern durch innere
Echtheit und Klarheit einleuchtet“.923 Er erkennt darin viel Richtiges,
doch müsse genauer beschrieben werden, worin die Schau bestehe,
und zugleich blieben solche Erkenntnisakte, wenn sie sich in den
Widerspruch zum Begriff stellten, „als Erkenntnisquellen […] wert‐
los“.924

915 Guardini, Der Gegensatz, 13f.
916 Guardini, Gott und die Welt, 159.
917 Guardini, Weltanschauliche Fragen in der Erlösungslehre, 124.
918 Guardini, Der Gegensatz, 6.
919 Ebd., 7.
920 Ebd., 227.
921 Ebd., 7.
922 Vgl. ebd., 8.
923 Ebd., 8.
924 Ebd., 9.

Teil III „Gehalt“

464

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Guardini beobachtet also in seiner Zeit die allgemeine Auffassung,
„lebensnahe Intuition und abstrahierende Begriffsbildung als Wider‐
sprüche anzusehen“.925 Dieser Wille des neuzeitlichen Denkens, die
einzelnen Bereiche in sich zu begründen, käme im Begriff des „Rei‐
nen“ zum Ausdruck. Er enthalte einen Wertmaßstab der „‚kritischen
Vollkommenheit‘“.926 Mit dieser Bestimmung wird wieder die Aus‐
einandersetzung mit kantischer Philosophie deutlich, schreibt doch
der Königsberger Philosoph in seiner „Kritik der reinen Vernunft“:

„Es heißt aber jede Erkenntnis rein, die mit nichts Fremdartigem
vermischt ist. Besonders aber wird eine Erkenntnis schlechthin rein
genannt, in die sich überhaupt keine Erfahrung oder Empfindung ein‐
mischt, welche mithin völlig a priori möglich ist“.927

„Rein“ bedeutet also, so Guardini in Anlehnung an Kant, dass etwas
den Anforderungen der kritischen Prüfung genügend ohne Vermi‐
schung der Grenzen und Verdunkelung des Wesens aufgefasst wer‐
de.928 Wie auch an weiteren Stellen der „Kritik der reinen Vernunft“
deutlich wird, trennt der Begriff des „reinen“ bei Kant die verschie‐
denen Erkenntnisbereiche und scheidet sie mit einem Widerspruch
voneinander: wo reine Erkenntnis sei könne keine empirische sein
und umgekehrt.929

Ausgehend von der vorgefundenen kritischen Reinheit der Berei‐
che drängt es Guardini, eine neue kritisch-bewährte Einheit mit der
Gegensatzlehre zu schaffen, wie er deutlich schreibt: „Dies ganze
Buch dient dieser Aufgabe“.930 Er fragt deshalb, ob nicht noch ein
anderer Weg offen stünde: „Sollten intuitive und rationale Erkennt‐

925 Ebd., 11.
926 Ebd., 35.
927 Kant, KrV A, 11.
928 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 35 Anm. 8.
929 Vgl. „Ich nenne alle Vorstellungen rein (im transcendentalen Verstande), in

denen nichts, was zur Empfindung gehört, angetroffen wird“. (Kant, KrV B,
34); „Eine solche Synthesis ist rein, wenn das Mannigfaltige nicht empirisch,
sondern a priori gegeben ist (wie das im Raum und der Zeit)“. (Ebd., 103);
„Da gedachte bloß formale Logik von allem Inhalte der Erkenntnis (ob sie rein
oder empirisch sei) abstrahiert…“. (Ebd., 170); „Diese vermittelnde Vorstellung
muss rein (ohne alles Empirische) […] sein“. (Ebd., 177).

930 Guardini, Der Gegensatz, 36.

6 Die Erkenntnis des Lebendig-Konkreten

465

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nis, richtig gesehen, sich gegenseitig doch nicht ausschließen? Viel‐
leicht sogar irgendwie fordern, voraussetzen?“931

Guardini erblickt seine eigene Aufgabe nun darin, „zu einer
neuen, doch kritisch bewährten Einheit fortzuschreiten“.932 Dafür
müsste sowohl der überrationale Charakter des Lebendig-Konkreten
beachtet werden als auch die Grundkräfte ihren Eigenstand und
ihre Eigenbegründung bewahren. Dabei dürften sie nicht in einen
Widerspruch geraten, sondern müssten in „Spannung“ zueinander‐
stehen, wie auch das Lebendig-Konkrete im Gegensatz gebaut ist. In
der Darstellung der Ontologie des Lebendig-Konkreten hatten sich
bereits Thesen für eine polare Erkenntnistheorie ergeben, die hier
als Grundlage für das Folgende in Erinnerung gerufen seien. Dabei
bestünde ein Weiterdenken der Gegensatzlehre darin, die Thesen
hin zu einer umfassenderen Epistemologie zu entwickeln. Dies kann
hier nicht geleistet werden, vielmehr sei der von Guardini gegebene
Grundriss aufgezeigt:

Ontologie Epistemologie
A: Das Wirkliche ist unabhängig vom
Denken des Subjektes. Es ist die erste Evi‐
denz und Maßstab der Erkenntnis. Präzi‐
siert: A: Das Lebendig-Konkrete ist un‐
abhängig von der Erkenntnis und deren
Maßstab.933

B: Die Erkenntnis muss dem jeweiligen
Gegenstand entsprechen.934

AI: Der lebendige Mensch bzw. der/das
Lebendig-Konkrete ist gegensätzlich ge‐
baut.

BI: Der Erkenntnisakt ist gegensätzlich ge‐
baut.935

AII: Das Lebendig-Konkrete ist im So‐
wohl-als-auch von dynamischem Akt und
statischem Bau gebaut.

BII: Der Erkenntnisakt umfasst sowohl die
Erkenntnis a posteriori als auch die Er‐
kenntnis a priori.936

931 Ebd., 10.
932 Ebd., 14 Anm. 2; „Hier gewinnt man wieder den vollen Blick für die Wesen‐

heit, aber mit kritischer Besonnenheit (Es scheint, dass wir uns dieser Stufe
nähern)“. (Guardini, Gott und die Welt, 152).

933 Vgl. Teil II Kapitel „2.1.2 Lebensphilosophie im Gegensatzbuch“.
934 Vgl. Teil II Kapitel „1.2.2 Von der „quaestio iuris“ zur „quaestio facti““.
935 Vgl. Teil II Kapitel „2.3.3 Zusammenschau“.
936 Vgl. Kapitel „2.1.3 Der Gegensatz: Dynamik und Statik“.

Teil III „Gehalt“

466

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ontologie Epistemologie
AIII: Das Lebendig-Konkrete ist im So‐
wohl-als-auch von Form und Formlosem
gebaut.

BIII: Die Ontologie im Gegensatz von
forma und materia ist Grundlage der Er‐
kenntnistheorie.937

AIV: Das Lebendig-Konkrete ist im So‐
wohl-als-auch von Allgemeinem und Be‐
sonderem gebaut.

BIV: Der Akt der Erkenntnis muss zugleich
sowohl das Allgemeine als auch das Beson‐
dere erfassen.938

AV: Das Lebendig-Konkrete ist auf den
transempirischen Punkt hin im Verhält‐
nis sowohl von Produktion als auch von
Disposition.

BV: Der Akt der Erkenntnis ist sowohl pro‐
duktiv als auch dispositiv.939

AVI: Das Lebendig-Konkrete ist auf den
transempirischen Punkt hin im Verhältnis
sowohl von Ursprünglichkeit als auch von
Regel.

BVI: Der Akt der Erkenntnis ist im Sowohl-
als-auch von Ursprünglichkeit und Regel
gebaut.940

AVII: Das Lebendig-Konkrete ist auf den
transempirischen Punkt hin im Verhält‐
nis sowohl von Immanenz als auch von
Transzendenz.

BVII: Der Akt der Erkenntnis muss sowohl
aus der Immanenz als auch der Transzen‐
denz des Erkennenden entspringen und
sowohl die Immanenz als auch Transzen‐
denz des zu Erkennenden anzielen.941

AVIII: Die Gegensatzseiten des Lebendig-
Konkreten stehen im Verhältnis von Ver‐
wandtschaft und Besonderung zueinan‐
der. Sie stehen im Verhältnis der Analogie
zueinander.

BVIII: Der Akt der Erkenntnis, das Verhält‐
nis von Rationalität und Intuition, besteht
sowohl in ihrer Verwandtschaft als auch in
ihrer Besonderung. Sie schließen qualitativ
zugleich einander ein und einander aus.
Zwischen ihnen besteht das Verhältnis der
Analogie.942

AIX: Das Lebendig-Konkrete bildet sowohl
eine Einheit als auch ist gegensätzlich ge‐
baut, ist mannigfaltig.

BIX: Der Erkenntnisakt ist sowohl einer als
auch in sich gegensätzlich gebaut in Ratio‐
nalität und Intuition. Die diese Analogie
verbindende Grundkraft ist die Liebe.943

937 Vgl. Kapitel „2.2.4 Der Gegensatz“.
938 Vgl. Kapitel „2.3.1 Allgemeines: Der Gegensatz“.
939 Vgl. Kapitel „3.2.3 Der Gegensatz“.
940 Vgl. Kapitel „3.3 Ursprünglichkeit und Regel“.
941 Vgl. Kapitel „3.4.3 Der Gegensatz“.
942 Vgl. Kapitel „4.2.5 Der Gegensatz“.
943 Vgl. Kapitel „4.3.3 Die Bedeutung Bonaventuras für Guardinis Gegensatzden‐

ken“.

6 Die Erkenntnis des Lebendig-Konkreten

467

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ontologie Epistemologie
AX: Zwischen den Gegensatzseiten wogt
das lebendige Verhältnis unendlicher
Maßverschiebungen in lebendigem Rhyth‐
mus.

BX: Das Verhältnis zwischen Rationalität
und Intuition im Erkenntnisakt ist nicht
starr, sondern lebendig durch mannigfalti‐
ge Maßverschiebungen und wogt in einem
lebendigen Rhythmus.944

Der Erkenntnisvorgang trägt für Guardini also „enantiologische
Struktur“945, wie die Guardini-Forschung bestätigt946. Diese hatte er
in Hinblick auf die Gotteserkenntnis in seiner Vorlesung „Gott und
die Welt“ im Wintersemester 1923/24 erprobt.947 Er führt in seiner

944 Vgl. Kapitel „5.2.2 Rhythmus“.
945 Guardini, Der Gegensatz, 202.
946 Das polare Verhältnis des Erkenntnisaktes bestehe für Guardini, so Przywara

in seiner Rezension richtigerweise, in den beiden Reihen, wobei die erste die
rein intuitive sei und die zweite die rein abstrakte Erkenntnisweise. Beide
müssten als Gegensatzeinheit zusammenkommen für die Erkenntnis. (Vgl.
Przywara, Tragische Welt?, 193). Maria Schlüter-Hermkes hob zurecht in ihrer
Rezension hervor, dass das Lebendig-Konkrete bei Guardini „durch eine in ein
gegensätzliches Begriffsgefüge eingespannte Intuition“ erfasst werde. (Schlüter-
Hermkes, Die Gegensatzlehre Romano Guardinis, 530). August Messer rechnet
es als einen Verdienst von Guardinis Epistemologie an, dass sie in ihrer Pola‐
rität den reinen Intuitionismus seiner Zeit widerlegt habe, doch gehe sein Ent‐
wurf, dass dafür begriffliches Denken und Intuition zusammenwirken müssen,
nicht über Kant hinaus gemäß dessen berühmtem Diktum, dass „Begriffe
ohne Anschauung ‚leer‘, Anschauungen ohne Begriffe ‚blind‘ sind“. (Messer,
Der Gegensatz, 62). Wucherer-Huldenfeld legt in seiner Untersuchung zur
Erkenntnistheorie in der Gegensatzlehre korrekt dar, wobei der Terminus „dia‐
lektisch“ durch „dialogisch“ ersetzt werden müsste: „Der ursprüngliche Grund,
warum beide Strukturen dialektisch zusammengenommen werden, scheint
mir die Einsicht, dass die Totalität der konkreten Wirklichkeit, weder im
Begriffszusammenhang (rationalistisch) noch in der Summe der Anhäufung
von Erfahrungstatsachen oder in reiner Intuition (empiristisch und intuitionis‐
tisch-irrational) erreichbar ist“. (Wucherer-Huldenfeld, Die Gegensatzphiloso‐
phie Romano Guardinis, 162f ).

947 In seiner Vorlesung „Gott und die Welt“ hatte Guardini die rationale Seite mit
„gedanklichem Schließen“ und die intuitive Seite mit „Begegnung“ bezeichnet.
(Vgl. Guardini, Gott und die Welt, 141). Diese Kennzeichnung ist termino‐
logisch irreführend, da er auch den gesamten Erkenntnisvorgang ein Begeg‐
nungsgeschehen nennt. Die intuitive Seite, die „Begegnung“, charakterisiert er
als ein unmittelbares Gottesbewusstsein, dass Gott da ist, doch dürfe dieses Be‐
wusstsein nicht mit einer direkten mystischen Erfahrung verwechselt werden.
Guardini verweist als Beleg auf Newmans „Apologia pro vita sua“ (1864), die
„von Maria Knoepfler […] unter zeitweiliger Mitarbeit von Guardini übersetzt“

Teil III „Gehalt“

468

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gegensatzlehre zwei Seiten des einen Erkenntnisaktes an: „Es sind
die beiden Typen der Erkenntnis, wie sie auf den enantiologischen
Reihen gründen“.948 Auf den rationalen und intuitiven Pol des einen
Erkenntnisaktes sowie deren Einheit in der Anschauung sei nun
näher eingegangen.

6.2.2 Die Anschauung

Das Lebendig-Konkrete ist gegensätzlich gebaut, die qualitativ un‐
terschiedenen Pole in Einheit gegeben. Es kann allein in einem Akt
erfasst werden, der ebenfalls lebendig-konkret, d.h. gegensätzlich ist.
Dies ist für Guardini die Anschauung. Im Folgenden werden zuerst,
wie dies auch methodisch in der Ontologie des Lebendig-Konkreten
geschah, die beiden Seiten der Erkenntnis – Rationalität und Intuiti‐
on – je für sich betrachtet, um sie dann abschließend in gegensätzli‐
cher Einheit in der Anschauung darzustellen.

wurde. (Ebd., 142 Anm. 10). Die rationale Seite der Erkenntnis, das „gedankli‐
che Schließen“, bedeutet Guardini ein Hinneigen vom Kontingenten auf einen
letzten Punkt hin. Er kritisiert seine Zeit dafür, diesen Punkt in die Natur
selbst hineingelegt zu haben, wo er doch über sie hinauszulegen sei. (Vgl. ebd.,
145). Mit den beiden Erkenntnisweisen sind die beiden Reihen aus dem Ge‐
gensatz intendiert, und die Erkenntnis Gottes darf nicht einseitig sein, sondern
müsse sowohl die rationale Apologetik als auch Schelers Intuition enthalten,
„wenn Guardini Scheler recht versteht“. (Ebd., 146). Diese Anmerkung von Ur‐
sula Kolberg bedeutet, dass Guardini in der Vorlesung offensichtlich andeutete,
dass die Richtung des intuitiven Bewusstseins des Daseins Gottes zu Scheler
passe, insofern er ihn richtig verstanden habe. Guardini schlussfolgert ganz im
Sinne seines Polaritätsdenkens: „Es gibt keine rein auf sich gestellte logische
Gotteserkenntnis, wenn sie nicht verbunden ist mit lebendiger Überzeugung.
Ja, es gibt sogar keine rein auf sich gestellte lebendige Gotteserkenntnis, wenn
sie nicht verbunden ist mit der Gesamtbewegung des Menschen zum Absolu‐
ten, wenn sie nicht unser ganzes Sein durchdränge“. (Ebd., 157). Aus seinen
Ausführungen zur Gotteserkenntnis ergibt sich, wie er es auch in der Gegen‐
satzlehre darlegen sollte, dass von den zwei Seiten der Erkenntnis keine Seite
rein aufzufassen, sondern ein Mindestmaß der anderen stets mit zu bedenken
ist.

948 Guardini, Der Gegensatz, 203.

6 Die Erkenntnis des Lebendig-Konkreten

469

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6.2.2.1 Die rationale Seite der Erkenntnis

Guardini beschreibt in der Gegensatzlehre den rationalen Pol des
einen Erkenntnisaktes wie folgt:

„Im Erkenntnisvorgang wird der Gegenstand aufgenommen; nach be‐
stimmten formalen Gesichtspunkten bearbeitet, zurechtgerückt, vergli‐
chen, aufgelöst, in logische Äquivalente (Merkmale) übergeführt. Diese
zu anderen, ebensolchen in Beziehung gesetzt und eingeordnet (Begrif‐
fe, Urteile)“.949

Das Subjekt erfahre sich in dieser Erkenntnisseite als dem Objekt
gegenüberstehend als „tabula rasa“ und nehme das auf, was ihm
entgegentrete, sodass er den entsprechenden rationalen Erkenntnis‐
typus als „Bestandsaufnahme des gegebenen Wirklichen“950 charak‐
terisiert. In dieser Kennzeichnung zeigt sich sowohl sein (neu-)pla‐
tonisches Erbe als auch seine Anknüpfung an die Phänomenologie,
wie sie bereits dargestellt worden sind. Dem rationalen Erkennen
liege, so Guardini, das Axiom zu Grunde, dass alles Seiende eine
Einheit ist. Die Formel des Dinges werde erfasst:

„Das Formale als Erkenntnismittel ist das Abstrakte. Was es ergreift, ist
das Allgemeine; das ihm und andern Dingen Gemeinsame; die nach
Abstrich des Individuellen bleibende Konstante“.951

Hier zeigt sich die gewonnene dritte These der Erkenntnistheorie:
„BIII: Die Ontologie im Gegensatz von forma und materia ist Grund‐
lage der Erkenntnistheorie“. In dieser Erkenntnisseite, die Guardini
der Wissenschaft zurechnet, würden also „Merkmale, Begriffe, Be‐
griffsverknüpfungen, Urteile, Beweise, System“952 gewonnen. Die ra‐
tionale Erkenntnis richte sich auf die wirkliche Form des Dinges und
nicht auf die reine Form, d.h. Form gemäß der polaren Ontologie
im Gegensatzverhältnis mit dem Formlosen stehend. Es werde also
in der Seite der ratio des Erkenntnisaktes das Formale erfasst, aber
nicht als reine Form, sondern insofern Form in der Gesamtheit des
Dinges stehe. Dies ergab sich auch aus der Ontologie in der vierten

949 Ebd., 198.
950 Ebd., 201.
951 Ebd., 199.
952 Ebd., 199.

Teil III „Gehalt“

470

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


These der Erkenntnistheorie: „BIV: Der Akt der Erkenntnis muss
zugleich sowohl das Allgemeine als auch das Besondere erfassen“.

Die Erkenntnisseite der Rationalität könne jedoch der Gefahr
unterliegen, sich im Rationalismus zu verabsolutieren und die Qua‐
litäten auf Quantitäten zurückzuführen. Guardini hatte in seiner
Gegensatzlehre einen klassischen Rationalismus im Blick hat, wie
ihn René Descartes (1596–1650), Gottfried Wilhelm Leibniz (1646–
1716) und Christian Wolff (1679–1754) vertraten, die die Philoso‐
phie „more mathematico“953 betrieben. Der abstrakt-formale Begriff
eines solchen formalistischen Denkens, dessen Stigma der „Abs‐
traktheit“954 seine Zeit trage, richte sich, so Guardini, allein auf
das „Rein-Allgemeine, das Abstrakte, Formale“955. Das Individuelle
verkomme darin zum reinen Fall des Allgemeinen und zum Aus‐
gangspunkt, um aus ihm Material für die Begriffe zu lösen. Würde
aber das Lebendig-Konkrete rein in der Dimension mathematischer
Beschreibbarkeit betrachtet, könne es nicht erfasst werden und
entstehe daraus „analytische Seelenlehre, analytische Wissenschaft
vom Menschen, von der Geschichte“.956 „Analytisch“ bezeichnet
für Guardini die Auflösung der ursprünglichen Einheit der Gestalt
durch ein rationalistisches Wissenschaftsverfahren957: in den Natur‐
wissenschaften in einzelne physikalische, chemische oder biologi‐
sche Vorgänge oder in der Gesellschaftsbetrachtung in klimatische,
ökonomische, soziologische oder volksbiologische Einzelheiten. Die
nach der Zerlegung im Rationalismus wieder beschriebene Einheit
stelle, so Guardini, lediglich einen Hilfsbegriff dar, dem in diesen
Wissenschaften kein Bewusstsein von der ursprünglichen Ganzheit

953 Vgl. Wollgast, Siegfried, Zum Wandel von Rationalitätsvorstellungen vom 17.
bis zum 20. Jahrhundert, in: Banse, Gerhard / Kiepas, Andrzej (Hg.), Rationa‐
lität heute. Vorstellungen, Wandlungen, Herausforderungen, Münster 2002, 15–
39, 24.

954 Guardini, Der Gegensatz, 227.
955 Ebd.,6.
956 Ebd., 7. Inwieweit die von Guardini formulierte Kritik in der Gegensatzlehre

von 1925(!) auch auf die heutige analytische Philosophie und Theologie zu‐
trifft, muss in dieser Arbeit unberücksichtigt bleiben, wäre aber eine lohnende
Untersuchung.

957 Vgl. ebd., 7.

6 Die Erkenntnis des Lebendig-Konkreten

471

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Gestalt entspreche. Der Rationalismus leugne und zerstöre also
das begrifflich Unauflösbare.958

Die Begründung, warum ein solches Denken zur Wirklichkeitser‐
fassung nicht genüge, ja sie geradezu zerstöre, liefert Guardini nicht
in einer Widerlegung der absoluten Gewissheit eines rein mathema‐
tischen Denkens959, sondern führt (lediglich) an, dass sich mit ihm
das gegensätzlich-gebaute Lebendig-Konkrete nicht erfassen lasse,
da die Wirklichkeit von „unbändiger Vielfalt“ sei.960 Die Erkenntnis,
die Schau, müsse, da es sich beim Lebendig-Konkreten auch um
„Qualitätsgebilde (Wesensbilder), Qualitätsbereiche (Seinsstufen)“961

handle, die unableitbar und unüberführbar bestehen blieben, neben
der quantitativen auch die qualitative Methode berücksichtigen. Da‐
mit ist der Gegensatz ausgesprochen. Hat die rationale Seite der Er‐
kenntnis die Einheit des Gegebenen im Blick, muss der Erkennende
gemäß dem zweiten transzendentalen Gegensatzpaar „Einheit und
Vielheit“ auch die Vielheit des Gegebenen anerkennen, und zum
rationalen Pol den intuitiven notwendig ergänzen.

6.2.2.2 Die intuitive Seite der Erkenntnis

Guardini kritisiert an seiner Zeit, so die Mitschrift von Ursula Kol‐
berg zu seiner Vorlesung „Weltanschauliche Fragen in der Erlösungs‐
lehre“ im Sommersemester 1923 in Berlin, dass ihr eine echte Intuiti‐
on fehle:

958 Vgl. ebd., 245.
959 Eine solche Begründung hat spätestens Kurt Gödel (1906–1978) geliefert, in

dem er in seinen beiden Unvollständigkeitssätzen nachwies, dass es in jedem
formalen arithmetischen System wahre Sätze gibt, die nicht bewiesen werden
können. (Vgl. Gödel, Kurt, Über formal unentscheidbare Sätze der Principia
Mathematica und verwandter Systeme I, in: Monatshefte für Mathematik und
Physik 38 (1931), 173–198). Gödel beginnt seinen angegebenen Artikel mit der
Feststellung, dass die Weiterentwicklung der Mathematik dazu geführt habe,
dass weite Teile von ihr beherrscht wurden. In dieser Grundannahme stimmt
er mit Guardini überein, nur dass er sie nicht von Seiten des Objektes her,
sondern innermathematisch löst. Er begegnet dem, was Guardini als „begriffli‐
chen Begriff“ bezeichnen würde, mit einem ebensolchen und widerlegt die
Grundlage einer rein mathematischen Natur-, Mensch- und Weltbetrachtung.

960 Guardini, Freiheit und Unabänderlichkeit, 121.
961 Guardini, Eine Denkergestalt des hohen Mittelalters: Bonaventura, 20.

Teil III „Gehalt“

472

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Das Empfinden ist dünner, flüchtiger geworden. Ein Vorteil ist, dass
es intensiver nach der Seite der Innerlichkeit geworden ist, aber es
kommt nicht an die Dinge heran, hat nicht die Kraft, die Dinge zu
durchglühen“.962

Im Unterschied zur rationalen Seite der Erkenntnis fühle sich der
Erkennende bei der intuitiven Seite nicht dem Objekt gegenüber,
sondern die „Gegenstandsvergegenwärtigung“ im Bewusstsein „in
sich“. Der Gegenstand werde nicht als von außen hereingenommen,
sondern von innen hervorgebracht empfunden.963 Der Erkennende
fühle „beim Erkenntnisakt das subjektive Äquivalent des Gegenstan‐
des im eigenen Innern ‚aufsteigen‘“.964 Diese Seite sei nicht die
„noch unklare Vor-Form eines Begriffes“, sondern der „konstruktive
Gegensatz“965 dazu. Sie bringe sich in „Bild“, „Gebärde“ und „Hand‐
lung“ zum Ausdruck. Guardini verweist in seiner Darstellung auf das
Beispiel der Mutter, die intuitiv wisse, was dem Kind fehlt, und hat
dabei wahrscheinlich seine eigene vor Augen, so liebevoll, wie er ihre
Gestalt in der Gegensatzlehre schildert.966 Denken ist für Guardini,
so Hans Urs von Balthasar treffend, ein „anschauendes Innen-Lesen
(intel-lectus)“.967 In seinem Artikel „Heilige Schrift und Glaubens‐
wissenschaft“ aus dem Jahr 1928 hatte Guardini die intuitive Seite als
eine Erkenntnisbewegung beschrieben, die sich intentional auf den
Gegenstand richte und in der sich das Subjekt diesem anpasse:

„Ein Gegenstand wird wirklich erkannt, wenn in diesem Erkennen
sich die Innerlichkeit aktuiert; spezifisch aktuiert; ebendadurch, daß
dieser Gegenstand in diese Innerlichkeit hineingenommen wird; daß im
Erkennenden ein dem Gegenstand zugeordneter Bereich seines inneren
Lebens aufgerufen, eingesetzt wird“.968

Diese Erfahrung liegt für Guardini der Erkenntnisweise Platons der
„Anamnese“ zu Grunde und ebenso dem Gedanken des „spekulati‐
ven Idealismus“ eines „die Welt hervorbringenden Denkens“.969 In

962 Guardini, Weltanschauliche Fragen in der Erlösungslehre, 90.
963 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 200.
964 Ebd., 199.
965 Ebd., 203 Anm. 40.
966 Vgl. ebd., 204.
967 Balthasar, Reform aus dem Ursprung, 27.
968 Guardini, Heilige Schrift und Glaubenswissenschaft, 346.
969 Guardini, Der Gegensatz, 201 Anm. 39.

6 Die Erkenntnis des Lebendig-Konkreten

473

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seinem Werk „Tod des Sokrates“ kennzeichnete er die platonische
Erkenntnis denn auch als „Inne-Werden von Wahrheit“.970 Dieses In‐
nen und Heraufsteigen werde von Platon dann metaphysisch gedeu‐
tet, worin ihm Guardini nicht folgt, wie er in seiner Gegensatzlehre
ausdrücklich betont, dass der „psychologische Tatbestand noëtisch
und metaphysisch“ nicht übertragen werden dürfe.971

In einseitig übersteigerter Weise liege diese Erkenntnishaltung
dem „Intuitionismus, Pragmatismus und Symbolismus“ zu Grunde
und in der Theologie finde sie sich in der „Erlebnistheologie“ miss‐
deutet wieder. Auch diese Seite dürfe also nicht rein für sich genom‐
men werden, sondern müsse in den „Gesamtakt der Erkenntnis“
eingebunden bleiben.972 Die Integration der intuitiven Seite der Er‐
kenntnis in den polar-gebauten Gesamtakt und damit die Korrektur
der Einseitigkeit zeigt sich in den drei Thesen der Erkenntnistheorie,
die aus den transempirischen Gegensatzpaaren, d.h. dem Bezug der
Erfahrungswelt zum Innenpunkt, gewonnen werden konnten: „BV:
Der Akt der Erkenntnis ist sowohl produktiv als auch dispositiv“.
„BVI: Der Akt der Erkenntnis ist im Sowohl-als-auch von Ursprüng‐
lichkeit und Regel gebaut“. „BVII: Der Akt der Erkenntnis muss
sowohl aus der Immanenz als auch der Transzendenz des Erkennen‐
den entspringen und sowohl die Immanenz als auch Transzendenz
des zu Erkennenden anzielen“.

Ein Beispiel der intuitiven Erkenntnisseite erblickt Guardini in
Anselm von Canterbury. Damit tritt zu den vielen Verweisautoren
ein weiterer hinzu, was abermals seine Multiperspektivität und
Nicht-Einordnungsbarkeit in eine Schule erweist. In seinem Artikel
„Logik und religiöse Erkenntnis“ schildert er dessen Erkenntnishal‐
tung, die nicht nur ein logischer Erkenntnisvorgang sei, bei dem
zwischen Subjekt und Objekt eine Distanz bestehe, sodass es dann
zu einem erfassenden Subjekt im Gegenüber zu einem erfassten
Gegenstand komme, sondern ein realer Erkenntnisakt: „Die gemein‐
te Erlebnisweise des Erkenntnisvorgangs würde also am richtigsten
beschrieben werden als ein Gebären der Wahrheit in die innere
Welt hinein“.973 Ein solches Erkennen sei ein wirkliches Verkosten,

970 Guardini, Der Tod des Sokrates. Versuch einer Deutung, 428.
971 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 201.
972 Vgl. ebd., 202 Anm. 40.
973 Guardini, Logik und religiöse Erkenntnis, 184.

Teil III „Gehalt“

474

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Berührung“ und „lebendige Vereinigung“.974 Getragen werde dieser
Erkenntnisvollzug von etwas edlem, so Guardini: „Die Ritterlichkeit
dem Geistig-Ideellen gegenüber“.975 Der, der so gesinnt sei, stelle sich
mit seinem inneren Sein auf die Idee und sehe sie als tragfähig an,
auch auf die Gefahr hin, die äußere Realität zu verlieren.

Die Darstellung zur intuitiven und rationalen Seite zusammenfas‐
send kann festgehalten werden, dass ein rein begriffliches Denken
für Guardini in ein mathematisches Formelwesen resultieren würde
und ein abstrahiertes „Subjekt überhaupt“ „zerrinnt, sobald es sich
endgültig ernst zu nehmen sucht“.976 Ein rein intuitives Erkennen
wiederum würde zerfließen und wäre stumm, wenn es nicht ein
Mindestmaß an begrifflicher und formaler Kraft besäße. „Der Be‐
griff war zu leer, die Intuition zu weich“977 für die Erfassung des
Lebendig-Konkreten. Dieses kann für ihn weder allein mit Begriffen
erfasst werden, denn sie richten sich auf das Allgemeine oder zerglie‐
dern die lebendige Einheit, noch allein durch die Intuition, denn
es könne nur etwas wissenschaftlich erfasst werden mit Begriff und
Urteil, sodass er in seiner Gegensatzlehre schlussfolgert: „So stehen
wir vor einer Aporie“.978

Gemäß der Ontologie des Lebendig-Konkreten, aus der die Er‐
kenntnislehre folgt, kann eine Erkenntnishaltung nie rein auftreten,
sondern muss stets ein Mindestmaß der anderen vorhanden sein:
„Reine Formal-Erkenntnis wie reine Intuition sind unmöglich, kön‐
nen nicht einmal gedacht werden. Sie stellen als solche Grenzwerte
dar“.979 Als Lösung der Ausweglosigkeit charakterisiert Guardini in
seiner im Wintersemester 1923/24 gehaltenen Vorlesung „Gott und
die Welt“ den Geist ganz im Sinne einer gegensätzlichen Erkenntnis‐
theorie als „Totalität, die sowohl das Statische, Bildliche, als auch das
Dynamische, Gestaltende erfasst“.980 Für die Erkenntnis des Leben‐
dig-Konkreten ist also ein im Sowohl-als-auch stehender Erkenntnis‐
akt gefordert: die Anschauung.

974 Ebd., 185.
975 Ebd., 185.
976 Guardini, Der Gegensatz, 204 Anm. 41.
977 Ebd., 208.
978 Ebd., 197.
979 Ebd., 206.
980 Guardini, Gott und die Welt, 150.

6 Die Erkenntnis des Lebendig-Konkreten

475

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6.2.2.3 Die Einheit der Erkenntnis in der Anschauung

Guardini nutzt zur Entwicklung des einen Aktes der Erkenntnis bzw.
der Schau in seiner Gegensatzlehre sowohl die beiden transzenden‐
talen Gegensätze als auch seine Untersuchungen in der Habilitation
über Bonaventura. Dort hatte er im Anschluss an den doctor seraphi‐
cus bereits ein organisches und ein dialektisches Erkenntnisprinzip
komplementär zueinander gestellt. Das organische gehe „dem Kon‐
kreten und Zusammenhängenden nach“ und das dialektische „dem
Abstrakten und dem Unterschiedenen“.981 Das organische sei synthe‐
tischer und „konstruktiv-spekulativer“ Natur und das dialektische
analytischer und „kritisch-positiver Natur“.982 In der Gegensatzlehre
bezeichnet er diese beiden Weisen der Erkenntnis als Rationalität
(dialektisch) und Intuition (organisch). Wie in der Habilitation vor‐
gebildet, betont Guardini dann 1925 im Sinne der transzendentalen
Gegensätze, dass sie weder voneinander abgeleitet werden noch
einander verwischen könnten, sondern es bedürfe eines Schrittes,
um von einer Seite zur anderen zu gelangen. Zudem seien sie aber
auch nicht voneinander getrennt, sondern sie stünden in Einheit
zueinander: „Lebendige Erkenntnis, Erkenntnis als konkreter Akt
des lebendigen Subjekts, steht in beiden Haltungen, in beiden Sinns‐
phären“.983

In diesen Ausführungen zeigen sich die Auseinandersetzungen
aus den transzendentalen Gegensatzpaaren mit Goethe, Hegel und
Kierkegaard in erkenntnistheoretischer Wendung sowie das quanti‐
tative Verhältnis des Gegensatzes. Daraus konnten in der Darstel‐
lung der Ontologie des Lebendig-Konkreten drei Thesen der Er‐
kenntnistheorie gewonnen werden: „BVIII: Der Akt der Erkenntnis,
das Verhältnis von Rationalität und Intuition, besteht sowohl in
ihrer Verwandtschaft als auch in ihrer Besonderung. Sie schließen
qualitativ zugleich einander ein und einander aus. Zwischen ihnen
besteht das Verhältnis der Analogie“. „BIX: Der Erkenntnisakt ist
sowohl einer als auch in sich gegensätzlich gebaut in Rationalität
und Intuition. Die diese Analogie verbindende Grundkraft ist die
Liebe“. „BX: Das Verhältnis zwischen Rationalität und Intuition im

981 Guardini, Systembildende Elemente in der Theologie Bonaventuras, 220.
982 Ebd., 220.
983 Guardini, Der Gegensatz, 206.

Teil III „Gehalt“

476

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erkenntnisakt ist nicht starr, sondern lebendig durch mannigfalti‐
ge Maßverschiebungen und wogt in einem lebendigen Rhythmus“.
Guardini schlussfolgert:

„Ja, sie sind so eins, daß der nämlich lebendige Erkenntnisakt in beiden
Gegenstands- und Haltungsbereichen steht. Er umfaßt sie beide; unver‐
mischt, qualitativ eigenständig, aber als verwandte, so, daß sie einander
tragen; so, daß er in beiden steht, zwischen beiden schwingt, sie beide
ist“.984

Wie in der Ontologie ist ein solcher Erkenntnisakt nicht als Harmo‐
nie zwischen beiden Polen, sondern nur im Durchgang von einer
zur anderen Seite möglich. Im konkreten Erkenntnisvorgang könne,
so Guardini, zuerst die logische Reihe vollzogen werden und dann
die intuitive, doch beide zugleich zu vollziehen, sei dem Denken
„unmöglich“.985 Was aber möglich sei, wäre die Aufforderung ans
Denken, das Lebendig-Konkrete „in einem einheitlichen Gesamtakt
einer konkreten Totalität“ zu erfassen.986 Dabei verzichten Rationa‐
lität und Intuition sowohl darauf, das Lebendig-Konkrete jeweils
allein zu erkennen als auch es in einer Synthese zu fassen, vielmehr
bilden beide Seiten eine ursprüngliche Einheit. Den in Spannung
zwischen beiden Erkenntnisseiten sich vollziehenden einen konkre‐
ten Erkenntnisakt nennt Guardini „Anschauung“.987

Sie fordere vom Denken, sich seiner ursprünglichen Einheit be‐
wusst zu sein und auf die Realisierung von Teilakten zu verzichten.
Der eine Erkenntnisvorgang bestehe in einem Übergang vom Maxi‐
mum der einen zu dem der anderen Seite:

„Und in schnellem Hin und Her realisiert sich, aus dem Begriffs- in’s In‐
tuitionsmaximum übergehend, das Höchstmaß der Erkenntnishaltung,
der Anschauung“.988

984 Ebd., 207.
985 Vgl. ebd., 217: Das Denken „kann wohl die erste Denkreihe vollziehen; darauf

die zweite; dann erklären: Beide gehören real zusammen. Aber diese Zusam‐
mengehörigkeit inhaltlich als Einheit vollziehen, kann es nicht“.

986 Ebd., 218.
987 Ebd., 219.
988 Ebd., 221.

6 Die Erkenntnis des Lebendig-Konkreten

477

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Von einer Seite zur anderen gebe es keinen Prozess, sondern, wie bei
den Gegensatzpolen, allein den Schritt:

„Und der Akt, durch den eines erfaßt wird, setzt voraus, daß zugleich
das andere mitgefaßt werde. Freilich enthält dieser Akt eine unver‐
mischte Zweiheit, und kommt vom einen nur so zum Anderen, daß er
es eben als qualitativ Anderes erfaßt, durch einen ‚Schritt‘, nicht durch
unmerklichen Übergang. Welcher Schritt aber nicht in ein absolut An‐
deres hinüberführt, sondern in ein Gefordert-Anderes; ein Verwandt-
Verschiedenes“.989

Guardini sieht folgende Methoden, wie die Anschauung gelingen
könne: „vor allem das Gespräch“ und seine Ersatzformen in Brief
und antithetischer Gedankenentwicklung. Dabei sollten die Gegen‐
satzkomponenten auf polar zueinander gestellte Individuen, Grup‐
pen und logische Gesichtspunkte verteilt werden, um sie so in ihrer
Einheit zu erfassen:

„Die sokratisch-platonische Methode ist solch zeugendes Denken zwei‐
er in der Liebe zur Wahrheit verbundener. Und die Akademie ein
Versuch, diese Struktur des Erkennens zur Ordnung einer Denkgemein‐
schaft zu machen“.990

Die Gründung einer solchen Akademie sollte Guardini dann zeit‐
lebens nachverfolgen bis es ihm – zumindest zu einem Teil – in
der Gründung der Katholischen Akademien in Deutschland nach
dem Zweiten Weltkrieg gelang. Die sokratisch-platonische Methode
sollte er später in seinem Werk zum „Tod des Sokrates“ näher aus‐
führen. In theologischer Perspektive läge eine heutige Anwendung
von Guardinis einem Erkenntnisakt der Anschauung im ekklesiolo‐
gischen Prinzip der Synodalität.991

Zusammenfassend beantwortet Guardini die zu Beginn seiner
Gegensatzlehre gestellte Frage, wie das Lebendig-Konkrete erkannt
werden könne, wie folgt:

„Unmittelbar kann das Konkrete nur von der Intuition erfaßt werden.
Wohl aber können der Intuition durch wissenschaftliche Mittel, eben

989 Ebd., 48.
990 Ebd., 222. Anm. 44.
991 Darauf wird kurz am Ende dieser Untersuchung hingewiesen. Vgl. Teil „Zu‐

sammenschau – Blinde Flecken – Horizonte – Ausblick“ Kapitel „4.3 Synodali‐
tät: Die Denkstruktur des Gegensatzes fruchtbar machen“.

Teil III „Gehalt“

478

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


durch Begriffe, Gegenstand, Richtung und Weg vorgeschrieben werden.
Dann tritt an Stelle freischwebender Intuition wissenschaftlich geformte
Anschauung. Damit ist der Gegenstand indirekt begrifflich erfaßt und
wissenschaftlich eingeordnet“.992

Es kann festgehalten werden, dass er mit der Erkenntnis in der An‐
schauung sowohl der Wissenschaftlichkeit der Erkenntnis als auch
der Lebendigkeit des Konkreten Rechnung tragen will. Ihr Ziel fin‐
det seine Epistemologie, wie es sich aus der Ontologie ergab, im
Blick der Liebe. Dieser wiederum vollendet sich für ihn, um einen
Ausblick auf seine Theologie zu gewähren, in der eucharistischen
Anbetung, die ein Angeschautwerden vom reinen Licht ist.993 Yvon‐
ne Dohna Schlobitten hält richtigerweise fest:

„Guardinis Anschauung ist eine einfühlsame Intuition des Schauens
und Fühlens, die durch das Licht des Transzendenten ermöglicht wird
und offen für das Transzendente ist“.994

Weitere Ausführungen dazu müssen hier offenbleiben. Aus dem
einen Akt der Anschauung, der die rationale und intuitive Seite um‐
fasst, folgen für Guardini auch neue überrationale Begrifflichkeiten,
auf die nun eingegangen sei.

6.2.3 Überrationale Begrifflichkeiten

Der Prozess der Begriffsbildung entspricht dem Vorgang des gegen‐
sätzlich-gebauten Aktes der Anschauung. Die Rationalität sei die
Erkenntnisseite, die sich auf die Form-Reihe der Ontologie des
Lebendig-Konkreten richtet: Bau, Form, Allgemeines, Disposition,
Regel, Transzendenz, Verwandtschaft und Einheit. Die Begriffe sei‐
en dabei, so Guardini, „Transpositionen des formhaften Wirklich‐

992 Guardini, Der Gegensatz, 222.
993 Vgl. Guardini, Der Herr, 610: „Darum muß es etwas geben, an dem das Herz

sich immer wieder in der Wahrheit erneuert, der Geist sich reinigt, der Blick
sich klärt, der Charakter verpflichtet wird. Das ist die Anbetung. Es gibt nichts
Wichtigeres für den Menschen, als daß er lerne, sich mit dem inneren Sein vor
Gott zu neigen; Ihm Raum zu geben, daß Er aufsteige und der Eigentliche sei,
deshalb, weil er würdig ist, es zu sein. Zu denken, innerlich zu vollziehen, daß
Gott der Anbetung würdig ist, aus Seiner Wahrheit heraus, unendlich, restlos –
das ist heilig und groß und macht gesund von Grund aus“.

994 Dohna Schlobitten, Das schauende Denken auf das Ganze, 339.

6 Die Erkenntnis des Lebendig-Konkreten

479

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keitsmoments in sein formhaftes Denkäquivalent“.995 Die Intuition
sei die Erkenntnisseite, die sich auf die „Fülle-Reihe“ richtet: Akt,
Fülle, Besonderes Produktion, Ursprünglichkeit, Immanenz, Beson‐
derung und Vielfalt. Dabei handele es sich im Unterschied zur ers‐
ten Erkenntnisseite um „indirekte Begriffe“996, die das Gemeinte
nur umreißen und darauf hinweisen, dass die intuitive Seite des
Erkenntnisaktes diese erfassen und sie in ein Bild oder eine Hand‐
lung umzusetzen seien. Guardini bezeichnet die „Fülle-Reihe“ auch
als „außer-rational“.997 Wie bereits der Erkenntnisakt nicht einfach
eine Synthese zwischen Intuition und Rationalität darstelle, so sei‐
en auch die Begriffe nicht eine Zusammenfügung, sondern hätten
einen Charakter sui generis im „Über-rationalen“. Das „Ergebnis“ der
Anschauung müsse also Begriff und Intuition überwölben und dies
kann für Guardini nur in „einer Tat, in einem Symbol, im eigenen
Sein“ ausgesprochen werden.998

Er definiert die Entstehung eines Symbols bereits 1918 in seiner
Schrift „Vom Geist der Liturgie“ dahingehend, „wenn etwas Innerli‐
ches, Geistiges seinen Ausdruck im Äußerlichen, Körperlichen fin‐
det“.999 Leib und Seele stehen für ihn in einem Symbolverhältnis
zueinander. Er sei ihr lebendiges Symbol1000, d.h. sie drücke sich als

995 Guardini, Der Gegensatz, 205.
996 Ebd., 205.
997 Ebd., 243.
998 Ebd., 220.
999 Guardini, Vom Geist der Liturgie, 80.

1000 Das Symbol ist die Einheit von Leib und Seele. In der Gegensatzlehre betont
Guardini, dass zwischen Leib und Seele „lebendige Einheit“ besteht, ihr
Verhältnis also offensichtlich gegensätzlich gebaut ist. (Vgl. Guardini, Der
Gegensatz, 130). Damit muss auch der Annahme von Alfons Knoll wider‐
sprochen werden, nach der Guardini den Gegensatzgedanken auf Leib und
Seele nicht anwenden würde. (Vgl. Knoll, Glaube und Kultur, 83). Guardini
kritisiert gerade an der Neuzeit: „Was mit der Neuzeit einsetzt, bedeutet
etwas ganz Anderes. Sie erstrebte ‚reines‘ Geistwesen, und bewirkte eine
der furchtbarsten Verwechslungen, die je den Abfall von menschlich-ganz‐
heitlicher Haltung gerächt haben: sie suchte das ‚Rein-Geistige‘ und geriet
ins Abstrakte. Verleiblichung und damit das Symbol wurden abgelehnt, un‐
merklich aber schob sich an die Stelle des ‚Geistigen‘ das Abstrakte, der Be‐
griff“. (Guardini, Liturgische Bildung, 36). Guardini erwähnt in „Vom Geist
der Liturgie“, dass die „neuere historische und systematische Symbolanalyse“
wichtige Fingerzeige gebe und dass diese unter Hinzunahme der Gedanken
der echten Person und des Pneumas ergänzt werden müsste. (Vgl. Guardini,

Teil III „Gehalt“

480

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


metaphysisch höheres Prinzip in ihm nach außen hin aus, jedoch
niemals vollständig, da sich das Höhere im Niederen nicht gänz‐
lich zu zeigen vermöge. Der Mensch sei daher in einem doppelten
Sinn symbolfähig: aktiv-symbolisch, offenbarend, ausdrückend und
rezeptiv-symbolisch, empfangend und verstehend.1001 Die höchste
Symbolfähigkeit zeigt sich für Guardini 1918 in der Liturgie, sodass
sich auch hier erweist, wie sein Gegensatzdenken in seinem liturgi‐
schen Denken steht.

Guardini bleibt in seiner Gegensatzlehre Beispiele solcher neu zu
gewinnenden überrationalen Begrifflichkeiten, d.h. Symbolen, schul‐
dig. Wahrscheinlich wird man sie in seinen tastenden Gestaltinter‐
pretationen zu suchen haben, die stets die Achtung vor dem Ge‐
heimnis der Person wahren. Bemerkenswert an seiner Darlegung der
polar-gebauten „Anschauung“ und den daraus folgenden Termini
ist, dass er in der Ausrichtung auf die Existentialität des Denkens ein
bloßes Spiel mit Begriffen kritisiert und vielleicht deshalb auch keine
eigenen überrationalen Begrifflichkeiten einführt. Ihm war während
seiner Professur in Berlin daran gelegen, den konkreten Hörerinnen
und Hörern sehen zu helfen, was in liturgischer Wendung bedeutet:

Vom Geist der Liturgie, 80). Wird bei der Frage nach dem Symbol zudem
bedacht, dass Cassirer von 1923 bis 1929 sein dreibändiges Hauptwerk der
„Philosophie der symbolischen Formen“ und 1926 sein Werk „Individuum
und Kosmos in der Philosophie der Renaissance“ veröffentlicht, werden die
Horizonte eröffnet, in denen die auch von Guardini aufgeworfene Frage
nach dem Symbol im Anschluss an die Gedanken in der Gegensatzlehre
erweiternd neu gestellt werden könnten. (Vgl. Cassirer, Ernst, Philosophie
der symbolischen Formen. Erster Teil. Die Sprache. Text und Anmerkungen
bearbeitet von Claus Rosenkranz (=ECW 11), Hamburg 2001; Ders., Philo‐
sophie der symbolischen Formen. Zweiter Teil. Das mystische Denken. Text
und Anmerkungen bearbeitet von Claus Rosenkranz (=ECW 12), Hamburg
2002; Ders., Philosophie der symbolischen Formen. Dritter Teil. Phänome‐
nologie der Erkenntnis. Text und Anmerkungen bearbeitet von Claus Ro‐
senkranz (=ECW 13), Hamburg 2002; Ders., Individuum und Kosmos in
der Philosophie der Renaissance. Die platonische Renaissance in England
und die Schule von Cambridge. Text und Anmerkungen bearbeitet von
Friederike Plaga und Claus Rosenkranz (=ECW 14), Hamburg 2002).

1001 Vgl. Guardini, Liturgische Bildung, 35. Liturgische Bildung bedeutet für
Guardini, dass die Haltung des Körpers wieder religiös werden müsse, dass
die Menschen wieder lernen müssten, mit dem Leib zu beten: „Wir müssen
lernen, unser Inneres im Äußeren auszudrücken und aus Äußerem das Inne‐
re abzulesen. Mit andern Worten: wir müssen wieder symbolfähig werden“.
(Guardini, Liturgische Bildung, 43).

6 Die Erkenntnis des Lebendig-Konkreten

481

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


symbolfähig zu werden. In der Gegensatzlehre schließt er nach der
Frage des Erkenntnisaktes und nach den ihm zugehörigen Begriff‐
lichkeiten die Frage nach der Existentialität des Denkens an. Die
von ihm zur Verwurzelung des Denkens im konkreten Leben gege‐
benen Hinweise seien nun in den Blick genommen.

6.3 Kritik der lebendig-konkreten Vernunft

Im Anschluss an seine Darstellung der Anschauung als polar-gebau‐
tem Erkenntnisvorgang spezifiziert Guardini seine epistemologische
Fragestellung dahingehend, wie das konkrete Subjekt den konkreten
Gegenstand zu fassen vermöge. Einer allgemeinen Erkenntnistheo‐
rie, die lediglich das Subjekt überhaupt im Blick hat, entgegnet er,
dass es „nur konkrete Subjekte“ gebe.1002 Bereits in seinen Vorträ‐
gen „Vom Sinn der Kirche“ hatte er drei Jahre vor Veröffentlichung
der Gegensatzlehre dargelegt, dass kein „abstrakt-logisches Subjekt“
denke, sondern „der lebendige Mensch“.1003 In seinem Anselm-Arti‐
kel aus dem Jahr 1921 führt er ebenfalls aus, dass das Denken als
konkreter Vorgang nicht von einem abstrakten, sondern von einem
lebendigen Subjekt getragen sei, das mit seinem gesamten Sein in
den Denkvorgang einbezogen ist. Diese von ihm beim mittelalterli‐
chen Denker Anselm von Canterbury aufgefundene Grundhaltung
sieht er auch in seiner Zeit in der Phänomenologie wieder aufbre‐
chen:

„Diese neue, der mittelalterlichen verwandte Denkart offenbart sich in
besonderer […] Weise in dem phänomenologischen Grundsatz, wonach
von den verschiedenen Seinsgebieten bestimmte Erkenntnishaltungen
des Subjekts gefordert werden…“.1004

Ausgehend von diesem von Guardini offensichtlich spätestens seit
1921 vorgefundenen Grundsatz, dass der Erkenntnisvorgang die ge‐
samte Existenz des Erkennenden einfordere, ergibt sich, dass Er‐
kennen von der Haltung des Subjektes abhängig ist. Eine solche
Existentialität der Erkenntnis fasst er in seiner Gegensatzlehre dann

1002 Guardini, Der Gegensatz, 232.
1003 Guardini, Vom Sinn der Kirche, 69.
1004 Guardini, Anselm von Canterbury und das Wesen der Theologie, 400.

Teil III „Gehalt“

482

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unter das Schlagwort einer „Kritik der konkreten Vernunft“.1005 In
seiner im Wintersemester 1923/24 gehaltenen Vorlesung firmiert die
Erkenntnislehre unter der Bezeichnung „Kritik einer lebendigen Ver‐
nunft“ und wird von ihm mit Newmans „Grammar of assent“ in
Verbindung gebracht.1006 Da es sich um denselben Inhalt handelt,
wurden beide Terminologien im Titel dieses Kapitels in „Kritik der
lebendig-konkreten Vernunft“ zusammengefasst. Die Kontraposition
zur „Kritik der reinen Vernunft“ Immanuel Kants ist unüberseh‐
bar, doch darf bei Guardini nicht eine gleichermaßen elaborierte
Erkenntnistheorie dahinter erwartet werden, sondern es finden sich
einige Gedankenstrukturen, die aber nicht tiefer philosophisch be‐
gründet sind, sondern merklich seinem eigenen Schauen entsprin‐
gen.

Eine „Kritik der lebendig-konkreten Vernunft“ beinhaltet für
Guardini zwei Konkretionen des Subjekts: Es befinde sich erstens in
einer konkreten Umwelt und bedürfe deshalb der Korrektur durch
das Gesamt als Gegenpol und trete zweitens dem Gegenstand mit
einer bestimmten inneren Haltung gegenüber. Diese zwei Aspekte
seien im Folgenden ausgeführt.

6.3.1 Die konkrete Umwelt

Ein konkretes Subjekt könne also, entsprechend dem eigenen Stand‐
ort, der eigenen Veranlagung und der Möglichkeit des Sehens be‐
stimmter Größen (z.B. der Wellenlänge des Lichtes) immer nur
auf einen selektiven Ausschnitt aus der Gesamtwirklichkeit bezogen
sein: „Der einzelne Mensch […] richtet sich wollend wie handelnd
von vornherein nur auf bestimmte Teile und Seiten aus dieser Men‐
schen-Gesamtwelt“.1007 Er schaffe sich eine „besondere Welt“, in der
er lebe und die er besonders erkenne, weil sie ihm „wahlverwandt“
sei. Der Mensch kreiere sich also seine „individuelle Umwelt“.1008

1005 Guardini, Der Gegensatz, 232.
1006 Vgl. Guardini, Gott und die Welt, 157: „Es gibt nicht nur eine Kritik der

theoretischen Vernunft, sondern auch der lebendigen Vernunft, und es ist
wichtig, dass einmal eine solche geschrieben werde, vor allem gelebt werde
– Newman, Grammar of assent“.

1007 Guardini, Der Gegensatz, 233.
1008 Ebd., 234.

6 Die Erkenntnis des Lebendig-Konkreten

483

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im Sinne des Gegensatzpaars von Einzelnem und Ganzheit
nimmt Guardini eine Kritik an der Einzelerkenntnis vor und for‐
dert die Einordnung des Einzelnen in das Gesamt. Sei es einerseits
eine Stärke des Individuums, konkret in seiner Umwelt verwurzelt
zu sein, so offenbare sich darin andererseits die Schwäche, dass es
manche Bereiche schwächer und manche überhaupt nicht sehe, da
jeder Mensch nur einen Ausschnitt von Welt wahrnehme und dies
auch aus seiner jeweiligen Perspektive. Daraus ergibt sich, dass der
Mensch für Guardini niemals vorurteilslos als „Mensch überhaupt“
auf eine „Welt überhaupt“ blicken könne, wie er in seiner Gegensatz‐
lehre ausführt: „Es gibt nur den konkreten Menschen, und der steht
wesenhaft im Vorurteil; wesenhaft bezogen auf eine ihm wahlver‐
wandte Individualwelt, Umwelt“.1009 Dessen müsse sich, so Guardini,
jeder Forschende bewusst sein. Erst aus der richtigen Einordnung
der eigenen Perspektive ins Gesamt sei es möglich, dass der Einzelne
„die Dinge rund und im Zusammenhang mit den übrigen sieht,
erlebt, erfaßt“.1010 Individuelles Denken sei einseitig und alle Einsei‐
tigkeit zerstört, wie gezeigt worden ist, die lebendige Spannung des
Lebendig-Konkreten:

„Es gehört zur gegensatzbestimmten Haltung, sich vor der Geheimnis-
umschließenden ‚Vielseitigkeit‘, vor der Gespanntheit des Seins nicht zu
fürchten, sie nicht als Anstoß, sondern als das Normale zu nehmen.
Als jene Tatsache, die dem Wirklichen erst seine ganze Fülle und Tiefe
gibt“.1011

Wie im Gegensatzpaar von Einzelnem und Ganzheit beide in leben‐
diger Spannung aufeinander bezogen gedacht werden, so wendet
Guardini auch hier dieses Prinzip an, um den Blick des Einzelnen zu
richten. Es bedürfe, so Guardini in seiner Vorlesung „Gott und die
Welt“, einer „Kritik des individuellen Denkens“.1012 Sie bestehe darin,
sich von anderen Blickwinkeln ergänzen und korrigieren zu lassen:
„Die Denkhaltung des andern mitvollziehen und sich durch diese
ausweiten lassen“.1013 Die gegensätzlich-gebaute Erkenntnistheorie
sei eine Hilfe für den Einzelnen, um von der Gesamtheit zu wis‐

1009 Ebd., 235.
1010 Ebd., 237.
1011 Ebd., 245.
1012 Guardini, Gott und die Welt, 162.
1013 Ebd., 162.

Teil III „Gehalt“

484

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sen, hiermit die eigene Beschränkung aufzudecken und sich somit
selbst in das wesensgemäße Verhältnis zur gesamten Menschenwelt
einzuordnen. Hier zeigt sich das regulatorische Prinzip der Gegen‐
satzlehre darin, dass sie für Guardini „als theoretisches Prinzip, ein
Heuristikum und Regulator [ist], um die Fehlerquellen der individu‐
ellen Einstellung zu überwinden“.1014

Er kennt für die Korrektur des individuellen Denkens ganz im
Sinne katholischer Theologie zwei Gemeinschaftsformen: die Ge‐
meinschaft nebeneinander und die Gemeinschaft nacheinander (die
Tradition der Kirche).1015 Jene sei z.B. in einer philosophischen
Schule, einer Akademie oder einem Orden zu erblicken, und die‐
se in der Tradition der Kirche oder der „philosophia perennis“.1016

Guardini sieht in seiner Zeit eine neue „Universalitätshaltung“ erwa‐
chen:

„Die von der Gegensatzidee beherrschte Haltung trägt etwas eigentüm‐
lich Welthaftes in sich. Eine eigentümliche Offenheit; eine Neigung, das
Einzelne als Ganzes, Rundes zu sehen; eine eigentümliche Fähigkeit,
das Einzel-Runde als Glied eines Gesamten zu nehmen. Dieses ‚Gesam‐
te‘ meint keine umfaßbare Gestalt, sondern lebendige Mehr-Dimensio‐
nalität, darin Kräfte und Strukturen, aus verschiedenen ‚Richtungen‘ her
einander gegenübergestellt, zu einem Mittelpunkt hin“.1017

So unerlässlich korrigierend die gemeinschaftliche Erkenntnis sei,
so dürfe auch diese nicht rein genommen werden, da dadurch
der Einzelne in ein fertiges Schema eingeordnet oder die wertvolle
Einzelerkenntnis in einem vorschnellen Sowohl-als-auch aufgelöst
werden könnte. Dagegen betont Guardini, dass der Einzelne im
Konkreten verwurzelt bleiben solle1018, worin sich wiederum die
Anwendung des Gegensatzpaars von Einzelnem und Ganzheit auf
die Erkenntnistheorie erweist. Es geht Guardini um eine „qualitative
Universalität. Eine Weise, das zu sein, was man ist, und das zu tun,
was man tut. Eine optische Richtigkeit, wie das gesehen wird, was

1014 Guardini, Der Gegensatz, 238.
1015 Vgl. Guardini, Gott und die Welt, 162.
1016 Vgl. Guardini, Anselm von Canterbury und das Wesen der Theologie, 401.
1017 Guardini, Der Gegensatz, 241.
1018 Vgl. ebd., 240.

6 Die Erkenntnis des Lebendig-Konkreten

485

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vor den Blick kommt; eine Perspektive, wie sich die Dinge dem Auge
einordnen“.1019

6.3.2 Die innere Haltung des Erkennenden

Die Existentialität der Erkenntnis beinhaltet für Guardini, dass
die Erkenntnis eine entsprechende innere Disposition des Subjek‐
tes voraussetzt, wie er in seiner Vorlesung „Gott und die Welt“
ausführt: „Das Denken steht in tiefem Zusammenhange mit dem
Sittlichen“.1020 Auch in seiner Habilitation über Bonaventura hatte er
ausgearbeitet, dass die Erkenntnis für diesen abhängig sei „von der
sittlichen Haltung des Menschen“.1021 Neben eine „logische Kritik“
stellt er deshalb eine „lebendige Kritik“, ob ein Mensch die innere
Voraussetzung zum Erkennen habe1022:

„Alles, was das Menschenleben ausmacht, spielt in dieses Sehen hin‐
ein, hemmend oder helfend. Es ist gewiss wie jedes Sehen etwas, was
geschieht. Aber es ist auch in unsere Hand gegeben, ist innere Zucht.
[…] Das Erkennen (innere Sehen) ist eben nicht eine bloße Maschinerie
(photographische Linse), sondern Leben. Und damit liegen in ihm auch
alle Probleme des Lebens“.1023

In seiner Vorlesung „Gott und die Welt“ hatte er gemäß der Mit‐
schrift von Ursula Kolberg ausgeführt, dass in seiner Zeit die Frage
vorgeherrscht habe, ob das Erkennen immer gelinge, oder ob dazu
eine bestimmte innere Haltung notwendig sei. Dabei kritisiert er,
dass eine wahre „Erkenntnisbildung“, d.h. eine Vorbereitung auf die
Erkenntnis oder das Abwarten eines richtigen Zeitpunktes für eine
Einsicht, in seiner Zeit kaum mehr bekannt sei.1024 Er beobachtet
kein Streben mehr zum Ideal der Vollkommenheit und ein Verkom‐
men des Sittlichen, da vieles beliebig werde und die „Entscheidung
und die Treue zum Aushalten“ fehle. Zudem erblickt er eine Hybris
des Menschen, die er vor allem an Nietzsche festmacht und seinem

1019 Ebd., 246.
1020 Guardini, Gott und die Welt, 138.
1021 Guardini, Systembildende Elemente in der Theologie Bonaventuras, 65.
1022 Vgl. Guardini, Gott und die Welt, 139.
1023 Ebd., 154.
1024 Vgl. ebd., 134.

Teil III „Gehalt“

486

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Willen, selbst Gott zu sein1025: „Diese Dekadenz wirkt auf das tiefste
hinüber in die Fähigkeit klaren Denkens“.1026 In derselben Richtung
hatte er auch anhand der Erkenntnistheorie Bonaventuras dargelegt:

„Du kannst die Wahrheit schauen, die dich lehrt, wenn Begierden und
Einbildungskraft dich nicht hindern. Also trüben Begierlichkeit und
ungeordnetes Phantasieleben die Wirkung des Seelenlichtes“.1027

Die konkrete Erkenntnis ist für Guardini mit dem Willen des
Subjekts verbunden, etwas erkennen zu wollen und dafür eine be‐
stimmte sittliche Haltung einzunehmen. Zu dieser gehören für ihn
zwei Dinge: „die Reinheit der Gesinnung“ und „die Reinheit des
Seins“.1028 Es bedürfe sowohl der wissenschaftlichen Lauterkeit als
auch der rechten Wesensverfassung des Menschen, was an den Satz
des Bonaventura erinnert, dass nur der Heilige den Heiligen zu
erkennen vermag. Bonaventura betone in seiner theologischen Er‐
kenntnistheorie, so Guardini, dass die „Lauterkeit des Herzens und
reges Gebetsleben die Einsicht fördern, ja überhaupt erst ermögli‐
chen“.1029 Dabei setze eine höher zu erkennende Tatsache einen grö‐
ßeren Selbsteinsatz des Subjektes voraus, woraus sich ergibt, dass für
die Erkenntnis Gottes der ganze Mensch gefordert sei, womit sich
auch in der Erkenntnistheorie das Weggeben der Seele als Grund
von Guardinis Gegensatzlehre und Erkenntnistheorie erweist.

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass der in der Er‐
kenntnis des Lebendig-Konkreten ausgeführte Blick der Anschau‐
ung für Guardini in einer zweifachen Konkretion und damit Kritik
steht: er ist verwurzelt in der individuellen Umwelt und bedarf der
Korrektur durch die Gemeinschaft, und er ist fundiert in der Hal‐
tung des Individuums, sodass eine Existentialität des Denkens und
damit eine sittliche Grundhaltung gegeben sind. Beide Dimensionen
der „Kritik der lebendig-konkreten Vernunft“ zusammenführend be‐
steht der richtige, volle, runde Blick für Guardini, auf dem Grund
des christlichen Glaubens stehend, in einem Blick von diesem Glau‐
ben her, d.h.: sich mit dem eigenen Sein in Christus festzumachen,
heilig zu leben, und, um Objektivität zu gewinnen, gemeinsam in

1025 Vgl. ebd., 139.
1026 Ebd., 135.
1027 Guardini, Systembildende Elemente in der Theologie Bonaventuras, 32.
1028 Guardini, Gott und die Welt, 160.
1029 Guardini, Systembildende Elemente in der Theologie Bonaventuras, 216.

6 Die Erkenntnis des Lebendig-Konkreten

487

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Gemeinschaft der Kirche zu schauen. Diesen Blick der Katholi‐
schen Weltanschauung deutet er in seiner Gegensatzlehre an, und er
wandte ihn bis zu seinem Tod in Gestaltinterpretationen und zahl‐
reichen Erschließungen des Christlichen selbst an. Seinen knappen
Ausführungen in der Gegensatzlehre sei zum Abschluss des Kapitels
zur Erkenntnis des Lebendig-Konkreten nachgegangen.

6.4 Weiterdenken: Katholische Weltanschauung

Guardini gibt zum Ende seiner Gegensatzlehre unter dem Titel
„Der weltanschauliche Blick und die Gegensatzidee“ auf etwas mehr
als zwei Seiten einen Ausblick auf seine berühmte Methode der
Katholischen Weltanschauung. Dabei merkt er an, das Wesen der
Weltanschauung nicht näher entwickeln zu können, wobei er hoffe,
„bald Ausführlicheres vorlegen zu können“.1030 Da die zeitliche Anga‐
be über den hier zu untersuchenden Zeitraum der Gegensatzlehre
als solcher hinausweist, und die Weltanschauung im Buch selbst
einen sehr kleinen Raum einnimmt, sei sie auch hier lediglich als
Ausblick behandelt. Es versteht sich von selbst, dass dieses für das
gesamte Opus Guardinis gewichtige Thema eine eigene ausführliche
Untersuchung verdienen würde, doch wäre damit der Forschungs‐
horizont überschritten. Es sei hier zur Verdeutlichung des in der
Gegensatzlehre von Guardini Dargelegten lediglich auf zwei weitere
frühere Quellen eingegangen: auf den von ihm selbst erwähnten Ar‐
tikel „Vom Wesen katholischer Weltanschauung“ aus dem Jahr 1923
und auf den ersten Teil seiner im Sommersemester 1923 gehaltenen
Vorlesung „Weltanschauliche Fragen in der Erlösungslehre“.

Der Ursprung seiner Katholischen Weltanschauung wird von ihm
selbst in die Entwicklungen der Jahre 1905–1908 verortet, und somit
in die Anfänge der Ausarbeitung seiner Gegensatzlehre, wie er in
seinen Berichten festhielt:

„Ich bestimmte Weltanschauung als den Blick, der vom Glauben aus
auf die Wirklichkeit der Welt möglich werde […] Damit konnte ich
die Konsequenzen aus dem ziehen, was ich schon in Tübingen als
Sinn des Glaubens erkannt hatte. Es bedeutete das Standfassen in der
Offenbarung und die Möglichkeit, von ihr aus die Welt, die ja selbst das

1030 Guardini, Der Gegensatz, 247 Anm. 46.

Teil III „Gehalt“

488

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Werk des offenbarenden Gottes ist, in ihrer eigentlichen Wahrheit zu
sehen“.1031

In einem Brief an Weiger vom 20. Februar 1923 stellt Guardini die
entscheidende These seiner Weltanschauungslehre auf:

„Was ist ‚Weltanschauungslehre‘? Wenn man fragt, keiner weiß es. Ich
denke, es ist einfach das, was das Mittelalter ‚die Wahrheit‘ nennt: das
Bild der Welt und des Lebens, gesehen aus Gottes Offenbarung“.1032

Weltanschauung geschieht für Guardini also mit einem Blick, der
sich auf die Offenbarung Gottes stellt, – und dies ist die logische
Fortführung seiner eigenen existentiellen Erfahrung, wie sie im
zweiten Teil beschrieben wurde – sich zur objektiven Gewähr dieses
Standnehmens in die Gemeinschaft der Kirche einbettet.

Die Erkenntnishaltung der Weltanschauung unterscheide sich von
den Einzelwissenschaften dahingehend, so Guardini, dass diese nur
einen einzelnen Blickwinkel auf die Welt richten, die Weltanschau‐
ung jedoch Welt in einem Blick als Ganzheit und zugleich als Ein‐
maliges sehe: „Weltanschauung ist ein Erkenntnisakt, der sich ganz
in besonderer Weise auf die Ganzheit, auf das Welthafte richtet“.1033

In seiner Antrittsvorlesung an der Humboldt-Universität zu Berlin
mit dem Titel „Vom Wesen katholischer Weltanschauung“ im Jahr
1923 behandelt er auf Grundlage des dritten intraempirischen Ge‐
gensatzpaares von Allgemeinem und Besonderem die Frage der Dif‐
ferenz von Weltanschauung und Metaphysik, die sich gleichermaßen
auf das Wesen der Dinge richten. Jene erfasse zugleich das Ganze
des Dings aus einem Abstand heraus als auch dessen besondere
lebendig-einmalige Gestalt1034 und habe dabei eine letzte Einheit
vor Augen, in der Besonderes und Allgemeines miteinander gegeben
sind, wohingegen sich die Metaphysik zwar auch auf das Ganze

1031 Guardini, Berichte, 42f.
1032 Brief an Weiger vom 20. Februar 1923, Nieder-Holtorf, in: Gerl-Falkovitz

(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 240. In einem Brief an Heinrich Fries
vom 1. Juli 1952 verortete Guardini seinen Versuch der Weltanschauung, wie
30 Jahre zuvor, zwischen Offenbarungsglauben und empirischer Betrach‐
tung. (Vgl. Brief von Romano Guardini an Heinrich Fries vom 1.7.1952,
zitiert nach: Gerl-Falkovitz, Geheimnis des Lebendigen, 156).

1033 Guardini, Weltanschauliche Fragen in der Erlösungslehre, 71.
1034 Vgl. Guardini, Vom Wesen katholischer Weltanschauung, 30.

6 Die Erkenntnis des Lebendig-Konkreten

489

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


richte, aber das Wesen in „reiner Allgemeinheit“ erfasse1035 und das
konkrete wirkliche Ding nur als „Fall“ des Allgemeinen betrachte1036.

Zur Wahrnehmung und Beschreibung der Welt, wie sie in der
Anschauung gegeben sind, trete in der Weltanschauung eine werten‐
de Stellungnahme hinzu, die jedoch nur mittels eines Standpunktes
möglich sei, der im qualitativen und wesenhaften Sinn über der Welt
liege.1037 Diesen könne, so Guardini, allein die Offenbarung geben,
womit das Fundament des Gegensatzdenkens ausgesprochen ist. Ist
die Gegensatzspannung vom trinitarischen Gott gehalten, so ist er
auch der Standpunkt, von dem aus die Gesamtheit in den Blick
genommen werden kann, wie Guardini in seiner Gegensatzlehre
darlegt:

„Diesen Standpunkt schafft die Tatsache der Offenbarung. Sich offen‐
barend tritt der überweltliche Gott in die Welt. Er ist anders als sie,
übernatürlich; dadurch hebt sie sich ab, bietet ihren eigensten Anblick.
Er ist doch wieder ihr Urbild, sie ihm verwandt; dadurch wird sie in
seinem Lichte voll sichtbar. Weltanschauung ist, endgültig gesehen, der
Blick Gottes auf die Welt: Der Blick Christi“.1038

Christus ist für Guardini der Maßstab, an dem alles gemessen
wird, und Weltanschauung ist Anteilnahme am Blick Christi.1039

Sie bedeutet, sich zu ihm zu stellen und von ihm her und mit
ihm zu schauen. Der Gegensatz richtet sich auf das Konkrete, ist
aber nicht mit der Weltanschauung gleichzusetzen, denn was bei
der Weltanschauung hinzukommt, ist das bewusste Standnehmen
auf dem Standpunkt Christi. Ausgehend von diesem gläubigen Blick
„gewinnt die Gegensatzhaltung für den Vollzug dieser Sicht äußerste
Bedeutung“.1040 Ist aber Christus gerade die lebendige Einheit der
Maximal-Gegensätze Gott und Mensch, d.h. gemäß der vier chal‐
zedonischen Adverbien ungetrennt, unverändert, unvermischt und
nicht geteilt, dann ist die Gegensatzlehre die philosophisch-wissen‐

1035 Vgl. ebd., 24f.
1036 Vgl. ebd., 27.
1037 Vgl. ebd., 74.
1038 Guardini, Der Gegensatz, 248.
1039 Vgl. Guardini, Weltanschauliche Fragen in der Erlösungslehre, 74: „Dieser

Standpunkt ist der der Offenbarung. Gott, der souverän ist, hat sein Wort
in die Welt gesprochen a) vorbereitender Weise durch die Propheten b)
wirklich durch die zweite Person, Jesus Christus“.

1040 Guardini, Der Gegensatz, 249.

Teil III „Gehalt“

490

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schaftliche Ausbuchstabierung des Blickes Christi auf Welt: „Katho‐
lische Weltanschauungslehre aber ist die wissenschaftliche Erfassung
dieses Blickes, und dessen, was er sieht“.1041

Käte Friedemann, die eine Rezension zu Guardinis Gegensatz‐
lehre verfasste, erblickt in ihr zurecht eine „echt katholische Hal‐
tung“, die sie in Bezug auf den von Guardini geforderten „Untergang
der Natur“ bis zum Kreuzesopfer Christi deutet.1042 Der Blick der
Weltanschauung sei dann der Blick auf die Gegensätze, der allein
vom Blick Christi, d.h. von der Offenbarung her möglich sei: „In‐
dem wir an Christus glauben, stellen wir uns auf seinen Standpunkt,
und nehmen an seinem Blicke teil“.1043 Jesus Christus, so schluss‐
folgert Hans Urs von Balthasar richtigerweise, sei die letzte Mitte
von Guardinis Weltschau.1044 Er habe, so Balthasar, den weltlichen
Bereich mit dem Licht des Glaubens angestrahlt, wodurch darin
Tiefen aufleuchten, die sonst verborgen geblieben wären. Diesen
Bereich „erachtete Guardini als seine Domäne, als ein beinah noch
unentdecktes Land“.1045

Guardini geht in seiner Antrittsvorlesung wie auch in der Vorle‐
sung „Weltanschauliche Fragen in der Erlösungslehre“ ausgehend
von Christus noch weiter hin zur Kirche, was er in der Gegensatz‐
lehre nicht wiedergibt: „Die Kirche ist die geschichtliche Trägerin
des vollen Blickes Christi auf die Welt“.1046 Guardini scheint diese
Weiterführung auf die Kirche in seiner Gegensatzlehre ausgelassen
zu haben, um sie noch mehr als philosophischen Versuch von einem
theologischen abzugrenzen, doch darf dieser Umstand nicht darüber
hinwegtäuschen, wie gezeigt worden ist, dass sie in seinem Schaffen
bis zur Gegensatzlehre wie auch in seiner Existenz beständig präsent
ist. Insbesondere in seiner Habilitation über Bonaventura scheint
in den erkenntnistheoretischen Teilen immer wieder der Bezug zu
Christus, dem Licht, und im Hierarchiedenken zur Kirche hin auf.
Die Gegensatzlehre kann auch philosophisch ohne diese Bezüge
gelesen werden, doch wäre sie damit aus der gesamten Denk- und
Lebensbewegung Guardinis hinausgenommen und ihr somit nicht

1041 Guardini, Vom Wesen katholischer Weltanschauung, 43.
1042 Vgl. Friedemann, Der Gegensatz, 188.
1043 Ebd., 188.
1044 Vgl. Balthasar, Reform aus dem Ursprung, 33.
1045 Ebd., 21.
1046 Guardini, Weltanschauliche Fragen in der Erlösungslehre, 77.

6 Die Erkenntnis des Lebendig-Konkreten

491

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


volle Rechnung getragen, wie die unmittelbar vor der Gegensatz‐
lehre gehaltenen Vorlesungen erweisen:

„Die katholische Weltanschauung, kurz zusammengefaßt, ist demnach
der Blick, den die Kirche aus der Fülle ihrer Totalität auf die Welt tut,
der Blick, der sich für den Menschen vom Glauben her auf die Welt
öffnet, immer getragen von einer typischen Struktur, aber eingefügt in
die lebendige Ganzheit der Kirche“.1047

Zeigte sich der Mensch als gegensätzlich gebaut und von einer Mitte,
die Gott ist, her getragen, so kann abschließend festgehalten werden,
dass auch der Blick auf den Menschen allein von Christus her ge‐
schehen kann. Die Gegensatzidee „bedeutet kein geschlossenes Sys‐
tem, sondern ein Aufgetansein der Augen und eine innere Richtung
im lebendigen Sein. Sie macht, daß die Wirklichkeit uns Raum wird
und Fülle von Gestalten, in die wir hinausschreiten können, ohne
uns zu verlieren“.1048

Mit Guardinis Ausblick auf die Weltanschauung in seiner Gegen‐
satzlehre schließt sich der Bogen des Gehaltenseins von Christus
her und des Blickes mit Christus in die Vielfalt der Welt. Hatte er
ab 1905 gemeinsam mit Neundörfer den Gegensatzgedanken aus
persönlichen Fragestellungen heraus entwickelt und in seinem Um‐
kehrerlebnis Halt gefunden, dann muss er auch seine in der Gegen‐
satzlehre gefundene Theorie mit einem in der Kirche verwurzelten
Blick schließen.

7 Zusammenschau

Der dritte Teil der Untersuchung widmete sich der Ontologie und
der Erkenntnis des Lebendig-Konkreten. Guardini beschreibt es als
sowohl dynamisch Akte vollziehend als auch statisch sicher und fest
gebaut; als sowohl fest in der Fülle der Erde verwurzelt als auch in
apollinischer Form und Klarheit gen Himmel ragend; als Einzelnes,
das in Gemeinschaft steht; als sowohl aus dem eigenen Inneren he‐
raus kreativ schaffend als auch mit vorhandenem Material ordnend
umgehend; als sowohl Ursprung von Neuem als auch als in der

1047 Ebd., 78.
1048 Guardini, Der Gegensatz, 257.

Teil III „Gehalt“

492

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Regel des Gewohnten sich vollziehend; als sowohl in sich ruhend als
auch nach oben hin ausgestreckt lebend; als sowohl Verwandtschaft
als auch Besonderung; als sowohl Einheit als auch Mannigfaltigkeit.
Mit den beiden letztgenannten transzendentalen Gegensatzpaaren
behandelte Guardini auch das Verhältnis der Polarität als solcher.
Das so gegensätzlich gebaute Lebendig-Konkrete fordert für seine
Erfassung einen ebenso polaren Erkenntnisakt, den Guardini als
Anschauung bezeichnet. Mit den quantitativen Lebensverhältnissen
von Maß und Rhythmus trägt er dem ständigen Pulsieren des Le‐
bendig-Konkreten Rechnung. Dieses Lebendig-Konkrete ist fundiert
und beständig geöffnet auf den dreifaltigen Gott hin, sodass konklu‐
diert werden kann: In seiner Gegensatzlehre zeichnet Guardini eine
dynamische trialogische bzw. trinitarische Ontologie des Lebendig-
Konkreten.1049 Die folgende Grafik versucht, diesen Teil zusammen
zu schauen:

1049 Diese These unterstützen Yvonne Dohna Schlobitten und Silvano Zucal.
(Vgl. Dohna Schlobitten, Das schauende Denken auf das Ganze, 338).

7 Zusammenschau

493

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grafik 11: Überblick über den dritten Teil der Untersuchung

In dieser Untersuchung wurde betont, dass sich Guardini einer
Vielzahl von Quellen bedient, um mit ihnen gemeinsam das kom‐
plexe Phänomen des Lebendig-Konkreten in den Blick zu nehmen.
Dabei parallelisiert er in Multiperspektivität beispielsweise Max

Teil III „Gehalt“

494

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Scheler, Friedrich Wilhelm Foerster, Aristoteles, Thomas von Aquin,
Bonaventura, Johann Wolfgang von Goethe, Georg Simmel, Hans
Driesch, Werner Sombart, Friedrich Nietzsche, die Kunst Beurons,
Aurelius Augustinus, Søren Kierkegaard und Georg Friedrich Wil‐
helm Hegel. Guardini war nicht daran gelegen, ein System zu schaf‐
fen, in dem die verschiedenen Denkströmungen in historischer Ein‐
ordnung harmonieren, sondern er wollte andere lehren, richtig zu
sehen. Dafür bediente er sich der möglichst großen Spannweite der
Multiperspektivität. Es ist der Verdienst Guardinis, eine solche Schu‐
le der Anschauung in seiner Gegensatzlehre vorgelegt zu haben.

7 Zusammenschau

495

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495991787-267 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1 Terminologie
	1.1 Kategorien und Transzendentalien
	1.2 Vom Metaphysischen zum Intra- und Transempirischen und zur Ontologie

	2 Kategoriale Gegensätze I: Die intraempirischen Gegensätze
	2.1 Akt und Bau
	2.1.1 Akt
	2.1.1.1 Vier Perspektiven auf das Phänomen
	2.1.1.2 Romano Guardinis Begegnung mit Søren Kierkegaard
	2.1.1.3 Die Person als Akt aber nicht als reine Dynamik

	2.1.2 Bau: Beuroner Madonnen und Logos vor Ethos
	2.1.3 Der Gegensatz: Dynamik und Statik

	2.2 Form und Formloses: Romano Guardinis Dialog mit Friedrich Nietzsche
	2.2.1 Vor vierzehn Tagen bin ich Nietzsche begegnet
	2.2.2 Apollinische Form und Gestalt
	2.2.3 Das Formlose oder Dionysos
	2.2.4 Der Gegensatz

	2.3 Lebendig-Besonderes und Lebendig-Allgemeines
	2.3.1 Allgemeines: Der Gegensatz
	2.3.2 Besonderes I: Der Einzelne und die Gemeinschaft in der Gegensatzlehre
	2.3.3 Besonderes II: Der Einzelne und die Gemeinschaft in Romano Guardinis frühen Schriften zur Kirche und zur Liturgie
	2.3.4 Exkurs: Der Einzelne und die Gemeinschaft in Guardinis späteren Schriften


	3 Kategoriale Gegensätze II: Die transempirischen Gegensätze
	3.1 Der transempirische Punkt: Romano Guardinis Hinweis auf Hans Driesch
	3.2 Produktion und Disposition
	3.2.1 Produktion: Romano Guardini und die Künste
	3.2.2 Disposition: Romano Guardini im Dialog mit Werner Sombart
	3.2.3 Der Gegensatz

	3.3 Ursprünglichkeit und Regel
	3.4 Immanenz und Transzendenz: Hinweise auf Romano Guardinis Befassung mit Aurelius Augustinus und Georg Simmel
	3.4.1 Immanenz
	3.4.2 Transzendenz
	3.4.3 Der Gegensatz
	3.4.4 Weiterdenken: Romano Guardini und Martin Heidegger


	4 Die transzendentalen Gegensätze
	4.1 Vorbemerkung
	4.2 Qualitativ: Verwandtschaft und Besonderung
	4.2.1 Verwandtschaft: Hinführung
	4.2.2 Verwandtschaft I: Romano Guardini und Johann Wolfgang von Goethe
	4.2.2.1 Die Polarität: Die Farbenlehre und die Wahlverwandtschaften
	4.2.2.2 Die Unterscheidung von Gegensatz und Widerspruch: Gut und Böse
	4.2.2.3 Wider den prozessualen Übergang von einer Gegensatzseite zur anderen

	4.2.3 Verwandtschaft II: Romano Guardini und Georg Wilhelm Friedrich Hegel
	4.2.3.1 Guardinis Befassung mit Hegel
	4.2.3.2 Auseinandersetzung mit der Dialektik Hegels

	4.2.4 Besonderung: Romano Guardini und Søren Kierkegaard
	4.2.4.1 Vom abstrakten System zur qualitativen Existenzdialektik des „Entweder / Oder“
	4.2.4.2 Wider die reine Verwirklichung der „Besonderung“

	4.2.5 Der Gegensatz

	4.3 Struktiv: Einheit und Mannigfaltigkeit: Romano Guardinis Auseinandersetzung mit (neu-)platonischem Denken und Bonaventura
	4.3.1 Der Bestand des Erfahrbaren und das bonaventuranische Erbe
	4.3.2 Bonaventuras Lehren von den Ideen und vom Geisteslicht
	4.3.3 Die Bedeutung Bonaventuras für Guardinis Gegensatzdenken


	5 Die Komplexität des Lebendig-Konkreten
	5.1 Die Verhältnisse Kreuzung und Reihung
	5.2 Die quantitativen Lebensverhältnisse von Maß und Rhythmus
	5.2.1 Maß
	5.2.2 Rhythmus

	5.3 Höhere Gegensatzeinheiten
	5.4 Weiterdenken: Eine Kritik der konkreten Wertungsfähigkeit

	6 Die Erkenntnis des Lebendig-Konkreten
	6.1 Grundlage der Erkenntnis: Schauen im Licht
	6.1.1 Das Licht
	6.1.2 Das Auge und die Schau

	6.2 Die Anschauung: Die Einheit von Intuition und Rationalität
	6.2.1 Die Fragestellung
	6.2.2 Die Anschauung
	6.2.2.1 Die rationale Seite der Erkenntnis
	6.2.2.2 Die intuitive Seite der Erkenntnis
	6.2.2.3 Die Einheit der Erkenntnis in der Anschauung

	6.2.3 Überrationale Begrifflichkeiten

	6.3 Kritik der lebendig-konkreten Vernunft
	6.3.1 Die konkrete Umwelt
	6.3.2 Die innere Haltung des Erkennenden

	6.4 Weiterdenken: Katholische Weltanschauung

	7 Zusammenschau

