296

Wichtig fiir einen materialistischen Zugang zum nationalsozialistischen Recht ist
am Ende aber auch, dass er seine Grenzen erkennt: In der kapitalistischen Ver-
gesellschaftungsform, gerade auch im Recht, ist auch das emanzipatorische
Potenzial einer Vermittlung ohne Zwang und damit von individueller Selbstent-
faltung in freier Assoziation enthalten. Dass sich die Deutschen zu Zeiten des
Nationalsozialismus tiberwiegend fiir die gegenemanzipatorische Antwort auf
die Zumutungen des Kapitalismus entschieden haben, kann aufgrund der spezi-
fischen Entwicklung des Kapitalismus im Deutschen Reich und mit Hilfe von
Sozialpsychologie weiter begriindet werden.3® Erst recht, wenn es um das natio-
nalsozialistische Massenmorden geht, gerit aber jede objektivierende Erklirung
an die Grenzen individueller Verantwortung.

Cengiz Barskanmaz

Rassismus, Postkolonialismus und Recht — Zu einer
deutschen Critical Race Theorys!

Trotz der Richtlinie 2000/43/EG (Antirassismusrichtlinie) und des Allgemeinen
Gleichbehandlungsgesetzes> (AGG) fithrt das Verbot der Benachteiligung
wegen Rasses oder ethnischer Herkunft ein Schattendasein im deutschen Rechts-
diskurs. Obwohl das Verbot rassistischer Diskriminierung seit mehr als einem
halben Jahrhundert Teil der deutschen (Verfassungs-)Rechtsordnung ist, fehlt es
an der Aufarbeitung in der Mainstream- — und weniger in der kritischen —
Rechtsforschung. Die Uberwindung dieses blinden Flecks konnte eine deutsche
Critical Race Theory leisten. Fiir die Auseinandersetzung des deutschen Rechts
mit Rassismus bedarf es daher der Aneignung von »Rasse« und Weifisein, die im
Folgenden aus postkolonialer Perspektive eingeftihrt werden.

1. Abgrenzung von Auslinder- und Fremdenfeindlichkeit und Rechts-
extremismus

Wegen der nationalsozialistischen Vergangenheit wurde in der Nachkriegszeit
der Begriff »Rasse« vermieden. Der Terminus war ausschliefilich fir die
Bezeichnung nationalsozialistischer »Rassen«-Politik reserviert. Stattdessen
kamen in den 198cer und 1990er Jahren die Begriffe Auslinder- und Fremden-
feindlichkeit auf, um die in der einheimischen Bevolkerung existierenden Res-
sentiments gegen die sogenannten Auslinder zu beschreiben.

31 Vgl. Wolfgang Wippermann, Faschismustheorien, Darmstadt 1997 (zuerst 1972), 101 ff. und 107 ff. m. w. N.

-

Mein besonderer Dank gilt Prof. Dr. Susanne Baer, ohne deren kritisch-intellektuelle Begleitung in den
letzten Jahren dieser Aufsatz so nicht entstanden wire.

Allgemeines Gleichbehandlungsgesetz v. 14.8.2006 (BGBL. I, 1897), gedndert durch Art. 8 Abs. 1 des Ge-
setzes v. 2.12.2006 (BGBI. 1, 2742).

Insofern es um den juristischen Begriff Rasse geht, wird auf die Anfithrungszeichen verzichtet. Dagegen
werden diese dort verwendet, wo es sich um eine Distanzierung von dem problematischen Inhalt des Be-

griffs handelt.

N

w

21673.216.36, am 19.01.2026, 03:15:40.
\nhalts far.

-oder In KI-



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2008-3-296

Auslinder- und Fremdenfeindlichkeit lassen sich allgemein als negative bzw.
abwertende Einstellungen und Vorurteile gegeniiber Auslinder/innen und
Fremden beschreiben. Beide Begriffe sind insofern problematisch, als sie von
zwei a priori dichotomen Gruppen — »Deutschen« und den » Anderen« — ausge-
hen und damit die gesellschaftliche Konstruiertheit der Kategorien » Auslinder«
und »Fremde« ausblenden. Zudem betreffen sie weder alle noch nur Auslainder/
innen oder Fremde (z.B. eine/n weilen US-Amerikaner/in anders als eine/n
Afrodeutschen). Der Wortteil »Feindlichkeit« ist nicht weniger problematisch,
insofern er gesellschaftspolitisch auf individuelle »Vorurteile« reduziert wird
und damit den Strukturcharakter der alltiglichen Ausgrenzungspraktiken ver-
harmlost. Zudem abstrahieren die Bezeichnungen von tradiertem rassistischem
Wissen und Denken, das an Wirkungsmichtigkeit nicht verloren hat.

Auch auf Rechtsextremismus kann das Phinomen Rassismus nicht verkiirzt
werden. Beim Rechtsextremismus handelt es sich vielmehr um eine nationalisti-
sche und rassistische Ideologie, die von der Uberlegenheit der deutschen »Volks-
gemeinschaft« oder der »arischen Rasse« ausgeht und »natiirliche« Hierarchien
als Teil eines politischen Projekts erfasst. Rechtsextremismus baut daher auf
Rassismus auf, der den Rechtsextremismus jedoch nicht voraussetzt.

Der Begriff Rassismus dagegen ist geeignet, den Strukturcharakter heutiger For-
men von Benachteiligungen, die auf eine jahrhundertealte Tradition von aus-
grenzenden Denkmustern und Praktiken aufbauen, zu erfassen.

II. Rassismus und Recht

1. Strukturcharakter rassistischer Benachteiligung

Innerhalb der Rassismusforschung besteht Einigkeit dariiber, dass Rassismus
keine Randerscheinung ist, sondern ein historisch gewachsenes und strukturelles
Gesellschaftsphinomen, das ein Macht- bzw. Dominanzverhiltnist ausdriickt
und folglich materielle und symbolische Ausschlisse produziert, legitimiert und
perpetuiert. Je nach disziplinirem und methodischem Zugang wird Rassismus
als Ideologie, Diskurs, Dispositiv oder Apparat konzipiert.S Zentrales Moment
dieses Herrschaftsverhiltnisses ist ein normalisiertes Differenzdenken, das von
zwel »natiirlichen«, homogenen und uniiberbriickbaren Identititen, Kulturen
oder Kategorien (Weifl/Schwarz, Deutsch/Auslinder bzw. Westen/Islam) mit
gegensitzlichen Qualititen ausgeht.

»Rasse« ist also keine biologisch-genetische Gegebenheit,® sondern eine soziale
Konstruktion, die Personen als das Andere rassifiziert und ausgrenzt. Rassifizie-
rung (racialization) ist ein Prozess, in dem Menschen anhand von Bedeutungs-
trigern, d.h. bestimmten korperlichen Merkmalen, personlichen Eigenschaften
bzw. kulturellen »Auffilligkeiten« als differenten, hierarchisierten Gruppen
zugehorig festgeschrieben werden. Dieser Prozess geht mit der Unsichtbarma-
chung des Weiflseins als einer unbenannten, neutralen und normierenden Posi-
tion einher, die mit strukturellen Vorteilen und Privilegien verbunden ist.
Rassistische Diskurse unterscheiden sich in Zeit und Raum. Insofern ist nicht
von dem Rassismus, sondern von Rassismen auszugehen.” Rassismusanalysen

4 Geprigt wurde der Begriff von Birgit Rommelspacher, Dominanzkultur. Texte zu Fremdheit und Macht,
Berlin 1995.

5 Vgl. dazu Mark Terkessidis, Die Banalitit des Rassismus, Bielefeld 2004, 98 ff., m.w.N.

6 Zur wissenschaftlichen Verwerfung des Begriffs siehe UNESCO Statement on Race v. 18.7.1950, abruf-
bar: http://www.unesco.org.

21673.216.36, am 19.01.2026, 03:15:40.
\nhalts far.

-oder In KI-

297


https://doi.org/10.5771/0023-4834-2008-3-296

298

mussen aber auch mit einer intersektionellen bzw. interdependenten Perspektive
justiert werden. Denn auch angesichts personenbezogener Eigenschaften wie
etwa des Geschlechts einschliefllich sexueller Identitit bzw. Orientierung,® der
Zugehorigkeit zu einer bestimmten Bevolkerungsgruppe (»Ttrken«, Juden,
Sinti und Roma), Religion und bestimmten 6konomischen Schicht, der Behinde-
rung, etc. variieren die Ausgrenzungen in Intensitit und Form.

Die religios-kulturelle Kodierung von Rassismus findet heute ihren Ausdruck
u.a. in der Stigmatisierung von Muslimen in der Offentlichkeit, die die Stigma-
tisierung der »Auslinder« abzuldsen scheint, verdichtet im Bild der Kopftucht-
ragerin. Jungere Berichte des EUMC?Y und Open Society Institute'® belegen die
alltiglichen Diskriminierungserfahrungen von Muslim/innen auf dem Arbeits-
markt, bei der Wohnungssuche, im Bildungswesen und generell im 6ffentlichen
Raum. Antimuslimische Stereotypen und Ausgrenzungspraktiken finden me-
diale, aber auch institutionelle Resonanz. Integrationsprobleme werden zuneh-
mend mit fehlender Integrationsbereitschaft und diese mit der Zugehorigkeit zu
einem vermeintlich autoritiren und menschenrechtsfeindlichen Islam erklirt,*
der repressive Politiken gegentiber Muslim/innen rechtfertigt. In jlingster Zeit
wird daher der Begriff »antimuslimischer Rassismus«™> verwendet, um die struk-
turelle Benachteiligung von Muslimen zu beschreiben.

Dieser Antiislamdiskurs ist jedoch keine Neuentwicklung. Vielmehr handelt es
sich um die Reaktivierung orientalistischer Zuschreibungen, durch die der Islam
als Bedrohung und als unterlegenes Gegenstiick der westlichen bzw. »deutschen
Werteordnung« konstruiert wird. Dieser hierarchisch-differentialistische Zu-
schreibungsprozess und seine legitimatorische Funktion bilden ein Kernmo-
ment orientalistischer und allgemeiner (post)kolonialer’s Diskurse und Denk-
muster, die bis heute wirkmachtig sind.

2. Postkolonialismus und Recht: Kopftuch und Staatsangehorigkeit

Hlustrativ fiir einen solchen Kolonialdiskurs steht der Orientalismus. In seiner
wegweisenden Orientalismuskritik veranschaulicht Edward Said,’# wie westli-
che Diskurse und Institutionen den Orient als das ontologische und epistemolo-
gische Gegenbild des Okzidents konstruierten und damit die Kolonialherrschaft
legitimierten. Diese Orientalisierung des Orients fithre zu einer Homogenisie-
rung und Essentialisierung des »archaischen«, »riickstindigen«, »exotischen«
Orients als emner Kultur, der gegeniiber dem Westen die Attribute »modern,
»fortschrittlich«, »rational« und »demokratisch« zukommen. In diesem univer-

7 Stuart Hall, Rassismus ohne Rassen, in: Nora Rithzel (Hrsg.), Theorien iiber Rassismus, Hamburg 2000,
7-16, 11 f.
8 Vgl. Markard/Adamietz (in diesem Heft).
9 Vgl. dazu EUMC, Muslims in the European Union — Discrimination and Islamophobia, 2006. Abrufbar:
http://fra.europa.eu.
10 Open Society Institute, Muslims in the EU. Cities Report — Germany, 2007. Abrufbar: http://www.eu-
map.org.
11 Bundesministerium des Inneren, Muslime in Deutschland, 2007, Abrufbar: http://www.bmi.bund.de.
12 Vgl. etwa Iman Attia, Kulturrassismus und Islamkritik, in: dies. (Hrsg.), Orient- und IslamBilder. Inter-
disziplindre Beitrage zu Orientalismus und antimuslimischem Rassismus, Minster 2007, 5-28, 11.
13 Einfiihrend Maria do Mar Castro Varela/Nikita Dhawan, Postkoloniale Theorie. Eine kritische Einfiih-
rung, Bielefeld 2005.
14 Edward W. Said, Orientalism, New York 1994 (orig. 1979).

21673.216.36, am 19.01.2026, 03:15:40.
Inhatts I fir oder In KI-



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2008-3-296

salistischen Kolonialdiskurs wird besonders der Islam als ein monolithisches
Gebilde der europaischen Moderne gegentibergestellt.'s

Besonders der heutige Kopftuchdiskurs, in dem es eher um die Beziehung »The
West and the Rest«™¢ als um die tatsichliche Chancengleichheit der Kopftuch-
trigerin geht, ist in diese koloniale Tradition zu stellen. Der Diskurs ist insoweit
vergeschlechtlicht, als die orientalische Frau darin von 7hrem muslimischem
Mann unterdriickt wird und vom weiflen Mann (und der weiflen Frau) zu
befreien ist. Das Recht, das an diesen Diskurs ankniipft, leistet ebenfalls seinen
Beitrag zur Aufrechterhaltung der Stigmatisierung der Kopftuchtrigerin als
unterdriickter und unmiindiger Frau.

So hat das Bundesverfassungsgericht’? mit den Rechtsfiguren der abstrakten
Gefahr (fiir die Staatsneutralitit) und des objektiven Empfangerhorizonts — nach
dem nicht das Selbstverstindnis der Kopftuchtrigerin, sondern die moglichen
gesellschaftlichen Wirkungen und Deutungen des Kopftuchs entscheidend seien
— Raum fiir orientalistische Denkmuster und aktuelle antiislamische Ressenti-
ments geschaffen. Mit der Weiterleitung der Deutungshoheit tiber das Kopftuch
an die Landesgesetzgeber findet das Kopftuch als das fremde Zeichen des Islam
heute seine positivrechtliche Verankerung in den »Leges Kopftuch«.’® Somit
werden hegemoniale postkoloniale Diskurse verrechtlicht.

In den Kopftuchdiskurs ist gleichzeitig und komplementir auch Weiflsein ein-
geschrieben. So argumentierte das VG Lineburg'? in einem Fall einer Konver-
titin, in den Worten des Gerichts »gebiirtige Deutsche«, dass die dem Kopftuch
zugeschriebene fundamentalistische Grundeinstellung »bei der Kligerin als
Deutsche mit evangelisch-lutherischer Erziehung fern liegen diirfte«.>°> Damit
fungiert das Kopftuch als Kodierung eines kulturalisierten und rassistischen Dis-
kurses.?!

Jenseits des Orientalismus-Diskurses hatte der spezifisch deutsche Kolonialdis-
kurs Effekte auf die koloniale Rechtsordnung,?* die noch heute erkennbar sind.
Neuere Forschungen®’ zeigen u.a., wie die Einfiihrung des Rechtsprinzips des
ius sanguinis im heute noch geltenden Staatsangehorigkeitsgesetz von 1913 vor
dem Hintergrund imperialer Politiken des Kaiserreichs geschah und wie seine
Aufrechthaltung bis 2000 zur Kongruenz von Deutschsein mit Weiflsein gefiihrt
hat. Die Eingeborenenverordnungen, die die Kolonisierten einer dualen Rechts-
ordnung unterwarfen,* weisen parallele Strukturen und Effekte zu heutigen
auslinder- und asylrechtlichen Regelungen auf (z.B. Residenzpflicht). Uniiber-
sehbar wird dadurch, welche wesentliche Rolle das Recht bei der Etablierung

15 Ebd., 331.

16 Stuart Hall, The West and the Rest, in: ders. et al. (Hrsg.), Modernity. An Introduction to Modern Socie-
ties, Malden, MA 1996, 184-227, 184.

17 BVerfGE 108, 282, 304 ff.

18 Ausfiihrlich dazu Cengiz Barskanmaz, Das Kopftuch als das Andere. Eine notwendige postkoloniale
Kritik des deutschen Rechtsdiskurses, in: Sabine Berghahn/Petra Rostock (Hrsg.), Der Kopftuchstreit in
Deutschland, Osterreich und der Schweiz, Bielefeld 2009 (i.E.).

19 VG Liineburg, Entsch. v. 16.10.2000, NJW 2001, 767.

20 Ebd. 767 (770).

21 Vgl. dazu Barskanmaz (Fn. 18).

22 Die juristische Kolonialrechtsforschung hat sich bisher mit rechtspositivistischer Verarbeitung des Kolo-
nialrechts begniigt. Kritisch dazu Sebastian Conrad, Regimes der Segregation. Kolonialismus, Recht und
Globalisierung, Rechtsgeschichte 4 (2004), 187-204, m.w.N.

23 Dominik Nagl, Grenzfille. Staatsangehérigkeit, Rassismus und nationale Identitat unter deutscher Kolo-
nialherrschaft, Frankfurt a.M. 2007.

24 Jirgen Zimmermann, Deutscher Rassenstaat in Afrika. Ordnung, Entwicklung und Segregation in
>Deutsch-Stidwest< (1884-1915), in: Fritz-Bauer-Institut (Hrsg.), Gesetzliches Unrecht. Rassistisches
Recht im 20. Jahrhundert, Frankfurt a.M. u.a. 2005, 135-153, 146.

21673.216.36, am 19.01.2026, 03:15:40.
\nhalts far.

-oder In KI-

299


https://doi.org/10.5771/0023-4834-2008-3-296

300

einer rassistisch segregierten Kolonialordnung gespielt hat. Umso erstaunlicher
wirkt daher die fehlende Bezugnahme von Michael Sachs in seinen Ausfithrun-
gen zum verfassungsrechtlichen Diskriminierungsmerkmal Rasse:
»Als einziges Merkmal ist schliefSlich das der >Rasse< eine Neuschopfung der Nachkriegszeit.
Obschon die >Rasse< zu den iltesten Merkmalen vélkerrechtlicher Diskriminierungsverbote
zahlt, hatte sie in der deutschen Verfassungsgeschichte keine Rolle gespielt, weil hierzu kein
Anlass bestand.«*5
Die Beschreibung des Diskriminierungsmerkmals Rasse fillt in den Kommenta-
ren zum Grundgesetz generell enttduschend aus. Dabei werden etwa koloniali-
stische Begriffe wie »Mischlinge« oder »Farbige« unreflektiert ibernommen.?¢
Rasse wird in der Grundgesetzkommentierung durchgingig biologistisch als
Gruppen mit bestimmten vererbbaren — oder vermeintlich vererbbaren — Eigen-
schaften definiert.?7 Auffallend ist zudem die retrospektive Lesart des Art. 3 Abs.
3 S. 1 GG, die nur nationalsozialistische Verbrechen unter ein statisches und
historisiertes Verstindnis von Rassendiskriminierung subsumiert und kaum
aktuelle Beztige herstellt.?® Auch der Umstand, dass das Bundesverfassungsge-
richt*® das Benachteilungsverbot wegen der Rasse bisher nur im Fall eines im
NS-Regime ausgebtirgerten Juden als Priiffungsmafistab herangezogen hat,
bestitigt dieses Verstindnis und trigt dazu bei, dass das Merkmal Rasse verfas-
sungsdogmatisch unterbelichtet geblieben ist.

3. AGG als Chance und Herausforderung

Die deutsche Rechtsordnung enthielt neben Art. 3 Abs. 3 S. 1 GG auch vor
Erlass des AGG einige internationale’® und nationale3' Vorschriften, die eine
»Benachteiligung wegen der Rasse« untersagen. Dank entschlossener EU-Anti-
diskriminierungspolitik und dem neuen AGG gibt es nun — wenngleich verbes-
serungsbediirftig — erstmals ein umfassendes Rechtsinstrumentarium, das nicht
nur die unmittelbare, sondern ausdriicklich auch die mittelbare Benachteiligung
als Ungleichbehandlung folgenorientiert berticksichtigt. Damit liegt dem AGG
ein realititsnaher Diskriminierungsbegriff zugrunde, der besonders die Perspek-
tive der Betroffenen einschliefit. Folgerichtig werden auch rassistische Beleidi-
gungen als Beldstigung und Ungleichbehandlung erfasst (§ 3 Abs. 3 AGG).
Progressiv ist auch die Ausweitung des Benachteiligungsverbots auf den privaten
Rechtsverkehr. Nicht zuletzt wegen des breiten Anwendungsbereichs, der den
Arbeitsmarkt, das Bildungswesen und den Giiter- und Dienstleistungssektor
umfasst, bietet das AGG konkrete Mittel zur Bekimpfung von struktureller
Diskriminierung.

Ein effektiver Einsatz des AGG erfordert jedoch ein adiquates Verstindnis von
Rassismus und der Rechtskategorie Rasse. Das Verbot rassistischer Benachteili-
gung sollte daher iiber die biologistisch fundierten rassistischen Denkstrukturen
hinaus zumindest auch die unterschiedlichen Auspriagungen kulturell kodierter

25 Michael Sachs, Merkmale verfassungsgesetzlicher Unterscheidungsverbote, Der Staat 23 (1984), 549—576,
575-

26 Vgl. nur Dreier-Heun, GG, Bd. 1, 2. Aufl. 2004, Art. 3 Rn. 128, m.w.N. Der Begriff »Zigeuner« steht da-
gegen in Anfithrungszeichen; Sachs-Osterloh, GG, 4. Aufl. 2006, Art. 3 Rn. 293. Zur kolonialrassisti-
schen Konnotation der Begrifflichkeiten Susan Arndt (Hrsg.), Afrika und die deutsche Sprache. Ein
kritisches Nachschlagewerk, Miinster 2004.

27 Vgl. Umbach/Clemens-Sacksofsky, GG, Bd. 1, 2002, Art. 3 Rn. 319, m.w.N.

28 Anders AK-Eckertz-Héfer (Fn. 25); Jarass/Pieroth-Jarass, GG, 9. Aufl. 2007, Art. 3 Rn. 121.

29 BVerfG, Urt. v. 14.2.1968, BVerfGE 23, 98.

30 Etwa ICERD v. 7.3.1966 (BGBI. 1969 I1, 961); Art. 14 EMRK v. 4.11.1950 (BGBL. 1952 II, 685).

31 Etwa § 75 BetrVG, § 8 BBG, § 130 StGB (Volksverhetzung), § 185 StGB (Beleidigung).

21673.216.36, am 19.01.2026, 03:15:40.
\nhalts far.

-oder In KI-



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2008-3-296

Rassismen umfassen. Dies setzt voraus, Rassismus als Prozess der hierarchisie-
renden Rassifizierung entlang verschiedener Bedeutungstriger, also »Rasse« als
sozial-kulturelle Konstruktion zu verstehen.3

Das Benachteiligungsverbot aufgrund der Rasse ist demnach als Rassifizierungs-
verbot zu verstehen. Insofern ist jede Rassifizierung ein Verstoff gegen das
Gleichheitsprinzip und also rechtlich unzulissig. So ist auch eine positive exoti-
sierende Festschreibung — »Stidlander/innen sind warmherzig« — unzulissig,
denn sie kann in anderen Fillen zu Benachteiligungen fithren, etwa fir Berufs-
bereiche, in denen »kiithle« Rationalitit gefragt ist.

Rassifizierung ist aber kein isolierter Prozess, sondern geht immer mit anderen
ausgrenzenden interdependenten Zuschreibungsprozessen einher. Anders
gesagt: Rassismen sind immer vergeschlechtlicht und klassenspezifisch. So stellt
das Kopftuch einer Lehramtsanwirterin ein hochst vergeschlechtlichtes rassifi-
ziertes Religionssymbol dar, dessen Verbot in staatlichen Schulen eine unmittel-
bare oder jedenfalls eine mittelbare Diskriminierung im Sinne des AGG wegen
Rasse, Geschlecht und Religion ist. Da aber nicht die Putzfrau, sondern die
Amtsanwirterin mit Kopftuch die Offentlichkeit oder die Schulbehérden »irri-
tiert«, hingt die Wirkung des Kopftuchs auch von der Zugehorigkeit zu einer
sozialen Schicht ab. Auch in der Verweigerung des Zugangs zu einem Club
gegentiber Mannern mit »dunkler« Hautfarbe liegt eine vergeschlechtlichte Ras-
sifizierung, die an spezifische rassistische Konstruktionen »aggressiver« Minn-
lichkeit ankntipft.

Gegen die bestehende strukturelle Benachteiligung ist jedoch auch eine tiber ein
formales Rassifizierungsverbot hinaus gehende aktive Gleichstellungspolitik,
etwa durch positive Mafinahmen gem. § 5§ AGG gefragt. Allerdings wire eine
Forderpolitik, die sich auf die Zugehorigkeit zum Kollektiv »Rasse« stiitzt und
damit wiederum andere Ausschliisse produziert (wer wird gefordert und wer
nicht?), tiberaus problematisch. Stattdessen konnte die strukturelle rassistische
Benachteiligung selbst Ankniipfungspunkt einer Gleichstellungspolitik sein.
Danach wiirden rassifizierte Personen gefordert, die in threm Alltag von struk-
tureller Benachteiligung betroffen sind. Dieses Verstindnis von rassistisch diskri-
minierten Personen (RDP) erlaubt eine dynamische Anwendung, die etwa den
sozialen Aufstieg einiger Bevolkerungsgruppen in Einwanderungslindern
berticksichtigen kann.

II1. Ausblick

Jurist/innen, und besonders kritische Jurist/innen, mussen sich von den defizita-
ren Begriffen Auslinder- und Fremdenfeindlichkeit verabschieden und Rassis-
mus als ein strukturelles Phinomen denken. Nur so kann rassistische
Diskriminierung auch rechtlich adidquat erfasst werden. Das AGG bietet eine
Rechtsgrundlage, mit der den alltiglichen Benachteiligungen begegnet werden
kann. Positive Mafinahmen boten sogar die Chance, eine aktive antirassistische
Gleichstellungspolitik zu betreiben. Damit das AGG sein Ziel nicht verfehlt,
wire jedoch eine Sensibilisierung von Jurist/innen fiir Rassismus, z.B. in Anleh-
nung an Genderkompetenzen durch rassismuskritische Kompetenzen, forder-

lich.

32 So auch Schiek-Schiek, AGG, 2007, 74.

21673.216.36, am 19.01.2026, 03:15:40.
\nhalts far.

-oder In KI-

301


https://doi.org/10.5771/0023-4834-2008-3-296

302

Zwar ist Recht kein Allheilmittel gegen rassistische Benachteiligung, mehr noch,
Rechtsdiskurse konnen sogar rassistische Effekte haben. Dennoch sind Gleich-
heitsrechte gegen Rassismus unverzichtbar. Daher ist das AGG nicht hinrei-
chend, aber notwendig, denn es bietet zumindest im Ansatz konkrete
Instrumente, um die verfassungsrechtlich garantierte »Menschenwtirde als Frei-
heit von Benachteiligung«33 durchzusetzen.

Eine rassismuskritische Rechtskonzeption und -anwendung kann in theoreti-
scher und methodischer Hinsicht von den Analysekategorien der postkolonialen
Theorien und kritischer Weilseinsforschung (»Rasse« und Weif$sein) profitie-
ren. Dass sie fiir den juridischen Diskurs anschlussfihig sind, beweist fir die
USA bereits die Critical Race Theory.3+ Eine solche interdisziplinire Critical
Race Theory gilt es nun fiir den europiischen und besonders deutschen Raum zu
entwickeln.

Michael Krenzler [Hrsg.]

Rechtsdienst-
leistungsgesetz

T — Rechtsdienstleistungsgesetz
Herausgegeben von

RA Dr. Michael Krenzler

2008, ca. 400S., geb., 59,~ €,

7Y Nomos ISBN 978-3-8329-2934-3

Erscheint Oktober 2008

Wer sich mit dem neuen RDG befasst, erkennt neue Moglichkeiten fiir
die eigene Arbeit. Gleichzeitig wird deutlich wie eng die Grenzen fir
Nichtjuristen nach dem neuen Gesetz sind. Der Herausgeber und Mit-
autor Rechtsanwalt Dr. Michael Krenzler ist Vizeprasident der Bundes-
rechtsanwaltskammer und ein intimer Kenner der Entstehungsge-
schichte des neuen Gesetzes und der mit ihm geregelten Materie. Der
neue Handkommentar erlautert umfassend das inhaltlich und struk-
turell grundlegend neu gestaltete Rechtsdienstleistungsgesetz.

Bitte bestellen Sie bei Ihrer Buchhandlung {} Nomos

oder bei Nomos | Telefon 07221/2104-37 | Fax -43 |
www.nomos.de | sabine.horn@nomos.de

33 Susanne Baer, Recht gegen Fremdenfeindlichkeit und andere Ausgrenzungen — Notwendigkeit und
Grenzen eines Gesetzes gegen Diskriminierung, ZRP 2001, s00—504, 501.
34 Einfihrend Richard Delgado/Jean Stefancic, Critical Race Theory. An Introduction, New York 2001.

21673.216.36, am 19.01.2026, 03:15:40. @ Urheberrechilich geschatzter Inhalt.
Inhalts I o

Ir oder In Ki- KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2008-3-296

