
296 Wichtig für einen materialistischen Zugang zum nationalsozialistischen Recht ist
am Ende aber auch, dass er seine Grenzen erkennt: In der kapitalistischen Ver-
gesellschaftungsform, gerade auch im Recht, ist auch das emanzipatorische
Potenzial einer Vermittlung ohne Zwang und damit von individueller Selbstent-
faltung in freier Assoziation enthalten. Dass sich die Deutschen zu Zeiten des
Nationalsozialismus überwiegend für die gegenemanzipatorische Antwort auf
die Zumutungen des Kapitalismus entschieden haben, kann aufgrund der spezi-
fischen Entwicklung des Kapitalismus im Deutschen Reich und mit Hilfe von
Sozialpsychologie weiter begründet werden.31 Erst recht, wenn es um das natio-
nalsozialistische Massenmorden geht, gerät aber jede objektivierende Erklärung
an die Grenzen individueller Verantwortung.

Cengiz Barskanmaz 

Rassismus, Postkolonialismus und Recht – Zu einer
deutschen Critical Race Theory?1

Trotz der Richtlinie 2000/43/EG (Antirassismusrichtlinie) und des Allgemeinen
Gleichbehandlungsgesetzes2 (AGG) führt das Verbot der Benachteiligung
wegen Rasse3 oder ethnischer Herkunft ein Schattendasein im deutschen Rechts-
diskurs. Obwohl das Verbot rassistischer Diskriminierung seit mehr als einem
halben Jahrhundert Teil der deutschen (Verfassungs-)Rechtsordnung ist, fehlt es
an der Aufarbeitung in der Mainstream- – und weniger in der kritischen –
Rechtsforschung. Die Überwindung dieses blinden Flecks könnte eine deutsche
Critical Race Theory leisten. Für die Auseinandersetzung des deutschen Rechts
mit Rassismus bedarf es daher der Aneignung von »Rasse« und Weißsein, die im
Folgenden aus postkolonialer Perspektive eingeführt werden.

I. Abgrenzung von Ausländer- und Fremdenfeindlichkeit und Rechts-
extremismus

Wegen der nationalsozialistischen Vergangenheit wurde in der Nachkriegszeit
der Begriff »Rasse« vermieden. Der Terminus war ausschließlich für die
Bezeichnung nationalsozialistischer »Rassen«-Politik reserviert. Stattdessen
kamen in den 1980er und 1990er Jahren die Begriffe Ausländer- und Fremden-
feindlichkeit auf, um die in der einheimischen Bevölkerung existierenden Res-
sentiments gegen die sogenannten Ausländer zu beschreiben.

31 Vgl. Wolfgang Wippermann, Faschismustheorien, Darmstadt 1997 (zuerst 1972), 101 ff. und 107 ff. m. w. N.

1 Mein besonderer Dank gilt Prof. Dr. Susanne Baer, ohne deren kritisch-intellektuelle Begleitung in den
letzten Jahren dieser Aufsatz so nicht entstanden wäre.

2 Allgemeines Gleichbehandlungsgesetz v. 14.8.2006 (BGBl. I, 1897), geändert durch Art. 8 Abs. 1 des Ge-
setzes v. 2.12.2006 (BGBl. I, 2742).

3 Insofern es um den juristischen Begriff Rasse geht, wird auf die Anführungszeichen verzichtet. Dagegen
werden diese dort verwendet, wo es sich um eine Distanzierung von dem problematischen Inhalt des Be-
griffs handelt.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2008-3-296 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 03:15:40. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2008-3-296


297Ausländer- und Fremdenfeindlichkeit lassen sich allgemein als negative bzw.
abwertende Einstellungen und Vorurteile gegenüber Ausländer/innen und
Fremden beschreiben. Beide Begriffe sind insofern problematisch, als sie von
zwei a priori dichotomen Gruppen – »Deutschen« und den »Anderen« – ausge-
hen und damit die gesellschaftliche Konstruiertheit der Kategorien »Ausländer«
und »Fremde« ausblenden. Zudem betreffen sie weder alle noch nur Ausländer/
innen oder Fremde (z.B. eine/n weißen US-Amerikaner/in anders als eine/n
Afrodeutschen). Der Wortteil »Feindlichkeit« ist nicht weniger problematisch,
insofern er gesellschaftspolitisch auf individuelle »Vorurteile« reduziert wird
und damit den Strukturcharakter der alltäglichen Ausgrenzungspraktiken ver-
harmlost. Zudem abstrahieren die Bezeichnungen von tradiertem rassistischem
Wissen und Denken, das an Wirkungsmächtigkeit nicht verloren hat.
Auch auf Rechtsextremismus kann das Phänomen Rassismus nicht verkürzt
werden. Beim Rechtsextremismus handelt es sich vielmehr um eine nationalisti-
sche und rassistische Ideologie, die von der Überlegenheit der deutschen »Volks-
gemeinschaft« oder der »arischen Rasse« ausgeht und »natürliche« Hierarchien
als Teil eines politischen Projekts erfasst. Rechtsextremismus baut daher auf
Rassismus auf, der den Rechtsextremismus jedoch nicht voraussetzt.
Der Begriff Rassismus dagegen ist geeignet, den Strukturcharakter heutiger For-
men von Benachteiligungen, die auf eine jahrhundertealte Tradition von aus-
grenzenden Denkmustern und Praktiken aufbauen, zu erfassen.

II. Rassismus und Recht

1. Strukturcharakter rassistischer Benachteiligung

Innerhalb der Rassismusforschung besteht Einigkeit darüber, dass Rassismus
keine Randerscheinung ist, sondern ein historisch gewachsenes und strukturelles
Gesellschaftsphänomen, das ein Macht- bzw. Dominanzverhältnis4 ausdrückt
und folglich materielle und symbolische Ausschlüsse produziert, legitimiert und
perpetuiert. Je nach disziplinärem und methodischem Zugang wird Rassismus
als Ideologie, Diskurs, Dispositiv oder Apparat konzipiert.5 Zentrales Moment
dieses Herrschaftsverhältnisses ist ein normalisiertes Differenzdenken, das von
zwei »natürlichen«, homogenen und unüberbrückbaren Identitäten, Kulturen
oder Kategorien (Weiß/Schwarz, Deutsch/Ausländer bzw. Westen/Islam) mit
gegensätzlichen Qualitäten ausgeht.
»Rasse« ist also keine biologisch-genetische Gegebenheit,6 sondern eine soziale
Konstruktion, die Personen als das Andere rassifiziert und ausgrenzt. Rassifizie-
rung (racialization) ist ein Prozess, in dem Menschen anhand von Bedeutungs-
trägern, d.h. bestimmten körperlichen Merkmalen, persönlichen Eigenschaften
bzw. kulturellen »Auffälligkeiten« als differenten, hierarchisierten Gruppen
zugehörig festgeschrieben werden. Dieser Prozess geht mit der Unsichtbarma-
chung des Weißseins als einer unbenannten, neutralen und normierenden Posi-
tion einher, die mit strukturellen Vorteilen und Privilegien verbunden ist.
Rassistische Diskurse unterscheiden sich in Zeit und Raum. Insofern ist nicht
von dem Rassismus, sondern von Rassismen auszugehen.7 Rassismusanalysen

4 Geprägt wurde der Begriff von Birgit Rommelspacher, Dominanzkultur. Texte zu Fremdheit und Macht,
Berlin 1995.

5 Vgl. dazu Mark Terkessidis, Die Banalität des Rassismus, Bielefeld 2004, 98 ff., m.w.N.
6 Zur wissenschaftlichen Verwerfung des Begriffs siehe UNESCO Statement on Race v. 18.7.1950, abruf-

bar: http://www.unesco.org.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2008-3-296 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 03:15:40. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2008-3-296


298 müssen aber auch mit einer intersektionellen bzw. interdependenten Perspektive
justiert werden. Denn auch angesichts personenbezogener Eigenschaften wie
etwa des Geschlechts einschließlich sexueller Identität bzw. Orientierung,8 der
Zugehörigkeit zu einer bestimmten Bevölkerungsgruppe (»Türken«, Juden,
Sinti und Roma), Religion und bestimmten ökonomischen Schicht, der Behinde-
rung, etc. variieren die Ausgrenzungen in Intensität und Form.
Die religiös-kulturelle Kodierung von Rassismus findet heute ihren Ausdruck
u.a. in der Stigmatisierung von Muslimen in der Öffentlichkeit, die die Stigma-
tisierung der »Ausländer« abzulösen scheint, verdichtet im Bild der Kopftucht-
rägerin. Jüngere Berichte des EUMC9 und Open Society Institute10 belegen die
alltäglichen Diskriminierungserfahrungen von Muslim/innen auf dem Arbeits-
markt, bei der Wohnungssuche, im Bildungswesen und generell im öffentlichen
Raum. Antimuslimische Stereotypen und Ausgrenzungspraktiken finden me-
diale, aber auch institutionelle Resonanz. Integrationsprobleme werden zuneh-
mend mit fehlender Integrationsbereitschaft und diese mit der Zugehörigkeit zu
einem vermeintlich autoritären und menschenrechtsfeindlichen Islam erklärt,11

der repressive Politiken gegenüber Muslim/innen rechtfertigt. In jüngster Zeit
wird daher der Begriff »antimuslimischer Rassismus«12 verwendet, um die struk-
turelle Benachteiligung von Muslimen zu beschreiben.
Dieser Antiislamdiskurs ist jedoch keine Neuentwicklung. Vielmehr handelt es
sich um die Reaktivierung orientalistischer Zuschreibungen, durch die der Islam
als Bedrohung und als unterlegenes Gegenstück der westlichen bzw. »deutschen
Werteordnung« konstruiert wird. Dieser hierarchisch-differentialistische Zu-
schreibungsprozess und seine legitimatorische Funktion bilden ein Kernmo-
ment orientalistischer und allgemeiner (post)kolonialer13 Diskurse und Denk-
muster, die bis heute wirkmächtig sind.

2. Postkolonialismus und Recht: Kopftuch und Staatsangehörigkeit

Illustrativ für einen solchen Kolonialdiskurs steht der Orientalismus. In seiner
wegweisenden Orientalismuskritik veranschaulicht Edward Said,14 wie westli-
che Diskurse und Institutionen den Orient als das ontologische und epistemolo-
gische Gegenbild des Okzidents konstruierten und damit die Kolonialherrschaft
legitimierten. Diese Orientalisierung des Orients führe zu einer Homogenisie-
rung und Essentialisierung des »archaischen«, »rückständigen«, »exotischen«
Orients als einer Kultur, der gegenüber dem Westen die Attribute »modern«,
»fortschrittlich«, »rational« und »demokratisch« zukommen. In diesem univer-
  

7 Stuart Hall, Rassismus ohne Rassen, in: Nora Räthzel (Hrsg.), Theorien über Rassismus, Hamburg 2000,
7–16, 11 f.

8 Vgl. Markard/Adamietz (in diesem Heft).
9 Vgl. dazu EUMC, Muslims in the European Union – Discrimination and Islamophobia, 2006. Abrufbar:

http://fra.europa.eu.
10 Open Society Institute, Muslims in the EU. Cities Report – Germany, 2007. Abrufbar: http://www.eu-

map.org.
11 Bundesministerium des Inneren, Muslime in Deutschland, 2007, Abrufbar: http://www.bmi.bund.de.
12 Vgl. etwa Iman Attia, Kulturrassismus und Islamkritik, in: dies. (Hrsg.), Orient- und IslamBilder. Inter-

disziplinäre Beiträge zu Orientalismus und antimuslimischem Rassismus, Münster 2007, 5-28, 11.
13 Einführend María do Mar Castro Varela/Nikita Dhawan, Postkoloniale Theorie. Eine kritische Einfüh-

rung, Bielefeld 2005. 
14 Edward W. Said, Orientalism, New York 1994 (orig. 1979).

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2008-3-296 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 03:15:40. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2008-3-296


299salistischen Kolonialdiskurs wird besonders der Islam als ein monolithisches
Gebilde der europäischen Moderne gegenübergestellt.15

Besonders der heutige Kopftuchdiskurs, in dem es eher um die Beziehung »The
West and the Rest«16 als um die tatsächliche Chancengleichheit der Kopftuch-
trägerin geht, ist in diese koloniale Tradition zu stellen. Der Diskurs ist insoweit
vergeschlechtlicht, als die orientalische Frau darin von ihrem muslimischem
Mann unterdrückt wird und vom weißen Mann (und der weißen Frau) zu
befreien ist. Das Recht, das an diesen Diskurs anknüpft, leistet ebenfalls seinen
Beitrag zur Aufrechterhaltung der Stigmatisierung der Kopftuchträgerin als
unterdrückter und unmündiger Frau.
So hat das Bundesverfassungsgericht17 mit den Rechtsfiguren der abstrakten
Gefahr (für die Staatsneutralität) und des objektiven Empfängerhorizonts – nach
dem nicht das Selbstverständnis der Kopftuchträgerin, sondern die möglichen
gesellschaftlichen Wirkungen und Deutungen des Kopftuchs entscheidend seien
– Raum für orientalistische Denkmuster und aktuelle antiislamische Ressenti-
ments geschaffen. Mit der Weiterleitung der Deutungshoheit über das Kopftuch
an die Landesgesetzgeber findet das Kopftuch als das fremde Zeichen des Islam
heute seine positivrechtliche Verankerung in den »Leges Kopftuch«.18 Somit
werden hegemoniale postkoloniale Diskurse verrechtlicht.
In den Kopftuchdiskurs ist gleichzeitig und komplementär auch Weißsein ein-
geschrieben. So argumentierte das VG Lüneburg19 in einem Fall einer Konver-
titin, in den Worten des Gerichts »gebürtige Deutsche«, dass die dem Kopftuch
zugeschriebene fundamentalistische Grundeinstellung »bei der Klägerin als
Deutsche mit evangelisch-lutherischer Erziehung fern liegen dürfte«.20 Damit
fungiert das Kopftuch als Kodierung eines kulturalisierten und rassistischen Dis-
kurses.21

Jenseits des Orientalismus-Diskurses hatte der spezifisch deutsche Kolonialdis-
kurs Effekte auf die koloniale Rechtsordnung,22 die noch heute erkennbar sind.
Neuere Forschungen23 zeigen u.a., wie die Einführung des Rechtsprinzips des
ius sanguinis im heute noch geltenden Staatsangehörigkeitsgesetz von 1913 vor
dem Hintergrund imperialer Politiken des Kaiserreichs geschah und wie seine
Aufrechthaltung bis 2000 zur Kongruenz von Deutschsein mit Weißsein geführt
hat. Die Eingeborenenverordnungen, die die Kolonisierten einer dualen Rechts-
ordnung unterwarfen,24 weisen parallele Strukturen und Effekte zu heutigen
ausländer- und asylrechtlichen Regelungen auf (z.B. Residenzpflicht). Unüber-
sehbar wird dadurch, welche wesentliche Rolle das Recht bei der Etablierung

15 Ebd., 331.
16 Stuart Hall, The West and the Rest, in: ders. et al. (Hrsg.), Modernity. An Introduction to Modern Socie-

ties, Malden, MA 1996, 184-227, 184.
17 BVerfGE 108, 282, 304 ff.
18 Ausführlich dazu Cengiz Barskanmaz, Das Kopftuch als das Andere. Eine notwendige postkoloniale

Kritik des deutschen Rechtsdiskurses, in: Sabine Berghahn/Petra Rostock (Hrsg.), Der Kopftuchstreit in
Deutschland, Österreich und der Schweiz, Bielefeld 2009 (i.E.).

19 VG Lüneburg, Entsch. v. 16.10.2000, NJW 2001, 767.
20 Ebd. 767 (770).
21 Vgl. dazu Barskanmaz (Fn. 18).
22 Die juristische Kolonialrechtsforschung hat sich bisher mit rechtspositivistischer Verarbeitung des Kolo-

nialrechts begnügt. Kritisch dazu Sebastian Conrad, Regimes der Segregation. Kolonialismus, Recht und
Globalisierung, Rechtsgeschichte 4 (2004), 187-204, m.w.N.

23 Dominik Nagl, Grenzfälle. Staatsangehörigkeit, Rassismus und nationale Identität unter deutscher Kolo-
nialherrschaft, Frankfurt a.M. 2007.

24 Jürgen Zimmermann, Deutscher Rassenstaat in Afrika. Ordnung, Entwicklung und Segregation in
›Deutsch-Südwest‹ (1884–1915), in: Fritz-Bauer-Institut (Hrsg.), Gesetzliches Unrecht. Rassistisches
Recht im 20. Jahrhundert, Frankfurt a.M. u.a. 2005, 135-153, 146.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2008-3-296 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 03:15:40. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2008-3-296


300 einer rassistisch segregierten Kolonialordnung gespielt hat. Umso erstaunlicher
wirkt daher die fehlende Bezugnahme von Michael Sachs in seinen Ausführun-
gen zum verfassungsrechtlichen Diskriminierungsmerkmal Rasse:

»Als einziges Merkmal ist schließlich das der ›Rasse‹ eine Neuschöpfung der Nachkriegszeit.
Obschon die ›Rasse‹ zu den ältesten Merkmalen völkerrechtlicher Diskriminierungsverbote
zählt, hatte sie in der deutschen Verfassungsgeschichte keine Rolle gespielt, weil hierzu kein
Anlass bestand.«25

Die Beschreibung des Diskriminierungsmerkmals Rasse fällt in den Kommenta-
ren zum Grundgesetz generell enttäuschend aus. Dabei werden etwa koloniali-
stische Begriffe wie »Mischlinge« oder »Farbige« unreflektiert übernommen.26

Rasse wird in der Grundgesetzkommentierung durchgängig biologistisch als
Gruppen mit bestimmten vererbbaren – oder vermeintlich vererbbaren – Eigen-
schaften definiert.27 Auffallend ist zudem die retrospektive Lesart des Art. 3 Abs.
3 S. 1 GG, die nur nationalsozialistische Verbrechen unter ein statisches und
historisiertes Verständnis von Rassendiskriminierung subsumiert und kaum
aktuelle Bezüge herstellt.28 Auch der Umstand, dass das Bundesverfassungsge-
richt29 das Benachteilungsverbot wegen der Rasse bisher nur im Fall eines im
NS-Regime ausgebürgerten Juden als Prüfungsmaßstab herangezogen hat,
bestätigt dieses Verständnis und trägt dazu bei, dass das Merkmal Rasse verfas-
sungsdogmatisch unterbelichtet geblieben ist.

3. AGG als Chance und Herausforderung

Die deutsche Rechtsordnung enthielt neben Art. 3 Abs. 3 S. 1 GG auch vor
Erlass des AGG einige internationale30 und nationale31 Vorschriften, die eine
»Benachteiligung wegen der Rasse« untersagen. Dank entschlossener EU-Anti-
diskriminierungspolitik und dem neuen AGG gibt es nun – wenngleich verbes-
serungsbedürftig – erstmals ein umfassendes Rechtsinstrumentarium, das nicht
nur die unmittelbare, sondern ausdrücklich auch die mittelbare Benachteiligung
als Ungleichbehandlung folgenorientiert berücksichtigt. Damit liegt dem AGG
ein realitätsnaher Diskriminierungsbegriff zugrunde, der besonders die Perspek-
tive der Betroffenen einschließt. Folgerichtig werden auch rassistische Beleidi-
gungen als Belästigung und Ungleichbehandlung erfasst (§ 3 Abs. 3 AGG).
Progressiv ist auch die Ausweitung des Benachteiligungsverbots auf den privaten
Rechtsverkehr. Nicht zuletzt wegen des breiten Anwendungsbereichs, der den
Arbeitsmarkt, das Bildungswesen und den Güter- und Dienstleistungssektor
umfasst, bietet das AGG konkrete Mittel zur Bekämpfung von struktureller
Diskriminierung.
Ein effektiver Einsatz des AGG erfordert jedoch ein adäquates Verständnis von
Rassismus und der Rechtskategorie Rasse. Das Verbot rassistischer Benachteili-
gung sollte daher über die biologistisch fundierten rassistischen Denkstrukturen
hinaus zumindest auch die unterschiedlichen Ausprägungen kulturell kodierter

25 Michael Sachs, Merkmale verfassungsgesetzlicher Unterscheidungsverbote, Der Staat 23 (1984), 549–576,
575.

26 Vgl. nur Dreier-Heun, GG, Bd. 1, 2. Aufl. 2004, Art. 3 Rn. 128, m.w.N. Der Begriff »Zigeuner« steht da-
gegen in Anführungszeichen; Sachs-Osterloh, GG, 4. Aufl. 2006, Art. 3 Rn. 293. Zur kolonialrassisti-
schen Konnotation der Begrifflichkeiten Susan Arndt (Hrsg.), Afrika und die deutsche Sprache. Ein
kritisches Nachschlagewerk, Münster 2004.

27 Vgl. Umbach/Clemens-Sacksofsky, GG, Bd. 1, 2002, Art. 3 Rn. 319, m.w.N.
28 Anders AK-Eckertz-Höfer (Fn. 25); Jarass/Pieroth-Jarass, GG, 9. Aufl. 2007, Art. 3 Rn. 121.
29 BVerfG, Urt. v. 14.2.1968, BVerfGE 23, 98.
30 Etwa ICERD v. 7.3.1966 (BGBl. 1969 II, 961); Art. 14 EMRK v. 4.11.1950 (BGBl. 1952 II, 685).
31 Etwa § 75 BetrVG, § 8 BBG, § 130 StGB (Volksverhetzung), § 185 StGB (Beleidigung).

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2008-3-296 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 03:15:40. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2008-3-296


301Rassismen umfassen. Dies setzt voraus, Rassismus als Prozess der hierarchisie-
renden Rassifizierung entlang verschiedener Bedeutungsträger, also »Rasse« als
sozial-kulturelle Konstruktion zu verstehen.32

Das Benachteiligungsverbot aufgrund der Rasse ist demnach als Rassifizierungs-
verbot zu verstehen. Insofern ist jede Rassifizierung ein Verstoß gegen das
Gleichheitsprinzip und also rechtlich unzulässig. So ist auch eine positive exoti-
sierende Festschreibung – »Südländer/innen sind warmherzig« – unzulässig,
denn sie kann in anderen Fällen zu Benachteiligungen führen, etwa für Berufs-
bereiche, in denen »kühle« Rationalität gefragt ist.
Rassifizierung ist aber kein isolierter Prozess, sondern geht immer mit anderen
ausgrenzenden interdependenten Zuschreibungsprozessen einher. Anders
gesagt: Rassismen sind immer vergeschlechtlicht und klassenspezifisch. So stellt
das Kopftuch einer Lehramtsanwärterin ein höchst vergeschlechtlichtes rassifi-
ziertes Religionssymbol dar, dessen Verbot in staatlichen Schulen eine unmittel-
bare oder jedenfalls eine mittelbare Diskriminierung im Sinne des AGG wegen
Rasse, Geschlecht und Religion ist. Da aber nicht die Putzfrau, sondern die
Amtsanwärterin mit Kopftuch die Öffentlichkeit oder die Schulbehörden »irri-
tiert«, hängt die Wirkung des Kopftuchs auch von der Zugehörigkeit zu einer
sozialen Schicht ab. Auch in der Verweigerung des Zugangs zu einem Club
gegenüber Männern mit »dunkler« Hautfarbe liegt eine vergeschlechtlichte Ras-
sifizierung, die an spezifische rassistische Konstruktionen »aggressiver« Männ-
lichkeit anknüpft.
Gegen die bestehende strukturelle Benachteiligung ist jedoch auch eine über ein
formales Rassifizierungsverbot hinaus gehende aktive Gleichstellungspolitik,
etwa durch positive Maßnahmen gem. § 5 AGG gefragt. Allerdings wäre eine
Förderpolitik, die sich auf die Zugehörigkeit zum Kollektiv »Rasse« stützt und
damit wiederum andere Ausschlüsse produziert (wer wird gefördert und wer
nicht?), überaus problematisch. Stattdessen könnte die strukturelle rassistische
Benachteiligung selbst Anknüpfungspunkt einer Gleichstellungspolitik sein.
Danach würden rassifizierte Personen gefördert, die in ihrem Alltag von struk-
tureller Benachteiligung betroffen sind. Dieses Verständnis von rassistisch diskri-
minierten Personen (RDP) erlaubt eine dynamische Anwendung, die etwa den
sozialen Aufstieg einiger Bevölkerungsgruppen in Einwanderungsländern
berücksichtigen kann.

III. Ausblick

Jurist/innen, und besonders kritische Jurist/innen, müssen sich von den defizitä-
ren Begriffen Ausländer- und Fremdenfeindlichkeit verabschieden und Rassis-
mus als ein strukturelles Phänomen denken. Nur so kann rassistische
Diskriminierung auch rechtlich adäquat erfasst werden. Das AGG bietet eine
Rechtsgrundlage, mit der den alltäglichen Benachteiligungen begegnet werden
kann. Positive Maßnahmen böten sogar die Chance, eine aktive antirassistische
Gleichstellungspolitik zu betreiben. Damit das AGG sein Ziel nicht verfehlt,
wäre jedoch eine Sensibilisierung von Jurist/innen für Rassismus, z.B. in Anleh-
nung an Genderkompetenzen durch rassismuskritische Kompetenzen, förder-
lich.

32 So auch Schiek-Schiek, AGG, 2007, 74.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2008-3-296 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 03:15:40. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2008-3-296


302 Zwar ist Recht kein Allheilmittel gegen rassistische Benachteiligung, mehr noch,
Rechtsdiskurse können sogar rassistische Effekte haben. Dennoch sind Gleich-
heitsrechte gegen Rassismus unverzichtbar. Daher ist das AGG nicht hinrei-
chend, aber notwendig, denn es bietet zumindest im Ansatz konkrete
Instrumente, um die verfassungsrechtlich garantierte »Menschenwürde als Frei-
heit von Benachteiligung«33 durchzusetzen.
Eine rassismuskritische Rechtskonzeption und -anwendung kann in theoreti-
scher und methodischer Hinsicht von den Analysekategorien der postkolonialen
Theorien und kritischer Weißseinsforschung (»Rasse« und Weißsein) profitie-
ren. Dass sie für den juridischen Diskurs anschlussfähig sind, beweist für die
USA bereits die Critical Race Theory.34 Eine solche interdisziplinäre Critical
Race Theory gilt es nun für den europäischen und besonders deutschen Raum zu
entwickeln.

33 Susanne Baer, Recht gegen Fremdenfeindlichkeit und andere Ausgrenzungen – Notwendigkeit und
Grenzen eines Gesetzes gegen Diskriminierung, ZRP 2001, 500–504, 501.

34 Einführend Richard Delgado/Jean Stefancic, Critical Race Theory. An Introduction, New York 2001.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2008-3-296 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 03:15:40. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2008-3-296

