
6 Die Theorie sozialer Felder im Kontext des 

Diskurses der Differenzierungstheorie(n) 

Blickt man nun mit dem differenzierungstheoretischen Problembewusst-
sein zurück auf Bourdieus Theorie sozialer Felder in der hier entwickelten 

Lesart als Theorie moderner Gesellschaft(en), dann fällt zunächst auf, dass 

sich die einzelnen Problembezüge als Orientierung der Theorie- und For-
schungsarbeit explizit nicht finden lassen. Seine Theorie sozialer Felder 

stellt er zwar in die Tradition von Spencer, Durkheim und Weber, er han-

delt diesen Traditionsbezug aber innerhalb einer längeren Fußnote ab und 
verweist dort darauf, dass der Prozess der Differenzierung „bereits von 

Durkheim“ analysiert worden ist (Bourdieu 2004n: 321). Eine weitere 

Einordnung vor allem in den Kontext gegenwärtiger Entwicklungen der 
Differenzierungstheorie findet sich meines Wissens nicht; und es lässt sich 

mit Blick auf Bourdieus Abneigung gegen jedwede Theoretizismen auch 

begründet vermuten, dass diese Diskurse ihm zu empiriefern und abge-
koppelt von konkreter historischer Forschung abgelaufen sind. Jemandem 

mit Bourdieus wissenschaftstheoretischer Einstellung muss es schließlich 

auch befremdlich vorkommen, wenn ganze Bücher und Abhandlungen un-
ter so große Fragestellungen wie ‚Differenzierung mit oder ohne Gesell-

schaft‘ gestellt werden oder direkt nach dem Problem von ‚Differenzie-

rung und Integration‘ gefragt wird. Dies trifft sicher vor allem zu, wenn 
diese Untersuchungen vornehmlich rein theoretische Überlegungen und 

Auseinandersetzungen mit Theorien enthalten und nach logischen Inkon-

sistenzen fragen, ohne dieses Fragen mit konkreten Forschungsproblemen 
zu verbinden. Gerade die von Durkheim zu Beginn des differenzierungs-

theoretischen Diskurses aufgeworfene Frage nach dem Verhältnis von Dif-

ferenzierung und Integration scheint doch eher eine an Organismen ange-
ähnelte logische Frage und nicht empirisch induziert zu sein. Mit Bourdieu 

müsste man gleichsam im Verlauf der Forschung auf Integrationsprobleme 

im Verbund mit Differenzierungsprozessen stoßen, um sie zu einem auch 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


304 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

theoretischen Problem machen zu können und das heißt: um sie zu genera-

lisieren. Ebenso müsste die Unterscheidung von Differenzierung mit oder 

ohne Gesellschaft einen Unterschied in der Forschung machen, um zur ei-
nen oder zur anderen Seite hin problematisiert zu werden. Mit Blick auf 

gegenwärtige empirisch auch beobachtbare Entwicklungen, die als Globa-

lisierung, Weltgesellschaft oder im französischsprachigen Raum als mon-
dialisation bezeichnet werden, kann man dies sicher konzedieren. Es wird 

für die Analyse dieser Zusammenhänge wichtig, ob man das gesellschaft-

liche Ganze nationalstaatlich oder nicht nationalstaatlich begreift; und 
auch, dass man diese Zusammenhänge eben als einen Zusammenhang be-

greift und somit von einer wie auch immer explizierten Vorstellung eines 

Ganzen ausgehen muss, zumindest wenn man Unterschiede beobachten 
möchte – wie zum Beispiel solche zu vormodernen oder frühmodernen 

Gesellschaften oder zu den Gleichzeitigkeiten des Ungleichzeitigen. Die 

Blickrichtung ist ja durchaus verschoben, wenn man von realisierter Welt-
gesellschaft oder von sich zunehmend globalisierenden Nationalstaaten 

ausgeht. Für Bourdieu ist letzteres anzunehmen, mit einigen Vor- aber

eben auch Nachteilen zur Beobachtung globaler Zusammenhänge, wie noch
deutlich werden wird. 

Auch mit Blick auf die Unterscheidung von vormodernen und moder-

nen Gesellschaften macht Bourdieu letztlich keine Annahmen, die er nicht 
irgendwie mit seiner eigenen Forschung decken kann. Eine Ausnahme bil-

det hier vielleicht der kleine Text zur Genese des Staates. Für die Analysen 

der sozialen Welt bleiben allerdings vormoderne Formen, wie sie in der 
Kabylei vorzufinden waren, und moderne Formen, wie der französische 

Nationalstaat, begriffsbildend. Wenn man in diesem Fall überhaupt von 

Begriffen sprechen kann, da Bourdieu zunächst keine differenzierungs-
theoretische Unterscheidung wie segmentär versus funktional differenziert 

einführt, sondern von der Ausdifferenzierung von Herrschaftsweisen 

spricht (vgl. Bourdieu 1987: 222ff.). Wenn man so will, heißt für ihn Ar-
beitsteilung Teilung der Herrschaftsarbeit, und dies wird mit der Theorie 

der Kapitalformen zusammengedacht. Als zentrales Charakteristikum zur 

Unterscheidung von Gesellschaftsformen steht zu Beginn seiner Arbeiten 
über die Kabylei auch die Unterscheidung von einer symbolischen und ei-

ner ökonomischen Ökonomie. 

Gleichermaßen indifferent gegenüber den kanonisierten Problemen der 
Differenzierungstheorie ist Bourdieu mit Blick auf das Thema Individuali-

tät und Gesellschaft. Blickt man genau hin, so ist es für ihn letztlich kein 

Thema, da auf Basis der Habitustheorie vor allem kollektive Dispositionen 
und deren Ausdruck in unterschiedlichen Lebensformen in den Blick gera-

ten. Für moderne Gesellschaften findet sich dann mit der Klassenstruktur, 

aber auch durch eine mögliche milieuspezifische Kleinarbeit dieser Struk-
tur, eine Diversifizierung von Lebensstilen, die homolog zum sozialen 

Raum geordnet sind, die aber nicht als individualisierte Lebenslagen oder 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER UND DIFFERENZIERUNG | 305 

eine Gesellschaft individualisierter Individuen interpretiert werden, son-

dern eher als habituelle Schicksalsgemeinschaften. 

Das Habituskonzept lenkt auch den Blick auf das bei Bourdieu wiede-
rum nicht explizit formulierte Problem der Integration differenzierter Ge-

sellschaften. Für Bourdieu scheint dieses Problem gar keines zu sein, 

schließlich drückt er in Bezug auf symbolische Gewalt am Beispiel der 
Männlichen Herrschaft eher seine Verwunderung darüber aus, dass soziale 

Ordnung sich regelmäßig so ungestört reproduzieren kann und dies trotz 

aller wahrnehmbaren und empfundenen Ungerechtigkeiten und Ungleich-
heiten (vgl. Bourdieu 2005a: 7). Als empirische Beobachtung von Desin-

tegration oder Anomie könnte man aber vor allem seine frühen Arbeiten 

zur Kabylei begreifen. Sein Interesse ist in diesem Fall auf geregelte Im-
provisationen gerichtet, die durch die fehlende Integration von zwei habi-

tualisierten Erwartungsmustern hervorgerufenen werden. Mit Blick auf 

ausdifferenzierte moderne Gesellschaften findet sich Vergleichbares nicht, 
was unter anderem auch Michel de Certeau zu der Kritik veranlasst hat, 

dass Bourdieu die in den frühen Studien beobachteten geregelten Improvi-

sationen aus dem Blick verliert und statt dessen eine scheinbar doch struk-
turalistische Theorie sozialer Reproduktion formuliert, die in einem Habi-

tuskonzept ihren Ausdruck findet, in dem kein Raum für subversive Prak-

tiken kultureller Aneignungsprozesse zu finden ist (vgl. de Certeau 1988: 
113ff.). 

Zu guter Letzt findet sich auch kein vergleichbares Konzept sozialen 

Wandels, das in irgendeiner Form an evolutionstheoretisches Gedankengut 
anknüpft. Wie schon im Kapitel zum Verhältnis von Geschichte und So-

ziologie deutlich geworden ist, präferiert Bourdieu gegenüber allzu schnell 

verallgemeinernden Theorien sozialen Wandels eine an der nouvelle his-
toire orientierte Strukturgeschichte, die von Einzelfallanalysen zu generel-

len Aussagen vergleichbarer Fälle sozialen Wandels gelangen möchte (vgl. 

Kap. 3.10). Eine skizzenhafte Umsetzung findet sich zum einen im be-
sprochenen Modell der Genese des Staates, aber auch in der Beobachtung 

der Transformationen des Feldes der Macht. Evolutionstheoretische An-

sätze geraten meines Wissens nur als Gegenstand der Kritik in Form mo-
dernisierungstheoretischer Ansätze, wie dem von Lerner, schon früh in den 

Studien zur Kabylei in den Blick (vgl. Bourdieu 2000a). 

Im Folgenden werde ich nun versuchen, Bourdieus Theorie mit Blick 
auf die Problembereiche der differenzierungstheoretischen Perspektive 

nicht nur negativ abzugrenzen, sondern auch positiv zu übersetzen. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


306 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

6.1 Die Theor ie  sozia ler  Felder  und das Ganze 
der Gesel lschaft  

Die Einordnung der Konzepte und Ergebnisse der Theorie der sozialen 
Felder in den Diskurs der Differenzierungstheorie(n) macht den Arbeits- 

und Denkstil Bourdieus besonders deutlich. Dass die einzelnen differen-

zierungstheoretischen Problemfelder nicht gesondert behandelt werden, 
verweist auf die Distanz zu ‚reiner Theorie‘. Der tiefer liegende Grund da-

für scheint mir aber darin zu bestehen, dass die Grenzen von Bourdieus 

Begriffen mit ihren im weitesten Sinne empirischen Erprobungen zusam-
menfallen. Worüber Du empirisch nichts sagen kannst, darüber musst Du 

schweigen, scheint das verborgene Motto zu sein. Dies trifft nun zunächst 

weniger auf gut bestätigte und auch plausibel zu generalisierende allge-
meine Begriffe seiner Sozialtheorie wie denen des Habitus sowie des so-

zialen Raumes und des Feldes zu, aber doch sehr stark für die Konstruk-

tion der modernen Gesellschaft zunächst als Nationalstaat, die zudem be-
ständig in Transformationsprozessen steckt. Das Ausmaß solcher Trans-

formationsprozesse wird für Bourdieu anscheinend erst in der Auseinan-

dersetzung mit dem neoliberalistischen Diskurs der globalen Finanzwirt-
schaft deutlich, mit dem er sich in seinen späten und zumeist intellektuell-

politischen Schriften auseinandersetzt (vgl. Bourdieu 1998n; 2001k). 

Ob dies zu einer Revision seiner Grundbegriffe zwingt, wie Rehbein 
meint (Rehbein 2006: 231), wird aus den Texten selbst nicht ersichtlich 

und erscheint m.E. zunächst auch nicht zwingend. Zwar verlässt Bourdieu 

mit den intellektuellen Analysen globaler Finanzmärkte und diesen kor-
respondierenden globalen Politiken und internationalen politischen Orga-

nisationen seine fokale Untersuchungsperspektive auf den Nationalstaat, 

aber er konstruiert diesen neuen Untersuchungsgegenstand mit den Mitteln 
seiner Habitus- und Feldtheorie, die plausibel auch auf internationale so-

ziale Zusammenhänge zu übertragen ist. Dass sich auf globaler Ebene kein 

dem Feld der Macht Frankreichs vergleichbarer Konkurrenzzusammen-
hang findet, der durch seine spezifischen Kämpfe auch die Reproduktion 

der Teilung der Herrschaftsarbeit besorgt (vgl. Rehbein 2006: 233), son-

dern vielmehr eine symbolisch geeinte Gruppe des neoliberalen Diskurses 
in den Blick gerät, scheint mir kein Argument dafür, dass die allgemeinen 

Begriffe der Theorie der Praxis nicht mehr greifen. Sie müssen sich viel-

mehr an einem ‚neuen‘ sozialen Phänomen in ihrer Konstruktionsleistung 
bewähren. Wenn diese Analysen von etwas zeugen, dann davon, dass sich 

auf globaler Ebene noch kein sozialer Zusammenhang herausgebildet hat, 

der dem der Nationalstaaten vergleichbar wäre. Mehr nicht! Die grund-
begriffliche Anlage der Theorie ist davon nicht berührt. Wie diese globale 

soziale Welt en détail formiert ist, ist dann eine empirische Frage, die 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER UND DIFFERENZIERUNG | 307 

nicht von vornherein in die Begriffe einer allgemeinen Sozial- und Gesell-

schaftstheorie eingehen kann. 

Die Analyse der Globalisierung oder mondialisation (vgl. Bohn 2005: 
44) konstruiert Bourdieu als (De-)Konstruktion des neoliberalistischen 

Diskurses, um daraus dann die politisch notwendige Konstitution einer 

europäischen sozialen Bewegung abzuleiten (vgl. Bourdieu 2001k). Für 
eine europäische soziale Bewegung plädiert Bourdieu, weil er in den histo-

rischen kulturellen Errungenschaften gerade Europas, die mit der Ge-

schichte der sozialen Bewegungen auf dem Weg zu den europäischen So-
zialstaaten verwoben sind, ein kritisches und politisch aktivierbares Poten-

zial gegen den neoliberalistischen Diskurs entdeckt, den er in der US-

amerikanischen Gesellschaftsgeschichte eingebettet und begründet sieht. 
Globalisierung ist Amerikanisierung und Anti-Globalisierung heißt dann 

auch Anti-Amerikanisierung, nicht Antiamerikanismus (vgl. Bourdieu 

2001k: 27). Vielmehr geht es ihm darum, den Neoliberalismus als ein 
symbolisches Produkt zu begreifen, das historisch im Kontext des US-

amerikanischen Staates in dieser Form entstehen und auch durch symboli-

sche Gewalt naturalisiert werden konnte. Drei Merkmale des neoliberalis-
tischen Diskurses bringt Bourdieu mit der soziohistorischen Formation 

seines Entstehungskontextes in Verbindung: Die sozialstaatliche Schwä-

che der USA in Relation zu ihrer wirtschaftlichen und politischen Stärke, 
die sich auch in der liberalistischen Zurechnung der Verantwortlichkeiten 

für die eigene soziale Position auf die erfolgreichen oder gescheiterten In-

dividuen spiegelt, die aber auch durch den Rückzug des Staates aus wirt-
schaftlichen Bereichen, die öffentliche Güter betreffen, sowie durch den 

Kult des Individuums als Fundament jeder neoliberalistischen Ideologie 

charakterisiert ist, korrespondiert mit den Dogmen des neoliberalistischen 
Diskurses. Diese beinhalten vor allem die Annahme, dass die Ökonomie 

eine unabhängige, also autarke Welt sei, die von natürlichen und univer-

sellen Gesetzen bestimmt werde und auch die Annahmen, dass der Markt 
das beste Mittel für eine gerechte Verteilung in demokratischen Gesell-

schaften sei, und dass Globalisierung eine Rückführung der Ausgaben für 

sozialstaatliche Leistungen erfordere (vgl. Bourdieu 2001k: 28f.). Die Auf-
gabe nicht nur der Soziologie als Wissenschaft, sondern auch einer Bewe-

gung eines der Aufklärung verpflichteten Expertenverbandes, den Bour-

dieu als kollektiven Intellektuellen begreift, der die Bedingungen der Pro-
duktion der von ihm produzierten und verbreiteten kulturellen Güter selbst 

bestimmt (eigene Verlage und Zeitschriften usw.), liegt nun darin, die Ar-

bitrarität des neoliberalistischen Diskurses und seiner Prämissen sowie die 
Mechanismen symbolischer Gewalt herauszuarbeiten, die ihn naturalisie-

ren und damit faktisch werden lassen. Diese Aufgabenstellung deckt sich 

durchaus mit Bourdieus rein soziologischen Untersuchungen des Feldes 
der ökonomischen Ökonomie, da auch in den intellektuellen Schriften der 

neoliberalistische Diskurs eben als ein Diskurs und damit als ein kulturel-

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


308 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

les Produkt konstruiert wird, das keineswegs natürlichen Gesetzen, son-

dern konkretisierbaren und historisch wie kulturell gewachsenen Herr-

schaftsinteressen folgt. Dabei handelt es sich vornehmlich um die Interes-
sen der Anlagegesellschaften sowie um Formen kulturellen Kapitals, die, 

vermittelt durch Fachleute, Analytiker und Finanzexperten, in das globale 

Feld der Finanzmärkte eingebracht werden (vgl. Bourdieu 2001k: 51f.). 
Auch das internationale Feld der Finanzmärkte und das internationale Feld 

der politischen Organisationen werden mit den Mitteln der Feldtheorie und 

der Habitustheorie gedacht, wenn auch die Formulierungen durch die 
Form der Vortrags- und Agitationstexte etwas plakativ geraten. So wenn 

Bourdieu beispielsweise formuliert, dass „der Staat in zweierlei Gestalt 

auftritt: nicht nur in der objektiven Realität, in einer Gesamtheit von Insti-
tutionen, von Satzungen, Ämtern, Ministerien, sondern auch in den Köp-

fen der Menschen“ (Bourdieu 1998n: 42). Habitustheoretisch dürfte man 

wohl nicht so ohne weiteres auf die Köpfe der Menschen rekurrieren und 
einen naiv aufklärerischen Anschein erwecken, aber dennoch setzt Bour-

dieus Plädoyer für eine europäische soziale Bewegung an dieser Theorie-

stelle ein, weil die Kultur, die eine solche soziale Bewegung befördern 
können soll, vor allem habituell bei den Mitgliedern von Staaten ausge-

prägt ist, die einen einigermaßen funktionierenden Sozialstaat gewohnt 

sind. Nur wer einmal habitualisierte Erwartungen an sichere und lebens-
lange Arbeit sowie sozialstaatliche Auffangnetze im Falle einer Arbeitslo-

sigkeit habitualisiert hat, kann den Abstand dieser sozialen Errungenschaf-

ten gegenüber ihrem Abbau erkennen, der in Euphemismen wie Flexibili-
tät und Individualisierung des Arbeitslebens und in ihren Varianten zur 

Bezeichnung der Umgestaltung ganzer institutioneller Bereiche wie den 

Wissenschaften gekleidet und annehmbar gemacht werden soll.1

An dieser Stelle muss diesen inhaltlichen Problemen nicht weiter 

nachgegangen, sondern der Blick erneut auf den hier verhandelten Pro-

blembereich der Einheit der Gesellschaft gelenkt werden. Der kleine Ex-
kurs zu Bourdieus intellektuellen Schriften sollte zunächst deutlich ma-

chen, dass auch Bourdieu sich mit Phänomenen globaler sozialer Felder 

beschäftigt hat und dies auf Basis seiner empirisch am französischen Na-
tionalstaat erprobten Grundbegriffe der allgemeinen Theorie sozialer Pra-

xis. Durch die Forschungsstrategie, an einem Einzelfall ein generalisierba-

res Modell zu entwickeln, hat er die Analysen der sozialen Welt, verstan-
den als Analyse auf der Ebene gesamtgesellschaftlicher Zusammenhänge, 

mit nationalstaatlichen Kategorien angeleitet. Die soziale Welt wird dabei 

in einer doppelten Differenz konstruiert, die die beiden die moderne 

1 Für die deutsche Entwicklung denke man nur an den euphemisierenden Be-
griff des Hochschulfreiheitsgesetzes, das einen weiteren Schritt bezeichnet, 
Universitäten analog zu wirtschaftlichen Organisationen zu strukturieren und 
so verstärkt wissenschaftliche Produkte nach Maßgabe letztlich außerwiss-
eschaftlicher Kriterien bewertet. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER UND DIFFERENZIERUNG | 309 

Ideengeschichte des Gesellschaftsbegriffs kennzeichnenden Unterschei-

dungen von Politik und Wirtschaft (Gesellschaft) und Politik (Gesell-

schaft) und Kultur miteinander verknüpft (vgl. Kap. 5.1.2). Diese Kons-
truktion der sozialen Welt auf gesamtgesellschaftlicher Ebene kommt 

deutlich in den intellektuellen Artikeln zum Tragen, wenn Bourdieu Glo-

balisierungsprozesse2 letztlich auch als ein Auseinandertreten von globaler 
Wirtschaft und begleitender (inter-)nationaler Politik auf der einen und na-

tionaler Kultur auf der anderen Seite analysiert. In dieser Form betrifft der 

Begriff der sozialen Welt aber zunächst ‚nur‘ das Feld der Macht in seiner 
Ausdehnung von Kultur über Administration bis hin zur Wirtschaft. Die 

soziale Welt im Gesamt, wie sie Bourdieu am Beispiel Frankreichs kons-

truiert, umfasst aber über diese professionalisierten Bereiche relativ auto-
nomer sozialer Felder hinaus den sozialen Raum bzw. das soziale Feld 

insgesamt. Erinnert man sich daran, dass das Feld der Macht eine theoreti-

sche Weiterentwicklung des Begriffs der herrschenden Klasse ist, wird 
deutlich, dass in dieser Fassung die mittleren und unteren Klassen und 

damit ein großer Teil des sozialen Raumes weitgehend ausgeblendet sind. 

Und wenn die Akteure der unteren Klassen dennoch thematisiert werden, 
dann nur als Leidtragende der globalen Entwicklung. Für die Analyse des 

sozialen Raumes ist es zudem konstitutiv, die symbolische Ebene der 

Klassifikationssysteme (strukturierende Strukturen) zu berücksichtigen, 
mit denen die Akteure alltäglich ihre soziale Welt ausdeuten und vermittelt 

durch ihre Habitus zur Reproduktion eben dieser symbolischen Ordnung 

und damit auch der objektiven Ordnung (strukturierte Strukturen) beitra-
gen.

Im Rekurs auf die Schütz’sche Tradition der Sozialphänomenologie 

kann man darin das Wissen in der Alltagswelt erkennen, welches das all-
tägliche Handeln, Denken und Fühlen begleitet, mit dem feinen Unter-

schied allerdings, dass dieses Wissen im Falle der Theorie von Bourdieu in 

weiten Teilen inkorporiert und das heißt konstitutiv nicht bewusst ist.3

Man könnte diese Klassifikationssysteme, die Bourdieu als sens commun

oder auf deutsch als gemeinen Menschenverstand bezeichnet, mit Haber-

mas’ Lebensweltbegriff analogisieren, der sich auch aus der phänomeno-
logischen Tradition von Husserl über Schütz bis Berger/Luckmann speist, 

2 Ich meine an dieser Stelle mit Globalisierung lediglich globale Zusammen-
hänge von Wirtschaft und Politik und nicht das, was Bourdieu als „Mythos 
der Globalisierung“ bezeichnet hat. Letzteres meint die Erklärung der wirt-
schaftlichen Sachzwänge durch Globalisierung und ist Bestandteil des von 
Bourdieu kritisierten neoliberalistischen Diskurses. 

3 Unter konstitutiv nicht bewusstem Wissen verstehe ich Dispositionen, die 
nicht bewusst gelernt wurden. In etwa die Sensibilität für und das Empfinden 
von Diskriminierung, das kaum im klassischen handlungstheoretischen Ver-
ständnis gelernt wurde, demgemäß Lernen einem bewussten Ziel folgt, das 
dann in den Bereich des Unbewussten herabsinken kann, wenn es Routine 
geworden ist (vgl. Bongaerts 2007). 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


310 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

weil Bourdieu darunter einen „Fonds von allen geteilten Überzeugungen“ 

versteht,

„der in den Grenzen des jeweiligen sozialen Universums eine grundlegende 

Übereinstimmung über den Sinn der Welt und einen Bestand von (stillschwei-

gend akzeptierten) Gemeinplätzen sichert, die Konfrontationen, Dialog, Konkur-

renz, ja Konflikte überhaupt erst ermöglichen und unter denen die Klassifizie-

rungsprinzipien wie etwa die großen, die Wahrnehmung der Welt strukturieren-

den Gegensätze eine Sonderstellung einnehmen“ (Bourdieu 2001b: 123f.). 

Es geht hier also um die Selbstverständlichkeiten einer naiv natürlichen 

Weltsicht, auf die in den Habitus subjektivierten Resultate der über ver-
schiedene sozialstrukturelle Mechanismen durchgesetzten symbolischen 

Gewalt. Den zentralen Mechanismus der Verbreitung dieser Klassifika-

tionssysteme sieht Bourdieu im Bildungssystem und damit vor allem auf 
der nationalstaatlichen, territorial eingegrenzten Ebene (vgl. Bourdieu 

2001b: 124). Dieser sens commun ermöglicht letztlich gegenüber den 

hochspezialisierten Akteuren der relativ autonomen sozialen Felder eine 
Verständigung auf allen Ebenen, also vor allem außerhalb der Felder. 

Mit Blick auf eines der zentralen Themen dieser Arbeit, auf die He-

rausarbeitung der Verdrängungen des Ökonomischen durch die Naturali-
sierung einer arbiträr strukturierten sozialen Welt durch Mechanismen 

symbolischer Gewalt, wird deutlich, dass Bourdieu die Grenzen der Ein-

heit einer sozialen Welt oder der Gesellschaft auch eng an die Grenzen der 
Verteilung des sens commun bindet. Wenn dies so richtig ist, dann kann 

Bourdieu mit Blick auf Entwicklungen, die die Grenzen des Staates trans-

zendieren, keine gesellschaftliche Einheit in Form von Weltgesellschaft
denken. Ähnlich wie bei den meisten im voranstehenden Kapitel diskutier-

ten Ansätzen, die Gesellschaft mehr oder minder explizit an den Staatsbe-

griff knüpfen, muss auch Bourdieu globale Zusammenhänge in Begriffen 
von Inter-Nationalität denken. Zudem müssen neben dem Bildungssystem 

andere Mechanismen symbolischer Gewalt in den Blick genommen wer-

den, die in vergleichbarer Weise die Arbitrarität der globalen zunächst 
wirtschaftlichen und politischen Zusammenhänge naturalisieren; und als 

naheliegende Kandidaten geraten dafür die Massenmedien, insbesondere 

der politische Journalismus, in den Blick, der die Euphemismen des neoli-
beralistischen Diskurses verbreitet und einübt (vgl. Bourdieu 1998n: 39). 

Des Weiteren sind mit Bourdieu Anschlüsse an den Neoinstitutionalismus 

zu untersuchen, der gerade die Problematik der Ausdehnung eines moder-
nen Kulturmusters (world polity) zum Thema hat und vor allem politische 

Regierungs- und Nichtregierungsorganisationen auf globaler Ebene in den 

Blick nimmt und deren Einflüsse wiederum auf Nationalstaaten unter-
sucht; dies erfolgt meist am Beispiel von Entwicklungsländern (vgl. Meyer 

2005; Wobbe 2000). 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER UND DIFFERENZIERUNG | 311 

Von einem faktischen globalen Zusammenhang einer sozialen Welt, 

also von Weltgesellschaft, könnte mit Bourdieu erst gesprochen werden, 

wenn ein sens commun auf globaler Ebene auch unterhalb der sozialen 
Felder durchgesetzt wäre. Für Wirtschaft und Politik scheinen wie in ande-

ren, vor allem kulturellen Feldern solcherlei transnationale oder internatio-

nale Zusammenhänge durch die Spezialisierung der von Anfang an auf In-
ternationalisierung ausgerichteten Logiken (illusiones und nomoi) kein 

Problem und faktisch realisiert zu sein. Wissenschaft funktioniert seit ih-

rem Beginn transnational, genauso wie auch Kunst; auch wenn auf natio-
naler Ebene Differenzen stark gemacht werden können. Als Beispiel kann 

Bourdieus Verweis auf die „entnationalisierte Internationale der Kultur-

schaffenden“ dienen (Bourdieu 2001k: 91). 
Von ‚Globalisierung‘ im Sinne des neoliberalistischen Diskurses und 

damit verstanden als Sachzwang für wirtschaftspolitische Entscheidungen 

könnte aber nur dann gesprochen werden, wenn solche Zusammenhänge 
auch den empirisch gewonnen Daten entsprechen würden und dagegen 

führt Bourdieu einige Beispiele an. So wenn er darauf hinweist, dass der 

europäische Wettbewerb der Arbeitskräfte hauptsächlich ein in Europa er-
zeugtes Problem ist und keineswegs mit außereuropäischen Entwicklungen 

in Zusammenhang gebracht werden muss. Dementsprechend spricht er 

auch von dem „Mythos der ‚Globalisierung‘“ und man müsste mit ihm 
dann mit Blick auf den systemtheoretischen Anspruch, die auf operativer 

Ebene global vernetzten Kommunikationen der Funktionssysteme als ein 

Erklärungsprinzip für regional Entwicklungen in Anschlag zu bringen, 
auch von einem ‚Mythos der Weltgesellschaft‘ sprechen (vgl. Bourdieu 

1998n: 45). Auch wenn beispielsweise offensichtlich ist, dass ein Staat wie 

der Iran, in dem Religion und Recht nicht differenziert sind, sich allein 
durch die Orientierung am formalen Recht für internationale Rechtskom-

munikationen anschlussfähig hält und damit an die funktionale Differen-

zierungen der führenden Nationen anknüpft, ist damit nur sehr wenig über 
die konkrete Genese dieser sozialen Formation ausgesagt. Zudem könnte 

immer noch eingewendet werden, dass hier nicht Effekte von Weltgesell-

schaft zu beobachten sind, sondern einfach Sonderentwicklungen eines 
allgemeinen Modells der Staatenentstehung, die nicht durch ein solches 

Abstraktum wie Weltgesellschaft oder Globalisierung analysiert und noch 

weniger erklärt werden können. Das Plädoyer von Bourdieus Seite aus 
müsste dann lauten: nicht vorschnell auf abstrakte Erklärungsprinzipien 

auszuweichen, sondern in theoretisch angeleiteten empirisch-historischen 

Untersuchungen solche Zusammenhänge auf Dauer erst herauszuarbeiten, 
um sie dann theoretisch verallgemeinern zu können. Globalisierung und 

Weltgesellschaft können als Forschungshypothesen dienen und mögli-

cherweise am Ende auch verallgemeinert werden, aber sie können nicht 
am Beginn der Forschung theoretisch gesetzt werden. Und dies geschieht, 

wenn zum Beispiel für einen Begriff der Weltgesellschaft als einzig mög-

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


312 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

lichem soziologischen Gesellschaftsbegriff plädiert wird, weil die alterna-

tiven Optionen eines kulturalistischen (Gesellschaft als Kultur) oder eines 

politischen (Gesellschaft als Staat) Begriffs, die Soziologie entweder der 
Kulturanthropologie oder der Politikwissenschaft opfern würden (Stich-

weh 2000: 11). Auch wenn man davon absieht, dass dies wohl kaum ein 

wissenschaftliches Argument für Begriffsbildung sein kann, weil es sich 
doch eher um Fachpolitik zu handeln scheint, bleibt die inhaltliche Gestal-

tung des Gesellschaftsbegriffs, der dann die Weltgesellschaft logisch aus 

sich entlassen soll, gleichermaßen wenig überzeugend. So geht Stichweh 
von Parsons’ Begriff des Sozialsystems höchster Ordnung aus, das durch 

Selbstgenügsamkeit gekennzeichnet ist, und generalisiert für diesen Be-

griff, dass Gesellschaft dann „alle Strukturen und Prozesse“ umfasst, „an 
denen ein Analytiker sozialer Systeme interessiert sein könne“ und die 

„eine relativ vollständige und stabile Entwicklung finden“ (Stichweh 

2000: 12). Stichweh schließt daraus dann logisch, dass Soziologie es im-
mer mit Weltgesellschaft zu tun hat, wenn sie Gesellschaft thematisiert. 

Warum auch immer, möchte man fragen, da doch das, was an Strukturen 

und Prozessen gemeint ist, durchaus offen ist und noch in keiner Weise 
weltgesellschaftlich gedacht werden muss. Es können schließlich immer 

noch nebeneinander bestehende Formationen teils staatlicher Institutionen 

und teils kultureller Heterogenitäten konstruiert werden, die durch die 
Subsumption unter einen Gesellschaftsbegriffs nicht unbedingt verständli-

cher werden. Und die Zielsetzung der Theorie der Weltgesellschaft ist bei 

Stichweh explizit die Erklärung von Inhomogenitäten durch eine global als 
faktisch etabliert angenommene Ordnungsebene (vgl. Stichweh 2000: 14).  

Bourdieu hingegen konstruiert internationale Zusammenhänge durch 

die Verknüpfung einer Vielzahl von lokalen sozialen Ordnungen, so wenn 
er die globale Wirtschaft als „Gesamtheit weltweiter Einzelfelder“ defi-

niert, „die jeweils eine eigene ‚industry‘ aufweisen, eine Gesamtheit von 

Unternehmen, die bezüglich der Produktion und Vermarktung einer ho-
mogenen Kategorie von Produkten miteinander konkurrieren“ (Bourdieu 

2001k: 110). Deutlich wird an dieser Definition, dass Bourdieu hier nicht 

auf nationalstaatliche Kategorien zurückgreift, sondern auf Produktkatego-
rien und dabei annimmt, dass sich weltweit verteilt unterschiedliche Indus-

trien finden, die nicht mit Staaten zusammenfallen. Auch mit Blick auf den 

Neoliberalismus geht er ja davon aus, dass nicht die USA, sondern be-
stimmte Anlagefirmen die Akteure der globalen Finanzmärkte sind. Es 

scheinen sich also an dieser Stelle tatsächlich bei Bourdieu zwei Optionen 

zu finden: Zum einen findet sich der nationalstaatliche Begriff, der vor al-
lem auf Kultur in Form eines über ein territorial abgrenzbares Bildungs-

system verbreiteten sens commun abstellt und zum anderen finden sich die 

relativ autonomen sozialen Felder, die globale Zusammenhänge ausbilden 
können und dabei nicht auf die nationalen kulturellen Eigenheiten be-

schränkt und angewiesen bleiben, auch wenn Bourdieu durchaus von den 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER UND DIFFERENZIERUNG | 313 

nationalen Traditionen in Wissenschaft, Kunst, Politik und Wirtschaft aus-

geht. Dies ist eine Prämisse, die wohl mit der Idee verbunden werden 

kann, dass erst die Genese einzelner Staaten eine Monopolisierung der 
verschiedenen Kapitalformen in der Art und Weise ermöglicht, dass sich 

daran anschließend Differenzierungsprozesse der relativ autonomen Felder 

anschließen können. In anderer Nomenklatur gesprochen: Funktionale Dif-
ferenzierung korreliert mit der Genese moderner Nationalstaaten (vgl. 

Hahn 1993: 194ff.). Damit bleibt aber das Problem der strukturhomologen 

Justierung der Produktions- und Konsumtionsfelder bestehen, wie noch-
mals in Bezug auf den Problembereich der Integration deutlich werden 

wird.

6.2  Die  Theor ie soz ialer  Felder und 
moderne versus vormoderne Gesel lschaften 

Die Unterscheidung von modernen und vormodernen Gesellschaften leitet 
Bourdieus Soziologie gleichermaßen an wie die vorangehend besproche-

nen Theorien gesellschaftlicher Differenzierung. Auch für diesen Pro-

blembereich ist auffällig, dass über die von Bourdieu empirisch oder histo-
risch erforschten Differenzierungsformen hinaus keine ausgearbeiteten 

Konzepte vorliegen: Die gesellschaftlichen Formationen der kabylischen 

Gesellschaft mit ihrer symbolischen Ökonomie und die Formation der mo-
dernen, französischen Gesellschaft mit ihrer ökonomischen Ökonomie ori-

entieren die Unterscheidung von vormodern und modern. Eine Ausnahme 

findet sich lediglich in der Untersuchung des dynastischen Staates (vgl. 
Kap. 4.1), der aber ausschließlich als eine Übergangsphase zur modernen, 

ausdifferenzierten sozialen Welt in den Blick gerät. In dieser Hinsicht geht 

Bourdieu anscheinend bewusst nicht über Durkheims klassische Theorie 
zur sozialen Arbeitsteilung hinaus: 

„Das Aufkommen des Feldes der Macht ist eng verbunden mit dem Aufkommen 

einer Vielzahl relativ autonomer Felder, also mit einer Differenzierung der sozia-

len Welt […]. Dieser Prozeß ist bereits von Durkheim analysiert worden, der in 

der Nachfolge Spencers, für den sich Welt ‚vom Homogenen zum Heterogenen‘ 

bewegt, dem ‚unitarischen Vitalismus‘ Bergsons die Entwicklung entgegensetzt, 

die vom ‚primitiven Zustand der Gemeinschaft‘, in dem die ‚verschiedenen 

Funktionen‘ bereits vorhanden sind, sich aber ‚in einem Zustand der Konfusion‘ 

befinden […], der zur ‚allmählichen Abtrennung all dieser verschiedenen und 

gleichwohl ursprünglich miteinander verwechselten Funktionen‘ führt [...]“ 

(Bourdieu 2004n: 321). 

Im Unterschied zu Durkheim konstruiert und erklärt Bourdieu den Diffe-
renzierungsprozess vor dem Hintergrund seiner Theorie der verschiedenen 

Kapitalformen durch die Umstellung der Herrschaftsweisen (vgl. Bourdieu 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


314 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

1987: 222ff. und Kap. 3.6). Der Begriff der ‚Herrschaftsweise‘ wird durch 

die jeweilige Kapitalform definiert, die zu einer historischen Zeit innerhalb 

einer sozialen Welt dominant ist. In vormodernen Gesellschaften wie der 
Kabylei, die Bourdieu nach dem Muster eines totalen sozialen Phänomens 

(vgl. Kap. 3.6) denkt, ist symbolisches Kapitals und eine daraus resultie-

rende symbolische Ökonomie dominant, die die gesamte Praxis innerhalb 
dieser sozialen Welt verwandtschaftsähnlich durch Verpflichtungen auf 

Treue, Ehre, Gabe, Schuld, Dankbarkeit, Gastfreundschaft usw. organisiert 

(vgl. Bourdieu 1987: 232 und Kap. 2.1). Herrschaftsverhältnisse werden 
durch euphemisierende Umdeutungen des asymmetrischen Verhältnisses 

zwischen zwei Akteuren systematisch verkannt.4 In der Kabylei konnte 

Bourdieu die Differenz zwischen der symbolischen Ökonomie (vorkapita-
listisch) und der modernen, ökonomischen Ökonomie (kapitalistisch) vor 

allem daran beobachten, dass in der symbolischen Ökonomie die Verfol-

gung von Eigennutz und die damit verbundenen Zweck-Mittel-Kalkula-
tionen tabuisiert waren, während beide in kapitalistischen Gesellschaften 

geradezu als idealtypischer Handlungsmodus erscheinen (vgl. Bourdieu 

2000a).
Wenn Bourdieu diese beiden grundlegenden Ökonomien zur Kons-

truktion vormoderner und moderner sozialer Welten verwendet, so heißt 

das für ihn nicht, dass die symbolische Ökonomie durch die ökonomische 
komplett ab- und aufgelöst wird – dies kann an der Extension des Feldes 

der Macht beobachtet werden (vgl. Kap. 4). Beide Herrschaftsweisen dif-

ferenzieren sich vielmehr voneinander und konstituieren dann durch ihre 
Verhältnisse zueinander die Struktur der modernen sozialen Welt. Wie 

Bourdieu in den Meditationen schreibt, steht die Ausdifferenzierung und 

damit die Autonomisierung des ökonomischen Feldes dabei am Endpunkt 
des Prozesses einer großen Verdrängung (vgl. Bourdieu 2001b: 28ff. und 

Kap. 7). Zuvor oder doch zumindest zeitgleich diversifizieren sich unter-

schiedliche Formen kulturellen und symbolischen Kapitals, die die Auto-
nomisierung der verschiedenen kulturellen (Religion, Wissenschaft, 

Kunst) und vor allem der administrativen Felder des Rechts und der Politik 

ermöglichen. Bourdieu geht in seinem Modell der Genese des Staates 
schließlich davon aus, dass die staatliche Konzentration des ökonomischen 

und verschiedener Arten symbolischen Kapitals die Möglichkeitsbedin-

4 „Damit er nicht verlor, was häufig sein ganzer Nutzen aus der Beziehung 
war, d.h. für viele Grundherrn, die kaum vermögender als ihre khammes und 
durchaus interessiert waren, ihren Boden selber zu bestellen, seinen Status 
als Herr und Meister (oder Nicht-kahmmes), mußte dem Verpächter daran 
gelegen sein, die Tugenden seines Rangs zu demonstrieren, indem er in der 
‚ökonomischen‘ Beziehung jede andere Gewähr außer der von der Ehre ge-
botenen Treue ausschloß und den khammes wie einen Partner behandelte, 
der seinerseits nur zu gern bereit war, im stillschweigenden Einverständnis 
mit der gesamten Gruppe auf diese Fiktion einzugehen, die zwar eigennützig 
war, ihm aber eine ehrenvolle Vorstellung seiner Lage gestattete.“ (Bourdieu 
1987: 233) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER UND DIFFERENZIERUNG | 315 

gung für die Entstehung der modernen Gesellschaft ist (vgl. Kap. 4.1). Die 

Differenzierung von kulturellem und ökonomischem Kapital sowie die 

Diversifizierung des symbolischen Kapitals, die beide nötig sind, damit 
moderne Gesellschaft sich konstituieren kann, setzen für Bourdieu voraus, 

dass Mechanismen oder Techniken entstehen, die es möglich machen, dass 

kulturelles Kapital objektiviert und dadurch erst dauerhaft akkumuliert 
werden kann: 

„Alles läßt die Vermutung zu, daß die Akkumulation ‚ökonomischen‘ Kapitals 

nach Georges Duby im Feudalismus erst dann möglich wird, wenn sich die Mög-

lichkeit eröffnet, die Reproduktion des symbolischen Kapitals dauerhaft und zu 

geringsten Kosten zu gewährleisten und den eigentlich politischen Krieg um 

Rang, Auszeichnung, Überlegenheit mit anderen, ‚sparsameren‘ Mitteln weiter-

zuführen.“ (Bourdieu 1987: 240f.) 

Die gesteigerte Effizienz der Akkumulation kulturellen und symbolischen 

Kapitals wird durch Kulturtechniken wie Schrift und in der Folge vor al-

lem durch Institutionen erreicht, die dem betreffenden Akteur langfristig 
das Erkennen und Anerkennen seiner sozialen Position sichern. Die Erfin-

dung der Schrift ist die zentrale Kulturtechnik, die die Akkumulation kul-

turellen Kapitals in seiner objektiven Form ermöglicht; und ein sich insti-
tutionalisierendes Schul- oder Bildungswesen, das in der Lage ist, das ob-

jektivierte kulturelle Kapital bei beliebigen sozialen Akteuren regelmäßig 

erneut zu aktualisieren und letztlich in Form von Titeln sichtbar zu ma-
chen, ermöglicht die Loslösung der Akteure aus einer repetetiven Praxis 

der körpergebunden Einprägung der sozialen Wissensbestände.5

Die Umstellung der Herrschaftsweise ist mit Bourdieu also im Ver-
bund mit solchen Institutionen zu denken, die innerhalb der sozialen Welt 

davon entlasten, die entsprechenden Praktiken, die das symbolische Kapi-

tal des jeweiligen Akteurs demonstrieren, geradezu in jeder sozialen Situa-
tion zu reproduzieren (vgl. Bourdieu 1987: 239). Die Einsparung ist dabei 

auf die aufwendige Arbeit der Sicherung sozialer Beziehungen bezogen, 

die in verwandtschaftsähnlich organisierten gesellschaftlichen Formatio-
nen wie der Kabylei nötig ist. Institutionen, die symbolisches (z.B. Titel) 

und auch materielles Kapital (z.B. Eigentumsrechte) für den sozialen Ak-

teur garantieren, objektivieren und legitimieren zugleich soziale Ungleich-

5 „Gesellschaften, die keine Schrift haben, mit der die aus der Vergangenheit 
ererbten Kulturgüter in objektivierter Form akkumuliert und aufbewahrt 
werden können, und kein Schulsystem, welches die Subjekte mit den Fähig-
keiten und Dispositionen ausstattet, die für die erneute symbolische Aneig-
nung unerläßlich sind, können ihr Kulturerbe nur in einverleibtem Zustand
bewahren. [...]: indem sie Kulturgüter von der Person löst, ermöglicht die 
Schrift das Überwinden anthropologischer Grenzen – besonders des Einzel-
gedächtnisses – und hebt die Zwänge auf, die von Merkhilfen wie der Dicht-
kunst gesetzt werden, der bevorzugten Bewahrtechnik in Gesellschaften oh-
ne Schrift.“ (Bourdieu 1987: 227) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


316 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

heits- und Abhängigkeitsverhältnisse, so dass die Akteure die euphemisie-

rende Arbeit der Umdeutung ihrer sozialen Beziehung unterlassen können, 

die Bourdieu am Beispiel des khammes beschrieben hat. Am Ende eines 
solchen Entwicklungsprozesses der Institutionalisierung von symboli-

schem und ökonomischem Kapital stehen dann eine Vielzahl relativ auto-

nomer sozialer Felder, die im Feld der Macht miteinander verbunden sind: 

„Paradoxerweise bewirkt gerade das Vorhandensein relativ autonomer Felder, 

die nach strengen Mechanismen funktionieren und den Handlungssubjekten ihre 

Notwendigkeit aufzwingen können, daß die Besitzer der Mittel zur Beherrschung 

dieser Mechanismen und zur Aneignung der durch ihr Funktionieren erzeugten 

materiellen und symbolischen Gewinne sich ersparen können, unmittelbar und 

ausdrücklich auf die Herrschaft über Menschen gerichtete Strategien anzuwen-

den. Es handelt sich hier durchaus um eine Einsparung, weil die Strategien, mit 

denen dauerhafte Abhängigkeitsverhältnisse zwischen Menschen erzeugt und 

aufrechterhalten werden sollen, wie bereits bemerkt, äußerst aufwendig sind, 

wodurch das Mittel den Zweck aufzehrt und Handlungen, die zur Erhaltung der 

Macht nötig sind, zu ihrer Schwächung beitragen.“ (Bourdieu 1987: 239f.) 

Die Umstellung der Herrschaftsweisen von einer vormodernen Ökonomie 

zu den modernen Ökonomien sozialer Praxis bedeutet dann auch das He-

rauslösen der Reproduktion und Transformation der sozialen Welt aus In-
teraktionssituationen. Damit liegt Bourdieu auf einer Linie mit nahezu al-

len der zuvor besprochenen Differenzierungstheorien, die, wie Alexander 

formuliert hat, den Prozess sozialer Differenzierung als einen Prozess der 
Entfamiliarisierung (vgl. Alexander 1993: 95) konstruieren. Nur dass 

Bourdieu bis auf die entwicklungslogisch angelegten Analysen zum dy-

nastischen Staat keine Zwischenstufen zwischen seinen Konzeptionen ei-
ner segmentären und einer arbeitsteiligen Gesellschaft systematisch er-

arbeitet hat. Bei Parsons finden sich neben segmentären und funktional 

differenzierten Gesellschaften zudem noch ‚geschichtete Hochkulturen‘ 
mitsamt bürokratischen Herrschaftsformen; bei Habermas ‚hierarchisierte 

Stammesgesellschaften‘ und ‚politisch stratifizierte Gesellschaften‘; bei 

Giddens zudem die ‚klassengegliederten Gesellschaften‘ und bei Luhmann 
primär nach ‚Zentrum und Peripherie‘ wie auch nach ‚strata‘ differenzierte 

Gesellschaften (vgl. Kap. 5.1.3).  

Auch wenn Bourdieu mit Blick auf dieses Problemfeld im Vergleich 
zu den genannten Theorieoptionen weniger Gesellschaftsformationen sys-

tematisch unterscheidet, so kann man doch sehen, dass die Konstruktions-

weise der verschiedenen sozialen Welten durchaus vergleichbar ist. Dies 
ist zumindest so, wenn man die mit politischen Kategorien gewonnenen 

und letztlich staatlich konturierten Gesellschaftsbegriffe von Parsons, Ha-

bermas und Giddens zum Vergleich nimmt. Luhmanns Gesellschaftsbe-
griff bildet insofern eine Ausnahme, als sein Konstruktionskriterium der 

Gleichheit oder Ungleichheit der Verhältnisse von Teilsystemen zueinan-

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER UND DIFFERENZIERUNG | 317 

der deutlich formaler erscheint und nicht notwendig mit Blick auf Herr-

schaftsverhältnisse politisch zugespitzt ist. Die inhaltlichen Bestimmungen 

der vormodernen Differenzierungsformen zielen zwar auch bei Luhmann 
auf Formen von Herrschaftsverhältnissen, sobald Ungleichheitsbeziehun-

gen der Teilsysteme dominant sind (Zentrum/Peripherie und Stratifika-

tion), aber für die moderne Gesellschaft geht er von einem (zumindest ana-
lytischen) symmetrischen Nebeneinander der ausdifferenzierten Funk-

tionssysteme aus (vgl. dazu und für das Folgende Kap. 5.1.3). Parsons, der 

Schichtung, dauerhafte Herrschaftsstrukturen, kulturelle Legitimierung, 
Bürokratisierung und Amtsautorität, Geld, formales Recht und ‚demokrati-

sche Assoziation‘ ins Zentrum seiner Theorie der Genese funktional diffe-

renzierter Gesellschaft stellt, konstruiert moderne Gesellschaften vor allem 
entlang der Unterscheidung von Staat (Herrschaft, Politik, Recht,) und 

Wirtschaft sowie Staat und Kultur (legitimierende Werte; Treuhand); ähn-

liche Kriterien verwendet Habermas, wenn er verschiedene Gesellschafts-
formationen durch unterschiedliche Organisationsprinzipien definiert, die 

Macht- (Hierarchie) und Tauschbeziehungen regeln und die in den kultu-

rellen Ressourcen der Lebenswelt verankert sind; und auch Giddens ge-
winnt im Rahmen seiner Theorie verschiedene Gesellschaftsformationen 

durch Strukturprinzipien, die zunächst territorial begrenzt eine normative 

Ordnung und affektive Bindung herstellen und die in klassengegliederten
und kapitalistischen Gesellschaften weitgehend staatlich reguliert sind. 

Die Begriffe und Konzepte der Theorien von Bourdieu, Giddens, Ha-

bermas und Parsons (und auch Luhmann) sind zwar unterschiedlich, der 
Zugriff auf vormoderne und moderne Gesellschaften erscheint aber doch 

sehr ähnlich. Soweit liegen Annahmen von Organisationsprinzipien, Struk-

turprinzipien und Herrschaftsweisen nicht auseinander, wenn sie vor allem 
politische, kulturelle und wirtschaftliche Institutionen in den Blick rücken, 

um Gesellschaftsformationen zu unterscheiden; und dies geschieht vor al-

lem mit dem Ziel, die Besonderheit der modernen Gesellschaft(en) kon-
trastiv herauszuarbeiten. 

Die eingangs dieses Kapitels nochmals formulierte Vermutung, dass 

Bourdieu seine Begriffe nur soweit entwickelt hat, wie sie für seine kon-
kreten Forschungen notwendig waren, könnte gerade bei solchen Konzep-

ten Zweifel an deren Generalisierbarkeit aufkommen lassen, die historisch 

einmalige Phänomene konstruieren. Mit Blick darauf, dass er seine Theo-
rie fast ausschließlich am Beispiel der französischen Gegenwartsgesell-

schaft (und der Kabylei) entwickelt hat, hat sich Bourdieu dieses Problem 

selbst gestellt (vgl. Bourdieu 1998b: 28). Es geht ihm dabei vor allem um 
den Nachweis, dass sein Modell des sozialen Raumes, wie er es in den 

Feinen Unterschieden formuliert hat, ein universelles Modell ist, das auch 

auf historische Variationen der modernen Gesellschaftsform übertragen 
werden kann. Es geht in diesem Fall um moderne, also differenzierte, aber 

nicht kapitalistische Gesellschaften wie jene der ehemaligen UDSSR oder 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


318 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

der DDR. Bourdieu variiert sein Modell des sozialen Raumes tentativ am 

Beispiel der DDR. Er geht dabei davon aus, dass die Struktur sozialer Un-

gleichheit auch in der ehemaligen DDR zu finden war, nur dass die Kapi-
talform, die über eine gehobene Position im sozialen Raum entschieden 

hat, eine andere als die ökonomische gewesen ist. Er sucht gleichsam nach 

einem funktionalen Äquivalent für die Dominanz ökonomischen Kapitals 
in einer Gesellschaft, in der es offiziell kein Privateigentum (an Produk-

tionsmitteln) geben kann: 

„Daher ist von der Hypothese auszugehen, daß es ein anderes Unterscheidungs-

prinzip gibt, eine andere Kapitalsorte, deren Ungleichverteilung der Ursprung 

der insbesondere beim Konsum und bei den Lebensstilen festzustellenden Unter-

schiede ist. Real denke ich hier an das, was man das politische Kapital nennen 

kann und was seinen Besitzern eine Art privater Aneignung von öffentlichen Gü-

tern und Dienstleistungen (Wohnungen, Autos, Krankenhäuser, Schulen usw.) 

sichert.“ (Bourdieu 1998b: 30) 

Empirisch ist dann die besondere Ausformung des politischen Kapitals 

beispielsweise als ‚politisches Kapital sowjetischen Typs‘ (vgl. Bourdieu 

1998b: 31) zu bestimmen, um die Differenz zu kapitalistisch und demokra-
tisch verfassten modernen Gesellschaften genauer herauszuarbeiten. Wie 

dies dann im Einzelfall auch aussehen mag, so ist an diesem kurzen Bei-

spiel doch ersichtlich, dass Bourdieu sein Modell des sozialen Raumes, 
unter der Voraussetzung weiterer Detailarbeit, für sozialistische Gesell-

schaftformen generalisieren kann. Die Übertragung auf das allgemeinere 

Modell der Herrschaftsweisen kann daran gleichermaßen plausibilisiert 
werden: Da es nach Maßgabe der Theorie der Praxis im Prinzip so viele 

Herrschaftsweisen gibt, wie es relativ autonome soziale Felder und gesam-

te soziale Welten gibt, ist eine weitere Ausarbeitung der Theorie mit Blick 
auf historisch beobachtbare gesellschaftliche Formationen darauf zu orien-

tieren, das je dominante Unterscheidungsprinzip als Herrschaftsweise in 

differenzierten und geschichteten Gesellschaften durch Variation der 
schon erforschten Einzelfälle herauszuarbeiten. 

6.3 Die Theor ie  sozia ler  Felder  und das Problem 
von ‚Dif ferenzierung und Integrat ion‘  

Wenn Bourdieus Theorie mit Blick auf den differenzierungstheoretischen 

Problembereich von Differenzierung und Integration befragt wird, rückt 
die Differenz von sozialen Feldern und des kulturellen sens commun ver-

stärkt in den Blick, da sie die Homologie der Strukturen von Produktions- 

und Konsumtionsfeld auf globaler Ebene problematisch werden lässt (vgl. 
Kap. 6.1). Zunächst scheint Integration für Bourdieu überhaupt kein Pro-

blem zu sein. Die Blickrichtung, die Bourdieu durch seine zentrale Frage 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER UND DIFFERENZIERUNG | 319 

nach den Mechanismen symbolischer Gewalt als Fluchtpunkt hat, konzen-

triert sich geradezu auf das entgegengesetzte Problem: Nicht ein zu wenig 

an Integration durch Differenzierung, sondern die überraschend gut gelun-
gene Integration der Akteure in ihre sozialen Felder bringt Bourdieu zum 

Staunen (vgl. Bourdieu 2005a: 7). Auch hier scheinen Probleme und Be-

griffe auf die in seiner Forschung auftretenden Probleme beschränkt zu 
sein, und offenbar sind Integrationsprobleme im differenzierungstheoreti-

schen Verständnis im Falle der französischen Einzelfallanalyse nicht be-

obachtet worden. Bourdieu geht schließlich auch von Kampf als grundle-
gendem Modus sozialer Prozesse aus (vgl. Wacquant 2003a: 64f.) und 

kann so von vornherein auch nicht fehlenden Konsens als Integrationspro-

blem begreifen, genausowenig wie Konsens als Gegenbegriff zu Konflikt 
auftaucht, sondern diesen fundiert. So sind es ja gerade im Fall der Feld-

analysen die Anerkennung der nomoi und die Inkorporation der illusiones,

die Konflikte erst ermöglichen. Noch der offensichtlichste Kampf er-
scheint so als Ausdruck von Komplizenschaft und diese Komplizenschaft 

wird durch aufeinander abgestimmte Habitus erklärt, die den objektiven 

Strukturen des sozialen Feldes, aber auch des sozialen Raumes homolog 
sind.

Genau dieses Theoriestück, das die Homologie und Feinjustierung 

subjektiver Habitus mit den objektiven Strukturen der sozialen Welt be-
hauptet, hat Bourdieu zunächst und vor allem auch in der deutschen Re-

zeption den Vorwurf eingebracht, Wandel nicht denken zu können (vgl. 

Eder 1989). Erst mit der Zeit ist dann deutlich geworden, dass nicht Re-
produktion, sondern Kampf der Modus ist, mit dem Bourdieu soziale Pro-

zesse konstruiert und das damit auch Veränderung und Dynamik konstitu-

tiv in die Grundlagen der theoretischen Konzepte eingelassen sind (vgl. 
Wacquant 2003a). Solange jedoch die objektiven sozialen Strukturen keine 

grundlegenden Veränderungen erfahren, solange bleiben die Transforma-

tionen schleichend und im Rahmen der gegebenen Strukturen. 
Was aber nun Integration betrifft, so ist das Habituskonzept das domi-

nante Erklärungsprinzip. Die Funktionsweise des Habitus ist Bourdieu ja 

schon früh in seinen Studien zur Kabylei deutlich geworden, in denen er 
gerade zu Beginn seiner Theoriearbeit den Habitusbegriff am Beispiel ei-

ner Situation der Desintegration gewinnt. Das Aufeinandertreffen zweier 

unterschiedlicher Erwartungszusammenhänge, einer kapitalistischen Öko-
nomie einerseits und der symbolischen Ökonomie der Kabylen anderer-

seits, war schließlich am besten an den Problemen und Abweichungen zu 

beobachten, die die Kabylen bei dem Versuch produzierten, sich mit Blick 
auf die völlig neuen objektiven Strukturen der kapitalistischen Ökonomie 

zu verhalten. Die Umstellung auf eine Logik der Praxis, die egoistische 

Nutzenkalküle belohnt, gelingt vor dem Hintergrund einer symbolischen 
Ökonomie nicht oder nur schwerlich, in der genau eine solche Handlungs-

orientierung tabuisiert ist. Entweder werden komplett unpassende subjekti-

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


320 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

ve Erwartungen mit Blick auf die objektiven Möglichkeiten produziert

oder es werden sehr eigentümliche Aneignungen der neuen Ordnung in

Formen hervorgebracht, die Bourdieu durch die gegebenen Habitus als ge-
regelte Improvisationen begreift (vgl. Bourdieu 2000a). Letztlich kommt 

aber immer der primäre Habitus zum Ausdruck.  

Der Habitus scheint nun der Integrationsmodus auf allen Ebenen der 
sozialen Welt zu sein, sowohl auf der Ebene alltagsweltlicher als auch auf 

der Ebene feldspezifischer sozialer Praxis. Im zweiten Fall werden jedoch 

weitere habituelle Prägungen, die in der Sozialisation in Feldern vermittelt 
werden, erforderlich. Hier greifen alle Analysen der Initiationsriten, Ritua-

le usw. als Mechanismen einer sekundären Sozialisation in professionali-

sierte soziale Felder, die, ähnlich wie die Mechanismen der primären So-
zialisation innerhalb der Familie, vor allem auch eine affektive Bindung an 

die objektiven Strukturen herstellen müssen (vgl. Kap. 3.9). Bourdieu ar-

beitet diesen Punkt nicht wirklich aus, weist aber die Richtung, in der er es 
tun würde, wenn er in den Meditationen die feldspezifische illusio als 

Umwandlung der libidinösen Besetzung des familiären Raumes beschreibt 

und mit Blick auf psychonanalytische Theorien der Objektbeziehungen 
fragt, wie die ursprünglich narzisstische Organisation der Libido auf ande-

re Individuen und damit auf die Welt der Objektbeziehungen übertragen 

wird (vgl. Bourdieu 2001b: 212; Kap. 3.9). 
In dieser Fassung bezieht sich im Rahmen der Theorie der Felder die 

habituelle Integration ausschließlich auf den internen Zusammenhang der 

je feldspezifischen Praxis sowie die Integration der Akteure in ihre jewei-
ligen Praxisfelder. Der Zusammenhang der differenzierten Felder ist damit 

nicht berücksichtigt. 

Wenn man in diese Richtung fragt, wird man spätestens mit Blick auf 
globale Zusammenhänge etwas im Stich gelassen, da bis zur Untersuchung 

des Staatsadels letztlich das Feld der Macht auch den Zusammenhang der 

Felder konstruiert und dies in der Weise, dass weitgehend durch Recht und 
Politik vermittelte Kämpfe zwischen den unterschiedlichen Kapitalformen 

stattfinden. Die Integrationsleistung für Beziehungen zwischen Feldern 

müsste dann durch die formal legitimierten Verfahren rechtlicher und poli-
tischer Institutionen geleistet werden, die zwar den Interessen der herr-

schenden Herrschenden entsprechend Rahmenbedingungen erzeugen, dies 

aber in der Brechung durch die ihnen je spezifische Feldlogik. Am Globa-
lisierungsdiskurs kann dies schnell plausibel gemacht werden, wenn man 

bedenkt, dass politische Entscheidungen sich an den scheinbaren wirt-

schaftlichen Sachzwängen wie zum Beispiel der Standortfrage orientieren. 
Dies wäre aber dann doch für eine Theorie, die Kampf ins Zentrum stellt 

und gerade mit Blick auf das politische Feld betont, dass dieses mit ande-

ren, vor allem wissenschaftlichen Feldern der Produktion von Weltsichten 
in Konkurrenz steht, zu konsensuell gedacht. Eine Integration in Form von 

Politik und Recht scheint mir deshalb bei Bourdieu nicht vorzuliegen, ge-

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER UND DIFFERENZIERUNG | 321 

nausowenig wie ein übergeordneter Wertkonsens, der irgendwie einheit-

lich repräsentierbar wäre, wie im Rahmen der Theorien von Parsons und 

Münch angenommen wird. Auch wenn eine solche Annahme etwas 
schwächer im Sinne einer erzielbaren Form von abstrakter Solidarität for-

muliert wird, wobei an „kommunikative Öffentlichkeit“, „Bürgergesell-

schaft“ oder „kosmopolisierter Zivilgesellschaft“ gedacht werden kann 
(vgl. Renn 2006: 137).  

Am besten ist Bourdieus Ansatz mit Blick auf die Relationen zwischen 

den Feldern in der Nähe von Luhmanns Reformulierung des Integrations-
begriffs zu platzieren. Integration bezeichnet im Rahmen der Systemtheo-

rie ja wechselseitige Beschränkung der Freiheitsgrade von Funktionssys-

temen durch andere Funktionssysteme (vgl. Kap. 5.1.4). Und genau eine 
solche Logik findet sich auch bei Bourdieu, wenn er für soziale Felder an-

nimmt, dass sie in sozialen Kämpfen ihre je eigene Kapitalform relational 

zu den anderen aufwerten wollen. Auch wenn Politik und Recht mit Blick 
auf die Regulierung solcher Kämpfe eine exponierte Stellung zukommt, so 

sind sie aber dennoch nicht als die integrativen Instanzen misszuverstehen. 

Sie sind eher Mittel und zugleich Akteure in der Konkurrenz im Rahmen 
des Feldes der Macht. Dass dabei nicht die Wirtschaft die herrschende Po-

sition einnehmen muss und die Kämpfe durchaus andere Resultate haben 

können, hat Bourdieu in seiner kurzen Skizze zur Konstruktion realsozia-
listischer Staaten aufgezeigt, in denen eben nicht wirtschaftliches Kapital, 

sondern vor allem eine besondere Ausprägung politischen Kapitals domi-

nant ist und den Einsatz sowie die Akkumulationsbedingungen für andere 
Kapitalformen mitbestimmt (nicht determiniert!) (vgl. Bourdieu 1998b: 

28ff. und Kap. 6.2). Hierbei handelt es sich gleichsam um einen sich au-

tomatisch einspielenden Integrationsmodus, der aber doch letztlich auf ei-
ne Abhängigkeit der differenzierten Felder voneinander hinweist. Eine 

Denkfigur, die Bourdieu nicht explizit ausführt, aber doch von Durkheim 

her kennt und übernimmt. Diese Abhängigkeiten müssen dann allerdings 
nicht zu einem Funktionalismusverdacht führen, da bei Bourdieu lediglich 

in den frühen Schriften zum religiösen Feld ein expliziter Funktionsbezug 

auf gesamtgesellschaftliche Zusammenhänge zu finden ist, wenn er dort 
den Legitimationseffekt von Heilsbotschaften als Bedingung der soziolo-

gischen Analyse von Religion benennt (vgl. Bourdieu 2000: 70). Mit Blick 

auf Bourdieus Analysen lassen sich die wechselseitigen Bezüge der sozia-
len Felder als Leistungsbeziehungen denken, wie Schwinn dies im An-

schluss an Luhmann bezeichnet. Bourdieu geht aber an dieser Stelle wei-

ter, wenn er davon spricht, dass Ansprüche, die von anderen Felder erho-
ben werden, zunächst in die Logik des Feldes übersetzt werden müssen 

und dass die Autonomie eines Feldes daran zu messen ist, wie stark dieser 

Übersetzungseffekt in Form einer Brechung (auch: Brechungseffekt) ist 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


322 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

(vgl. Bourdieu 1998o: 19; 1999: 351).6 So müssen beispielsweise politi-

sche Anforderungen an das wissenschaftliche Feld in die Logik der Wis-

senschaft, in diesem Fall vor allem in die relational geringer autonomisier-
ten geistes- und sozialwissenschaftlichen Disziplinen übersetzt werden, 

und umgekehrt gerät wissenschaftliches Wissen in eine eigenlogische 

Form der Politik, wenn Theorien in politische Programme oder in Ent-
scheidungen Eingang finden (vgl. Bourdieu 1998o: 19f.). 

Aber in welcher Hinsicht lässt einen Bourdieus Theorie nun mit Blick 

auf globale Zusammenhänge und die Integrationsproblematik im Stich, 
wie ich zuvor behauptet habe? Im Vergleich zu den anderen besprochenen 

Theorien gesellschaftlicher Differenzierung fehlt Bourdieu augenfällig ein 

Äquivalent zu dem von Parsons zuerst entwickelten Konzept symbolisch 
generalisierter Austauschmedien, die dann bei Habermas und Luhmann zu 

symbolisch generalisierten Kommunikationsmedien werden. Auch wenn 

bei Bourdieu habituelle Integration und die Implikation einer Integration 
zwischen Feldern durch Übersetzungen7 bedacht werden, wie immer das 

dann ausgearbeitet werden könnte, so bleibt er durch die Bindung an das 

Habituskonzept und die damit subjektivierte Kenntnis der Spielregeln der 
spezifischen Felder auf der Ebene einer kulturellen Integration durch im-

plizites Wissen. Dieser Hinweis auf die Relevanz impliziten im Sinne ha-

bitualisierten Wissens ist nicht wenig und Bourdieu ist im Rund der eta-
blierten Ansätze auch der einzige Theoretiker, der einer solchen Wissens-

form eine tragende Rolle für die Ebene gesellschaftlicher Zusammenhänge 

in den Formen von Reproduktion, Transformation und auch Integration 
zuerkennt. Die Abstimmung oder stärker mit Bourdieu formuliert: die 

Konzertierung einer Vielzahl von Handlungen in Feldern erfolgt auf Basis 

aufeinander hinreichend – was immer das im konkreten Fall heißen mag – 
abgestimmter Habitus. Wie gesagt, macht Bourdieu ja noch den ärgsten 

Konflikt und Kampf in der sozialen Welt im Allgemeinen und in den so-

zialen Feldern im Besonderen von einer faktischen habituellen Kompli-
zenschaft abhängig.  

Für globale soziale Felder muss dann unterstellt werden, dass die spe-

zialisierten Spielregeln und nomoi, die an die feldspezifischen Habitus und 
illusiones gebunden werden, relativ unabhängig von dem je nationalstaat-

lichen sens commun funktionieren, von diesem also abgekoppelt sind. Da 

es sich bei sozialen Feldern um hoch spezialisierte und professionalisierte 
Praxisbereiche handelt, die zudem schon mit ihrem Entstehen internationa-

lisiert sind, kann man dies plausibel denken.  

6 „Das Ausmaß an Autonomie, das in einem Feld der kulturellen Produktion 
jeweils herrscht, zeigt sich an dem Ausmaß, in dem das Prinzip externer Hie-
rarchisierung hier dem Prinzip interner Hierarchisierung untergeordnet ist.“ 
(Bourdieu 1999: 344) 

7 Einen Habermas mit anderen theoretischen Mitteln fortführenden Ansatz ge-
sellschaftlicher Integrationsformen mit Hilfe eines pragmatistisch gewonnen 
Begriffs der ‚Übersetzung‘ legt erstmals Joachim Renn vor (vgl. Renn 2006). 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER UND DIFFERENZIERUNG | 323 

Problematisch wird die Konstruktion globaler sozialer Felder erst, 

wenn man die Unterscheidung von Professionellen und Laien, die die 

Ausdifferenzierung relativ autonomer sozialer Felder begleitet, an dieser 
Stelle stark macht. Symbolisch generalisierte Kommunikations- oder Aus-

tauschmedien, die in verschiedenem Zuschnitt Bestandteil der Theorien 

von Parsons, Luhmann, Münch und auch Habermas sind, leisten ja etwas 
Besonderes: Sie verknüpfen Handlungen oder Kommunikationen weitge-

hend unabhängig von den kulturellen Prägungen (z.B. Habitus, Intentionen 

usw.) der Akteure. Unter Absehen von Situation und Person wird die An-
nahme einer Handlungs- oder Kommunikationsofferte durch Medien wie 

Geld und Macht – bei Luhmann dann auch Wahrheit, Recht usw. – wahr-

scheinlich gemacht. Um diesen Gedanken an Bourdieus frühe Studien an-
zuknüpfen, kann man formulieren, dass Geld das Medium ist, das es er-

möglicht, eine symbolische Ökonomie durch eine ökonomische Ökonomie 

abzulösen. Mit dem Aufkommen eines autonomisierten Geldverkehrs wird 
es möglich, unter Absehen von Person und Situation, also auch mit völlig 

Fremden, zu tauschen, die dann auch nicht mehr als Wucherer moralisch 

diskreditiert sind. Durch die Abkopplung von Person und Situation können 
dann wirtschaftliche Prozesse mit Blick auf durch Geld vermittelte Trans-

aktionen auch räumlich und zeitlich entkoppelt ablaufen. Deshalb umfasst 

in systemtheoretisch angeleiteten Differenzierungstheorien der Funktions-
systembegriff auch nicht nur den je professionalisierten Handlungszu-

sammenhang, sondern bezieht Professions- und Konsumentenrollen mit je 

komplementären Erwartungen aufeinander (vgl. Göbel 2000: 114ff.). Es 
sind dann nicht nur die Produzenten, die zum Feld gehören, sondern durch 

symbolisch generalisierte Medien verknüpfte Handlungen oder Kommuni-

kationen. Ein globales Wirtschaftssystem umfasst den gesamten wirt-
schaftlichen Verkehr sowohl mit Blick auf Produktion als auch mit Blick 

auf Konsumtion. Die Integration von Wirtschaft erfolgt dann durch den 

globalen Zahlungsverkehr unabhängig davon, wer, wann, was und warum 
zahlt. Genauso werden die Rechtsprechung durch das Medium Recht und 

politische Entscheidung durch das Medium Macht und eben wissenschaft-

liche Erkenntnis durch das Medium Wahrheit verknüpft (vgl. Luhmann 
1997: 332ff.). 

In solchen Theoriearrangements meint dann aber Integration durchaus 

auch etwas anderes, nämlich die faktische Verknüpfung von entsprechen-
den Handlungen oder Kommunikationen. Bei Habermas und bei Luhmann 

geht es ja genauso wie bei Parsons um die alte Frage sozialer Ordnung im 

Gewand des Konzeptes doppelter Kontingenz (vgl. Parsons/Shils 1951; 
Luhmann 1984). Abstrahiert von theoretischen Besonderheiten der ver-

schiedenen Ansätze geht es immer darum, wie es kommt, dass Handlun-

gen von individuierten, füreinander zunächst nicht transparenten Akteuren, 
die ihr Verhalten und Handeln voneinander abhängig machen, überhaupt 

mit Blick auf ihre sozial geordnete und sozial ordnende Koordinierung und 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


324 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Koorientierung aneinander angeschlossen werden. Und dies so regelmä-

ßig, dass sich eine soziale Ordnung von Strukturen und Prozessen in und 

durch diese Handlungen konstituiert und tendenziell reproduziert. Die Ant-
worten lauten dann alle in Richtung Normen (Parsons), aber auch viel 

grundlegender auf die Medien der Kommunikation bezogen: Sprache mit 

ihren korrespondierenden Deutungssystemen. Damit ist aber inhaltlich 
noch nicht viel bestimmt und eine Ebene angesprochen, die bei Bourdieu 

in dieser Form nicht thematisch ist, die, so kann man wohl unterstellen, 

von ihm als trivial und damit theoretisch nicht weiter bedeutsam behandelt 
wird.

Dies lässt sich auch daran plausibilisieren, dass Bourdieu, wenn er 

Sprache behandelt, unmittelbar auf die herrschaftsproduzierenden und 
herrschaftsreproduzierenden Effekte von Sprachverwendung in konkreten 

sprachlichen Märkten blickt und nicht zunächst auf allgemeine Überle-

gungen zur Funktionsweise von Sprache überhaupt eingeht (vgl. Bourdieu 
2005b). Sein Interesse richtet sich in diesem Fall zwar gegen eine Linguis-

tik, die Sprache von ihrem Gebrauch loslöst, es setzt aber auch einfach vo-

raus, dass Sprache kommunikativ verwendet wird und dass dies zunächst 
recht unproblematisch funktioniert. Genauso könnte man sagen, dass er 

wohl einfach davon ausgeht, dass Geldverkehr funktioniert, wenn er eta-

bliert wurde, und dass Macht politische Entscheidungen durchsetzt, ohne 
dass dies nochmals in allgemeine sozialtheoretische Kategorien gegossen 

werden müsste. Bourdieus Arbeiten interessieren sich vielmehr für histo-

risch und sozial sehr konkrete Ausprägungen der jeweiligen sozialen Pra-
xis, handelt es sich dabei nun um sprachliche Kommunikation, um wirt-

schaftliche Transaktionen, um Rechtsprechungen, politische Entscheidun-

gen oder auch um Kunstproduktionen. 
Bei der Kontextualisierung von Bourdieu mit Blick auf das Integra-

tionsthema ist sehr deutlich, dass es sich bei seiner Theorie der Praxis um 

eine kultursoziologische Variante der Herrschaftssoziologie handelt, denn 
zum einen wird die Integration innerhalb wie auch zwischen Feldern und 

mit Blick auf die soziale Welt bzw. den sozialen Raum insgesamt durch 

die sozialen Kämpfe auf Basis von Herrschaftsverhältnissen konstruiert 
und zum anderen sind diese Herrschaftsverhältnisse maßgeblich durch die 

kulturell geformten Habitus definiert. Dies ist für die Felder kultureller 

Produktion, deren sozial ungleiche Struktur durch Formen kulturellen und 
symbolischen Kapitals produziert wird, sehr plausibel. Für das Feld der 

ökonomischen Ökonomie wird es erst auf den zweiten Blick verständlich, 

wenn erneut darauf hingewiesen wird, dass es Bourdieu auch in diesem 
Fall nicht um das an Geld und Preisen wie von unsichtbarer Hand gesteu-

erte Wirtschaftsgeschehen geht, sondern dezidiert um die kulturellen Ori-

entierungen der Wirtschaftsakteure, die wiederum einerseits habituell sind, 
aber andererseits und vor allem in Form von wissenschaftlich legitimierten 

Wirtschaftstheorien auftreten (vgl. Kap. 4.6). Genau unter diesem Blick-

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER UND DIFFERENZIERUNG | 325 

winkel werden auch der ‚Mythos der Globalisierung‘ und das daran orien-

tierte globale Wirtschaftsgeschehen analysiert, das vor allem mit Blick auf 

die globale Wirtschaftspolitik betrachtet wird (vgl. Kap. 6.1). Für Wirt-
schaft wird mithin keine Ausnahme gemacht, wenn es darum geht, Ver-

drängungen des Ökonomischen herauszuarbeiten, nur dass es sich hierbei 

um die Verdrängung der partikularen Interessen handelt, die der als nach 
universellen Gesetzen ablaufend konstruierten ökonomischen Ökonomie 

zugrunde liegen und diese in der Art und Weise des neoliberalistischen 

Diskurses erst ermöglichen sollen.  
Wenn man also mit der Theorie der Praxis und mit der Theorie sozialer 

Felder und ihrer Differenz von Professionellen und Laien an die Integra-

tion globaler Zusammenhänge denkt, und dies mit Blick auf Feldtypen, 
wie Wirtschaft und Politik, die ja im Unterschied zu einer Mehrzahl der 

Felder kultureller Produktion genau wie das Feld der Religion dadurch 

charakterisiert sind, dass sie den Sanktionen der Laiengruppierungen in 
vergleichsweise ungefiltertem Maß unterliegen, dann drängt sich die Frage 

nach der habituellen Justierung von Feldern und dem sozialen Raum ins-

gesamt auf, der ja der soziale Raum ist, in dem Professionelle und Laien 
aufeinandertreffen. Das Zusammentreffen und die Verständigung funktio-

niert dabei auf Basis des gesunden Menschenverstandes bzw. des sens

commun, der alle Akteure mit hinreichend gleichen Klassifizierungssche-
mata versorgt, so dass Übersetzungen vom einen in den anderen Praxisbe-

reich möglich sind. Dies funktioniert insofern, als jedem Feld der Produk-

tion kultureller und wirtschaftlicher Güter ein Feld der Konsumtion hinzu-
gedacht werden muss, wie Bourdieu dies mit Blick auf klassenspezifische 

Geschmacksproduktion in den Feinen Unterschieden herausgearbeitet hat 

(vgl. Bourdieu 1982: 362ff.). Am Beispiel des Zusammenspiels von Gü-
ter- und Geschmacksproduktion formuliert Bourdieu an dieser Stelle sein 

Konzept der Homologie der Strukturen, das letztlich zwar auch über die 

Habitus vermittelt wird, aber doch auf die Integration von relativ autono-
men Feldern und den korrespondierenden Laiengruppen zielt, die als Kon-

sumfelder konstruiert werden können. Die Position der Produzenten im 

Feld wird homolog zu der Position der Konsumenten kultureller Güter 
konstruiert, so dass beide Felder aufeinander abgestimmt sind und auch 

neue Produkte den Geschmack des Konsumenten treffen, je nachdem, 

welcher Klasse sie zuzurechnen sind und mit welcher Position im Feld der 
Produzenten diese Klasse korrespondiert. Für kulturelle Felder, vor allem 

für die von Laiensanktionen in ihren autonomen Bereichen nahezu kom-

plett abgekoppelten Felder der Kunst, hat Bourdieu eine umgekehrt homo-
loge Beziehung der Felder der Produktion und Konsumtion konstruiert, da 

das soziale Feld insgesamt durch ökonomisches Kapital dominiert ist, 

während dies in den Feldern der Kunst umgekehrt nicht der Fall ist (vgl. 
Bourdieu 1999: 134ff.; Kap. 4.3). Bourdieus kultursoziologischer Zu-

schnitt lenkt das Erkenntnisinteresse an globalen sozialen Feldern also 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


326 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

auch auf einen möglicherweise globalen kulturellen Zusammenhang von 

Klassifikationssystemen, der dem sozialen Raum der Konsumenten ent-

sprechen würde, welcher dem feldspezifischen Raum der Produzenten 
homolog strukturiert ist. Dies ist dann aber zunächst ein Problem der Kon-

struktion einer sozialen Ordnung auf transnationaler Ebene und zugleich 

eine empirische Frage, da Bourdieu in dieser Weise ‚lediglich‘ den franzö-
sischen Nationalstaat erforscht und keine vergleichbaren Daten für darüber 

hinausgehende soziale Zusammenhänge produziert hat. So ist eine Kons-

truktion der Felder mitsamt ihren notwendig korrespondierenden Konsum-
feldern zunächst ein empirisches, aber auch vor dem Hintergrund des 

Konzepts des sozialen Raumes ein theoretisch konstruktives Problem. 

Mit den theoretischen Mitteln der Theorie der Praxis kann man nun in 
zwei Richtungen denken: Zum Ersten kann empirisch auf die Etablierung 

einer globalen Massenkultur (à la McDonaldisierung der Welt; vgl. Ritzer 

2006) eingegangen werden, ein Prozess, der ja durchaus in den verschie-
denen kulturellen und wirtschaftlichen Bereichen zu beobachten ist und 

vor allem durch massenmediale Formate durchgesetzt wird, die immer 

stärker aneinander angeglichen, also trotz aller regionalen Unterschiede 
homogenisiert werden. In diesem Fall schafft sich dann zum Beispiel das 

Feld der Wirtschaft weltweit habitualisierte Erwartungen auf Seiten des 

Feldes der Konsumenten. Diese sind aber notwendig regional und dann im 
Sinne von Bourdieus nationalstaatlicher Analyse gebrochen, werden aber 

an diese Brechung wiederum angepasst (man kann hier an den Unterschied 

von Hollywood und Bollywood denken). Denkt man in dieser Richtung 
weiter, dann ist es notwendig, die Rolle gerade der Massenmedien für die 

‚kulturelle‘ Integration globaler Zusammenhänge, sei es in Wirtschaft oder 

auch in Politik (politischer Journalismus) neu zu überdenken und stärker 
für die Produktion homologer Klassifizierungssysteme in Rechnung zu 

stellen.8 Dies würde auch die weitgehend auf globale politische Organisa-

tionen eingeschränkte Forschungsperspektive des Neoninstitutionalismus 
erweitern (vgl. Meyer 2005). Gegenüber letzterem würde mit Bourdieu 

zudem stärker der Kampf um die je durchzusetzende Weltsicht in den 

Blick gerückt und an Feldstrukturen zurückgebunden. 
Zum Zweiten kann und müsste man gerade die regionalen Unterschie-

de mit sozialstrukturellen Kategorien fassen, die die kulturellen Unter-

schiede mit Blick auf die Habitus wiederum fundieren. Eine der zentralen 
Einsichten der Theorie der Praxis ist ja ihre in die allgemeine Sozialtheorie 

konstitutiv integrierte wissenssoziologische Annahme der Korrelation von 

sozialer Position und sozialer Positionierung, die am Beispiel des sozialen 
Raumes in der Korrespondenz der sozialräumlich definierten Position mit 

bestimmten Lebensstilen zum Ausdruck kommt (vgl. Bourdieu 1982: 

8 Einen Ansatz, der die Massenmedien in für moderne Gesellschaften konsti-
tutiver Weise und im Unterschied zu Bourdieu in affirmativer Wendung 
möglicher Kritiken diskutiert, hat Harald Wenzel vorgelegt (Wenzel 2001). 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER UND DIFFERENZIERUNG | 327 

405ff.). Kurzum: Damit dieser Kern der Theorie der Praxis auch in dem 

hier verhandelten Problemfeld durchgehalten werden kann, müssen die 

kulturellen Unterschiede auf ihre sozialstrukturell zu bestimmenden ‚Trä-
gergruppen‘ zugerechnet werden. Bourdieu gibt mit seiner Definition des 

globalen Feldes der Wirtschaft einen Hinweis darauf, wie dies umgesetzt 

werden kann: Das globale Feld wird als Zusammenhang von Einzelfeldern 
mit eigener Industrie konstruiert und damit zwar transnational, aber doch 

auch an die national regulierten Industrien zurückgebunden: 

„Die Stellung der einzelnen Unternehmen im nationalen wie internationalen Feld 

hängt also nicht nur von eigenen Wettbewerbsvorteilen ab, sondern auch von den 

wirtschaftlichen, politischen, kulturellen und sprachlichen Vorteilen, die sich aus 

einer jeweiligen nationalen Zugehörigkeit ergeben, so dass diese Form ‚nationa-

len Kapitals‘ sich – positiv oder negativ – verstärkend auf die strukturelle Wett-

bewerbsfähigkeit der einzelnen Unternehmen auswirkt.“ (Bourdieu 2001k: 110f.) 

Sucht man nun nach einem korrespondierenden sozialen Raum der Felder 

der Konsumenten, dann wird man wohl analog vor allem von den jeweili-
gen nationalen Konsumfeldern ausgehen müssen. Und diese jeweiligen 

Konsumfelder können wiederum international als ein Feld begriffen wer-

den, an dem sich die globale Produktion von Wirtschaftsgütern orientieren 
muss, indem sie einerseits ihre Produkte daraufhin abstimmt und indem sie 

andererseits durch kulturelle Homogenisierung darauf hinwirkt, sich ein 

passendes Konsumfeld zu produzieren. Man kann dies an der Differenzie-
rung gleicher Produkte für unterschiedliche nationale Märkte beobachten. 

Beispielsweise daran, das Automobilkonzerne ihre Produkte auf die natio-

nale Verteilung von ökonomischem und kulturellem Kapital abstimmt, 
wenn sie verschiedene Versionen des gleichen Modells in verschiedenen 

Staaten vertreiben. 

Inwiefern dies dann aber noch im Rahmen der gleichsam automati-
schen Justierung durch eine zugrunde liegende Abstimmung der Habitus 

von Produzenten und Konsumenten bestimmt ist, ist auf dieser Ebene dann 

allerdings fraglich und müsste empirisch untersucht werden. Und es ist si-
cher auch berechtigt, zu befürchten, dass das Habituskonzept überfordert 

wird, wenn es in letzter Instanz jede Integrationsebene sich global gestal-

tender sozialer Ordnungen und deren Differenzierung erklären soll: 

„Sollten soziale Felder in Bourdieus Sinne modernen differenzierten Einheiten 

(auch: Systemen) der Handlungsintegration entsprechen, wären Handelnde mit 

immer nur einem feldspezifischen Habitus ausgestattet, oder aber Felder könnten 

nicht über die soziale Extension eines homogenen Habitus voneinander abge-

grenzt werden. Eine alternative Abgrenzungsform von ‚Systemen‘ steht im 

Rahmen der Bourdieuschen Analyse jedoch nicht zur Verfügung. Mit Ausblick 

auf die Gesellschaftstheorie erscheint der Bourdieusche Vorschlag deshalb als 

eine Überdehnung des Habitusbegriffs.“ (Renn 2006: 317) 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


328 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Dieser Kritik kann ich nur begrenzt zustimmen, auch wenn ich die Zweifel 

an der Leistungsfähigkeit des Habituskonzeptes durchaus nachvollziehen 

kann. Allerdings unterstellt Renn in diesem Zusammenhang, dass bei 
Bourdieu nun wirklich kein anderes Instrumentarium zur Analyse der dif-

ferenzierten Felder vorgesehen ist; und zum anderen unterstellt er, und 

dies halte ich für unhaltbar, dass die Verknüpfung von Habitus und Feld-
theorie bedeuten würde, dass jeder Akteur nur mit einem der jeweils feld-

spezifischen Habitus ausgestattet und deshalb auch nur Akteur in je einem 

Feld sein kann (vgl. Renn 2006: 316). Jeder nur ein Kreuz? Renn unter-
stellt dies mit Blick darauf, dass er Bourdieu so interpretiert, dass die Ex-

tension eines Sonderhabitus die Grenzen eines Feldes definiert und dass in 

modernen, ausdifferenzierten Gesellschaften jedoch davon ausgegangen 
werden muss, dass Akteure an unterschiedlichen Feldern partizipieren. 

Deshalb könne auch nicht von einer Habitushomogenität innerhalb der 

einzelnen Felder ausgegangen werden. Mit Blick auf die bisherigen Erträ-
ge der Kontextualisierung des Bourdieuschen Ansatzes in die differenzie-

rungstheoretischen Problemfelder kann aber nun markiert werden, dass 

Felder zum einen nicht allein durch die Habitus, sondern vor allem durch 
nomoi abgegrenzt sind, die freilich ihren Ausdruck in habitualisierten illu-

siones finden, die wiederum aber nicht den jeweiligen Habitus bedeuten, 

sondern lediglich als Komponente eines Habitus auftreten können. Da-
rüber hinaus werden die Grenzen durch die je feldspezifischen Kapital-

formen definiert, die auch keinesfalls synonym mit dem Habituskonzept 

sind. Dies ist für ökonomisches Kapital sofort einsichtig und kann mit 
einen Verweis auf das Kursieren symbolischen Kapitals in den kulturellen 

Feldern sofort auch für Kultur plausibel gemacht werden, da das symboli-

sche Kapital ja durch die Anerkennung durch andere hervorgebracht wird 
und in diesem Sinne wohl mit einem feldspezifischen Habitus korreliert, 

aber nicht dieser Habitus ist (vgl. Exkurs). Es handelt sich dabei immer 

noch um einen Zusammenhang von aktualisierten Praktiken, die durch 
Habitus an objektiven Strukturen orientiert sind, die aber nicht allein in der 

Explikation der korrelierenden Habitus aufgehen. Renn unterstellt ja eine 

Reduktion aller sozialen Strukturen auf die Habitus und dies würde bedeu-
ten, dass auch die objektivistische Perspektive letztlich auf die subjektivis-

tische reduziert würde und durch die habituellen Dispositionen beschrie-

ben werden könnte. Dagegen ist nachdrücklich die gesamte wissenschaft-
liche Arbeit Bourdieus einzuwenden, die auch und gerade auf dem Bruch 

mit dem Subjektivismus ruht. Eine Reduktion auf die Habitus würde be-

deuten, sich vom Objektivismus zu verabschieden und den Bruch mit dem 
Subjektivismus aufzuheben, was kaum mit Bourdieus Theorie der Praxis 

in Einklang gebracht werden kann. Zudem ist es mit dem Konzept des Ha-

bitus nicht unmöglich, Mehrfelderpartizipationen zu denken, denn Habitus 
bedeutet schließlich kein statisches Dispositionensystem, sondern eines, 

das sich in sekundären und tertiären Sozialisationsprozessen beständig än-

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER UND DIFFERENZIERUNG | 329 

dern kann, allerdings ohne die langfristigen Prägungen abschütteln zu 

können. Die professionellen Akteure der jeweiligen Felder können durch-

aus in anderen Feldern agieren und dort weiterhin sozialisiert werden, al-
lerdings werden sie nicht in beliebig vielen Feldern professionelle Akteure 

werden und sein können, da dies schon allein aus zeitlichen Gründen nur 

sehr begrenzt möglich ist. Es ist kaum möglich, hauptberuflich Wissen-
schaft und Politik oder und Wirtschaft oder und Kunst oder und Recht zu 

betreiben.

Auch wenn das Habituskonzept für die Integrationsproblematik stark 
strapaziert wird, so scheint mir darin doch nicht die Originalität von Bour-

dieus Ansatz in Anwendung auf diesen differenzierungstheoretischen Pro-

blembereich zu liegen. Vielmehr ist es die konsequente Perspektive auf die 
Doppelbödigkeit sozialer Praxis, die auf allen Ebenen der Praxis darin be-

steht, dass eine objektivierbare Logik der sozialen Struktur durch eine 

symbolische Verkennung und damit Anerkennung dieser Logik durchge-
setzt und aufrechterhalten wird. Bourdieu kann diesen Aspekt der Logik 

der Praxis in unterschiedliche Ausprägungen auch in den differenzierten 

Feldern der modernen Gesellschaften explizieren und so seine allgemeine 
Theorie der Praxis auch dort bestätigt finden (vgl. Kap. 4). Um es noch-

mals deutlich hervorzuheben: die Explikation dieser Doppelbödigkeiten ist 

keine simple Ideologiekritik oder Besserwisserei, sondern beschreibt den 
Kern der Funktionsweise sozialer Praxis. Nur wenn die subjektive Aus-

deutung der objektiven Logik von letzterer abweicht und sie verkennen

kann, kann auch die jeweilige Praxis durchgeführt werden. Dies trifft für 
die einzelnen Felder in der Doppelung von einer ökonomischen und einer 

symbolisch-kulturellen Logik genauso zu, die durch die kulturelle Fundie-

rung einer spezifischen Form des Wirtschaftens auch für die ökonomische 
Ökonomie durchgehalten werden kann, wie für die symbolische Ökonomie 

der Kabylen und Der Gabe.

6.4 Die Theor ie  sozia ler  Felder  und ‚ Individuum, 
Individual i tät  und Differenzierung‘  

Für den Problembereich von Differenzierung und Individualität, der so-
wohl bei Durkheim als auch und insbesondere bei Simmel und ihren je-

weiligen Folgen eine recht dominante Position im differenzierungstheore-

tischen Diskurs einnimmt (vgl. Kap. 5.1.5), lässt sich nun zunächst eben-
falls feststellen, dass dieses Problem als ein solches bei Bourdieu gar nicht 

vorkommt. Und auch in diesem Fall ist es plausibel anzunehmen, dass das 

Habituskonzept ähnlich wie im Fall der Integration das Problem theore-
tisch weitgehend ausblendet und empirisch letztlich dazu auffordert, beob-

achtbare Individualisierung an kollektive Strukturen zurückzubinden. The-

oretisch tauchen dann ein Problem der Differenz von Individuum und Ge-

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


330 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

sellschaft und daran anknüpfende Formen der Individualität, die mit zu-

nehmender Differenzierung die Distanz zur Gesellschaft verstärken, nicht 

auf. Jedes Individuum ist schließlich im Rahmen von Bourdieus Habitus-
theorie durch die objektiven Strukturen im Innersten seiner Subjektivität 

definiert und die Habitus sind konstitutiv kollektiv. Individualität, die im 

Rahmen dieser Theorie thematisch wird, muss dann als individuelle Varia-
tion des kollektiven Habitus konstruiert werden (vgl. Bourdieu 1987: 113). 

In dieser Form führt Bourdieu im Sozialen Sinn denn auch den Individual-

habitus im Unterschied zum Klassenhabitus ein. Trotz aller Fragmentie-
rungen, Ausdifferenzierungen und Multiplizierungen sozialer Felder, so-

zialer Milieus, sozialer Lebensformen, die als Individualisierungsschübe 

gegen eine am Klassen- oder Schichtbegriff gebaute Theorie sozialer Un-
gleichheit gelesen werden können (vgl. Beck 1986; Schroer 2001), hält 

Bourdieu gerade an objektiven Strukturen fest, die noch die am individu-

ellsten erscheinenden Mannigfaltigkeiten beobachtbarer Lebensformen auf 
kollektive Habitus reduzieren: 

„Der ‚eigene‘ Stil, d.h. jenes besondere Markenzeichen, das alle Hervorbringun-

gen desselben Habitus tragen, seien es nun Praktiken oder Werke, ist im Ver-

gleich zum Stil einer Epoche oder Klasse immer nur eine Abwandlung, weswe-

gen der Habitus nicht nur durch Einhaltung des Stils – wie bei Phidias, der Hegel 

zufolge keine ‚Machart‘ besaß – auf den gemeinsamen Stil verweist, sondern 

auch durch den Unterschied, aus dem die ‚Machart‘ besteht.“ (Bourdieu 1987: 

113)

Gleichgültig gegenüber den konkreten Inhalten der Tätigkeiten eines Ak-
teurs, setzt sich doch der Bezug zur Herkunftsklasse vermittelt durch die 

Dispositionensysteme des Habitus dauerhaft und jede weitere Transforma-

tion fundierend durch. Der Kleinbürger kann zur wirtschaftlichen oder bil-
dungsbürgerlichen Elite im Einzelfall aufsteigen, aber an der Art und Wei-

se, in der er sich die entsprechende Lebensform aneignet, wird sich sein 

primärer Habitus als Stil bemerkbar machen, der wiederum eine Ver-
gleichbarkeit zu dem Kleinbürger herstellt, der sein Herkunftsmilieu nicht 

verlassen hat. So lautet an einem Beispiel verdeutlicht Bourdieus These 

und so muss sie mit Blick auf den Problembereich von Individualität und 
Differenzierung auch entfaltet werden. In diesem Sinne ist auch die The-

matisierung von Individualität in den Regeln der Kunst zu verstehen, in 

denen zwar Flauberts individuelle Leistung herausgearbeitet werden soll, 
aber dies als Abweichung von seiner allgemeinen sozialen Bestimmung 

(vgl. Kap. 4.3). Die Multiplizierung der sozialen Felder von Professions- 

und Konsumentengruppen, an denen die Akteure in unterschiedlichen Rol-
len partizipieren können, bedeutet nicht, dass die habituellen Prägungen 

nicht doch auf soziale Klassen im Bourdieu’schen Verständnis zurückge-

führt werden können. Individualität hat mithin in den Kategorien der The-
orie der Praxis keinen eigentlichen Platz und kommt lediglich als Oberflä-

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER UND DIFFERENZIERUNG | 331 

chenphänomen vor. Dies ist nun in keiner Weise eine Widerlegung der 

Beobachtung, dass Individualität erst mit dem Aufkommen und der 

Durchsetzung der modernen Gesellschaft thematisch wird, so wie es durch 
die Klassiker des Faches früh reflektiert wurde. 

Eine zweite Form der Thematisierung von Individualität findet sich in 

den Studien zum Elend der Welt, in denen die subjektiven Erfahrungen 
von Mitgliedern der französischen Gesellschaft dokumentiert werden. 

Subjektives Leiden an moderner Gesellschaft wird hier als Ausdruck 

struktureller und das heißt: habitueller Reibungsflächen konstruiert. Indi-
viduelles Leiden als Ausdruck von Individualität deckt sich mithin mit 

dem Konzept des individuellen Habitus. So geht es Bourdieu in den me-

thodologischen Überlegungen zum Verstehen zentral um das Problem, 
„die Lebensschicksale gleichzeitig in ihrer Einmaligkeit und in ihrer All-

gemeinheit zu verstehen“ (Bourdieu et al. 1997: 788). Der Sozialreporta-

gen teils verwandte Stil der Präsentation der Studien lässt oberflächlich be-
trachtet schnell vergessen, dass darunter Bourdieus komplette Theorie der 

Praxis und vor allem die Konzepte des Habitus und des Sozialraumes fun-

gieren (vgl. Schultheis 1997: 881ff.). Die individuellen und individuali-
sierten Leiden sind Ausdruck der Position im sozialen Raum und sie sind 

durch die einzelne soziale Laufbahn im soziologischen Sinne tatsächlich 

subjektiv, aber nicht individuell (vgl. Rehbein 2006: 96). 
Generalisiert man dies nun, dann lässt sich Bourdieu unproblematisch 

in die Reihe der differenzierungstheoretischen Klassiker einordnen, da er 

Individualität als Resultante sozialstruktureller Transformationen konstru-
iert. Dies liegt dann auf einer Linie mit Simmels Kreuzung sozialer Kreise, 

mit Durkheims Individualisierung durch Arbeitsteilung bis hin zu Luh-

manns Umstellung der Semantik auf Individualität durch die Durchsetzung 
funktionaler Differenzierung. Im Unterschied zu den meisten dieser Theo-

retiker hält Bourdieu allerdings an sozialer Ungleichheit als einer Art 

Metadifferenzierung moderner sozialer Welt fest, wenn er den Habitusbe-
griff durch alle Feld- und Lebensstildifferenzierungen hinweg auf klar 

unterscheidbare Klassenstrukturen zurückführt. Diese ungleichheits- und 

damit auch herrschaftssoziologische Engführung der Gesellschaftsanalyse 
hat Bourdieu sicher die meiste Kritik eingebracht (vgl. Bohn 1991; Reh-

bein 2006: 199 und mit gesellschaftstheoretischem Fokus zuletzt Renn 

2006: 315). Allerdings erlaubt gerade diese strukturtheoretische Behand-
lung des Themas von Individualität die Bestimmung des Ausmaßes der in-

dividualbiographischen Abweichung von dem jeweiligen Habitus einer 

Klasse oder eines Feldes. Auch dies bezeugen die Analysen von Flauberts 
schöpferischem Entwurf. 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


332 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

6.5 Theor ie  sozialer  Felder und ‚Sozia ler  Wandel 
und gesel lschaft l iche Evolut ion‘  

Die Kontextualisierung von Bourdieus Theorie sozialer Felder in den Pro-
blembereich sozialer Wandel und gesellschaftliche Evolution kann an die-

ser Stelle kurz gehalten werden, da in den Kapiteln zum Verhältnis von 

Geschichte und Soziologie (vgl. Kap. 3.10) und zur Transformation des 
Feldes der Macht (vgl. Kap. 4.2) Bourdieus Position und die darin weitge-

hend implizite Kritik an evolutionstheoretisch angelegten Theorien zum 

Ausdruck gekommen ist. Seine grundlegende Ablehnung gegenüber theo-
retizistisch verfahrenden Theorien lässt sich recht unproblematisch auf 

Evolutionstheorien gesellschaftlichen Wandels übertragen, die für ihn 

wohl weitgehend mit den klassischen Modernisierungstheorien der 1960er 
Jahre gleichbedeutend sind. Die Kritik würde dann in die gleiche Richtung 

gehen wie Giddens’ explizit begründete Ablehnung vor allem von Par-

sons’ teleologischer Theorie gesellschaftlicher Evolution (vgl. Kap. 5.1.6). 
Der Kern der Kritik am Theoretizismus liegt darin, dass solche Theorien 

vorschnell und ohne Prüfung der empirischen Tragfähigkeit Aussagen und 

Konzepte generalisieren, die möglicherweise nur für sehr eingeschränkte 
Fälle Geltung beanspruchen können, spontansoziologische Vorurteile in 

wissenschaftliches Gewand kleiden oder so allgemein gehalten sind, dass 

sie eigentlich keine Erkenntnis produzieren. Als Beispiele dieser Art von 
Ablehnung modernisierungstheoretischer, evolutionstheoretischer und 

auch ‚großtheoretischer‘ Unternehmungen können zwei Zitate dienen, in 

denen zum einen eine verkürzte Sicht auf die komplexe soziale Welt durch 
die Konstatierung von Entwicklungsgesetzen und zum anderen die Alter-

native von einer rein empirischen oder einer rein theoretischen Soziologie 

gleichermaßen zurückgewiesen werden: 

„Ich predige Mißtrauen gegen Vergleiche und a fortiori gegen die großen ten-

denziellen Gesetze, etwa den Prozeß der Rationalisierung bei Weber und oder 

den Prozeß der Monopolisierung physischer Gewalt durch den Staat, den Elias 

teilweise aufgezeigt hat. Außer der Gefahr der Teleologie besteht zudem die 

Tendenz, Beschreibungen zu Erklärungen zu machen.“ (Bourdieu 2004f: 81) 

Im zweiten Zitat geht es dann auch explizit und sehr polemisch gegen 

Luhmann und man wird diese Interview-Äußerung, die in den wissen-

schaftlichen Arbeiten nirgends wissenschaftlich begründet wurde, auch auf 
seine Position zu Luhmanns Evolutionstheorie ausdehnen können: 

„Man hat nicht zu wählen zwischen der rein idiographischen Monographie, die 

immer noch viel in der Geschichtswissenschaft und der Soziologie praktiziert 

wird [...], und den großen historischen Gesamtgemälden, die auf unsichere Cha-

rakterisierungen riesiger, schlecht definierter Prozesse (Professionalisierung, 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER UND DIFFERENZIERUNG | 333 

Modernisierung, Zivilisation, Einschließung usw.) hinauslaufen oder gar wort-

reichen Allgemeinheiten einer Systemtheorie à la Luhmann.“ (Bourdieu 2004m: 

118)

Eine Theorie sozialen Wandels nimmt bei Bourdieu die Gestalt einer 

strukturellen Geschichte an, die gegenüber der reinen Geschichtswissen-
schaft daran interessiert ist, anhand von Einzelfallanalysen generalisierba-

re Modelle zu konstruieren und damit auch empirisch und historisch fun-

dierte Theoriebildung zu betreiben. Die im Staatsadel vorgelegten Analy-
sen zur Transformation des Feldes der Macht sind dafür ein Beispiel, die 

als Umstellung der Relationen verschiedener Kapitalsorten analysiert wird, 

wobei lediglich die legitimen Formen der Herrschaft der herrschenden 
Klasse beobachtet werden. Die Durchsetzung schulischer Titel zur Erlan-

gung führender Positionen im ökonomischen Feld, die die familiäre Her-

kunft als Herrschaftsprinzip des Besitzbürgertums ablösen, haben nicht die 
Auflösung der Klassen in eine nivellierte Mittelschicht zum Effekt, son-

dern die Neudefinition des Kapitals, das Herrschaftspositionen legitimiert. 

Letztlich bleibt die Dominanz ökonomischen Kapitals auch im Fall der 
neuen bürgerlichen Arbeitnehmerschaft insofern sublimiert erhalten, als 

die Akteure in Führungspositionen zum einen durch ihre Herkunft auf die 

entsprechende zum Erfolg führende akademische Karriere vorbereitet sind 
und zum anderen insofern, als die Führungspositionen der akademisch gut 

gebildeten Manager, Unternehmer usw. nicht mehr ein Besitz-, sondern 

ein Angestelltenverhältnis ausprägen, das noch die herrschenden Akteure 
am herrschenden Pol des Feldes der Macht in weiten Teilen zu Beherrsch-

ten macht (vgl. Bourdieu 2004n: 409ff.). In Führungspositionen ist das 

kulturelle Kapital der Akteure erneut in verstärkter Abhängigkeit von der 
ökonomischen Infrastruktur, die das Angestelltenverhältnis bietet. Die 

Verhältnisse der Kapitalformen werden durch diese Transformationen 

immer komplexer und die Analyse muss sich bemühen, die Verflechtun-
gen von kulturellem und ökonomischem Kapital im Detail zu untersuchen 

sowie deren Effekte herauszuarbeiten, die beispielsweise auch in einem 

Zurückdrängen Intellektueller im Verbund mit dem Auftritt von immer 
mehr Experten einhergehen. Dies erfolgt verstärkt durch die kulturelles 

Kapital erfordernden Berufe im Rahmen des durchkommerzialisierten Fel-

des der Massenmedien. 
Explizit gegen evolutionstheoretische Modelle einer Ablösung des 

Herrschaftsmodus der owners (ascription) zum Herrschaftsmodus der 

competence (achievement) formuliert Bourdieu im Staatsadel, dass die ge-
neralisierende Behauptung einer solchen Entwicklung letztlich wissen-

schaftlich nicht zu rechtfertigen ist, da eine Entwicklung als Telos oder 

Ende der Geschichte beschrieben wird, die in der sozialen Wirklichkeit 
Gegenstand des Kampfes um die legitimen Herrschaftsmittel ist und 

durchaus auch wieder umgekehrt oder in eine nicht erwartete Richtung 

führen kann (vgl. Bourdieu 2004n: 363).  

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


334 | VERDRÄNGUNGEN DES ÖKONOMISCHEN

Auch wenn diese Kritik tatsächlich nur Theorien trifft, die Moderne 

anhand einer generellen Entwicklungsrichtung beschreiben und damit 

mehr oder minder direkt Gesellschaftsgeschichte mit einem Telos ausstat-
ten, so kann in anderer Richtung auch Luhmanns Evolutionstheorie mit 

Bourdieu abgelehnt werden, obwohl er eigentlich allen modernisierungs-

theoretischen und parsonianischen Fallen der Evolutionstheorie aus dem 
Weg gegangen ist. Die Reduktion der Evolutionstheorie auf die dem Neo-

darwinismus entlehnten Mechanismen von Variation, Selektion und Re-

stabilisierung ist zwar einerseits konsequent, verfehlt aber durch die Zu-
ordnung aller evolutionär relevanter Mechanismen auf das Gesellschafts-

system den eigenen Anspruch, Strukturänderungen erklären zu wollen. Es 

fehlt ein Theorem, dass die Umstellung vor allem des Selektionsmecha-
nismus verständlich machen könnte und daran hängt die Evolutionstheorie 

eigentlich insgesamt. Wenn die Termini letztlich nur andere Bezeichnun-

gen für im Grunde recht traditionelle Annahmen über sozialen Wandel be-
inhalten und nichts weiter meinen, als dass Kommunikationen durch 

Strukturen des Systems positiv oder negativ selektiert und im ersten Fall 

dann noch durch dieselben Strukturen des Systems stabilisiert werden, 
dann ist damit nicht viel gewonnen, auch wenn man mögliche relevante 

Strukturkomponenten (Sprache, symbolisch generalisierte Kommunika-

tionsmedien, Systeme) vorsortieren kann. Letztlich bleibt dies auf einer 
deskriptiven und klassifizierenden Ebene, die kaum invariante Bedingun-

gen für Wandel angeben kann, wie es in der Biologie durch das Konzept 

natürlicher Selektion oder moderner: differentieller Tauglichkeit möglich 
ist (vgl. Wieser 1994a: 16).9

Dies alles macht eine mehrfach so polemisch vorgetragene Kritik von 

Bourdieu durchaus nachvollziehbar, obwohl sie sicher einer genaueren und 
differenzierteren Prüfung der genannten Theorien bedürfte, um selbst die 

eingeforderte Rechtschaffenheit für wissenschaftliche Arbeit zugesprochen 

zu bekommen. Auch kann nicht übersehen werden, dass die Kritik nur vor 
dem Hintergrund der genannten Theorietypen und deren typischer Denkfi-

guren funktioniert und nichts darüber aussagt, ob es nicht doch sinnvoll ist, 

eine soziologische Evolutionstheorie auszuarbeiten, die dann aber tatsäch-

9 Es wäre sicher eine lohnende, aber auch schwierige Aufgabe, die Potenziale 
der Entwicklung neuerer Evolutionstheorien für die Soziologie auszuloten. 
Eine solche Untersuchung müsste dann aber auch dem erklärenden Anspruch 
der Evolutionstheorien und ihrem Anspruch auf Falsifikation Rechnung tra-
gen (vgl. für einen Überblick: Wieser 1994). Gerade die Reichweite der auch 
in der Biologie auf Ebene der genotypischen Evolution diskutierten Annah-
men systeminterner Selektion könnten hier Klärung verschaffen: „ja, die 
Tatsache, daß auf dieser ‚inneren‘ Ebene Entscheidungen über die phänoty-
pische Eignung einer genetischen Struktur eben nicht getroffen werden kön-
nen, ist eine der wichtigsten Randbedingungen der biologischen Evolution. 
Diese Art der Entscheidung kann vielmehr wieder nur auf dem ‚Markt‘ ge-
troffen werden, indem unterschiedliche morphologische Entwürfe von der 
‚äußeren‘ Selektion getestet werden.“ (Wieser 1994a: 27). 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORIE SOZIALER FELDER UND DIFFERENZIERUNG | 335 

lich versucht, auf dem Anspruchsniveau biologischer Evolutionstheorien 

zu sein. Für Bourdieu allerdings schien diese Position offenbar wenig 

fruchtbar zu sein, zumindest wenn man die wenigen und auch dürftigen 
Einlassungen von ihm zu diesem Theorietyp insgesamt und die Polemiken 

gegen die Varianten seines eigenen Faches als Kriterium für diese Ein-

schätzung akzeptiert.

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839409343-006 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

