6 Die Theorie sozialer Felder im Kontext des
Diskurses der Differenzierungstheorie(n)

Blickt man nun mit dem differenzierungstheoretischen Problembewusst-
sein zurtick auf Bourdieus Theorie sozialer Felder in der hier entwickelten
Lesart als Theorie moderner Gesellschaft(en), dann fillt zun4chst auf, dass
sich die einzelnen Problembeziige als Orientierung der Theorie- und For-
schungsarbeit explizit nicht finden lassen. Seine Theorie sozialer Felder
stellt er zwar in die Tradition von Spencer, Durkheim und Weber, er han-
delt diesen Traditionsbezug aber innerhalb einer ldngeren Fufinote ab und
verweist dort darauf, dass der Prozess der Differenzierung ,,bereits von
Durkheim® analysiert worden ist (Bourdieu 2004n: 321). Eine weitere
Einordnung vor allem in den Kontext gegenwirtiger Entwicklungen der
Differenzierungstheorie findet sich meines Wissens nicht; und es lésst sich
mit Blick auf Bourdieus Abneigung gegen jedwede Theoretizismen auch
begriindet vermuten, dass diese Diskurse ihm zu empiriefern und abge-
koppelt von konkreter historischer Forschung abgelaufen sind. Jemandem
mit Bourdieus wissenschaftstheoretischer Einstellung muss es schlielich
auch befremdlich vorkommen, wenn ganze Biicher und Abhandlungen un-
ter so groBBe Fragestellungen wie ,Differenzierung mit oder ohne Gesell-
schaft’ gestellt werden oder direkt nach dem Problem von ,Differenzie-
rung und Integration® gefragt wird. Dies trifft sicher vor allem zu, wenn
diese Untersuchungen vornehmlich rein theoretische Uberlegungen und
Auseinandersetzungen mit Theorien enthalten und nach logischen Inkon-
sistenzen fragen, ohne dieses Fragen mit konkreten Forschungsproblemen
zu verbinden. Gerade die von Durkheim zu Beginn des differenzierungs-
theoretischen Diskurses aufgeworfene Frage nach dem Verhiltnis von Dif-
ferenzierung und Integration scheint doch eher eine an Organismen ange-
dhnelte logische Frage und nicht empirisch induziert zu sein. Mit Bourdieu
miisste man gleichsam im Verlauf der Forschung auf Integrationsprobleme
im Verbund mit Differenzierungsprozessen stofien, um sie zu einem auch

14.02.2026, 14:15:42. [del: @]



https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

304 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

theoretischen Problem machen zu kénnen und das heif3t: um sie zu genera-
lisieren. Ebenso miisste die Unterscheidung von Differenzierung mit oder
ohne Gesellschaft einen Unterschied in der Forschung machen, um zur ei-
nen oder zur anderen Seite hin problematisiert zu werden. Mit Blick auf
gegenwartige empirisch auch beobachtbare Entwicklungen, die als Globa-
lisierung, Weltgesellschaft oder im franzosischsprachigen Raum als mon-
dialisation bezeichnet werden, kann man dies sicher konzedieren. Es wird
fiir die Analyse dieser Zusammenhinge wichtig, ob man das gesellschaft-
liche Ganze nationalstaatlich oder nicht nationalstaatlich begreift; und
auch, dass man diese Zusammenhénge eben als einen Zusammenhang be-
greift und somit von einer wie auch immer explizierten Vorstellung eines
Ganzen ausgehen muss, zumindest wenn man Unterschiede beobachten
mochte — wie zum Beispiel solche zu vormodernen oder frithmodernen
Gesellschaften oder zu den Gleichzeitigkeiten des Ungleichzeitigen. Die
Blickrichtung ist ja durchaus verschoben, wenn man von realisierter Welt-
gesellschaft oder von sich zunehmend globalisierenden Nationalstaaten
ausgeht. Fiir Bourdieu ist letzteres anzunehmen, mit einigen Vor- aber
eben auch Nachteilen zur Beobachtung globaler Zusammenhénge, wie noch
deutlich werden wird.

Auch mit Blick auf die Unterscheidung von vormodernen und moder-
nen Gesellschaften macht Bourdieu letztlich keine Annahmen, die er nicht
irgendwie mit seiner eigenen Forschung decken kann. Eine Ausnahme bil-
det hier vielleicht der kleine Text zur Genese des Staates. Fiir die Analysen
der sozialen Welt bleiben allerdings vormoderne Formen, wie sie in der
Kabylei vorzufinden waren, und moderne Formen, wie der franzdsische
Nationalstaat, begriffsbildend. Wenn man in diesem Fall {iberhaupt von
Begriffen sprechen kann, da Bourdieu zunichst keine differenzierungs-
theoretische Unterscheidung wie segmentér versus funktional differenziert
einfiihrt, sondern von der Ausdifferenzierung von Herrschaftsweisen
spricht (vgl. Bourdieu 1987: 222ff.). Wenn man so will, heif3t fiir ihn Ar-
beitsteilung Teilung der Herrschaftsarbeit, und dies wird mit der Theorie
der Kapitalformen zusammengedacht. Als zentrales Charakteristikum zur
Unterscheidung von Gesellschaftsformen steht zu Beginn seiner Arbeiten
tiber die Kabylei auch die Unterscheidung von einer symbolischen und ei-
ner 6konomischen Okonomie.

Gleichermalen indifferent gegeniiber den kanonisierten Problemen der
Differenzierungstheorie ist Bourdieu mit Blick auf das Thema Individuali-
tit und Gesellschaft. Blickt man genau hin, so ist es fiir ihn letztlich kein
Thema, da auf Basis der Habitustheorie vor allem kollektive Dispositionen
und deren Ausdruck in unterschiedlichen Lebensformen in den Blick gera-
ten. Fiir moderne Gesellschaften findet sich dann mit der Klassenstruktur,
aber auch durch eine mogliche milieuspezifische Kleinarbeit dieser Struk-
tur, eine Diversifizierung von Lebensstilen, die homolog zum sozialen
Raum geordnet sind, die aber nicht als individualisierte Lebenslagen oder

14.02.2026, 14:15:42. [del: @]



https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER UND DIFFERENZIERUNG | 305

eine Gesellschaft individualisierter Individuen interpretiert werden, son-
dern eher als habituelle Schicksalsgemeinschaften.

Das Habituskonzept lenkt auch den Blick auf das bei Bourdieu wiede-
rum nicht explizit formulierte Problem der Integration differenzierter Ge-
sellschaften. Fiir Bourdieu scheint dieses Problem gar keines zu sein,
schlieBlich driickt er in Bezug auf symbolische Gewalt am Beispiel der
Mcdinnlichen Herrschaft eher seine Verwunderung dariiber aus, dass soziale
Ordnung sich regelmiBig so ungestort reproduzieren kann und dies trotz
aller wahrnehmbaren und empfundenen Ungerechtigkeiten und Ungleich-
heiten (vgl. Bourdieu 2005a: 7). Als empirische Beobachtung von Desin-
tegration oder Anomie kdnnte man aber vor allem seine frithen Arbeiten
zur Kabylei begreifen. Sein Interesse ist in diesem Fall auf geregelte Im-
provisationen gerichtet, die durch die fehlende Integration von zwei habi-
tualisierten Erwartungsmustern hervorgerufenen werden. Mit Blick auf
ausdifferenzierte moderne Gesellschaften findet sich Vergleichbares nicht,
was unter anderem auch Michel de Certeau zu der Kritik veranlasst hat,
dass Bourdieu die in den frithen Studien beobachteten geregelten Improvi-
sationen aus dem Blick verliert und statt dessen eine scheinbar doch struk-
turalistische Theorie sozialer Reproduktion formuliert, die in einem Habi-
tuskonzept ihren Ausdruck findet, in dem kein Raum fiir subversive Prak-
tiken kultureller Aneignungsprozesse zu finden ist (vgl. de Certeau 1988:
113ft).

Zu guter Letzt findet sich auch kein vergleichbares Konzept sozialen
Wandels, das in irgendeiner Form an evolutionstheoretisches Gedankengut
ankniipft. Wie schon im Kapitel zum Verhiltnis von Geschichte und So-
ziologie deutlich geworden ist, praferiert Bourdieu gegeniiber allzu schnell
verallgemeinernden Theorien sozialen Wandels eine an der nouvelle his-
toire orientierte Strukturgeschichte, die von Einzelfallanalysen zu generel-
len Aussagen vergleichbarer Fille sozialen Wandels gelangen mochte (vgl.
Kap. 3.10). Eine skizzenhafte Umsetzung findet sich zum einen im be-
sprochenen Modell der Genese des Staates, aber auch in der Beobachtung
der Transformationen des Feldes der Macht. Evolutionstheoretische An-
sitze geraten meines Wissens nur als Gegenstand der Kritik in Form mo-
dernisierungstheoretischer Ansitze, wie dem von Lerner, schon friih in den
Studien zur Kabylei in den Blick (vgl. Bourdieu 2000a).

Im Folgenden werde ich nun versuchen, Bourdieus Theorie mit Blick
auf die Problembereiche der differenzierungstheoretischen Perspektive
nicht nur negativ abzugrenzen, sondern auch positiv zu iibersetzen.

14.02.2026, 14:15:42. [del: @]



https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

306 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

6.1 Die Theorie sozialer Felder und das Ganze
der Gesellschaft

Die Einordnung der Konzepte und Ergebnisse der Theorie der sozialen
Felder in den Diskurs der Differenzierungstheorie(n) macht den Arbeits-
und Denkstil Bourdieus besonders deutlich. Dass die einzelnen differen-
zierungstheoretischen Problemfelder nicht gesondert behandelt werden,
verweist auf die Distanz zu ,reiner Theorie‘. Der tiefer liegende Grund da-
fiir scheint mir aber darin zu bestehen, dass die Grenzen von Bourdieus
Begriffen mit ihren im weitesten Sinne empirischen Erprobungen zusam-
menfallen. Woriiber Du empirisch nichts sagen kannst, dariiber musst Du
schweigen, scheint das verborgene Motto zu sein. Dies trifft nun zunéchst
weniger auf gut bestdtigte und auch plausibel zu generalisierende allge-
meine Begriffe seiner Sozialtheorie wie denen des Habitus sowie des so-
zialen Raumes und des Feldes zu, aber doch sehr stark fiir die Konstruk-
tion der modernen Gesellschaft zunichst als Nationalstaat, die zudem be-
stindig in Transformationsprozessen steckt. Das Ausmaf solcher Trans-
formationsprozesse wird fiir Bourdieu anscheinend erst in der Auseinan-
dersetzung mit dem neoliberalistischen Diskurs der globalen Finanzwirt-
schaft deutlich, mit dem er sich in seinen spiten und zumeist intellektuell-
politischen Schriften auseinandersetzt (vgl. Bourdieu 1998n; 2001k).

Ob dies zu einer Revision seiner Grundbegriffe zwingt, wie Rehbein
meint (Rehbein 2006: 231), wird aus den Texten selbst nicht ersichtlich
und erscheint m.E. zunéchst auch nicht zwingend. Zwar verlédsst Bourdieu
mit den intellektuellen Analysen globaler Finanzmérkte und diesen kor-
respondierenden globalen Politiken und internationalen politischen Orga-
nisationen seine fokale Untersuchungsperspektive auf den Nationalstaat,
aber er konstruiert diesen neuen Untersuchungsgegenstand mit den Mitteln
seiner Habitus- und Feldtheorie, die plausibel auch auf internationale so-
ziale Zusammenhinge zu {ibertragen ist. Dass sich auf globaler Ebene kein
dem Feld der Macht Frankreichs vergleichbarer Konkurrenzzusammen-
hang findet, der durch seine spezifischen Kédmpfe auch die Reproduktion
der Teilung der Herrschaftsarbeit besorgt (vgl. Rehbein 2006: 233), son-
dern vielmehr eine symbolisch geeinte Gruppe des neoliberalen Diskurses
in den Blick gerit, scheint mir kein Argument dafiir, dass die allgemeinen
Begriffe der Theorie der Praxis nicht mehr greifen. Sie miissen sich viel-
mehr an einem ,neuen‘ sozialen Phanomen in ihrer Konstruktionsleistung
bewihren. Wenn diese Analysen von etwas zeugen, dann davon, dass sich
auf globaler Ebene noch kein sozialer Zusammenhang herausgebildet hat,
der dem der Nationalstaaten vergleichbar wére. Mehr nicht! Die grund-
begriffliche Anlage der Theorie ist davon nicht beriihrt. Wie diese globale
soziale Welt en détail formiert ist, ist dann eine empirische Frage, die

14.02.2026, 14:15:42. [del: @]



https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER UND DIFFERENZIERUNG | 307

nicht von vornherein in die Begriffe einer allgemeinen Sozial- und Gesell-
schaftstheorie eingehen kann.

Die Analyse der Globalisierung oder mondialisation (vgl. Bohn 2005:
44) konstruiert Bourdieu als (De-)Konstruktion des neoliberalistischen
Diskurses, um daraus dann die politisch notwendige Konstitution einer
europdischen sozialen Bewegung abzuleiten (vgl. Bourdieu 2001k). Fiir
eine europdische soziale Bewegung pladiert Bourdieu, weil er in den histo-
rischen kulturellen Errungenschaften gerade Europas, die mit der Ge-
schichte der sozialen Bewegungen auf dem Weg zu den europiischen So-
zialstaaten verwoben sind, ein kritisches und politisch aktivierbares Poten-
zial gegen den neoliberalistischen Diskurs entdeckt, den er in der US-
amerikanischen Gesellschaftsgeschichte eingebettet und begriindet sieht.
Globalisierung ist Amerikanisierung und Anti-Globalisierung heifit dann
auch Anti-Amerikanisierung, nicht Antiamerikanismus (vgl. Bourdieu
2001k: 27). Vielmehr geht es ihm darum, den Neoliberalismus als ein
symbolisches Produkt zu begreifen, das historisch im Kontext des US-
amerikanischen Staates in dieser Form entstehen und auch durch symboli-
sche Gewalt naturalisiert werden konnte. Drei Merkmale des neoliberalis-
tischen Diskurses bringt Bourdieu mit der soziohistorischen Formation
seines Entstehungskontextes in Verbindung: Die sozialstaatliche Schwi-
che der USA in Relation zu ihrer wirtschaftlichen und politischen Stérke,
die sich auch in der liberalistischen Zurechnung der Verantwortlichkeiten
fuir die eigene soziale Position auf die erfolgreichen oder gescheiterten In-
dividuen spiegelt, die aber auch durch den Riickzug des Staates aus wirt-
schaftlichen Bereichen, die offentliche Giiter betreffen, sowie durch den
Kult des Individuums als Fundament jeder neoliberalistischen Ideologie
charakterisiert ist, korrespondiert mit den Dogmen des neoliberalistischen
Diskurses. Diese beinhalten vor allem die Annahme, dass die Okonomie
eine unabhingige, also autarke Welt sei, die von natiirlichen und univer-
sellen Gesetzen bestimmt werde und auch die Annahmen, dass der Markt
das beste Mittel fiir eine gerechte Verteilung in demokratischen Gesell-
schaften sei, und dass Globalisierung eine Riickfiihrung der Ausgaben fiir
sozialstaatliche Leistungen erfordere (vgl. Bourdieu 2001k: 28f.). Die Auf-
gabe nicht nur der Soziologie als Wissenschaft, sondern auch einer Bewe-
gung eines der Aufkldrung verpflichteten Expertenverbandes, den Bour-
dieu als kollektiven Intellektuellen begreift, der die Bedingungen der Pro-
duktion der von ihm produzierten und verbreiteten kulturellen Giiter selbst
bestimmt (eigene Verlage und Zeitschriften usw.), liegt nun darin, die Ar-
bitraritét des neoliberalistischen Diskurses und seiner Pramissen sowie die
Mechanismen symbolischer Gewalt herauszuarbeiten, die ihn naturalisie-
ren und damit faktisch werden lassen. Diese Aufgabenstellung deckt sich
durchaus mit Bourdieus rein soziologischen Untersuchungen des Feldes
der konomischen Okonomie, da auch in den intellektuellen Schriften der
neoliberalistische Diskurs eben als ein Diskurs und damit als ein kulturel-

14.02.2026, 14:15:42. [del: @]



https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

308 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

les Produkt konstruiert wird, das keineswegs natiirlichen Gesetzen, son-
dern konkretisierbaren und historisch wie kulturell gewachsenen Herr-
schaftsinteressen folgt. Dabei handelt es sich vornehmlich um die Interes-
sen der Anlagegesellschaften sowie um Formen kulturellen Kapitals, die,
vermittelt durch Fachleute, Analytiker und Finanzexperten, in das globale
Feld der Finanzmirkte eingebracht werden (vgl. Bourdieu 2001k: 51f.).
Auch das internationale Feld der Finanzmérkte und das internationale Feld
der politischen Organisationen werden mit den Mitteln der Feldtheorie und
der Habitustheorie gedacht, wenn auch die Formulierungen durch die
Form der Vortrags- und Agitationstexte etwas plakativ geraten. So wenn
Bourdieu beispielsweise formuliert, dass ,,der Staat in zweierlei Gestalt
auftritt: nicht nur in der objektiven Realitit, in einer Gesamtheit von Insti-
tutionen, von Satzungen, Amtern, Ministerien, sondern auch in den Kop-
fen der Menschen* (Bourdieu 1998n: 42). Habitustheoretisch diirfte man
wohl nicht so ohne weiteres auf die Képfe der Menschen rekurrieren und
einen naiv aufkldrerischen Anschein erwecken, aber dennoch setzt Bour-
dieus Pladoyer fiir eine europdische soziale Bewegung an dieser Theorie-
stelle ein, weil die Kultur, die eine solche soziale Bewegung befordern
konnen soll, vor allem habituell bei den Mitgliedern von Staaten ausge-
prégt ist, die einen einigermaflen funktionierenden Sozialstaat gewohnt
sind. Nur wer einmal habitualisierte Erwartungen an sichere und lebens-
lange Arbeit sowie sozialstaatliche Auffangnetze im Falle einer Arbeitslo-
sigkeit habitualisiert hat, kann den Abstand dieser sozialen Errungenschaf-
ten gegeniiber ihrem Abbau erkennen, der in Euphemismen wie Flexibili-
tat und Individualisierung des Arbeitslebens und in ihren Varianten zur
Bezeichnung der Umgestaltung ganzer institutioneller Bereiche wie den
Wissenschaften gekleidet und annehmbar gemacht werden soll.!

An dieser Stelle muss diesen inhaltlichen Problemen nicht weiter
nachgegangen, sondern der Blick erneut auf den hier verhandelten Pro-
blembereich der Einheit der Gesellschaft gelenkt werden. Der kleine Ex-
kurs zu Bourdieus intellektuellen Schriften sollte zundchst deutlich ma-
chen, dass auch Bourdieu sich mit Phdnomenen globaler sozialer Felder
beschiftigt hat und dies auf Basis seiner empirisch am franzgsischen Na-
tionalstaat erprobten Grundbegriffe der allgemeinen Theorie sozialer Pra-
xis. Durch die Forschungsstrategie, an einem Einzelfall ein generalisierba-
res Modell zu entwickeln, hat er die Analysen der sozialen Welt, verstan-
den als Analyse auf der Ebene gesamtgesellschaftlicher Zusammenhénge,
mit nationalstaatlichen Kategorien angeleitet. Die soziale Welt wird dabei
in einer doppelten Differenz konstruiert, die die beiden die moderne

1 Fiir die deutsche Entwicklung denke man nur an den euphemisierenden Be-
griff des Hochschulfreiheitsgesetzes, das einen weiteren Schritt bezeichnet,
Universititen analog zu wirtschaftlichen Organisationen zu strukturieren und
so verstirkt wissenschaftliche Produkte nach Maligabe letztlich auBerwiss-
eschaftlicher Kriterien bewertet.

14.02.2026, 14:15:42. [del: @]



https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER UND DIFFERENZIERUNG | 309

Ideengeschichte des Gesellschaftsbegriffs kennzeichnenden Unterschei-
dungen von Politik und Wirtschaft (Gesellschaft) und Politik (Gesell-
schaft) und Kultur miteinander verkniipft (vgl. Kap. 5.1.2). Diese Kons-
truktion der sozialen Welt auf gesamtgesellschaftlicher Ebene kommt
deutlich in den intellektuellen Artikeln zum Tragen, wenn Bourdieu Glo-
balisierungsprozesse” letztlich auch als ein Auseinandertreten von globaler
Wirtschaft und begleitender (inter-)nationaler Politik auf der einen und na-
tionaler Kultur auf der anderen Seite analysiert. In dieser Form betrifft der
Begriff der sozialen Welt aber zundchst ,nur® das Feld der Macht in seiner
Ausdehnung von Kultur tiber Administration bis hin zur Wirtschaft. Die
soziale Welt im Gesamt, wie sie Bourdieu am Beispiel Frankreichs kons-
truiert, umfasst aber iiber diese professionalisierten Bereiche relativ auto-
nomer sozialer Felder hinaus den sozialen Raum bzw. das soziale Feld
insgesamt. Erinnert man sich daran, dass das Feld der Macht eine theoreti-
sche Weiterentwicklung des Begriffs der herrschenden Klasse ist, wird
deutlich, dass in dieser Fassung die mittleren und unteren Klassen und
damit ein grofer Teil des sozialen Raumes weitgehend ausgeblendet sind.
Und wenn die Akteure der unteren Klassen dennoch thematisiert werden,
dann nur als Leidtragende der globalen Entwicklung. Fiir die Analyse des
sozialen Raumes ist es zudem konstitutiv, die symbolische Ebene der
Klassifikationssysteme (strukturierende Strukturen) zu beriicksichtigen,
mit denen die Akteure alltdglich ihre soziale Welt ausdeuten und vermittelt
durch ihre Habitus zur Reproduktion eben dieser symbolischen Ordnung
und damit auch der objektiven Ordnung (strukturierte Strukturen) beitra-
gen.

Im Rekurs auf die Schiitz’sche Tradition der Sozialphdnomenologie
kann man darin das Wissen in der Alltagswelt erkennen, welches das all-
tagliche Handeln, Denken und Fiihlen begleitet, mit dem feinen Unter-
schied allerdings, dass dieses Wissen im Falle der Theorie von Bourdieu in
weiten Teilen inkorporiert und das heiBt konstitutiv nicht bewusst ist.’
Man koénnte diese Klassifikationssysteme, die Bourdieu als sens commun
oder auf deutsch als gemeinen Menschenverstand bezeichnet, mit Haber-
mas’ Lebensweltbegriff analogisieren, der sich auch aus der phdnomeno-
logischen Tradition von Husserl tiber Schiitz bis Berger/Luckmann speist,

2 Ich meine an dieser Stelle mit Globalisierung lediglich globale Zusammen-
hénge von Wirtschaft und Politik und nicht das, was Bourdieu als ,,Mythos
der Globalisierung™ bezeichnet hat. Letzteres meint die Erkldrung der wirt-
schaftlichen Sachzwinge durch Globalisierung und ist Bestandteil des von
Bourdieu kritisierten neoliberalistischen Diskurses.

3 Unter konstitutiv nicht bewusstem Wissen verstehe ich Dispositionen, die
nicht bewusst gelernt wurden. In etwa die Sensibilitit fiir und das Empfinden
von Diskriminierung, das kaum im klassischen handlungstheoretischen Ver-
stindnis gelernt wurde, demgemél Lernen einem bewussten Ziel folgt, das
dann in den Bereich des Unbewussten herabsinken kann, wenn es Routine
geworden ist (vgl. Bongaerts 2007).

14.02.2026, 14:15:42. [del: @]



https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

310 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

weil Bourdieu darunter einen ,,Fonds von allen geteilten Uberzeugungen
versteht,

,der in den Grenzen des jeweiligen sozialen Universums eine grundlegende
Ubereinstimmung {iber den Sinn der Welt und einen Bestand von (stillschwei-
gend akzeptierten) Gemeinplitzen sichert, die Konfrontationen, Dialog, Konkur-
renz, ja Konflikte iiberhaupt erst erméglichen und unter denen die Klassifizie-
rungsprinzipien wie etwa die grolen, die Wahrnehmung der Welt strukturieren-
den Gegensitze eine Sonderstellung einnehmen® (Bourdieu 2001b: 123f.).

Es geht hier also um die Selbstverstidndlichkeiten einer naiv natiirlichen
Weltsicht, auf die in den Habitus subjektivierten Resultate der iiber ver-
schiedene sozialstrukturelle Mechanismen durchgesetzten symbolischen
Gewalt. Den zentralen Mechanismus der Verbreitung dieser Klassifika-
tionssysteme sicht Bourdieu im Bildungssystem und damit vor allem auf
der nationalstaatlichen, territorial eingegrenzten Ebene (vgl. Bourdieu
2001b: 124). Dieser sens commun ermdglicht letztlich gegeniiber den
hochspezialisierten Akteuren der relativ autonomen sozialen Felder eine
Verstandigung auf allen Ebenen, also vor allem auflerhalb der Felder.

Mit Blick auf eines der zentralen Themen dieser Arbeit, auf die He-
rausarbeitung der Verdrdngungen des Okonomischen durch die Naturali-
sierung einer arbitrdr strukturierten sozialen Welt durch Mechanismen
symbolischer Gewalt, wird deutlich, dass Bourdieu die Grenzen der Ein-
heit einer sozialen Welt oder der Gesellschaft auch eng an die Grenzen der
Verteilung des sens commun bindet. Wenn dies so richtig ist, dann kann
Bourdieu mit Blick auf Entwicklungen, die die Grenzen des Staates trans-
zendieren, keine gesellschaftliche Einheit in Form von Weltgesellschaft
denken. Ahnlich wie bei den meisten im voranstehenden Kapitel diskutier-
ten Ansitzen, die Gesellschaft mehr oder minder explizit an den Staatsbe-
griff kntipfen, muss auch Bourdieu globale Zusammenhinge in Begriffen
von Inter-Nationalitit denken. Zudem miissen neben dem Bildungssystem
andere Mechanismen symbolischer Gewalt in den Blick genommen wer-
den, die in vergleichbarer Weise die Arbitraritit der globalen zunéchst
wirtschaftlichen und politischen Zusammenhénge naturalisieren; und als
naheliegende Kandidaten geraten dafiir die Massenmedien, insbesondere
der politische Journalismus, in den Blick, der die Euphemismen des neoli-
beralistischen Diskurses verbreitet und einiibt (vgl. Bourdieu 1998n: 39).
Des Weiteren sind mit Bourdieu Anschliisse an den Neoinstitutionalismus
zu untersuchen, der gerade die Problematik der Ausdehnung eines moder-
nen Kulturmusters (world polity) zum Thema hat und vor allem politische
Regierungs- und Nichtregierungsorganisationen auf globaler Ebene in den
Blick nimmt und deren Einfliisse wiederum auf Nationalstaaten unter-
sucht; dies erfolgt meist am Beispiel von Entwicklungslandern (vgl. Meyer
2005; Wobbe 2000).

14.02.2026, 14:15:42. [del: @]



https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER UND DIFFERENZIERUNG | 311

Von einem faktischen globalen Zusammenhang einer sozialen Welt,
also von Weltgesellschaft, konnte mit Bourdieu erst gesprochen werden,
wenn ein sens commun auf globaler Ebene auch unterhalb der sozialen
Felder durchgesetzt wire. Fiir Wirtschaft und Politik scheinen wie in ande-
ren, vor allem kulturellen Feldern solcherlei transnationale oder internatio-
nale Zusammenhénge durch die Spezialisierung der von Anfang an auf In-
ternationalisierung ausgerichteten Logiken (illusiones und nomoi) kein
Problem und faktisch realisiert zu sein. Wissenschaft funktioniert seit ih-
rem Beginn transnational, genauso wie auch Kunst; auch wenn auf natio-
naler Ebene Differenzen stark gemacht werden konnen. Als Beispiel kann
Bourdieus Verweis auf die ,,entnationalisierte Internationale der Kultur-
schaffenden® dienen (Bourdieu 2001k: 91).

Von ,Globalisierung® im Sinne des neoliberalistischen Diskurses und
damit verstanden als Sachzwang fiir wirtschaftspolitische Entscheidungen
konnte aber nur dann gesprochen werden, wenn solche Zusammenhénge
auch den empirisch gewonnen Daten entsprechen wiirden und dagegen
fithrt Bourdieu einige Beispiele an. So wenn er darauf hinweist, dass der
europdische Wettbewerb der Arbeitskréfte hauptsichlich ein in Europa er-
zeugtes Problem ist und keineswegs mit auflereuropéischen Entwicklungen
in Zusammenhang gebracht werden muss. Dementsprechend spricht er
auch von dem ,,Mythos der ,Globalisierung‘*“ und man miisste mit ihm
dann mit Blick auf den systemtheoretischen Anspruch, die auf operativer
Ebene global vernetzten Kommunikationen der Funktionssysteme als ein
Erklarungsprinzip fiir regional Entwicklungen in Anschlag zu bringen,
auch von einem ,Mythos der Weltgesellschaft® sprechen (vgl. Bourdieu
1998n: 45). Auch wenn beispielsweise offensichtlich ist, dass ein Staat wie
der Iran, in dem Religion und Recht nicht differenziert sind, sich allein
durch die Orientierung am formalen Recht fiir internationale Rechtskom-
munikationen anschlussfiahig hélt und damit an die funktionale Differen-
zierungen der fithrenden Nationen ankniipft, ist damit nur sehr wenig iiber
die konkrete Genese dieser sozialen Formation ausgesagt. Zudem konnte
immer noch eingewendet werden, dass hier nicht Effekte von Weltgesell-
schaft zu beobachten sind, sondern einfach Sonderentwicklungen eines
allgemeinen Modells der Staatenentstehung, die nicht durch ein solches
Abstraktum wie Weltgesellschaft oder Globalisierung analysiert und noch
weniger erkldrt werden konnen. Das Plddoyer von Bourdieus Seite aus
miisste dann lauten: nicht vorschnell auf abstrakte Erkldrungsprinzipien
auszuweichen, sondern in theoretisch angeleiteten empirisch-historischen
Untersuchungen solche Zusammenhénge auf Dauer erst herauszuarbeiten,
um sie dann theoretisch verallgemeinern zu konnen. Globalisierung und
Weltgesellschaft konnen als Forschungshypothesen dienen und mogli-
cherweise am Ende auch verallgemeinert werden, aber sie konnen nicht
am Beginn der Forschung theoretisch gesetzt werden. Und dies geschieht,
wenn zum Beispiel fiir einen Begriff der Weltgesellschaft als einzig mog-

14.02.2026, 14:15:42. [del: @]



https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

312 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

lichem soziologischen Gesellschaftsbegriff pladiert wird, weil die alterna-
tiven Optionen eines kulturalistischen (Gesellschaft als Kultur) oder eines
politischen (Gesellschaft als Staat) Begriffs, die Soziologie entweder der
Kulturanthropologie oder der Politikwissenschaft opfern wiirden (Stich-
weh 2000: 11). Auch wenn man davon absieht, dass dies wohl kaum ein
wissenschaftliches Argument fiir Begriffsbildung sein kann, weil es sich
doch eher um Fachpolitik zu handeln scheint, bleibt die inhaltliche Gestal-
tung des Gesellschaftsbegriffs, der dann die Weltgesellschaft logisch aus
sich entlassen soll, gleichermaBen wenig iiberzeugend. So geht Stichweh
von Parsons’ Begriff des Sozialsystems hochster Ordnung aus, das durch
Selbstgeniigsamkeit gekennzeichnet ist, und generalisiert fiir diesen Be-
griff, dass Gesellschaft dann ,,alle Strukturen und Prozesse umfasst, ,,an
denen ein Analytiker sozialer Systeme interessiert sein konne™ und die
»eine relativ vollstindige und stabile Entwicklung finden” (Stichweh
2000: 12). Stichweh schliefit daraus dann Jogisch, dass Soziologie es im-
mer mit Weltgesellschaft zu tun hat, wenn sie Gesellschaft thematisiert.
Warum auch immer, mdchte man fragen, da doch das, was an Strukturen
und Prozessen gemeint ist, durchaus offen ist und noch in keiner Weise
weltgesellschaftlich gedacht werden muss. Es konnen schlieBlich immer
noch nebeneinander bestehende Formationen teils staatlicher Institutionen
und teils kultureller Heterogenitéiten konstruiert werden, die durch die
Subsumption unter einen Gesellschaftsbegriffs nicht unbedingt verstandli-
cher werden. Und die Zielsetzung der Theorie der Weltgesellschaft ist bei
Stichweh explizit die Erkldrung von Inhomogenititen durch eine global als
faktisch etabliert angenommene Ordnungsebene (vgl. Stichweh 2000: 14).

Bourdieu hingegen konstruiert internationale Zusammenhénge durch
die Verkniipfung einer Vielzahl von lokalen sozialen Ordnungen, so wenn
er die globale Wirtschaft als ,,Gesamtheit weltweiter Einzelfelder defi-
niert, ,,die jeweils eine eigene ,industry‘ aufweisen, eine Gesamtheit von
Unternehmen, die beziiglich der Produktion und Vermarktung einer ho-
mogenen Kategorie von Produkten miteinander konkurrieren* (Bourdieu
2001k: 110). Deutlich wird an dieser Definition, dass Bourdieu hier nicht
auf nationalstaatliche Kategorien zuriickgreift, sondern auf Produktkatego-
rien und dabei annimmt, dass sich weltweit verteilt unterschiedliche Indus-
trien finden, die nicht mit Staaten zusammenfallen. Auch mit Blick auf den
Neoliberalismus geht er ja davon aus, dass nicht die USA, sondern be-
stimmte Anlagefirmen die Akteure der globalen Finanzmirkte sind. Es
scheinen sich also an dieser Stelle tatsdchlich bei Bourdieu zwei Optionen
zu finden: Zum einen findet sich der nationalstaatliche Begriff, der vor al-
lem auf Kultur in Form eines iiber ein territorial abgrenzbares Bildungs-
system verbreiteten sens commun abstellt und zum anderen finden sich die
relativ autonomen sozialen Felder, die globale Zusammenhinge ausbilden
konnen und dabei nicht auf die nationalen kulturellen Eigenheiten be-
schriankt und angewiesen bleiben, auch wenn Bourdieu durchaus von den

14.02.2026, 14:15:42. [del: @]



https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER UND DIFFERENZIERUNG | 313

nationalen Traditionen in Wissenschaft, Kunst, Politik und Wirtschaft aus-
geht. Dies ist eine Pramisse, die wohl mit der Idee verbunden werden
kann, dass erst die Genese einzelner Staaten eine Monopolisierung der
verschiedenen Kapitalformen in der Art und Weise erméglicht, dass sich
daran anschlieend Differenzierungsprozesse der relativ autonomen Felder
anschlieffen konnen. In anderer Nomenklatur gesprochen: Funktionale Dif-
ferenzierung korreliert mit der Genese moderner Nationalstaaten (vgl.
Hahn 1993: 194ff.). Damit bleibt aber das Problem der strukturhomologen
Justierung der Produktions- und Konsumtionsfelder bestehen, wie noch-
mals in Bezug auf den Problembereich der Integration deutlich werden
wird.

6.2 Die Theorie sozialer Felder und
moderne versus vormoderne Gesellschaften

Die Unterscheidung von modernen und vormodernen Gesellschaften leitet
Bourdieus Soziologie gleichermaflen an wie die vorangehend besproche-
nen Theorien gesellschaftlicher Differenzierung. Auch fiir diesen Pro-
blembereich ist auffillig, dass tiber die von Bourdieu empirisch oder histo-
risch erforschten Differenzierungsformen hinaus keine ausgearbeiteten
Konzepte vorliegen: Die gesellschaftlichen Formationen der kabylischen
Gesellschaft mit ihrer symbolischen Okonomie und die Formation der mo-
dernen, franzésischen Gesellschaft mit ihrer skonomischen Okonomie ori-
entieren die Unterscheidung von vormodern und modern. Eine Ausnahme
findet sich lediglich in der Untersuchung des dynastischen Staates (vgl.
Kap. 4.1), der aber ausschlieBlich als eine Ubergangsphase zur modernen,
ausdifferenzierten sozialen Welt in den Blick gerit. In dieser Hinsicht geht
Bourdieu anscheinend bewusst nicht iiber Durkheims klassische Theorie
zur sozialen Arbeitsteilung hinaus:

,,Das Aufkommen des Feldes der Macht ist eng verbunden mit dem Aufkommen
einer Vielzahl relativ autonomer Felder, also mit einer Differenzierung der sozia-
len Welt [...]. Dieser ProzeB ist bereits von Durkheim analysiert worden, der in
der Nachfolge Spencers, fiir den sich Welt ,vom Homogenen zum Heterogenen*
bewegt, dem ,unitarischen Vitalismus‘ Bergsons die Entwicklung entgegensetzt,
die vom ,primitiven Zustand der Gemeinschaft’, in dem die ,verschiedenen
Funktionen® bereits vorhanden sind, sich aber ,in einem Zustand der Konfusion®
befinden [...], der zur ,allmdhlichen Abtrennung all dieser verschiedenen und
gleichwohl urspriinglich miteinander verwechselten Funktionen® fiihrt [...]*
(Bourdieu 2004n: 321).

Im Unterschied zu Durkheim konstruiert und erklart Bourdieu den Diffe-
renzierungsprozess vor dem Hintergrund seiner Theorie der verschiedenen
Kapitalformen durch die Umstellung der Herrschaftsweisen (vgl. Bourdieu

14.02.2026, 14:15:42. [del: @]



https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

314 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

1987: 222ff. und Kap. 3.6). Der Begriff der ,Herrschaftsweise* wird durch
die jeweilige Kapitalform definiert, die zu einer historischen Zeit innerhalb
einer sozialen Welt dominant ist. In vormodernen Gesellschaften wie der
Kabylei, die Bourdieu nach dem Muster eines totalen sozialen Phinomens
(vgl. Kap. 3.6) denkt, ist symbolisches Kapitals und eine daraus resultie-
rende symbolische Okonomie dominant, die die gesamte Praxis innerhalb
dieser sozialen Welt verwandtschaftsdhnlich durch Verpflichtungen auf
Treue, Ehre, Gabe, Schuld, Dankbarkeit, Gastfreundschaft usw. organisiert
(vgl. Bourdieu 1987: 232 und Kap. 2.1). Herrschaftsverhiltnisse werden
durch euphemisierende Umdeutungen des asymmetrischen Verhéltnisses
zwischen zwei Akteuren systematisch verkannt.* In der Kabylei konnte
Bourdieu die Differenz zwischen der symbolischen Okonomie (vorkapita-
listisch) und der modernen, 6konomischen Okonomie (kapitalistisch) vor
allem daran beobachten, dass in der symbolischen Okonomie die Verfol-
gung von Eigennutz und die damit verbundenen Zweck-Mittel-Kalkula-
tionen tabuisiert waren, wihrend beide in kapitalistischen Gesellschaften
geradezu als idealtypischer Handlungsmodus erscheinen (vgl. Bourdieu
2000a).

Wenn Bourdieu diese beiden grundlegenden Okonomien zur Kons-
truktion vormoderner und moderner sozialer Welten verwendet, so heif3t
das fiir ihn nicht, dass die symbolische Okonomie durch die Skonomische
komplett ab- und aufgelost wird — dies kann an der Extension des Feldes
der Macht beobachtet werden (vgl. Kap. 4). Beide Herrschaftsweisen dif-
ferenzieren sich vielmehr voneinander und konstituieren dann durch ihre
Verhiltnisse zueinander die Struktur der modernen sozialen Welt. Wie
Bourdieu in den Meditationen schreibt, steht die Ausdifferenzierung und
damit die Autonomisierung des 6konomischen Feldes dabei am Endpunkt
des Prozesses einer grofien Verdringung (vgl. Bourdieu 2001b: 28ff. und
Kap. 7). Zuvor oder doch zumindest zeitgleich diversifizieren sich unter-
schiedliche Formen kulturellen und symbolischen Kapitals, die die Auto-
nomisierung der verschiedenen kulturellen (Religion, Wissenschaft,
Kunst) und vor allem der administrativen Felder des Rechts und der Politik
ermdglichen. Bourdieu geht in seinem Modell der Genese des Staates
schlieBlich davon aus, dass die staatliche Konzentration des konomischen
und verschiedener Arten symbolischen Kapitals die Moglichkeitsbedin-

4 ,Damit er nicht verlor, was hdufig sein ganzer Nutzen aus der Bezichung
war, d.h. fiir viele Grundherrn, die kaum vermogender als ihre khammes und
durchaus interessiert waren, ihren Boden selber zu bestellen, seinen Status
als Herr und Meister (oder Nicht-kahmmes), mufite dem Verpédchter daran
gelegen sein, die Tugenden seines Rangs zu demonstrieren, indem er in der
,0konomischen‘ Beziechung jede andere Gewihr auBler der von der Ehre ge-
botenen Treue ausschlol und den khammes wie einen Partner behandelte,
der seinerseits nur zu gern bereit war, im stillschweigenden Einverstindnis
mit der gesamten Gruppe auf diese Fiktion einzugehen, die zwar eigenniitzig
war, ihm aber eine ehrenvolle Vorstellung seiner Lage gestattete. (Bourdieu
1987: 233)

14.02.2026, 14:15:42. [del: @]



https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER UND DIFFERENZIERUNG | 315

gung fiir die Entstehung der modernen Gesellschaft ist (vgl. Kap. 4.1). Die
Differenzierung von kulturellem und okonomischem Kapital sowie die
Diversifizierung des symbolischen Kapitals, die beide notig sind, damit
moderne Gesellschaft sich konstituieren kann, setzen fiir Bourdieu voraus,
dass Mechanismen oder Techniken entstehen, die es moglich machen, dass
kulturelles Kapital objektiviert und dadurch erst dauerhaft akkumuliert
werden kann:

,»Alles 146t die Vermutung zu, da3 die Akkumulation ,6konomischen Kapitals
nach Georges Duby im Feudalismus erst dann moglich wird, wenn sich die M6g-
lichkeit er6ffnet, die Reproduktion des symbolischen Kapitals dauerhaft und zu
geringsten Kosten zu gewdhrleisten und den eigentlich politischen Krieg um
Rang, Auszeichnung, Uberlegenheit mit anderen, ,sparsameren Mitteln weiter-
zufiihren.* (Bourdieu 1987: 240f.)

Die gesteigerte Effizienz der Akkumulation kulturellen und symbolischen
Kapitals wird durch Kulturtechniken wie Schrift und in der Folge vor al-
lem durch Institutionen erreicht, die dem betreffenden Akteur langfristig
das Erkennen und Anerkennen seiner sozialen Position sichern. Die Erfin-
dung der Schrift ist die zentrale Kulturtechnik, die die Akkumulation kul-
turellen Kapitals in seiner objektiven Form erméglicht; und ein sich insti-
tutionalisierendes Schul- oder Bildungswesen, das in der Lage ist, das ob-
jektivierte kulturelle Kapital bei beliebigen sozialen Akteuren regelmaBig
erneut zu aktualisieren und letztlich in Form von Titeln sichtbar zu ma-
chen, ermoglicht die Loslosung der Akteure aus einer repetetiven Praxis
der korpergebunden Einprigung der sozialen Wissensbestinde.’

Die Umstellung der Herrschaftsweise ist mit Bourdieu also im Ver-
bund mit solchen Institutionen zu denken, die innerhalb der sozialen Welt
davon entlasten, die entsprechenden Praktiken, die das symbolische Kapi-
tal des jeweiligen Akteurs demonstrieren, geradezu in jeder sozialen Situa-
tion zu reproduzieren (vgl. Bourdieu 1987: 239). Die Einsparung ist dabei
auf die aufwendige Arbeit der Sicherung sozialer Beziehungen bezogen,
die in verwandtschaftsdhnlich organisierten gesellschaftlichen Formatio-
nen wie der Kabylei notig ist. Institutionen, die symbolisches (z.B. Titel)
und auch materielles Kapital (z.B. Eigentumsrechte) fiir den sozialen Ak-
teur garantieren, objektivieren und legitimieren zugleich soziale Ungleich-

5 ,.Gesellschaften, die keine Schrift haben, mit der die aus der Vergangenheit
ererbten Kulturgiiter in objektivierter Form akkumuliert und aufbewahrt
werden konnen, und kein Schulsystem, welches die Subjekte mit den Féhig-
keiten und Dispositionen ausstattet, die fiir die erneute symbolische Aneig-
nung unerldBlich sind, konnen ihr Kulturerbe nur in einverleibtem Zustand
bewahren. [...]: indem sie Kulturgiiter von der Person 16st, ermoglicht die
Schrift das Uberwinden anthropologischer Grenzen — besonders des Einzel-
gedéchtnisses — und hebt die Zwinge auf, die von Merkhilfen wie der Dicht-
kunst gesetzt werden, der bevorzugten Bewahrtechnik in Gesellschaften oh-
ne Schrift.” (Bourdieu 1987: 227)

14.02.2026, 14:15:42. [del: @]



https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

316 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

heits- und Abhéngigkeitsverhiltnisse, so dass die Akteure die euphemisie-
rende Arbeit der Umdeutung ihrer sozialen Beziehung unterlassen kénnen,
die Bourdieu am Beispiel des khammes beschrieben hat. Am Ende eines
solchen Entwicklungsprozesses der Institutionalisierung von symboli-
schem und 6konomischem Kapital stehen dann eine Vielzahl relativ auto-
nomer sozialer Felder, die im Feld der Macht miteinander verbunden sind:

»Paradoxerweise bewirkt gerade das Vorhandensein relativ autonomer Felder,
die nach strengen Mechanismen funktionieren und den Handlungssubjekten ihre
Notwendigkeit aufzwingen konnen, daf3 die Besitzer der Mittel zur Beherrschung
dieser Mechanismen und zur Aneignung der durch ihr Funktionieren erzeugten
materiellen und symbolischen Gewinne sich ersparen kénnen, unmittelbar und
ausdriicklich auf die Herrschaft iber Menschen gerichtete Strategien anzuwen-
den. Es handelt sich hier durchaus um eine Einsparung, weil die Strategien, mit
denen dauerhafte Abhidngigkeitsverhéltnisse zwischen Menschen erzeugt und
aufrechterhalten werden sollen, wie bereits bemerkt, dulerst aufwendig sind,
wodurch das Mittel den Zweck aufzehrt und Handlungen, die zur Erhaltung der
Macht nétig sind, zu ihrer Schwichung beitragen.” (Bourdieu 1987: 239f.)

Die Umstellung der Herrschaftsweisen von einer vormodernen Okonomie
zu den modernen Okonomien sozialer Praxis bedeutet dann auch das He-
rauslosen der Reproduktion und Transformation der sozialen Welt aus In-
teraktionssituationen. Damit liegt Bourdieu auf einer Linie mit nahezu al-
len der zuvor besprochenen Differenzierungstheorien, die, wie Alexander
formuliert hat, den Prozess sozialer Differenzierung als einen Prozess der
Entfamiliarisierung (vgl. Alexander 1993: 95) konstruieren. Nur dass
Bourdieu bis auf die entwicklungslogisch angelegten Analysen zum dy-
nastischen Staat keine Zwischenstufen zwischen seinen Konzeptionen ei-
ner segmentdren und einer arbeitsteiligen Gesellschaft systematisch er-
arbeitet hat. Bei Parsons finden sich neben segmentidren und funktional
differenzierten Gesellschaften zudem noch ,geschichtete Hochkulturen®
mitsamt biirokratischen Herrschaftsformen; bei Habermas ,hierarchisierte
Stammesgesellschaften® und ,politisch stratifizierte Gesellschaften‘; bei
Giddens zudem die ,klassengegliederten Gesellschaften® und bei Luhmann
primér nach ,Zentrum und Peripherie® wie auch nach ,strata‘ differenzierte
Gesellschaften (vgl. Kap. 5.1.3).

Auch wenn Bourdieu mit Blick auf dieses Problemfeld im Vergleich
zu den genannten Theorieoptionen weniger Gesellschaftsformationen sys-
tematisch unterscheidet, so kann man doch sehen, dass die Konstruktions-
weise der verschiedenen sozialen Welten durchaus vergleichbar ist. Dies
ist zumindest so, wenn man die mit politischen Kategorien gewonnenen
und letztlich staatlich konturierten Gesellschaftsbegriffe von Parsons, Ha-
bermas und Giddens zum Vergleich nimmt. Luhmanns Gesellschaftsbe-
griff bildet insofern eine Ausnahme, als sein Konstruktionskriterium der
Gleichheit oder Ungleichheit der Verhiltnisse von Teilsystemen zueinan-

14.02.2026, 14:15:42. [del: @]



https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER UND DIFFERENZIERUNG | 317

der deutlich formaler erscheint und nicht notwendig mit Blick auf Herr-
schaftsverhdltnisse politisch zugespitzt ist. Die inhaltlichen Bestimmungen
der vormodernen Differenzierungsformen zielen zwar auch bei Luhmann
auf Formen von Herrschaftsverhidltnissen, sobald Ungleichheitsbeziehun-
gen der Teilsysteme dominant sind (Zentrum/Peripherie und Stratifika-
tion), aber fiir die moderne Gesellschaft geht er von einem (zumindest ana-
lytischen) symmetrischen Nebeneinander der ausdifferenzierten Funk-
tionssysteme aus (vgl. dazu und fiir das Folgende Kap. 5.1.3). Parsons, der
Schichtung, dauerhafte Herrschaftsstrukturen, kulturelle Legitimierung,
Biirokratisierung und Amtsautoritét, Geld, formales Recht und ,demokrati-
sche Assoziation‘ ins Zentrum seiner Theorie der Genese funktional diffe-
renzierter Gesellschaft stellt, konstruiert moderne Gesellschaften vor allem
entlang der Unterscheidung von Staat (Herrschaft, Politik, Recht,) und
Wirtschaft sowie Staat und Kultur (legitimierende Werte; Treuhand); dhn-
liche Kriterien verwendet Habermas, wenn er verschiedene Gesellschafts-
formationen durch unterschiedliche Organisationsprinzipien definiert, die
Macht- (Hierarchie) und Tauschbeziehungen regeln und die in den kultu-
rellen Ressourcen der Lebenswelt verankert sind; und auch Giddens ge-
winnt im Rahmen seiner Theorie verschiedene Gesellschaftsformationen
durch Strukturprinzipien, die zunéchst territorial begrenzt eine normative
Ordnung und affektive Bindung herstellen und die in klassengegliederten
und kapitalistischen Gesellschaften weitgehend staatlich reguliert sind.

Die Begriffe und Konzepte der Theorien von Bourdieu, Giddens, Ha-
bermas und Parsons (und auch Luhmann) sind zwar unterschiedlich, der
Zugriff auf vormoderne und moderne Gesellschaften erscheint aber doch
sehr dhnlich. Soweit liegen Annahmen von Organisationsprinzipien, Struk-
turprinzipien und Herrschaftsweisen nicht auseinander, wenn sie vor allem
politische, kulturelle und wirtschaftliche Institutionen in den Blick riicken,
um Gesellschaftsformationen zu unterscheiden; und dies geschieht vor al-
lem mit dem Ziel, die Besonderheit der modernen Gesellschaft(en) kon-
trastiv herauszuarbeiten.

Die eingangs dieses Kapitels nochmals formulierte Vermutung, dass
Bourdieu seine Begriffe nur soweit entwickelt hat, wie sie fiir seine kon-
kreten Forschungen notwendig waren, konnte gerade bei solchen Konzep-
ten Zweifel an deren Generalisierbarkeit aufkommen lassen, die historisch
einmalige Phdnomene konstruieren. Mit Blick darauf, dass er seine Theo-
rie fast ausschlieBlich am Beispiel der franzosischen Gegenwartsgesell-
schaft (und der Kabylei) entwickelt hat, hat sich Bourdieu dieses Problem
selbst gestellt (vgl. Bourdieu 1998b: 28). Es geht ihm dabei vor allem um
den Nachweis, dass sein Modell des sozialen Raumes, wie er es in den
Feinen Unterschieden formuliert hat, ein universelles Modell ist, das auch
auf historische Variationen der modernen Gesellschaftsform tibertragen
werden kann. Es geht in diesem Fall um moderne, also differenzierte, aber
nicht kapitalistische Gesellschaften wie jene der ehemaligen UDSSR oder

14.02.2026, 14:15:42. [del: @]



https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

318 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

der DDR. Bourdieu variiert sein Modell des sozialen Raumes tentativ am
Beispiel der DDR. Er geht dabei davon aus, dass die Struktur sozialer Un-
gleichheit auch in der ehemaligen DDR zu finden war, nur dass die Kapi-
talform, die iiber eine gehobene Position im sozialen Raum entschieden
hat, eine andere als die 6konomische gewesen ist. Er sucht gleichsam nach
einem funktionalen Aquivalent fiir die Dominanz Skonomischen Kapitals
in einer Gesellschaft, in der es offiziell kein Privateigentum (an Produk-
tionsmitteln) geben kann:

,Daher ist von der Hypothese auszugehen, daf3 es ein anderes Unterscheidungs-
prinzip gibt, eine andere Kapitalsorte, deren Ungleichverteilung der Ursprung
der insbesondere beim Konsum und bei den Lebensstilen festzustellenden Unter-
schiede ist. Real denke ich hier an das, was man das politische Kapital nennen
kann und was seinen Besitzern eine Art privater Aneignung von 6ffentlichen Gii-
tern und Dienstleistungen (Wohnungen, Autos, Krankenh#user, Schulen usw.)
sichert.” (Bourdieu 1998b: 30)

Empirisch ist dann die besondere Ausformung des politischen Kapitals
beispielsweise als ,politisches Kapital sowjetischen Typs‘ (vgl. Bourdieu
1998b: 31) zu bestimmen, um die Differenz zu kapitalistisch und demokra-
tisch verfassten modernen Gesellschaften genauer herauszuarbeiten. Wie
dies dann im Einzelfall auch aussehen mag, so ist an diesem kurzen Bei-
spiel doch ersichtlich, dass Bourdieu sein Modell des sozialen Raumes,
unter der Voraussetzung weiterer Detailarbeit, fiir sozialistische Gesell-
schaftformen generalisieren kann. Die Ubertragung auf das allgemeinere
Modell der Herrschaftsweisen kann daran gleichermaflen plausibilisiert
werden: Da es nach MaBigabe der Theorie der Praxis im Prinzip so viele
Herrschaftsweisen gibt, wie es relativ autonome soziale Felder und gesam-
te soziale Welten gibt, ist eine weitere Ausarbeitung der Theorie mit Blick
auf historisch beobachtbare gesellschaftliche Formationen darauf zu orien-
tieren, das je dominante Unterscheidungsprinzip als Herrschaftsweise in
differenzierten und geschichteten Gesellschaften durch Variation der
schon erforschten Einzelfélle herauszuarbeiten.

6.3 Die Theorie sozialer Felder und das Problem
von ,Differenzierung und Integration’

Wenn Bourdieus Theorie mit Blick auf den differenzierungstheoretischen
Problembereich von Differenzierung und Integration befragt wird, riickt
die Differenz von sozialen Feldern und des kulturellen sens commun ver-
starkt in den Blick, da sie die Homologie der Strukturen von Produktions-
und Konsumtionsfeld auf globaler Ebene problematisch werden lasst (vgl.
Kap. 6.1). Zunichst scheint Integration fiir Bourdieu iiberhaupt kein Pro-
blem zu sein. Die Blickrichtung, die Bourdieu durch seine zentrale Frage

14.02.2026, 14:15:42. [del: @]



https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER UND DIFFERENZIERUNG | 319

nach den Mechanismen symbolischer Gewalt als Fluchtpunkt hat, konzen-
triert sich geradezu auf das entgegengesetzte Problem: Nicht ein zu wenig
an Integration durch Differenzierung, sondern die iiberraschend gut gelun-
gene Integration der Akteure in ihre sozialen Felder bringt Bourdieu zum
Staunen (vgl. Bourdieu 2005a: 7). Auch hier scheinen Probleme und Be-
griffe auf die in seiner Forschung auftretenden Probleme beschrankt zu
sein, und offenbar sind Integrationsprobleme im differenzierungstheoreti-
schen Verstdndnis im Falle der franzosischen Einzelfallanalyse nicht be-
obachtet worden. Bourdieu geht schlieBlich auch von Kampf als grundle-
gendem Modus sozialer Prozesse aus (vgl. Wacquant 2003a: 64f.) und
kann so von vornherein auch nicht fehlenden Konsens als Integrationspro-
blem begreifen, genausowenig wie Konsens als Gegenbegriff zu Konflikt
auftaucht, sondern diesen fundiert. So sind es ja gerade im Fall der Feld-
analysen die Anerkennung der nomoi und die Inkorporation der illusiones,
die Konflikte erst ermoglichen. Noch der offensichtlichste Kampf er-
scheint so als Ausdruck von Komplizenschaft und diese Komplizenschaft
wird durch aufeinander abgestimmte Habitus erklért, die den objektiven
Strukturen des sozialen Feldes, aber auch des sozialen Raumes homolog
sind.

Genau dieses Theoriestiick, das die Homologie und Feinjustierung
subjektiver Habitus mit den objektiven Strukturen der sozialen Welt be-
hauptet, hat Bourdieu zunéchst und vor allem auch in der deutschen Re-
zeption den Vorwurf eingebracht, Wandel nicht denken zu koénnen (vgl.
Eder 1989). Erst mit der Zeit ist dann deutlich geworden, dass nicht Re-
produktion, sondern Kampf der Modus ist, mit dem Bourdieu soziale Pro-
zesse konstruiert und das damit auch Verdnderung und Dynamik konstitu-
tiv in die Grundlagen der theoretischen Konzepte eingelassen sind (vgl.
Wacquant 2003a). Solange jedoch die objektiven sozialen Strukturen keine
grundlegenden Verdnderungen erfahren, solange bleiben die Transforma-
tionen schleichend und im Rahmen der gegebenen Strukturen.

Was aber nun Integration betrifft, so ist das Habituskonzept das domi-
nante Erkldrungsprinzip. Die Funktionsweise des Habitus ist Bourdieu ja
schon friih in seinen Studien zur Kabylei deutlich geworden, in denen er
gerade zu Beginn seiner Theoriearbeit den Habitusbegriff am Beispiel ei-
ner Situation der Desintegration gewinnt. Das Aufeinandertreffen zweier
unterschiedlicher Erwartungszusammenhinge, einer kapitalistischen Oko-
nomie einerseits und der symbolischen Okonomie der Kabylen anderer-
seits, war schlieBlich am besten an den Problemen und Abweichungen zu
beobachten, die die Kabylen bei dem Versuch produzierten, sich mit Blick
auf die vollig neuen objektiven Strukturen der kapitalistischen Okonomie
zu verhalten. Die Umstellung auf eine Logik der Praxis, die egoistische
Nutzenkalkiile belohnt, gelingt vor dem Hintergrund einer symbolischen
Okonomie nicht oder nur schwerlich, in der genau eine solche Handlungs-
orientierung tabuisiert ist. Entweder werden komplett unpassende subjekti-

14.02.2026, 14:15:42. [del: @]



https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

320 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

ve Erwartungen mit Blick auf die objektiven Mdglichkeiten produziert
oder es werden sehr eigentiimliche Aneignungen der neuen Ordnung in
Formen hervorgebracht, die Bourdieu durch die gegebenen Habitus als ge-
regelte Improvisationen begreift (vgl. Bourdieu 2000a). Letztlich kommt
aber immer der primdre Habitus zum Ausdruck.

Der Habitus scheint nun der Integrationsmodus auf allen Ebenen der
sozialen Welt zu sein, sowohl auf der Ebene alltagsweltlicher als auch auf
der Ebene feldspezifischer sozialer Praxis. Im zweiten Fall werden jedoch
weitere habituelle Pragungen, die in der Sozialisation in Feldern vermittelt
werden, erforderlich. Hier greifen alle Analysen der Initiationsriten, Ritua-
le usw. als Mechanismen einer sekundéren Sozialisation in professionali-
sierte soziale Felder, die, dhnlich wie die Mechanismen der priméren So-
zialisation innerhalb der Familie, vor allem auch eine affektive Bindung an
die objektiven Strukturen herstellen miissen (vgl. Kap. 3.9). Bourdieu ar-
beitet diesen Punkt nicht wirklich aus, weist aber die Richtung, in der er es
tun wiirde, wenn er in den Meditationen die feldspezifische illusio als
Umwandlung der libidindsen Besetzung des familidren Raumes beschreibt
und mit Blick auf psychonanalytische Theorien der Objektbeziehungen
fragt, wie die urspriinglich narzisstische Organisation der Libido auf ande-
re Individuen und damit auf die Welt der Objektbeziechungen tibertragen
wird (vgl. Bourdieu 2001b: 212; Kap. 3.9).

In dieser Fassung bezieht sich im Rahmen der Theorie der Felder die
habituelle Integration ausschlieBlich auf den internen Zusammenhang der
je feldspezifischen Praxis sowie die Integration der Akteure in ihre jewei-
ligen Praxisfelder. Der Zusammenhang der differenzierten Felder ist damit
nicht berticksichtigt.

Wenn man in diese Richtung fragt, wird man spitestens mit Blick auf
globale Zusammenhidnge etwas im Stich gelassen, da bis zur Untersuchung
des Staatsadels letztlich das Feld der Macht auch den Zusammenhang der
Felder konstruiert und dies in der Weise, dass weitgehend durch Recht und
Politik vermittelte Kdmpfe zwischen den unterschiedlichen Kapitalformen
stattfinden. Die Integrationsleistung fiir Beziehungen zwischen Feldern
miisste dann durch die formal legitimierten Verfahren rechtlicher und poli-
tischer Institutionen geleistet werden, die zwar den Interessen der herr-
schenden Herrschenden entsprechend Rahmenbedingungen erzeugen, dies
aber in der Brechung durch die ihnen je spezifische Feldlogik. Am Globa-
lisierungsdiskurs kann dies schnell plausibel gemacht werden, wenn man
bedenkt, dass politische Entscheidungen sich an den scheinbaren wirt-
schaftlichen Sachzwéngen wie zum Beispiel der Standortfrage orientieren.
Dies wire aber dann doch fiir eine Theorie, die Kampf ins Zentrum stellt
und gerade mit Blick auf das politische Feld betont, dass dieses mit ande-
ren, vor allem wissenschaftlichen Feldern der Produktion von Weltsichten
in Konkurrenz steht, zu konsensuell gedacht. Eine Integration in Form von
Politik und Recht scheint mir deshalb bei Bourdieu nicht vorzuliegen, ge-

14.02.2026, 14:15:42. [del: @]



https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER UND DIFFERENZIERUNG | 321

nausowenig wie ein iibergeordneter Wertkonsens, der irgendwie einheit-
lich représentierbar wire, wie im Rahmen der Theorien von Parsons und
Miinch angenommen wird. Auch wenn eine solche Annahme etwas
schwicher im Sinne einer erzielbaren Form von abstrakter Solidaritét for-
muliert wird, wobei an , kommunikative Offentlichkeit, ,,Biirgergesell-
schaft oder ,.kosmopolisierter Zivilgesellschaft“ gedacht werden kann
(vgl. Renn 2006: 137).

Am besten ist Bourdieus Ansatz mit Blick auf die Relationen zwischen
den Feldern in der Ndhe von Luhmanns Reformulierung des Integrations-
begriffs zu platzieren. Integration bezeichnet im Rahmen der Systemtheo-
rie ja wechselseitige Beschridnkung der Freiheitsgrade von Funktionssys-
temen durch andere Funktionssysteme (vgl. Kap. 5.1.4). Und genau eine
solche Logik findet sich auch bei Bourdieu, wenn er fiir soziale Felder an-
nimmt, dass sie in sozialen Kdmpfen ihre je eigene Kapitalform relational
zu den anderen aufwerten wollen. Auch wenn Politik und Recht mit Blick
auf die Regulierung solcher Kémpfe eine exponierte Stellung zukommt, so
sind sie aber dennoch nicht als die integrativen Instanzen misszuverstehen.
Sie sind eher Mittel und zugleich Akteure in der Konkurrenz im Rahmen
des Feldes der Macht. Dass dabei nicht die Wirtschaft die herrschende Po-
sition einnehmen muss und die Kdmpfe durchaus andere Resultate haben
konnen, hat Bourdieu in seiner kurzen Skizze zur Konstruktion realsozia-
listischer Staaten aufgezeigt, in denen eben nicht wirtschaftliches Kapital,
sondern vor allem eine besondere Ausprigung politischen Kapitals domi-
nant ist und den Einsatz sowie die Akkumulationsbedingungen fiir andere
Kapitalformen mitbestimmt (nicht determiniert!) (vgl. Bourdieu 1998b:
28ff. und Kap. 6.2). Hierbei handelt es sich gleichsam um einen sich au-
tomatisch einspielenden Integrationsmodus, der aber doch letztlich auf ei-
ne Abhéngigkeit der differenzierten Felder voneinander hinweist. Eine
Denkfigur, die Bourdieu nicht explizit ausfiihrt, aber doch von Durkheim
her kennt und iibernimmt. Diese Abhingigkeiten miissen dann allerdings
nicht zu einem Funktionalismusverdacht fithren, da bei Bourdieu lediglich
in den frithen Schriften zum religiosen Feld ein expliziter Funktionsbezug
auf gesamtgesellschaftliche Zusammenhinge zu finden ist, wenn er dort
den Legitimationseffekt von Heilsbotschaften als Bedingung der soziolo-
gischen Analyse von Religion benennt (vgl. Bourdieu 2000: 70). Mit Blick
auf Bourdieus Analysen lassen sich die wechselseitigen Beziige der sozia-
len Felder als Leistungsbeziehungen denken, wie Schwinn dies im An-
schluss an Luhmann bezeichnet. Bourdieu geht aber an dieser Stelle wei-
ter, wenn er davon spricht, dass Anspriiche, die von anderen Felder erho-
ben werden, zunichst in die Logik des Feldes zibersetzt werden miissen
und dass die Autonomie eines Feldes daran zu messen ist, wie stark dieser
Ubersetzungseffekt in Form einer Brechung (auch: Brechungseffekt) ist

14.02.2026, 14:15:42. [del: @]



https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

322 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

(vgl. Bourdieu 19980: 19; 1999: 351).° So miissen beispiclsweise politi-
sche Anforderungen an das wissenschaftliche Feld in die Logik der Wis-
senschaft, in diesem Fall vor allem in die relational geringer autonomisier-
ten geistes- und sozialwissenschaftlichen Disziplinen iibersetzt werden,
und umgekehrt gerdt wissenschaftliches Wissen in eine eigenlogische
Form der Politik, wenn Theorien in politische Programme oder in Ent-
scheidungen Eingang finden (vgl. Bourdieu 19980: 19f.).

Aber in welcher Hinsicht 14sst einen Bourdieus Theorie nun mit Blick
auf globale Zusammenhinge und die Integrationsproblematik im Stich,
wie ich zuvor behauptet habe? Im Vergleich zu den anderen besprochenen
Theorien gesellschaftlicher Differenzierung fehlt Bourdieu augenfillig ein
Aquivalent zu dem von Parsons zuerst entwickelten Konzept symbolisch
generalisierter Austauschmedien, die dann bei Habermas und Luhmann zu
symbolisch generalisierten Kommunikationsmedien werden. Auch wenn
bei Bourdieu habituelle Integration und die Implikation einer Integration
zwischen Feldern durch Ubersetzungen’ bedacht werden, wie immer das
dann ausgearbeitet werden konnte, so bleibt er durch die Bindung an das
Habituskonzept und die damit subjektivierte Kenntnis der Spielregeln der
spezifischen Felder auf der Ebene einer kulturellen Integration durch im-
plizites Wissen. Dieser Hinweis auf die Relevanz impliziten im Sinne ha-
bitualisierten Wissens ist nicht wenig und Bourdieu ist im Rund der eta-
blierten Ansétze auch der einzige Theoretiker, der einer solchen Wissens-
form eine tragende Rolle fiir die Ebene gesellschaftlicher Zusammenhénge
in den Formen von Reproduktion, Transformation und auch Integration
zuerkennt. Die Abstimmung oder stirker mit Bourdieu formuliert: die
Konzertierung einer Vielzahl von Handlungen in Feldern erfolgt auf Basis
aufeinander hinreichend — was immer das im konkreten Fall heilen mag —
abgestimmter Habitus. Wie gesagt, macht Bourdieu ja noch den &rgsten
Konflikt und Kampf in der sozialen Welt im Allgemeinen und in den so-
zialen Feldern im Besonderen von einer faktischen habituellen Kompli-
zenschaft abhingig.

Fiir globale soziale Felder muss dann unterstellt werden, dass die spe-
zialisierten Spielregeln und nomoi, die an die feldspezifischen Habitus und
illusiones gebunden werden, relativ unabhéngig von dem je nationalstaat-
lichen sens commun funktionieren, von diesem also abgekoppelt sind. Da
es sich bei sozialen Feldern um hoch spezialisierte und professionalisierte
Praxisbereiche handelt, die zudem schon mit ihrem Entstehen internationa-
lisiert sind, kann man dies plausibel denken.

6 ,Das Ausmal} an Autonomie, das in einem Feld der kulturellen Produktion
jeweils herrscht, zeigt sich an dem Ausmaf, in dem das Prinzip externer Hie-
rarchisierung hier dem Prinzip interner Hierarchisierung untergeordnet ist.*
(Bourdieu 1999: 344)

7 Einen Habermas mit anderen theoretischen Mitteln fortfithrenden Ansatz ge-
sellschaftlicher Integrationsformen mit Hilfe eines pragmatistisch gewonnen
Begriffs der ,Ubersetzung® legt erstmals Joachim Renn vor (vgl. Renn 2006).

14.02.2026, 14:15:42. [del: @]



https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER UND DIFFERENZIERUNG | 323

Problematisch wird die Konstruktion globaler sozialer Felder erst,
wenn man die Unterscheidung von Professionellen und Laien, die die
Ausdifferenzierung relativ autonomer sozialer Felder begleitet, an dieser
Stelle stark macht. Symbolisch generalisierte Kommunikations- oder Aus-
tauschmedien, die in verschiedenem Zuschnitt Bestandteil der Theorien
von Parsons, Luhmann, Miinch und auch Habermas sind, leisten ja etwas
Besonderes: Sie verkniipfen Handlungen oder Kommunikationen weitge-
hend unabhéngig von den kulturellen Prigungen (z.B. Habitus, Intentionen
usw.) der Akteure. Unter Absehen von Situation und Person wird die An-
nahme einer Handlungs- oder Kommunikationsofferte durch Medien wie
Geld und Macht — bei Luhmann dann auch Wahrheit, Recht usw. — wahr-
scheinlich gemacht. Um diesen Gedanken an Bourdieus frithe Studien an-
zukniipfen, kann man formulieren, dass Geld das Medium ist, das es er-
méglicht, eine symbolische Okonomie durch eine konomische Okonomie
abzul6sen. Mit dem Aufkommen eines autonomisierten Geldverkehrs wird
es moglich, unter Absehen von Person und Situation, also auch mit vollig
Fremden, zu tauschen, die dann auch nicht mehr als Wucherer moralisch
diskreditiert sind. Durch die Abkopplung von Person und Situation kénnen
dann wirtschaftliche Prozesse mit Blick auf durch Geld vermittelte Trans-
aktionen auch rdumlich und zeitlich entkoppelt ablaufen. Deshalb umfasst
in systemtheoretisch angeleiteten Differenzierungstheorien der Funktions-
systembegriff auch nicht nur den je professionalisierten Handlungszu-
sammenhang, sondern bezieht Professions- und Konsumentenrollen mit je
komplementdren Erwartungen aufeinander (vgl. Gobel 2000: 114£f). Es
sind dann nicht nur die Produzenten, die zum Feld gehoren, sondern durch
symbolisch generalisierte Medien verkniipfte Handlungen oder Kommuni-
kationen. Ein globales Wirtschaftssystem umfasst den gesamten wirt-
schaftlichen Verkehr sowohl mit Blick auf Produktion als auch mit Blick
auf Konsumtion. Die Integration von Wirtschaft erfolgt dann durch den
globalen Zahlungsverkehr unabhéngig davon, wer, wann, was und warum
zahlt. Genauso werden die Rechtsprechung durch das Medium Recht und
politische Entscheidung durch das Medium Macht und eben wissenschaft-
liche Erkenntnis durch das Medium Wahrheit verkniipft (vgl. Luhmann
1997: 332ff.).

In solchen Theoriearrangements meint dann aber Integration durchaus
auch etwas anderes, ndmlich die faktische Verkniipfung von entsprechen-
den Handlungen oder Kommunikationen. Bei Habermas und bei Luhmann
geht es ja genauso wie bei Parsons um die alte Frage sozialer Ordnung im
Gewand des Konzeptes doppelter Kontingenz (vgl. Parsons/Shils 1951;
Luhmann 1984). Abstrahiert von theoretischen Besonderheiten der ver-
schiedenen Ansitze geht es immer darum, wie es kommt, dass Handlun-
gen von individuierten, fiireinander zunéchst nicht transparenten Akteuren,
die ihr Verhalten und Handeln voneinander abhéngig machen, iiberhaupt
mit Blick auf ihre sozial geordnete und sozial ordnende Koordinierung und

14.02.2026, 14:15:42. [del: @]



https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

324 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

Koorientierung aneinander angeschlossen werden. Und dies so regelmé-
Big, dass sich eine soziale Ordnung von Strukturen und Prozessen in und
durch diese Handlungen konstituiert und tendenziell reproduziert. Die Ant-
worten lauten dann alle in Richtung Normen (Parsons), aber auch viel
grundlegender auf die Medien der Kommunikation bezogen: Sprache mit
ihren korrespondierenden Deutungssystemen. Damit ist aber inhaltlich
noch nicht viel bestimmt und eine Ebene angesprochen, die bei Bourdieu
in dieser Form nicht thematisch ist, die, so kann man wohl unterstellen,
von ihm als trivial und damit theoretisch nicht weiter bedeutsam behandelt
wird.

Dies ldsst sich auch daran plausibilisieren, dass Bourdieu, wenn er
Sprache behandelt, unmittelbar auf die herrschaftsproduzierenden und
herrschaftsreproduzierenden Effekte von Sprachverwendung in konkreten
sprachlichen Mirkten blickt und nicht zunsichst auf allgemeine Uberle-
gungen zur Funktionsweise von Sprache tiberhaupt eingeht (vgl. Bourdieu
2005b). Sein Interesse richtet sich in diesem Fall zwar gegen eine Linguis-
tik, die Sprache von ihrem Gebrauch losldst, es setzt aber auch einfach vo-
raus, dass Sprache kommunikativ verwendet wird und dass dies zunéchst
recht unproblematisch funktioniert. Genauso koénnte man sagen, dass er
wohl einfach davon ausgeht, dass Geldverkehr funktioniert, wenn er eta-
bliert wurde, und dass Macht politische Entscheidungen durchsetzt, ohne
dass dies nochmals in allgemeine sozialtheoretische Kategorien gegossen
werden miisste. Bourdieus Arbeiten interessieren sich vielmehr fiir histo-
risch und sozial sehr konkrete Auspriagungen der jeweiligen sozialen Pra-
xis, handelt es sich dabei nun um sprachliche Kommunikation, um wirt-
schaftliche Transaktionen, um Rechtsprechungen, politische Entscheidun-
gen oder auch um Kunstproduktionen.

Bei der Kontextualisierung von Bourdieu mit Blick auf das Integra-
tionsthema ist sehr deutlich, dass es sich bei seiner Theorie der Praxis um
eine kultursoziologische Variante der Herrschaftssoziologie handelt, denn
zum einen wird die Integration innerhalb wie auch zwischen Feldern und
mit Blick auf die soziale Welt bzw. den sozialen Raum insgesamt durch
die sozialen Kdmpfe auf Basis von Herrschaftsverhiltnissen konstruiert
und zum anderen sind diese Herrschaftsverhéltnisse mafgeblich durch die
kulturell geformten Habitus definiert. Dies ist firr die Felder kultureller
Produktion, deren sozial ungleiche Struktur durch Formen kulturellen und
symbolischen Kapitals produziert wird, sehr plausibel. Fiir das Feld der
okonomischen Okonomie wird es erst auf den zweiten Blick verstindlich,
wenn erneut darauf hingewiesen wird, dass es Bourdieu auch in diesem
Fall nicht um das an Geld und Preisen wie von unsichtbarer Hand gesteu-
erte Wirtschaftsgeschehen geht, sondern dezidiert um die kulturellen Ori-
entierungen der Wirtschaftsakteure, die wiederum einerseits sabituell sind,
aber andererseits und vor allem in Form von wissenschaftlich legitimierten
Wirtschaftstheorien auftreten (vgl. Kap. 4.6). Genau unter diesem Blick-

14.02.2026, 14:15:42. [del: @]



https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER UND DIFFERENZIERUNG | 325

winkel werden auch der ,Mythos der Globalisierung® und das daran orien-
tierte globale Wirtschaftsgeschehen analysiert, das vor allem mit Blick auf
die globale Wirtschaftspolitik betrachtet wird (vgl. Kap. 6.1). Fiir Wirt-
schaft wird mithin keine Ausnahme gemacht, wenn es darum geht, Ver-
dringungen des Okonomischen herauszuarbeiten, nur dass es sich hierbei
um die Verdrangung der partikularen Interessen handelt, die der als nach
universellen Gesetzen ablaufend konstruierten dkonomischen Okonomie
zugrunde liegen und diese in der Art und Weise des neoliberalistischen
Diskurses erst ermoglichen sollen.

Wenn man also mit der Theorie der Praxis und mit der Theorie sozialer
Felder und ihrer Differenz von Professionellen und Laien an die Integra-
tion globaler Zusammenhinge denkt, und dies mit Blick auf Feldtypen,
wie Wirtschaft und Politik, die ja im Unterschied zu einer Mehrzahl der
Felder kultureller Produktion genau wie das Feld der Religion dadurch
charakterisiert sind, dass sie den Sanktionen der Laiengruppierungen in
vergleichsweise ungefiltertem Maf} unterliegen, dann dréngt sich die Frage
nach der habituellen Justierung von Feldern und dem sozialen Raum ins-
gesamt auf, der ja der soziale Raum ist, in dem Professionelle und Laien
aufeinandertreffen. Das Zusammentreffen und die Verstindigung funktio-
niert dabei auf Basis des gesunden Menschenverstandes bzw. des sens
commun, der alle Akteure mit hinreichend gleichen Klassifizierungssche-
mata versorgt, so dass Ubersetzungen vom einen in den anderen Praxisbe-
reich moglich sind. Dies funktioniert insofern, als jedem Feld der Produk-
tion kultureller und wirtschaftlicher Giiter ein Feld der Konsumtion hinzu-
gedacht werden muss, wie Bourdieu dies mit Blick auf klassenspezifische
Geschmacksproduktion in den Feinen Unterschieden herausgearbeitet hat
(vgl. Bourdieu 1982: 362ff.). Am Beispiel des Zusammenspiels von Gii-
ter- und Geschmacksproduktion formuliert Bourdieu an dieser Stelle sein
Konzept der Homologie der Strukturen, das letztlich zwar auch iiber die
Habitus vermittelt wird, aber doch auf die Integration von relativ autono-
men Feldern und den korrespondierenden Laiengruppen zielt, die als Kon-
sumfelder konstruiert werden koénnen. Die Position der Produzenten im
Feld wird homolog zu der Position der Konsumenten kultureller Giiter
konstruiert, so dass beide Felder aufeinander abgestimmt sind und auch
neue Produkte den Geschmack des Konsumenten treffen, je nachdem,
welcher Klasse sie zuzurechnen sind und mit welcher Position im Feld der
Produzenten diese Klasse korrespondiert. Fiir kulturelle Felder, vor allem
fur die von Laiensanktionen in ihren autonomen Bereichen nahezu kom-
plett abgekoppelten Felder der Kunst, hat Bourdieu eine umgekehrt homo-
loge Beziehung der Felder der Produktion und Konsumtion konstruiert, da
das soziale Feld insgesamt durch okonomisches Kapital dominiert ist,
wihrend dies in den Feldern der Kunst umgekehrt nicht der Fall ist (vgl.
Bourdieu 1999: 134ff.; Kap. 4.3). Bourdieus kultursoziologischer Zu-
schnitt lenkt das Erkenntnisinteresse an globalen sozialen Feldern also

14.02.2026, 14:15:42. [del: @]



https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

326 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

auch auf einen moglicherweise globalen kulturellen Zusammenhang von
Klassifikationssystemen, der dem sozialen Raum der Konsumenten ent-
sprechen wiirde, welcher dem feldspezifischen Raum der Produzenten
homolog strukturiert ist. Dies ist dann aber zunéchst ein Problem der Kon-
struktion einer sozialen Ordnung auf transnationaler Ebene und zugleich
eine empirische Frage, da Bourdieu in dieser Weise ,lediglich® den franzo-
sischen Nationalstaat erforscht und keine vergleichbaren Daten fiir dariiber
hinausgehende soziale Zusammenhénge produziert hat. So ist eine Kons-
truktion der Felder mitsamt ihren notwendig korrespondierenden Konsum-
feldern zundchst ein empirisches, aber auch vor dem Hintergrund des
Konzepts des sozialen Raumes ein theoretisch konstruktives Problem.

Mit den theoretischen Mitteln der Theorie der Praxis kann man nun in
zwel Richtungen denken: Zum Ersten kann empirisch auf die Etablierung
einer globalen Massenkultur (4 la McDonaldisierung der Welt; vgl. Ritzer
2006) eingegangen werden, ein Prozess, der ja durchaus in den verschie-
denen kulturellen und wirtschaftlichen Bereichen zu beobachten ist und
vor allem durch massenmediale Formate durchgesetzt wird, die immer
stirker aneinander angeglichen, also trotz aller regionalen Unterschiede
homogenisiert werden. In diesem Fall schafft sich dann zum Beispiel das
Feld der Wirtschaft weltweit habitualisierte Erwartungen auf Seiten des
Feldes der Konsumenten. Diese sind aber notwendig regional und dann im
Sinne von Bourdieus nationalstaatlicher Analyse gebrochen, werden aber
an diese Brechung wiederum angepasst (man kann hier an den Unterschied
von Hollywood und Bollywood denken). Denkt man in dieser Richtung
weiter, dann ist es notwendig, die Rolle gerade der Massenmedien fiir die
,kulturelle® Integration globaler Zusammenhénge, sei es in Wirtschaft oder
auch in Politik (politischer Journalismus) neu zu tiberdenken und stéirker
fiir die Produktion homologer Klassifizierungssysteme in Rechnung zu
stellen.® Dies wiirde auch die weitgehend auf globale politische Organisa-
tionen eingeschrinkte Forschungsperspektive des Neoninstitutionalismus
erweitern (vgl. Meyer 2005). Gegeniiber letzterem wiirde mit Bourdieu
zudem stirker der Kampf um die je durchzusetzende Weltsicht in den
Blick geriickt und an Feldstrukturen zuriickgebunden.

Zum Zweiten kann und miisste man gerade die regionalen Unterschie-
de mit sozialstrukturellen Kategorien fassen, die die kulturellen Unter-
schiede mit Blick auf die Habitus wiederum fundieren. Eine der zentralen
Einsichten der Theorie der Praxis ist ja ihre in die allgemeine Sozialtheorie
konstitutiv integrierte wissenssoziologische Annahme der Korrelation von
sozialer Position und sozialer Positionierung, die am Beispiel des sozialen
Raumes in der Korrespondenz der sozialraumlich definierten Position mit
bestimmten Lebensstilen zum Ausdruck kommt (vgl. Bourdieu 1982:

8 Einen Ansatz, der die Massenmedien in fiir moderne Gesellschaften konsti-
tutiver Weise und im Unterschied zu Bourdieu in affirmativer Wendung
moglicher Kritiken diskutiert, hat Harald Wenzel vorgelegt (Wenzel 2001).

14.02.2026, 14:15:42. [del: @]



https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER UND DIFFERENZIERUNG | 327

405ff.). Kurzum: Damit dieser Kern der Theorie der Praxis auch in dem
hier verhandelten Problemfeld durchgehalten werden kann, miissen die
kulturellen Unterschiede auf ihre sozialstrukturell zu bestimmenden ,Tri-
gergruppen‘ zugerechnet werden. Bourdieu gibt mit seiner Definition des
globalen Feldes der Wirtschaft einen Hinweis darauf, wie dies umgesetzt
werden kann: Das globale Feld wird als Zusammenhang von Einzelfeldern
mit eigener Industrie konstruiert und damit zwar transnational, aber doch
auch an die national regulierten Industrien zuriickgebunden:

,.Die Stellung der einzelnen Unternehmen im nationalen wie internationalen Feld
héngt also nicht nur von eigenen Wettbewerbsvorteilen ab, sondern auch von den
wirtschaftlichen, politischen, kulturellen und sprachlichen Vorteilen, die sich aus
einer jeweiligen nationalen Zugehdorigkeit ergeben, so dass diese Form ,nationa-
len Kapitals® sich — positiv oder negativ — verstirkend auf die strukturelle Wett-
bewerbsfihigkeit der einzelnen Unternehmen auswirkt. (Bourdieu 2001k: 110f.)

Sucht man nun nach einem korrespondierenden sozialen Raum der Felder
der Konsumenten, dann wird man wohl analog vor allem von den jeweili-
gen nationalen Konsumfeldern ausgehen miissen. Und diese jeweiligen
Konsumfelder kénnen wiederum international als ein Feld begriffen wer-
den, an dem sich die globale Produktion von Wirtschaftsgiitern orientieren
muss, indem sie einerseits ihre Produkte darauthin abstimmt und indem sie
andererseits durch kulturelle Homogenisierung darauf hinwirkt, sich ein
passendes Konsumfeld zu produzieren. Man kann dies an der Differenzie-
rung gleicher Produkte fiir unterschiedliche nationale Mérkte beobachten.
Beispielsweise daran, das Automobilkonzerne ihre Produkte auf die natio-
nale Verteilung von 6konomischem und kulturellem Kapital abstimmt,
wenn sie verschiedene Versionen des gleichen Modells in verschiedenen
Staaten vertreiben.

Inwiefern dies dann aber noch im Rahmen der gleichsam automati-
schen Justierung durch eine zugrunde liegende Abstimmung der Habitus
von Produzenten und Konsumenten bestimmt ist, ist auf dieser Ebene dann
allerdings fraglich und miisste empirisch untersucht werden. Und es ist si-
cher auch berechtigt, zu befiirchten, dass das Habituskonzept iiberfordert
wird, wenn es in letzter Instanz jede Integrationsebene sich global gestal-
tender sozialer Ordnungen und deren Differenzierung erkliren soll:

,Sollten soziale Felder in Bourdieus Sinne modernen differenzierten Einheiten
(auch: Systemen) der Handlungsintegration entsprechen, wiren Handelnde mit
immer nur einem feldspezifischen Habitus ausgestattet, oder aber Felder konnten
nicht iiber die soziale Extension eines homogenen Habitus voneinander abge-
grenzt werden. Eine alternative Abgrenzungsform von ,Systemen‘ steht im
Rahmen der Bourdieuschen Analyse jedoch nicht zur Verfugung. Mit Ausblick
auf die Gesellschaftstheorie erscheint der Bourdieusche Vorschlag deshalb als
eine Uberdehnung des Habitusbegriffs. (Renn 2006: 317)

14.02.2026, 14:15:42. [del: @]



https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

328 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

Dieser Kritik kann ich nur begrenzt zustimmen, auch wenn ich die Zweifel
an der Leistungsfahigkeit des Habituskonzeptes durchaus nachvollzichen
kann. Allerdings unterstellt Renn in diesem Zusammenhang, dass bei
Bourdieu nun wirklich kein anderes Instrumentarium zur Analyse der dif-
ferenzierten Felder vorgesehen ist; und zum anderen unterstellt er, und
dies halte ich fiir unhaltbar, dass die Verkniipfung von Habitus und Feld-
theorie bedeuten wiirde, dass jeder Akteur nur mit einem der jeweils feld-
spezifischen Habitus ausgestattet und deshalb auch nur Akteur in je einem
Feld sein kann (vgl. Renn 2006: 316). Jeder nur ein Kreuz? Renn unter-
stellt dies mit Blick darauf, dass er Bourdieu so interpretiert, dass die Ex-
tension eines Sonderhabitus die Grenzen eines Feldes definiert und dass in
modernen, ausdifferenzierten Gesellschaften jedoch davon ausgegangen
werden muss, dass Akteure an unterschiedlichen Feldern partizipieren.
Deshalb konne auch nicht von einer Habitushomogenitét innerhalb der
einzelnen Felder ausgegangen werden. Mit Blick auf die bisherigen Ertra-
ge der Kontextualisierung des Bourdieuschen Ansatzes in die differenzie-
rungstheoretischen Problemfelder kann aber nun markiert werden, dass
Felder zum einen nicht allein durch die Habitus, sondern vor allem durch
nomoi abgegrenzt sind, die freilich ihren Ausdruck in habitualisierten i//u-
siones finden, die wiederum aber nicht den jeweiligen Habitus bedeuten,
sondern lediglich als Komponente eines Habitus auftreten kénnen. Da-
riiber hinaus werden die Grenzen durch die je feldspezifischen Kapital-
formen definiert, die auch keinesfalls synonym mit dem Habituskonzept
sind. Dies ist fiir 6konomisches Kapital sofort einsichtig und kann mit
einen Verweis auf das Kursieren symbolischen Kapitals in den kulturellen
Feldern sofort auch fiir Kultur plausibel gemacht werden, da das symboli-
sche Kapital ja durch die Anerkennung durch andere hervorgebracht wird
und in diesem Sinne wohl mit einem feldspezifischen Habitus korreliert,
aber nicht dieser Habitus ist (vgl. Exkurs). Es handelt sich dabei immer
noch um einen Zusammenhang von aktualisierten Praktiken, die durch
Habitus an objektiven Strukturen orientiert sind, die aber nicht allein in der
Explikation der korrelierenden Habitus aufgehen. Renn unterstellt ja eine
Reduktion aller sozialen Strukturen auf die Habitus und dies wiirde bedeu-
ten, dass auch die objektivistische Perspektive letztlich auf die subjektivis-
tische reduziert wiirde und durch die habituellen Dispositionen beschrie-
ben werden konnte. Dagegen ist nachdriicklich die gesamte wissenschaft-
liche Arbeit Bourdieus einzuwenden, die auch und gerade auf dem Bruch
mit dem Subjektivismus ruht. Eine Reduktion auf die Habitus wiirde be-
deuten, sich vom Objektivismus zu verabschieden und den Bruch mit dem
Subjektivismus aufzuheben, was kaum mit Bourdieus Theorie der Praxis
in Einklang gebracht werden kann. Zudem ist es mit dem Konzept des Ha-
bitus nicht unméoglich, Mehrfelderpartizipationen zu denken, denn Habitus
bedeutet schlieBlich kein statisches Dispositionensystem, sondern eines,
das sich in sekundéren und tertidren Sozialisationsprozessen bestindig 4n-

14.02.2026, 14:15:42. [del: @]



https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER UND DIFFERENZIERUNG | 329

dern kann, allerdings ohne die langfristigen Pridgungen abschiitteln zu
konnen. Die professionellen Akteure der jeweiligen Felder konnen durch-
aus in anderen Feldern agieren und dort weiterhin sozialisiert werden, al-
lerdings werden sie nicht in beliebig vielen Feldern professionelle Akteure
werden und sein konnen, da dies schon allein aus zeitlichen Griinden nur
sehr begrenzt moglich ist. Es ist kaum moglich, hauptberuflich Wissen-
schaft und Politik oder und Wirtschaft oder und Kunst oder und Recht zu
betreiben.

Auch wenn das Habituskonzept fiir die Integrationsproblematik stark
strapaziert wird, so scheint mir darin doch nicht die Originalitit von Bour-
dieus Ansatz in Anwendung auf diesen differenzierungstheoretischen Pro-
blembereich zu liegen. Vielmehr ist es die konsequente Perspektive auf die
Doppelbodigkeit sozialer Praxis, die auf allen Ebenen der Praxis darin be-
steht, dass eine objektivierbare Logik der sozialen Struktur durch eine
symbolische Verkennung und damit Anerkennung dieser Logik durchge-
setzt und aufrechterhalten wird. Bourdieu kann diesen Aspekt der Logik
der Praxis in unterschiedliche Auspridgungen auch in den differenzierten
Feldern der modernen Gesellschaften explizieren und so seine allgemeine
Theorie der Praxis auch dort bestitigt finden (vgl. Kap. 4). Um es noch-
mals deutlich hervorzuheben: die Explikation dieser Doppelbddigkeiten ist
keine simple Ideologiekritik oder Besserwisserei, sondern beschreibt den
Kern der Funktionsweise sozialer Praxis. Nur wenn die subjektive Aus-
deutung der objektiven Logik von letzterer abweicht und sie verkennen
kann, kann auch die jeweilige Praxis durchgefiihrt werden. Dies trifft fiir
die einzelnen Felder in der Doppelung von einer 6konomischen und einer
symbolisch-kulturellen Logik genauso zu, die durch die kulturelle Fundie-
rung einer spezifischen Form des Wirtschaftens auch fiir die 6konomische
Okonomie durchgehalten werden kann, wie fiir die symbolische Okonomie
der Kabylen und Der Gabe.

6.4 Die Theorie sozialer Felder und ,Individuum,
Individualitat und Differenzierung®

Fiir den Problembereich von Differenzierung und Individualitit, der so-
wohl bei Durkheim als auch und insbesondere bei Simmel und ihren je-
weiligen Folgen eine recht dominante Position im differenzierungstheore-
tischen Diskurs einnimmt (vgl. Kap. 5.1.5), ldsst sich nun zunéichst eben-
falls feststellen, dass dieses Problem als ein solches bei Bourdieu gar nicht
vorkommt. Und auch in diesem Fall ist es plausibel anzunehmen, dass das
Habituskonzept dhnlich wie im Fall der Integration das Problem theore-
tisch weitgehend ausblendet und empirisch letztlich dazu auffordert, beob-
achtbare Individualisierung an kollektive Strukturen zuriickzubinden. The-
oretisch tauchen dann ein Problem der Differenz von Individuum und Ge-

14.02.2026, 14:15:42. [del: @]



https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

330 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

sellschaft und daran ankniipfende Formen der Individualitdt, die mit zu-
nehmender Differenzierung die Distanz zur Gesellschaft verstarken, nicht
auf. Jedes Individuum ist schlieBlich im Rahmen von Bourdieus Habitus-
theorie durch die objektiven Strukturen im Innersten seiner Subjektivitit
definiert und die Habitus sind konstitutiv kollektiv. Individualitit, die im
Rahmen dieser Theorie thematisch wird, muss dann als individuelle Varia-
tion des kollektiven Habitus konstruiert werden (vgl. Bourdieu 1987: 113).
In dieser Form fiihrt Bourdieu im Sozialen Sinn denn auch den Individual-
habitus im Unterschied zum Klassenhabitus ein. Trotz aller Fragmentie-
rungen, Ausdifferenzierungen und Multiplizierungen sozialer Felder, so-
zialer Milieus, sozialer Lebensformen, die als Individualisierungsschiibe
gegen eine am Klassen- oder Schichtbegriff gebaute Theorie sozialer Un-
gleichheit gelesen werden kénnen (vgl. Beck 1986; Schroer 2001), hilt
Bourdieu gerade an objektiven Strukturen fest, die noch die am individu-
ellsten erscheinenden Mannigfaltigkeiten beobachtbarer Lebensformen auf
kollektive Habitus reduzieren:

,Der ,eigene* Stil, d.h. jenes besondere Markenzeichen, das alle Hervorbringun-
gen desselben Habitus tragen, seien es nun Praktiken oder Werke, ist im Ver-
gleich zum Stil einer Epoche oder Klasse immer nur eine Abwandlung, weswe-
gen der Habitus nicht nur durch Einhaltung des Stils — wie bei Phidias, der Hegel
zufolge keine ,Machart® besa3 — auf den gemeinsamen Stil verweist, sondern
auch durch den Unterschied, aus dem die ,Machart® besteht.“ (Bourdieu 1987:
113)

Gleichgiiltig gegeniiber den konkreten Inhalten der Tétigkeiten eines Ak-
teurs, setzt sich doch der Bezug zur Herkunftsklasse vermittelt durch die
Dispositionensysteme des Habitus dauerhaft und jede weitere Transforma-
tion fundierend durch. Der Kleinbiirger kann zur wirtschaftlichen oder bil-
dungsbiirgerlichen Elite im Einzelfall aufsteigen, aber an der Art und Wei-
se, in der er sich die entsprechende Lebensform aneignet, wird sich sein
primdrer Habitus als Szil bemerkbar machen, der wiederum eine Ver-
gleichbarkeit zu dem Kleinbiirger herstellt, der sein Herkunftsmilieu nicht
verlassen hat. So lautet an einem Beispiel verdeutlicht Bourdieus These
und so muss sie mit Blick auf den Problembereich von Individualitit und
Differenzierung auch entfaltet werden. In diesem Sinne ist auch die The-
matisierung von Individualitét in den Regeln der Kunst zu verstehen, in
denen zwar Flauberts individuelle Leistung herausgearbeitet werden soll,
aber dies als Abweichung von seiner allgemeinen sozialen Bestimmung
(vgl. Kap. 4.3). Die Multiplizierung der sozialen Felder von Professions-
und Konsumentengruppen, an denen die Akteure in unterschiedlichen Rol-
len partizipieren konnen, bedeutet nicht, dass die habituellen Pragungen
nicht doch auf soziale Klassen im Bourdieu’schen Verstandnis zuriickge-
fuhrt werden konnen. Individualitdt hat mithin in den Kategorien der The-
orie der Praxis keinen eigentlichen Platz und kommt lediglich als Oberfla-

14.02.2026, 14:15:42. [del: @]



https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER UND DIFFERENZIERUNG | 331

chenphdnomen vor. Dies ist nun in keiner Weise eine Widerlegung der
Beobachtung, dass Individualitit erst mit dem Aufkommen und der
Durchsetzung der modernen Gesellschaft thematisch wird, so wie es durch
die Klassiker des Faches friih reflektiert wurde.

Eine zweite Form der Thematisierung von Individualitét findet sich in
den Studien zum Elend der Welt, in denen die subjektiven Erfahrungen
von Mitgliedern der franzgsischen Gesellschaft dokumentiert werden.
Subjektives Leiden an moderner Gesellschaft wird hier als Ausdruck
struktureller und das heift: habitueller Reibungsfliachen konstruiert. Indi-
viduelles Leiden als Ausdruck von Individualitit deckt sich mithin mit
dem Konzept des individuellen Habitus. So geht es Bourdieu in den me-
thodologischen Uberlegungen zum Verstehen zentral um das Problem,
,»die Lebensschicksale gleichzeitig in ihrer Einmaligkeit und in ihrer All-
gemeinheit zu verstehen™ (Bourdieu et al. 1997: 788). Der Sozialreporta-
gen teils verwandte Stil der Prasentation der Studien lésst oberflachlich be-
trachtet schnell vergessen, dass darunter Bourdieus komplette Theorie der
Praxis und vor allem die Konzepte des Habitus und des Sozialraumes fun-
gieren (vgl. Schultheis 1997: 881ff.). Die individuellen und individuali-
sierten Leiden sind Ausdruck der Position im sozialen Raum und sie sind
durch die einzelne soziale Laufbahn im soziologischen Sinne tatsdchlich
subjektiv, aber nicht individuell (vgl. Rehbein 2006: 96).

Generalisiert man dies nun, dann ldsst sich Bourdieu unproblematisch
in die Reihe der differenzierungstheoretischen Klassiker einordnen, da er
Individualitét als Resultante sozialstruktureller Transformationen konstru-
iert. Dies liegt dann auf einer Linie mit Simmels Kreuzung sozialer Kreise,
mit Durkheims Individualisierung durch Arbeitsteilung bis hin zu Luh-
manns Umstellung der Semantik auf Individualitit durch die Durchsetzung
funktionaler Differenzierung. Im Unterschied zu den meisten dieser Theo-
retiker hilt Bourdieu allerdings an sozialer Ungleichheit als einer Art
Metadifferenzierung moderner sozialer Welt fest, wenn er den Habitusbe-
griff durch alle Feld- und Lebensstildifferenzierungen hinweg auf klar
unterscheidbare Klassenstrukturen zurtickfiihrt. Diese ungleichheits- und
damit auch herrschaftssoziologische Engfithrung der Gesellschaftsanalyse
hat Bourdieu sicher die meiste Kritik eingebracht (vgl. Bohn 1991; Reh-
bein 2006: 199 und mit gesellschaftstheoretischem Fokus zuletzt Renn
2006: 315). Allerdings erlaubt gerade diese strukturtheoretische Behand-
lung des Themas von Individualitdt die Bestimmung des Ausmalfles der in-
dividualbiographischen Abweichung von dem jeweiligen Habitus einer
Klasse oder eines Feldes. Auch dies bezeugen die Analysen von Flauberts
schopferischem Entwurf.

14.02.2026, 14:15:42. [del: @]



https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

332 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

6.5 Theorie sozialer Felder und ,Sozialer Wandel
und gesellschaftliche Evolution®

Die Kontextualisierung von Bourdieus Theorie sozialer Felder in den Pro-
blembereich sozialer Wandel und gesellschaftliche Evolution kann an die-
ser Stelle kurz gehalten werden, da in den Kapiteln zum Verhiltnis von
Geschichte und Soziologie (vgl. Kap. 3.10) und zur Transformation des
Feldes der Macht (vgl. Kap. 4.2) Bourdieus Position und die darin weitge-
hend implizite Kritik an evolutionstheoretisch angelegten Theorien zum
Ausdruck gekommen ist. Seine grundlegende Ablehnung gegeniiber theo-
retizistisch verfahrenden Theorien ldsst sich recht unproblematisch auf
Evolutionstheorien gesellschaftlichen Wandels Ubertragen, die fiir ihn
wohl weitgehend mit den klassischen Modernisierungstheorien der 1960er
Jahre gleichbedeutend sind. Die Kritik wiirde dann in die gleiche Richtung
gehen wie Giddens’ explizit begriindete Ablehnung vor allem von Par-
sons’ teleologischer Theorie gesellschaftlicher Evolution (vgl. Kap. 5.1.6).
Der Kern der Kritik am Theoretizismus liegt darin, dass solche Theorien
vorschnell und ohne Priifung der empirischen Tragfiahigkeit Aussagen und
Konzepte generalisieren, die moglicherweise nur fiir sehr eingeschrénkte
Fille Geltung beanspruchen konnen, spontansoziologische Vorurteile in
wissenschaftliches Gewand kleiden oder so allgemein gehalten sind, dass
sie eigentlich keine Erkenntnis produzieren. Als Beispiele dieser Art von
Ablehnung modernisierungstheoretischer, evolutionstheoretischer und
auch ,grof3theoretischer Unternehmungen kénnen zwei Zitate dienen, in
denen zum einen eine verkiirzte Sicht auf die komplexe soziale Welt durch
die Konstatierung von Entwicklungsgesetzen und zum anderen die Alter-
native von einer rein empirischen oder einer rein theoretischen Soziologie
gleichermalien zuriickgewiesen werden:

,Ich predige Mifitrauen gegen Vergleiche und a fortiori gegen die groBen ten-
denziellen Gesetze, etwa den Prozel der Rationalisierung bei Weber und oder
den ProzeBl der Monopolisierung physischer Gewalt durch den Staat, den Elias
teilweise aufgezeigt hat. AuBler der Gefahr der Teleologie besteht zudem die
Tendenz, Beschreibungen zu Erkldrungen zu machen.* (Bourdieu 2004f: 81)

Im zweiten Zitat geht es dann auch explizit und sehr polemisch gegen
Luhmann und man wird diese Interview-AuBerung, die in den wissen-
schaftlichen Arbeiten nirgends wissenschaftlich begriindet wurde, auch auf
seine Position zu Luhmanns Evolutionstheorie ausdehnen konnen:

»Man hat nicht zu wihlen zwischen der rein idiographischen Monographie, die
immer noch viel in der Geschichtswissenschaft und der Soziologie praktiziert
wird [...], und den groBen historischen Gesamtgemilden, die auf unsichere Cha-
rakterisierungen riesiger, schlecht definierter Prozesse (Professionalisierung,

14.02.2026, 14:15:42. [del: @]



https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER UND DIFFERENZIERUNG | 333

Modernisierung, Zivilisation, EinschlieBung usw.) hinauslaufen oder gar wort-
reichen Allgemeinheiten einer Systemtheorie a la Luhmann.* (Bourdieu 2004m:
118)

Eine Theorie sozialen Wandels nimmt bei Bourdieu die Gestalt einer
strukturellen Geschichte an, die gegeniiber der reinen Geschichtswissen-
schaft daran interessiert ist, anhand von Einzelfallanalysen generalisierba-
re Modelle zu konstruieren und damit auch empirisch und historisch fun-
dierte Theoriebildung zu betreiben. Die im Staatsadel vorgelegten Analy-
sen zur Transformation des Feldes der Macht sind dafiir ein Beispiel, die
als Umstellung der Relationen verschiedener Kapitalsorten analysiert wird,
wobei lediglich die legitimen Formen der Herrschaft der herrschenden
Klasse beobachtet werden. Die Durchsetzung schulischer Titel zur Erlan-
gung fithrender Positionen im 6konomischen Feld, die die familidre Her-
kunft als Herrschaftsprinzip des Besitzbiirgertums ablgsen, haben nicht die
Auflosung der Klassen in eine nivellierte Mittelschicht zum Effekt, son-
dern die Neudefinition des Kapitals, das Herrschaftspositionen legitimiert.
Letztlich bleibt die Dominanz 6konomischen Kapitals auch im Fall der
neuen biirgerlichen Arbeitnehmerschaft insofern sublimiert erhalten, als
die Akteure in Fithrungspositionen zum einen durch ihre Herkunft auf die
entsprechende zum Erfolg fithrende akademische Karriere vorbereitet sind
und zum anderen insofern, als die Fithrungspositionen der akademisch gut
gebildeten Manager, Unternehmer usw. nicht mehr ein Besitz-, sondern
ein Angestelltenverhéltnis ausprdgen, das noch die herrschenden Akteure
am herrschenden Pol des Feldes der Macht in weiten Teilen zu Beherrsch-
ten macht (vgl. Bourdieu 2004n: 409ff.). In Fiihrungspositionen ist das
kulturelle Kapital der Akteure erneut in verstarkter Abhéngigkeit von der
6konomischen Infrastruktur, die das Angestelltenverhiltnis bietet. Die
Verhiltnisse der Kapitalformen werden durch diese Transformationen
immer komplexer und die Analyse muss sich bemiihen, die Verflechtun-
gen von kulturellem und 6konomischem Kapital im Detail zu untersuchen
sowie deren Effekte herauszuarbeiten, die beispielsweise auch in einem
Zurtickdringen Intellektueller im Verbund mit dem Auftritt von immer
mehr Experten einhergehen. Dies erfolgt verstirkt durch die kulturelles
Kapital erfordernden Berufe im Rahmen des durchkommerzialisierten Fel-
des der Massenmedien.

Explizit gegen evolutionstheoretische Modelle einer Ablosung des
Herrschaftsmodus der owners (ascription) zum Herrschaftsmodus der
competence (achievement) formuliert Bourdieu im Staatsadel, dass die ge-
neralisierende Behauptung einer solchen Entwicklung letztlich wissen-
schaftlich nicht zu rechtfertigen ist, da eine Entwicklung als Telos oder
Ende der Geschichte beschrieben wird, die in der sozialen Wirklichkeit
Gegenstand des Kampfes um die legitimen Herrschaftsmittel ist und
durchaus auch wieder umgekehrt oder in eine nicht erwartete Richtung
fithren kann (vgl. Bourdieu 2004n: 363).

14.02.2026, 14:15:42. [del: @]



https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

334 | VERDRANGUNGEN DES OKONOMISCHEN

Auch wenn diese Kritik tatsdchlich nur Theorien trifft, die Moderne
anhand einer generellen Entwicklungsrichtung beschreiben und damit
mehr oder minder direkt Gesellschaftsgeschichte mit einem Telos ausstat-
ten, so kann in anderer Richtung auch Luhmanns Evolutionstheorie mit
Bourdieu abgelehnt werden, obwohl er eigentlich allen modernisierungs-
theoretischen und parsonianischen Fallen der Evolutionstheorie aus dem
Weg gegangen ist. Die Reduktion der Evolutionstheorie auf die dem Neo-
darwinismus entlehnten Mechanismen von Variation, Selektion und Re-
stabilisierung ist zwar einerseits konsequent, verfehlt aber durch die Zu-
ordnung aller evolutionér relevanter Mechanismen auf das Gesellschafts-
system den eigenen Anspruch, Strukturdnderungen erkldren zu wollen. Es
fehlt ein Theorem, dass die Umstellung vor allem des Selektionsmecha-
nismus verstdndlich machen konnte und daran héngt die Evolutionstheorie
eigentlich insgesamt. Wenn die Termini letztlich nur andere Bezeichnun-
gen fiir im Grunde recht traditionelle Annahmen iiber sozialen Wandel be-
inhalten und nichts weiter meinen, als dass Kommunikationen durch
Strukturen des Systems positiv oder negativ selektiert und im ersten Fall
dann noch durch dieselben Strukturen des Systems stabilisiert werden,
dann ist damit nicht viel gewonnen, auch wenn man mdogliche relevante
Strukturkomponenten (Sprache, symbolisch generalisierte Kommunika-
tionsmedien, Systeme) vorsortieren kann. Letztlich bleibt dies auf einer
deskriptiven und klassifizierenden Ebene, die kaum invariante Bedingun-
gen fiir Wandel angeben kann, wie es in der Biologie durch das Konzept
natiirlicher Selektion oder moderner: differentieller Tauglichkeit moglich
ist (vgl. Wieser 1994a: 16).°

Dies alles macht eine mehrfach so polemisch vorgetragene Kritik von
Bourdieu durchaus nachvollziehbar, obwohl sie sicher einer genaueren und
differenzierteren Priifung der genannten Theorien bediirfte, um selbst die
eingeforderte Rechtschaffenheit fiir wissenschaftliche Arbeit zugesprochen
zu bekommen. Auch kann nicht iibersehen werden, dass die Kritik nur vor
dem Hintergrund der genannten Theorietypen und deren typischer Denkfi-
guren funktioniert und nichts dariiber aussagt, ob es nicht doch sinnvoll ist,
eine soziologische Evolutionstheorie auszuarbeiten, die dann aber tatsich-

9 Es wire sicher eine lohnende, aber auch schwierige Aufgabe, die Potenziale
der Entwicklung neuerer Evolutionstheorien fiir die Soziologie auszuloten.
Eine solche Untersuchung miisste dann aber auch dem erkldrenden Anspruch
der Evolutionstheorien und ihrem Anspruch auf Falsifikation Rechnung tra-
gen (vgl. fiir einen Uberblick: Wieser 1994). Gerade die Reichweite der auch
in der Biologie auf Ebene der genotypischen Evolution diskutierten Annah-
men systeminterner Selektion konnten hier Kldrung verschaffen: ,ja, die
Tatsache, daf} auf dieser ,inneren‘ Ebene Entscheidungen iiber die phénoty-
pische Eignung einer genetischen Struktur eben nicht getroffen werden kon-
nen, ist eine der wichtigsten Randbedingungen der biologischen Evolution.
Diese Art der Entscheidung kann vielmehr wieder nur auf dem ,Markt® ge-
troffen werden, indem unterschiedliche morphologische Entwiirfe von der
,aulleren‘ Selektion getestet werden.” (Wieser 1994a: 27).

14.02.2026, 14:15:42. [del: @]



https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORIE SOZIALER FELDER UND DIFFERENZIERUNG | 335

lich versucht, auf dem Anspruchsniveau biologischer Evolutionstheorien
zu sein. Fir Bourdieu allerdings schien diese Position offenbar wenig
fruchtbar zu sein, zumindest wenn man die wenigen und auch diirftigen
Einlassungen von ihm zu diesem Theorietyp insgesamt und die Polemiken
gegen die Varianten seines eigenen Faches als Kriterium fiir diese Ein-
schitzung akzeptiert.

14.02.2026, 14:15:42.



https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 14:15:42.



https://doi.org/10.14361/9783839409343-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

