
82 Epistemologien des Umgebens

Foucault in Anschlag bringt, mit dem beschriebenen Objekt – den Sicherheitstech-

nologien der Umgebungskontrolle – konvergiert. Die Konsequenzen dieser Beob-

achtung werden am Ende des dritten Kapitels aufgegriffen, wenn die Übertragbar-

keit von Foucaults Konzept auf die Ökologie der Resilienz zur Probe steht.

2.4 Vom milieu zum environnement

Auf den in den 1960er Jahren ins Französische zur Bezeichnung einer zu schützen-

den natürlichen Umwelt rückübersetzten Begriff75 environnement kommt Foucault

lediglich am Ende der zehnten Vorlesung von Die Geburt der Biopolitik vom 21. März

1979 zu sprechen, und dort insbesondere am Ende von sechs Blättern mit Noti-

zen, die in der Vorlesung aus Zeitgründen nicht vorgetragen wurden. In diesen

Notizen ist von der »Regelung von Umwelteffekten« (»la régulation des effets en-

vironmementaux«) sowie der »Autonomie von Umgebungsräumen« (»l’autonomie

de ces espaces environnementaux«) die Rede.76 Um sie zu erfassen, führt Foucault

den Begriff der Environmentalität (environnementalité) ein. Dieser wird aber nicht

erklärt oder auf die Ausführungen über den Begriff milieu bezogen, die Foucault

ein Jahr zuvor beschäftigten und die er in der anschließenden Vorlesungssitzung

vom 28. März 1979 aufnimmt. Dort macht Foucault deutlich, dass Freiheit und

dung in Umwelt und Umgebung für Canguilhem zu postulieren – Uexküll wird von Foucault

nicht erwähnt –, wie es Andreas Womelsdorf nahelegt, ist daher problematisch (Womelsdorf,

Andreas: »Maschine - Organismus - Gesellschaft? Bemerkungen zum Problem von ›Regulation‹

und ›Selbstregulation‹ mit Georges Canguilhem«. In: Journal of Self-Regulation and Regulation 3

(2017), S. 109-126. Hier: S. 115).

75 Vgl. Charvolin, Florian: »1970. L’année clef pour la définition de l’environnement en France«. In:

La Revue pour l’histoire du CNRS 4 (2001).

76 Foucault, Michel (2009): Die Geburt der Biopolitik. Geschichte der Gouvernementalität II. Vorlesung

amCollège de France 1978 - 1979. Frankfurt/Main, Suhrkamp. S. 361; Foucault, Michel (2004):Nais-

sance de la biopolitique. Cours au Collège de France (1978-1979). Paris, Gallimard. S. 266. Dass in

der deutschen Ausgabe der französische Begriff innerhalb weniger Zeilen auf unterschiedli-

che Weise ins Deutsche übersetzt wird, führt die Problematik eindrücklich vor. In der deut-

schenÜbersetzungwirdandieser Stelle environnement changierendmitUmgebungundUmwelt

übersetzt. In der englischen Übersetzung wird environnementalitémit environmentalism (oder in

der deutschen Übersetzung Environmentalität) übersetzt, was, wie Jennifer Gabrys betont, dazu

führt, dass sich in der englischen Übersetzung der Fokus auf die Gouvernementalität verliert.

Foucault geht es nicht um Umweltschutz (vgl. Foucault, Michel (2008): The Birth of Biopolitics.

Lectures at the Collège de France, 1978-1979. New York, Palgrave Macmillan. S. 261 sowie Gabrys,

Jennifer (2016): Program Earth. Environmental Sensing Technology and the Making of a Computatio-

nal Planet. Minneapolis, University of Minnesota Press. S. 191; zu einer von Foucault inspirierten

Perspektive auf environmentality als Gouvernementalität, die »eco‐knowledge und »geo‐power«

als Macht-Wissens-Komplex beschreibt, vgl. Luke: »On Environmentality«).

https://doi.org/10.14361/9783839448397-009 - am 14.02.2026, 14:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


2 Biopolitiken des Umgebens 83

Regierbarkeit durch die Modifikation des milieus Hand in Hand gehen: »Der Ho-

mo oeconomicus ist der Mensch, der in eminenter Weise regierbar ist. Von einem

unberührbaren Partner des Laissez‐faire ausgehend, erscheint der Homo oecono-

micus nun als das Korrelat einer Gouvernementalität, die auf die Umgebung Ein-

fluß nehmen und systematisch die Variablen dieser Umgebung verändern wird.«77

Foucault beschreibt in diesen Passagen eine Veränderung der Figur des homo oeco-

nomicus vom klassischen Liberalismus hin zum Neoliberalismus, in deren Konse-

quenz der Mensch auf neue Weise durch sein milieu regierbar wird.78 Die Ökono-

mie – und nicht die Ökologie – kann so als Wissenschaft von der Modifikation

von Umgebungen erscheinen, weil sie nicht direkt das Verhalten von Menschen zu

steuern versucht, sondern unter ihrer Herrschaft das Subjekt seine Freiheit behält,

aber die Spielregeln verändert werden: »Das rationale Verhalten ist jedes Verhalten,

das sensibel auf Veränderungen in den Umgebungsvariablen reagiert und das auf

nicht‐zufällige, also systematische Weise darauf reagiert. Die Ökonomie kann also

als die Wissenschaft der Systematizität von Reaktionen auf die Variablen der Um-

gebung charakterisiert werden.«79 Im Neoliberalismus werden dem Subjekt keine

Entscheidungen abgenommen. Dem Subjekt steht stattdessen die Freiheit offen,

77 Foucault (2009): Die Geburt der Biopolitik. S. 372. Im Original: »De partenaire intangible du lais-

sez‐faire, l’homo oeconomicus apparaît maintenant comme le corrélatif d’une gouvernemen-

talité qui va agir sur le milieu et modifier systématiquement les variables du milieu.« Foucault

(2004): Naissance de la biopolitique. S. 274.

78 Zwar geht Foucault nicht auf Herbert Simons Arbeiten zum Konzept der ›rational choice‹ ein,

doch dort ist die rationale Entscheidung eines Organismus stets von seiner Abhängigkeit vom

environment bedingt: »Hence, we might hope to discover, by a careful examination of some of

the fundamental structural characteristics of the environment, some further clues as to the na-

ture of the approximating mechanisms used in decision making.« (Simon, Herbert A.: »Ratio-

nal Choice and the Structure of the Environment«. In: Psychological Review 63/2 (1956), S. 129-138.

Hier: S. 130) Entsprechendwäre es sinnvoll, an anderer Stelle die EpistemologiendesUmgebens

herauszuarbeiten, die dem Neoliberalismus zugrundeliegen.

79 Foucault (2009):DieGeburt der Biopolitik. S. 370. ImOriginal: »La conduite rationnelle, c’est toute

conduite qui est sensible à desmodifications dans les variables dumilieu et qui y répond de fa-

çon non aléatoire, de façon donc systématique, et l’économie va donc pouvoir se défmir comme

la science de la systématicité des réponses aux variables dumilieu.« (Foucault (2004):Naissance

de la biopolitique. S. 273) Ferhat Taylan hat Foucaults Überlegungen fortgesetzt und analysiert,

wie im deutschen Ordoliberalismus der 1950er Jahre mit einem soziologischen Konzept des

Menschen und im amerikanischen Behaviorismus der 1960er Jahremit einem psychologischen

Konzept des Menschen versucht wird, durch Umgebungen soziale Macht auszuüben. Dies soll

gelingen, indem die Entscheidungsfähigkeit der jeweiligen Subjekte indirekt beeinflusst wird

– laut Taylan als ›actio in distans‹ durch das milieu, so wie bei Newton Kräfte über Distanzen

hinweg durch ein Medium vermittelt werden. Taylan geht in seiner Studie jedoch nicht darauf

ein, dass Foucault im französischen Original an den zitierten Stellen häufig von environnement

und nicht vonmilieu spricht (vgl. Taylan, Ferhat: »Environmental Interventionism. A Neoliberal

Strategy«. In: Raisons politiques 52/4 (2013), S. 77-87).

https://doi.org/10.14361/9783839448397-009 - am 14.02.2026, 14:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


84 Epistemologien des Umgebens

seine eigenen Entscheidungen zu treffen, doch das Feld möglicher Entscheidun-

gen wird von vornherein begrenzt. Eben dies meint Foucault in der Sitzung vom

21. März 1979 mit einer »Intervention […], die die Individuen nicht innerlich un-

terwerfen würde, sondern sich auf ihre Umwelt bezöge [une intervention de ty-

pe environnemental].«80 Lediglich an dieser Stelle, an der es um die Interventi-

on und technische Gestaltung von Umgebungen zur Kontrolle von Individuen im

amerikanischen Liberalismus geht, verwendet Foucault den Begriff environnement.

Dort, wo Foucault am 28. März 1979 über den homo oeconomicus und den Neolibe-

ralismus spricht, verwendet er ausschließlich den Begriff milieu. Dennoch wird im

Kontext der anschließenden Vorlesungssitzungen deutlich, dass Umgebungen an

dieser Stelle nicht ökologisch, sondern ökonomisch gedacht werden.

Angesichts der Knappheit dieser Skizze der environnementalité ist es bemerkens-

wert, dass Brian Massumi eine ganze Theorie der environmentality bis hin zu einer

»ecology of powers«, wie es im Titel seines Aufsatzes heißt, auf diese wenigenWor-

te stützt, anstatt sich auf Foucaults zwar immer noch knappe, aber doch tragfähi-

gere Ausführungen zumilieu zu berufen. Von Ökologie ist bei Foucault schlicht kei-

ne Rede. Statt wie in Massumis Ausgangszitat, in dem Foucault environmentalism

als »governmentality which will act on the environment and systematically modi-

fy it«81 definiert, ist im französischen Original von einer »gouvernementalité qui

va agir sur le milieu et modifier systématiquement les variables du milieu«82 die

Rede. Aufgrund der Quellenlage – den Begriff environnementalité verwendet Fou-

cault lediglich ein einziges Mal83 – ist fraglich, ob Foucaults Überlegungen, wie

Massumi insinuiert, in Richtung einer Verquickung von globaler Sicherheitspoli-

tik (Terrorismusbekämpfung) und Umweltschutz ausgelegt werden können.84 Die

80 Foucault (2009): Die Geburt der Biopolitik. S. 359; Foucault (2004): Naissance de la biopolitique. S.

265.

81 Foucault (2008): The Birth of Biopolitics. S. 271.

82 Foucault (2004): Naissance de la biopolitique. S. 274.

83 Ebd., S. 266.

84 Vgl. Massumi: »National Enterprise Emergency«. Erich Hörl hat anMassumi anschließend Fou-

caults Begriff der environnementalité in ein Umweltlich-Werden im Rahmen einer generellen

Ökologie überführt (vgl. Hörl: »Die environmentalitäre Situation«). Jennifer Gabrys hat dem-

gegenüber vorgeschlagen, Foucaults Konzept der environnemenentalité stärker von den in ihm

angelegten Subjektivierungsprozessen her zu lesen. In diesem Sinne beschreibt sie, wie »envi-

ronmental technologies as spatialmodes of governancemight altermaterial‐political distribu-

tions of power andpossiblemodes of subjectification.« (Gabrys: »ProgrammingEnvironments«.

S. 32.) Sie zeigt, wie Regierungspraktiken durch die computerbasierte Steuerung von Umge-

bungsfaktoren in sogenannten Smart Cities operieren, setzt allerdings milieumit environment

gleich. »Environmentality does not require the creation of normative subjects, as Foucault sug-

gests, since the environmental citizen is not governed as a distinct figure; rather, environmen-

tality is an extension of the actions and forces – automaticity and responsiveness – embedded

and performed within environments.« (ebd., S. 34.)

https://doi.org/10.14361/9783839448397-009 - am 14.02.2026, 14:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


2 Biopolitiken des Umgebens 85

von Massumi beschriebene ontopower, die Macht, durch environmentality die Bedin-

gungen des Lebens zu erfassen und sie als environment zu modifizieren, ist von

Foucault zumindest in Hinblick auf die Ökologie nicht in der von Massumi sug-

gerierten Eindeutigkeit gemeint. Zwar spricht Foucault von »une intervention de

type environnemental«85, welche die Unterdrückung von Individuen ersetze. Was

damit gemeint ist, bleibt jedoch aufgrund der Knappheit der Skizze ebenso unklar

wie der Begriff »technologie environnementale«86. Offen bleibt etwa, warum Fou-

cault den Neologismus environnementalité verwendet und den aus dem Englischen

re‐importierten Begriff benutzt; offen bleibt ebenfalls, wie Foucault das mit die-

sem Re-Import verbundene Verhältnis der environnementalité zum environmentalism

konzipiert (falls es überhaupt eine Rolle spielt); offen bleibt schließlich auch, wel-

che Technologien – bei Foucault ein überausmehrdeutiger Begriff87 –hier gemeint

sind. Zu all dem sagt Foucault nichts und nimmt den Gedanken oder den Begriff

später auch nie wieder auf. Foucaults Anmerkungen sind keine Analyse, sondern

allenfalls terminologische Präliminarien.

Foucaults Überlegungen zur Gouvernementalitätstechnik der Umgebungsmo-

difikation bleiben eine Fußnote und werden, trotz einer entsprechenden Ankün-

digung in der zehnten Vorlesung von Geburt der Biopolitik, nicht weiter ausgeführt.

Während es philologisch überaus problematisch ist, diese Stelle als Beleg für eine

auf Foucault aufbauende Kritik der environmentality anzuführen, wie es Massumi

tut, können die Passagen aus den vorangegangenen Vorlesungen durchaus zu einer

solchenGrundlage dienen. Voraussetzung ist dabei, die Quellenlage zu berücksich-

tigen und die Passagen entsprechend zu kontextualisieren.88

Einen solchen Vorschlag hat Maria Muhle in ihren Studien zum Lebensbegriff

bei Foucault vorgestellt und argumentiert, dass dieser sich Canguilhems norma-

tiven Begriff des milieus aneignet, um eine indirekte Form der Regierung durch

Räume und Dinge zu beschreiben: »Denn im Raum, in seinem Milieu, scheint der

Mensch sich zunächst einmal ›frei‹ zu bewegen, wie Canguilhem es für das Leben-

dige im Allgemeinen herausgestellt hat, insofern er immer aufs Neue sein Milieu

85 Foucault (2004): Naissance de la biopolitique. S. 265.

86 Ebd., übersetzt als ›Umwelttechnologie‹: Foucault (2009): Die Geburt der Biopolitik. S. 359. Da

Foucault den häufig verwendeten Begriff Technologie in den Vorlesungen nicht auf konkrete

Technologien oder Gerätschaften bezieht, kann diese Stelle nicht zur Grundlage einer Analyse

von environmental technologies verwendet werden, wenn es ummehr gehen soll als um Assozia-

tionen.

87 Lediglich in einem Interview mit Paul Rabinow erklärt Foucault, dass seine Verwendung des

Begriffs Technologie an die griechische technē angelehnt sei, einer »von bewussten Zielen ge-

leiteten praktischen Rationalität«. (Foucault, Michel/Rabinow, Paul: »Raum,Wissen undMacht

[1982]«. In: ders. (2005): Schriften. Band 4. Frankfurt/Main, Suhrkamp, S. 324-341. Hier: S. 340.) In

diesem Sinne versteht Foucault auch Erziehung, Architektur oder Regierung als Technologien.

88 Für eine solche alternative, den Quellen gerecht werdende Lesart vgl. den bereits erwähnten

Ansatz von Ferhat Taylan: Taylan: »Environmental Interventionism«.

https://doi.org/10.14361/9783839448397-009 - am 14.02.2026, 14:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


86 Epistemologien des Umgebens

erschafft. Nur dann ist er normal, d.h. normativ. Zugleich scheint es die milieu-

theoretische Tücke der Gouvernementalität zu sein, dass sie gerade diese ›positive‹,

weil lebendige Dynamik zwischen Mensch und Milieu in die künstlichen Techni-

ken der Macht übersetzt, dass also jene Milieus, in denen die gouvernementalen

Regierungsformen sich entfalten, von diesen zunächst einmal entworfen wurden

– das Regierungsmilieu würde folglich ganz im Sinne dessen funktionieren, was

Canguilhem (im Anschluss an Kurt Goldstein) als Laborsituation des Lebendigen

bezeichnet hatte: eine Situation also, in der das Leben sich nur anscheinend pro-

duktiv verhalten kann, in dem folglich eine pathologische Beziehung zwischen dem

Lebendigen und seinem Milieu herrscht.«89 Mit Canguilhem unterstreicht Muhle,

dass Organismen nicht einfach von ihrem milieu determiniert werden, sondern

dieses durch die Prozesse ihres Lebens formen. In diesem Sinn operiere auch die

Gouvernementalität nicht als normative Kraft von außen, sondern durch die Regu-

lation der Normen des Lebendigen durch das Lebendige. Die biopolitische Gestal-

tung von milieux bedeutet Muhles Darstellung zufolge keinen Eingriff von außen,

sondern einen Eingriff in die reziproke und ko‐evolutive Abhängigkeit, weil das

Lebendige etwas zu seinem milieumacht, indem es in ihm seine Normalität lebt.

Eine strikte, disziplinäre Kontrolle würde sich nicht auf dasmilieu, sondern auf Or-

ganismen richten. Eine Bevölkerung kann jedoch nur auf diesem indirekten Weg

regiert werden. Im Hintergrund dieser Konzeption steht, wie Muhle betont, ein

Lebensbegriff, der die Unvorhersagbarkeit des Lebendigen (im Sinne von Canguil-

hems Vitalismus) und damit die Annahme einer Regulation desmilieus als Umgang

mit und Minimierung von Kontingenz durch Regulation denkbar macht.

Foucault in diesem Kontext mit Canguilhem zu lesen, bedeutet, die von erste-

rem angelegte Konvergenz von Beschreibungssprache und beschriebenem Objekt

aufzutrennen, denn mit Canguilhem wird einerseits die Geschichte sowohl von

Beschreibungssprache als auch von beschriebenemObjekt deutlicher. Andererseits

kannmit dieser Historisierung die Dominanz des kybernetischen Umgebungsden-

kens im zweiten Drittel des 20. Jahrhunderts, an dessen Ende Foucaults Überle-

gungen stehen, in den Mittelpunkt gerückt werden. Canguilhem mit Foucault zu

lesen bedeutet, die zu diesem Moment führende Geschichte des milieu-Konzepts,

an der Canguilhem vor allem die potentielle Offenheit des Organismus für seine

Reorganisation in Abhängigkeit vommilieu interessiert, als eine Geschichte von Re-

gierungstechnologien der Umgebungsmodifikation zu begreifen. Eine solche ge-

meinsame Lektüre kann der Ausgangspunkt einer Kritik dieser Regierungsmacht

der Umgebungskontrolle sein, die in der Mitte des 20. Jahrhunderts neue Formen,

Technologien und Verfahrensweisen ausbildet.

Die folgenden Kapitel orientieren sich auf unterschiedliche Weise an dieser

Vorgabe und greifen die bisher gestellten Fragen immer wieder auf. So steht am

89 Balke/Muhle: »Einführung«. S. 22.

https://doi.org/10.14361/9783839448397-009 - am 14.02.2026, 14:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


2 Biopolitiken des Umgebens 87

Ende des dritten Kapitels ein Ausblick auf eine erneute Transformation des Sicher-

heitsdispositivs hin zur Resilienz dynamischer Systeme, ein Konzept, das in der

Ökologie wurzelt und zur Signatur der Gegenwart geworden ist. Das vierte Kapitel

verfolgt, wie in unterschiedlichen Kontexten Stadtplanung als Form der Regierung

begriffen wird. Am Ende des fünften Kapitels steht die um 1970 hervortretende

Verquickung neoliberaler Politik mit Umweltschutz sowie environmental design, in

deren Rahmen die Kontrolle von Zirkulationen als biopolitisches Instrumentarium

reflektiert wird. Das sechste Kapitel schließlich nimmt Epistemologien des Umge-

bens zwischen Innen- und Außenverhältnissen in den Blick und beschreibt Versu-

che der Konstruktion geschlossener Systeme als Bemühungen umeinen Ausschluss

des Unnormierten.

https://doi.org/10.14361/9783839448397-009 - am 14.02.2026, 14:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839448397-009 - am 14.02.2026, 14:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

