
5. Zeug_innen und ihre Sympathisant_innen –

für eine theologisch motivierte cooperatio

und coniuratio testium

Eine phänomenologische Theologie der Zeug_innenschaft verlangt viel von ihren Sub-

jektenundObjekten, vondenTheolog_innenunddenGegenständen ihrerWissenschaft.

Verlangt sie zu viel? Der im Anschluss an die interdisziplinären Zeug_innenschafts-Dis-

kurse formulierte Entwurf theologischer Existenz zerschlägt geradezu die Autonomie,

den Individualismus und das Alleinstellungsmerkmal von Theolog_innen, indem sich

diese nie isoliert betrachtet denken lassen.1 In ihrer Bestimmung als Hörer_innen der

Zeugnisse ihrer eigenen theologischen Geschichte und Traditionen sindTheolog_innen

imWortsinne sub-jectum, sie sind ihrenArtefakten,VorstellungenundGegenständenun-

terworfen. Ein alleiniges Sein kommt für Zeug_innenschafts-Theolog_innen nicht in-

frage – immer schon sind sie an die ihr vorausgegangenen theologischen Existenzen

anderer, früherer Subjekte gebunden. Und wenn Theolog_innen es trotzdem wagen zu

sprechen,nichtnurHörer_innenvonZeugnissen,sondern selbst sekundäreundprimäre

Zeug_innen zu sein, so sind sie dazu verpflichtet, sich mit ihrem Bezeugen zu verspre-

chen. Wann immer Theolog_innen ihren Mund öffnen, wann immer sie sprechen und

schreiben, denken und handeln, verlangt eine Zeug_innenschafts-Theologie von ihnen,

dass sie sich mit ihrem Gesagten und Geschriebenen, mit ihrem Gedachten und Han-

deln versprechen. Dass sie dafür einstehen, was sie denken und wie sie handeln. Indem

zwar nicht die Wahrheit, wohl aber die Wahrhaftigkeit theologischer Aussagen an das

Sein derTheolog_innen gebunden wird, sindTheolog_innen nicht nur immer schonmit

hineingenommen in die Erkenntnisbewegungen wissenschaftlich-theologischen Den-

kens und Arbeitens, sondern dieWahrhaftigkeit von Letzteren ist daran gebunden, dass

sie verwirklicht wird. Diese Zeug_innenschafts-Theologie ist ein hebräisches amen:Die

1 Vgl. dazu auch Sölle, Stellvertretung, insbes. 44–61. Zwischen der idealistischen These »Der

Mensch ist unersetzlich« und der positivistischen Antithese »Jede_r ist ersetzbar« votiert Sölle für

die Synthese »Der Mensch ist unersetzlich, aber vertretbar« (a.a.O., 44) und begründet damit ihr

theologisches Stellvertretungsverständnis (s. dazu oben II.4.1.).

https://doi.org/10.14361/9783839468333-030 - am 14.02.2026, 09:25:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


446 Für das Sagbare!

theologischeExistenzderTheolog_innenhängtdavonab,dass theologische Inhalte getan

werden, auf dass sie sich bewahrheiten.

Und als wäre dieser Anspruch nicht schon unglaublich – und damit zuweilen un-

glaubwürdig – hoch gehängt, so wissen Zeug_innenschafts-Theolog_innen, dass sie

diesem Anspruch nie komplett nachkommen, ihm nie vollständig entsprechen können:

Weil dieTheologie ein Phänomen an denGrenzen des Verstehbaren ist, sehen sichTheo-

log_innen ständig vor eine Differenz von Geschichte und Normativität, von Genese und

Geltung gestellt. Denn indem zahlreiche theologische Traditionen der Versuch sind,

transzendente Erfahrungen zu tradieren, haben sie stets auch einen theologischen An-

spruch und sind nicht nur religionsgeschichtliche Artefakte: Sie wollen von derjenigen*

sprechen, die* gerade kein Phänomen ist: der Gottheit*. Weil auch Theolog_innen das

versuchen, bleibt ihre sekundäre Zeug_innenschaft immer spurhaft: Indem dieTheolo-

gie noch im Bemühen, theologische Aussagen praktisch zu bewähren, spurhaft bleibt,

weiß sie, dass in ihrem Sagen immer noch ein Ungesagtes ist, es in ihrem Tun immer

noch ein Ungetanes hat. Theolog_innen, die mit ihrem Sein an die Gegenstände ihrer

Wissenschaft gebunden werden, scheinen darum alles Recht zu haben, in ihrer wissen-

schaftlichen Existenz auch mal frustriert und von ihren Gegenständen allemal genervt

zu sein, weil sie wissen, dass ihre menschlich-allzumenschliche Theologie immer nur

ein halbes Sagen und ein halbes Tun ist.2 Weil sie das Moment des Außerordentlichen,

des Unendlichen in sich trägt, ist das, was Theolog_innen bezeugen, immer mehr als

das, was vor ihren Augen und in ihren Ohren liegt. Das mag Theolog_innen zwar auch

gelassen und insbesondere selbstkritisch machen, insofern sie damit stets daran erin-

nert werden, dass ihr Denken und Handeln nicht der Weisheit letzter Schluss ist. Aber

eine solche Zeug_innenschafts-Theologie verlangt viel von ihren Subjekten, insofern sie

nicht so sehr nach dem Gegenstand ihrer Wissenschaft, sondern den Konsequenzen

dessen zu fragen hat, nämlich der Ethik, und diese dann auch noch selbst zu bewahren

und bewähren hat. Haben Zeug_innenschafts-Theolog_innen sich darauf eingelassen,

stürzt die theologische Sprache sie gleichsam in eine weitere Krise.

Auch diese verlangt viel von denTheolog_innen, nämlich dass ihre Inhalte und Voll-

züge einenWert und eine Funktion für den öffentlichenRaumhaben.Das,was dieTheo-

logie zu einem Phänomen an den Grenzen des Verstehbaren macht, soll in der Sprache

verständlich gemacht werden. Die Methode der Zeug_innenschafts-Theologie zielt dar-

auf, das, was ihr immer wieder ins Wort fällt – das Zwischen, die Lebenswirklichkeiten

ihrer Zeit –, in ein Gespräch mit ihren eigenen Gegenständen zu verwickeln. Zwar ist

2 In dieser Hinsicht kann eine phänomenologische Theologie der Zeug_innenschaft von Fulbert

Steffenskys Lob des halben Herzens, der Halbheit überhaupt lernen: Gegen Ganzheits- und Voll-

kommenheitszwänge begegnet bei ihm, vor allem in Texten zum Gebet, immer wieder das Plä-

doyer für Halbheiten: »Ich möchte das halbe Herz loben, wenn das ganze noch nicht zu erreichen

ist. Es gibt so etwas wie die Süße der Halbheit, wenn die Ganzheit noch nicht möglich ist.« (Ders.,

Die Schwachheit, 22.) Vgl. auch ders., Das Leben, 49: »Es ist ein falscher Begriff von Redlichkeit,

für alle Worte und Gesten sich immer das ganze Herz abverlangen zu wollen und diese zu unter-

lassen, wenn die Ganzheit nicht möglich ist und wenn man nichts von ihr spürt.« Indes kann für

Theolog_innen auch mal das maßvolle Übermaß geboten sein, wenn der Gegenstand, der darzu-

stellen ist, selbst jedesMaß überschreitet. Vgl. dazu Käser, Ich übertreibe, wo ich eineMiniatur auf

eine kleine biblische Theologie der Übertreibung entwickle.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-030 - am 14.02.2026, 09:25:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Zeug_innen und ihre Sympathisant_innen 447

ihr ersterMethodenschritt, jener derWiedergabedes FremdenunddesUnverstehbaren,

auf den ersten Blick betrachtet nicht besonders herausfordernd, will er doch weder er-

klären noch rekonstruieren, doch bei genaueremHinsehen verlangt auch dieser viel: ein

hohes Maß an Geduld und ein noch größeres Vertrauen, sich auf Zeugnisse überhaupt

einzulassen,weil jene denTheolog_innen erst einmal fremd erscheinen – und es zuwei-

len auch bleiben.3 Das gilt auch für den Methodenschritt der Kritik, der Theolog_innen

noch stärker indiePflichtnimmt,weil siedamit ihrFachwissenund ihreSachkompetenz

unter Beweis zu stellen haben. Und derMethodenschritt des Dialogs, der beide anderen

Methodenschritte miteinander verquickt, zielt schließlich aufs Ganze derTheologie, in-

sofern sie sich nicht ohne ihre jeweiligen Fächer und Disziplinen sowie deren Erkennt-

nisse betreiben lässt.

Vor allemaber: InsofernTheologie eineunfertigeundbeweglicheunddamit zeitoffe-

ne Sprache spricht, kommt ihr methodisches Bemühen nie zu einem Schluss. Zeug_in-

nenschafts-Theologie ist eine Theologie, die stets im Dialog bleibt bzw. zu bleiben hat,

weil zwischenmenschliche Phänomene und ihre Kontexte abhängig von ihrer Zeit sind

und sie die Theologie darum jeden Tag wieder vor neue Herausforderungen stellen.4

Weil sich eine phänomenologische Zeug_innenschafts-Theologie einer hellwachen Zeit-

genoss_innenschaft bei gleichzeitiger historischer Sensibilität gegenüber ihren eigenen

geschichtlich gewordenen Gegenständen verdankt, kommt sie nie zu einem Ende. Die

Kennzeichen dieser Theologie – Phänomenorientierung und eine enge Verbindung von

Praxis undTheorie, von Gesellschaft undWissenschaft –machen sie auch in ihrer Spra-

che zu einer vornehmlich ethischen Wissenschaft, insofern das, was Zeugnisse an den

Grenzen des Verstehbaren auszeichnet, der Umstand ist, dass sie soziale, gesellschaftli-

che und politische Ungerechtigkeiten bezeugen.

Eine Zeug_innenschafts-Theologie verlangt darum in und vor ihrer Sprache nicht

nur, dass sie eigene Schuld und Verantwortung bekennt. Will Theologie Fürsprache für

die Marginalisierten sein, muss diese nicht nur hinter das Hören von deren Stimmen

zurücktreten und bezeugen, dass sie strukturell den Ungerechtigkeiten verhaftet ist.

Sondern die dialogische Sprache verlangt von derTheologie im Anschluss daran ebenso,

Midrasch zu sein, also erzählende und bezeugende Bibelexegese, Christ_innentums-

und Theologiegeschichte, indem sie Lücken in Texten und in der Geschichte schließt

und Wertungen und Umwertungen von Erzählungen vornimmt. Auch im Hinblick auf

3 Vgl. dafür exemplarisch Doris Strahms einleitende Reflexionen ihrer Christologie aus der Sicht

von Frauen in Asien, Afrika und Lateinamerika: »Als weisse Frau, die in der reichen Schweiz lebt

und zur Mittelklasse gehört, eine Arbeit über die christologischen Ansätze von Befreiungstheolo-

ginnen aus Afrika, Asien und Lateinamerika zu schreiben, ist kein einfaches oder unproblemati-

sches Unterfangen. Nicht nur, weil zwischen mir und den Frauen, mit deren Situation ich mich in

dieser Arbeit beschäftigte, ein Machtgefälle und der geschichtliche Graben einer kolonialen Herr-

schaftsgeschichte steht, der ich als weisse, westliche Frau angehöre, sondern weil mein Verstehen

auch durch das ›Fremde‹ der anderen kulturellen und sozio-politischen Kontexte Grenzen gesetzt

sind. […] Umdie Unterschiede zwischen Frauen aus verschiedenen […] Kontexten wirklich ernstzu-

nehmen [sic!] und zu achten, müssen wir versuchen, ihr Werk von innen her zu verstehen, es von

seinen eigenenVoraussetzungen undMethodenher beurteilen; uns in unserer eigenen Sichtweise

herausfordern lassen, anstatt es auf unsere eigene Sicht zu reduzieren.« (Strahm, Vom Rand, 34f.)

4 Vgl. Fabella, Beyond Bonding, 3f.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-030 - am 14.02.2026, 09:25:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


448 Für das Sagbare!

die theologische Sprache mag einer Zeug_innenschafts-Theologie das Moment der

Gelassenheit eingeschrieben sein, insofern sie von Zeit zu Zeit schweigt und »nur« hört.

Aber indem ihre Sprache darauf zielt, Ungerechtigkeiten unter keinen Umständen zu

beschweigen, wird das Schweigen immer nur eine Verschnaufpause auf dem Weg der

Theologie sein, die selbst endlos zu sein scheint. Und als ob das theologische Sein und

die theologische Sprache Theolog_innen auf ihrem Weg nicht schon genug beanspru-

chen würde, hat eine Zeug_innenschafts-Theologie schließlich und drittens auch noch

Orte zu begehen und Räume zu schaffen, an und in denen Zeug_innenschaft zu einer

ethisch-politischen Praxis wird.

Als ein Phänomen an den Grenzen des Verstehbaren sieht sich eine Zeug_innen-

schafts-Theologie amOrt ihrer wissenschaftlichen Institution, der theologischen Fakul-

tät, stets vor die Herausforderung gestellt, die Zeugnisse der Geschichte und Tradition

der Theologie einerseits als Speichergedächtnis aufzubewahren. Und sie andererseits

als Funktionsgedächtnis immer wieder neu zur Aufführung zu bringen, sie in ein Ge-

spräch zu verwickeln. Weil die Auswahl der Zeugnisse aus dem Speichergedächtnis für

das Funktionsgedächtnis am individuellen und sozialen Gedächtnis der Forschenden

hängt, wird es damit notwendigerweise zu Brüchen gegenüber denen kommen, welche

die Zeugnisse auch zu verstehen suchen: die Lernenden. Und so verlangt eine Zeug_in-

nenschafts-Theologie gerade auch imHinblick auf ihreOrte viel von ihrenWissenschaft-

ler_innen,weil diese immerwieder nachRäumen in der Zeit und anOrten zu suchen ha-

ben, die das Unverständliche nicht nur hör- und sichtbarer, sondern auch verstehbarer

machen.

Um ihre eigenen Zeugnisse zu entgrenzen, verlangt eine phänomenologischeTheo-

logie der Zeug_innenschaft indes nicht nur eigene Räume zu schaffen und eigene

Orte aufzusuchen, sondern sich gleichsam auch topologisch ins Wort fallen zu lassen.

Zeug_innenschafts-Theologie braucht Orte mitten unter den Menschen, um erkennen

zu können, warum ihre eigenen Institutionen möglicherweise nicht nur ethisch, son-

dern auch epistemisch ungerecht sind.Um fremdeOrte überhaupt betreten und andere

Räume besuchen zu können, fordert eine phänomenologische Theologie der Zeug_in-

nenschaft erneut viel, nämlich nicht nur ein proaktives Zuhören und den anfänglichen

Verzicht auf eine Hermeneutik des Verdachts, sondern das Einüben von Ambigui-

tätstoleranz. Die damit zugleich geforderte Gleichzeitigkeit üben Zeug_innenschafts-

Theolog_innen ein, indem sie einerseits Institutionen anderer Religionen und anderer

christlicher Konfessionen besuchen und andererseits Heterotopien der Abweichung,

der Krise und der Illusion betreten.

Auch im Hinblick auf die Orte ist der ethische Anspruch das leitende Motiv, geht es

doch darum, dass eine Zeug_innenschafts-Theologie Orte und Räume sucht, an denen

soziale,gesellschaftlicheundpolitischeUngerechtigkeitenmitHändengreifbarwerden.

Und zurück am eigenen Ort wird die Theologie auch diese Erfahrungen zu bewahren

und zu bewähren haben, indem sie praktische Konsequenzen für ihr Handeln – ihr For-

schen und Lehren – zieht, um dann erst zurück in die Öffentlichkeit zu gehen und ihren

Beitrag dazu zu leisten, durch Zeug_innenschaft Ungerechtigkeiten zu überwinden und

https://doi.org/10.14361/9783839468333-030 - am 14.02.2026, 09:25:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Zeug_innen und ihre Sympathisant_innen 449

eine gerechte(re) Gesellschaft und Demokratie zu schaffen und zu bewahren.5 Mag die

Theologie manchmal nicht(s) Neues sehen, so wird sie zumindest »Vertrautes neu sehen

lernen, den blinden Fleck des gewohnten Blicks aufspüren, die ein(seitig)eBlickrichtung

entlarven« und »die eine Sehordnung, in der man(n) sich eingerichtet hat, stören«6.

Eine phänomenologische Theologie der Zeug_innenschaft verlangt viel von und in

ihrem Sein, ihrer Sprache und an ihrenOrten. Verlangt sie zu viel? Ist das,was dieTheo-

logie aus den interdisziplinären Zeug_innenschafts-Diskursen lernen kann, nicht völlig

vermessen, anmaßend und überfordernd?Was das Sein, die Sprache und die Orte einer

Zeug_innenschafts-Theologie verbindet, ist ihr ethischer Anspruch.7 Das an den Gren-

zen des Verstehbaren Bezeugte soll nicht nur gehört, gesehen und verstanden, sondern

überwundenwerden. IndieserHinsicht verlangt eine phänomenologischeTheologie der

Zeug_innenschaft in der Tat zu viel,möglicherweise viel zu viel, denn siewird dies eben-

so wenig wie die interdisziplinären Zeug_innenschafts-Diskurse vollumfänglich leisten

5 Dass Theologie nicht nur interpretierend, sondern gerade auch schöpferisch seinmuss, indem sie po-

litisch handelt, forderte KurtMarti bereits 1970: »Die Theologie interpretiert das biblische Zeugnis

und seine Auswirkungen in kirchlicher Lehre und Geschichte. Ihre Gefahr ist es, auf die Rolle der

Interpretin fixiert zu bleiben, sich deshalb auch zur Gegenwart nur interpretierend und nicht krea-

tiv zu verhalten. Das führt zu der bekannten Erscheinung, dass Theologie und Kirche immer hinter

den Entwicklungen der Zeit hergehen und -laufen, eifrig alles interpretierend, was geschieht oder

gestern geschehen und schon ein bisschen vorbei ist. Das ist gewiss auch eine legitime Funktion

der Theologie, und zu rühmen ist, dass die Kunst der Interpretation, eingeübt an den biblischen

Texten, auch in bezug auf das Geschehen der Gegenwart hier hoch entwickelt ist. Dennoch fürchte

ich, dass der Creator Spiritus allzusehr [sic!] zum Interpretator Spiritus geworden ist. Diesen Ein-

druck gewann ich durch die Beobachtung heutiger Kunst und Literatur. Gerade in diesem Bereich

ist die Kirche – man denke an viele ausgezeichnete Literatur und an Akademie-Gespräche noch

und noch! – vorab Lieferantin von Kommentaren und Interpretationen, also von Sekundärlitera-

tur. Sobald es jedoch nur schon um die Gestaltung ihrer Liturgien und Gesangbücher geht, also

um die Kreation eigener Primärliteratur, ist eine beängstigende Lähmung der kreativen Kraft in

der Kirche festzustellen.« (Marti, Notizen, 347.)

6 Frettlöh, Rechts und links, 107.

7 Ob darum eine phänomenologische Theologie der Zeug_innenschaft Trutz Rendtorffs Position

vertritt, nach der Ethik die »Steigerungsform von Theologie« (Rendtorff, Ethik 1980/81, 14) ist,

müsste andernorts diskutiert werden. Rendtorff hat keine theologische oder christliche Ethik, son-

dern bewusst, und in Abgrenzung gegenüber Karl Barth, eine »ethische Theologie« – so die For-

mulierung im Untertitel seiner Ethik – entworfen. Die provokative Formulierung »Ethik als Stei-

gerungsform von Theologie« ist zwar in der zweiten Auflage von Rendtorffs Ethik getilgt, trotz-

dem hält er inhaltlich weitgehend daran fest (vgl. dazu Atze, Ethik, insbes. 265–499). Der wich-

tigste Gegenstand dieser ethischen Theologie ist denn für Rendtorff die »ethische Lebenswirklich-

keit« (Rendtorff, Ethik 1990/91, 7 u.a.) desMenschen. In der Tat könnte einer phänomenologischen

Theologie der Zeug_innenschaft eine »Anthropologisierung der Theologie« (Atze, Ethik, 2) vorge-

worfen werden, allerdings halte ich, wie oben angemerkt, an der Unterscheidung, jedoch nicht

Trennung von Dogmatik und Ethik fest. Zwischen Barth, der die »Dogmatik als Ethik« versteht und

damit die »Ethik in Dogmatik« integriert weiß (vgl. den programmatischen Abschnitt in Barth, KD

I/2, 875–890), und Rendtorff, der diese Korrelation gleichsam in ihr Gegenteil verkehrt, hält eine

phänomenologische Theologie der Zeug_innenschaft sodann an der konstitutiven gegenseitigen

Abhängigkeit fest. Sie will gerade vermeiden, dass »Dogmatik und Ethik als theologische Diszi-

plinen […] in einem Konkurrenzverhältnis« stehen und »die betonte Entfaltung und Anerkennung

der einen […] jeweils zur Schmälerung der anderen [führt]« (Tödt, Zum Verhältnis, 29).

https://doi.org/10.14361/9783839468333-030 - am 14.02.2026, 09:25:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


450 Für das Sagbare!

können. In und auf der Welt, zwischen Mensch und Mensch, bleibt es dabei, dass Leid

zwar tendenziell hör- und sichtbar, in vielen Fällen aber nur fragmentarisch verstehbar

gemacht und überwunden werden kann. Keine Theologie wird es vermögen, alle Unge-

rechtigkeiten zu bezeugen oder die Zeug_innenschaft aller Menschen zur Sprache und

damit zum Sein zu bringen. Ebenso wenig wirdTheologie Gerechtigkeit herstellen kön-

nen, als wäre sie ein frei verfügbares Gut.

Aber die in dieser Studie dargestellten und interpretierten Phänomene und Diskur-

se verbindet die Einsicht, dass Leiden zumindest brüchigwird undGerechtigkeit auffla-

ckert, wo und indem Menschen sich vom Leid anderer (be)treffen lassen. Indem Men-

schen auf die Zeug_innenschaft von Weiterlebenden der Shoah, ihr Sprechen ebenso

wie ihr Schweigen hören und damit den Vollstrecker_innen der größten Bestialität der

Menschheitsgeschichtenichtdas letzteWort lassen. IndemMenschen sich verstören las-

sen von der Zeug_innenschaft von Opfern von Vergewaltigung, sexualisierter Gewalt,

Krieg und Terror, von ihrem Bezeugen von Hass und extremen Formen des Unrechts.

IndemMenschenanerkennen,dass sie,wennnichtmitschuldig, so dochmitverantwort-

lich dafür sind, dass andere aufgrund ihrer Hautfarbe, ihrer Religion, ihrer nationalen

Zugehörigkeit diskriminiert und mundtot gemacht werden. Indem Menschen anfan-

gen zu verstehen, dass andere Menschen (fast) keinen Platz in der Sprache und damit

auch nicht in derenWirklichkeiten haben. IndemMenschen begreifen, dassMissstände

nicht plötzlich, unvermittelt und unvorhersehbar entstehen, sondern schlummern und

sich anbahnen und darum gehört und gesehen werden können, wenn die Zeug_innen-

schaft vor marginalisierten Gruppen wahrgenommen wird. Indem Menschen sich ein-

gestehen, dass sexuelle und geschlechtliche Differenzen bis heute eine Rolle spielen, in-

sofern die Akzeptanz undGleichberechtigung von LGBTQIA+-Personen und ihr Zeugnis

bewusst und unbewusst an den Rand einer Gesellschaft gedrängt wird.

Alle diese Phänomene und all das, was sie uns über Zeug_innen und Hörer_innen,

über Folter und Gewalt, über Vergewaltigungen und sexualisierte Gewalt, über Hass

undDiskriminierung, über Entmenschlichung undUnsichtbarmachung lehren, zeigen:

Gerechtigkeit wird konstituiert, wiederhergestellt und bewahrt, wo und indem Men-

schen sich vom Leid anderer (be)treffen lassen, ihre Zeug_innenschaft sehen, hören und

vor allem: verstehen wollen und zu verstehen suchen. »Für das Sagbare!« ist in dieser

Lesart keine bloße Interjektion, sondern ein an nur angeblich Unbetroffene gerichte-

ter Imperativ. Er sucht Hörer_innen heim, überfällt sie und nimmt sie in die Pflicht.

Zeug_innenschaft an den Grenzen des Verstehbaren zielt damit gleichsam auf ein Mit-

Leiden der Hörer_innen, auf ihr συμ-παθεῖν/sym-pathein, ihre Sympathie. Hörer_innen

und Zeug_innenschafts-Theolog_innen sind darum sympathische Menschen – sie sind

Sympathisant_innen.8

8 Dass Erkenntnis vonMenschlichkeit oft heißt, buchstäblich aufsWort zu achten, lässt sich von Do-

rothee Sölle und ihrem Gedicht »frei nach Brecht« lernen: »meine junge tochter fragt mich/grie-

chisch lernenwozu/sym-pathein sage ich/einemenschliche fähigkeit/die tieren abgeht/lerne kon-

jugieren/noch ist griechisch nicht verboten« (dies., Sympathie, Umschlag Rückseite). Vgl. dazu

auch Frettlöh, Passion, 180: »[D]ieses Gedicht Dorothee Sölles ist eine beispielhafte Ermahnung,

den Worten, die wir gebrauchen, wieder auf den Grund zu gehen, sie beim Wort zu nehmen und

dem, was sie sagen und uns be-deuten, Folge zu leisten. Und es ist ein Hinweis auf das Fremde im

https://doi.org/10.14361/9783839468333-030 - am 14.02.2026, 09:25:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Zeug_innen und ihre Sympathisant_innen 451

In somanchenSituationen kannMitleidendasEinzige sein,was eine Person für eine

andere tun kann, wenn es nicht in der Macht Ersterer steht, die Situation zu verändern,

oder Letzterer alle anderen Formen der Hilfe verwehrt bleiben. An den Grenzen des Ver-

stehbaren kannMitleid der einzige kleine Rest anMenschlichkeit zwischen Zeug_innen

undHörer_innensein,das,was ihreMitmenschlichkeit überhauptnochauszeichnet.Wo

Sprache fehlt und kein Raum ist, kann Sympathie zumindest noch vermitteln, was Orte

nichtmehr schaffen und Sprache nichtmehr ausdrücken kann: dass Adressat_innen von

Zeugnissen die Zeug_innen sehen und hören. Gegenüber anderen sympathisch zu sein

bedeutet, sich von anderen angehen, sich von ihnen treffen zu lassen.Wer sympathisch

gegenüber anderen ist, verschließt sich nicht vor dem Leid, den Ungerechtigkeiten und

den Bedürfnissen von Zeug_innen an den Grenzen des Verstehbaren. Vielmehr nehmen

sympathischeMenschen teil andem,was anderenwiderfahren ist,nehmen sich ihreNot

gleichsamzuHerzenund fragennacheinemMit-Seinan jenenGrenzen.9 Kurzum:Sym-

pathische Menschen – Sympathisant_innen – lassen sich in Mitleidenschaft ziehen –

auch und gerade von all dem,was ihnen fremd ist und irritierend, gar verstörend auf sie

wirkt.10

Doch Mitleidenschaft hat im öffentlichen Raum keine gute Presse.11 Wir mögen

ungehemmt hassen, diskriminieren und ausstoßen, aber öffentlich mitzuleiden ist uns

tendenziell fremd geworden.Mitleiden wird im öffentlichen Raum als geradezu anzüg-

lich empfunden – zu pathetisch und allemal unnütz scheint es, wenn es darum geht,

anderenMenschen zu helfen.12Mitleidenschaften scheinen in den Bereich des Privaten,

Eigenen – das Fremde, dessen Bedeutung wir nicht verblassen lassen, dessen Gewicht wir nicht

schmälern sollen.«

9 Vgl. Kasan, Mit-Leiden, 110: »Wenn Mit-Leiden eine spezifische Weise des Mit-Seins ist, so folgt

daraus, daß es eben vom Sein dessen, der mit-leidet, bestimmt ist.«

10 Vgl. dazu auch Keller, On the mystery, 96: »The gospel invites us to risk our best possible response

to the irritating neighbor, the scary stranger, the random fellow creature, the immoral society –

regardless of whether or when those others will give back.«

11 Metz, Zum Begriff, 166, stellt die Diagnose, dass das Nachdenken über Mitleiden insofern er-

schwert ist, als Selbstbehauptung und Autonomie diesem zuwiderzulaufen scheinen (vgl. auch

ders., Für eine Ökumene, 246). Anstelle des deutschen Wortes »Mitleid« votiert Metz darum für

das spanischeWort »Compassion«, »welches den solidarischen Blickwechsel vom eigenen auf das

fremde Leiden und damit den moralisch-politischen Charakter des Mitleidens deutlicher mar-

kieren soll« (Klein, Von der Intimität, 308, Anm. 4). Anders Dalferth, Selbstlose Leidenschaften,

234.244, der die antiken Begriffe sympatheia und compassio in deutschen Bibelübersetzungen des

17. Jahrhunderts mit dem deutschen Begriff des Mitleidens verbunden sieht: Die Verbindungma-

che klar, dass Mitleiden sowohl für das Mitfühlen als auch die tätige Hilfe für die anderen steht.

Für die Thematik des Mitleidens innerhalb der Theologie vgl. die Beiträge in Dalferth/Hunziker

(Hg.),Mitleid, sowie im JBTh 30 (2015),Mitleid undMitleiden. Zum theologischen Reden von einer

mitleidenden Gottheit* vgl. den einführenden und den damit einhergehenden virulenten Diskurs

zusammenfassenden Beitrag von Tück, Passionen Gottes.

12 Was Fuchs, Ich liebe, 15, vor knapp zwanzig JahrenmodernenwestlichenGesellschaften unter dem

Titel »Passion ist verdächtig, Leidenschaft unmodern« attestierte, scheint darum auch heute noch

seine Berechtigung zu haben: »Leidenschaften sind komisch geworden, sie werden, wennman sie

mitteilt, formuliert als gedämpfter Enthusiasmus. In Leidenschaft entbrennen, vor Leidenschaft

vergehen, alles Sehen, Zittern, Klagen und Schreien, das Heulen […], kurz: das Frenetisch-Pani-

sche in all seinen Erscheinungsformen …Wir haben für dergleichen (leicht amüsiert) eine limited

https://doi.org/10.14361/9783839468333-030 - am 14.02.2026, 09:25:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


452 Für das Sagbare!

des Geschützten und Verborgenen zu gehören. Im öffentlichen Raum versuchen wir

denn Mitleiden bewusst zu unterlassen oder im Kontext professioneller Hilfeleistung

sogar zu unterdrücken. Sympathie, die Passion also, sich von anderen treffen zu lassen,

Mitleiden in den Bereich des Privaten zu verschieben, hat mindestens drei Gründe, die

sowohl primäre als auch sekundäre Zeug_innenschaft im öffentlichen Raumwenn nicht

verunmöglichen, so doch hindern.13

Erstens scheint imMitleiden immer eine Formmater_paternalistischen und herab-

lassendenVerhaltens gegenüber anderenmitzuschwingen,was damit zusammenhängt,

dass Mitleiden mit »Mitleid haben« gleichgesetzt wird.14 Doch Mitleid haben setzt eine

Erkenntnis, ein Wissen voraus, demgegenüber sich Menschen dann entsprechend ver-

halten. An den Grenzen des Verstehbaren ist dieser Aspekt gerade nicht gegeben, son-

dern Mitleid muss in diesem Kontext als spontane Affektion verstanden werden, denn

was wir zu hören und sehen bekommen, ist uns erst einmal fremd und damit unver-

ständlich, darauf können wir nur bedingt intentional reagieren.15 Zweitens hat Mitlei-

den insofern einen schlechten Ruf, als die eigenen Gefühle als nicht hilfreich für die von

LeidBetroffenen erachtetwerden–sie scheinen geradezu vomLeid abzulenken oder ha-

ben bestenfalls Selbsthilfegruppe-Charakter.16 Nun ist es zwar, sprichwörtlich gespro-

chen, durchaus akkurat, dass geteiltes Leid immer noch Leid ist, aber immerhin ist es

wenn nicht halbes, so zumindest durch die Teilung aufgebrochenes Leid. Ein Leid also,

das brüchig wird, eine Lücke entstehen lässt – den Raum also sehen und hören lässt, in

dem Zeug_innenschaft möglich wird. Die in dieser Studie bedachten Phänomene mö-

gen genau diesen Aspekt eindrücklich unter Beweis zu stellen,weil Zeug_innenmit die-

semAnspruch–obbewusst oder unbewusst ist dabei nicht entscheidend–anMenschen

herantreten. Und drittens wird zuweilen beanstandet, Mitleiden nehme den Leidenden

dieMöglichkeit, selbst über ihrenUmgangmit demLeiden bestimmen zu können. Zwar

ist zutreffend, dass Mitleiden in dieser Hinsicht pervertiert werden kann,17 aber auch

dieser Aspekt lässt sich im Kontext der Zeug_innenschaft an den Grenzen des Versteh-

baren abschwächen, zumal das Hören von Zeugnissen in dieser Studie einerseits stets

generosity […]. Im Alltag würde es uns ganz einfach mächtig erschrecken und an der civilité des-

sen zweifeln lassen, der uns dergleichen anbietet.« Anders de Waal, Das Prinzip, 9: »Gier ist out,

Empathie ist in.«

13 Vgl. für das Folgende ausführlicher Klein, Von der Intimität, 309–312.

14 Besonders prominent vertreten von Muschg, Mitleid.

15 Eben deswegen ist das Subjekt-Verständnis Lévinas’ auch im Kontext der Vorstellung einesMitlei-

dens anschlussfähig, insofern das »Hier hast Du mich!« des heteronom-autonomen Subjekts sich

nicht seiner selbst, sondern dem Angesprochensein durch die anderen verdankt. Vgl. dazu auch

Welz, Love, 254, die Lévinas’ Subjekt-Verständnis als donation interpretiert: »For Levinas, it is do-

nation not only on the strength of its giving-itself, on the strength of acts that would first turn

it into what it is to become. No, it is donation already on the strength of its being what it is.

Thus, self-giving is not necessarily dependent on an ego turning to another, intending to give

itself in a way that would be non-egotistic. It is dependent only on a bodily self that is placed

vis-à-vis another and is to stand in for the other.«

16 So hat etwa Nonner-Winkler, Empathie, aufgrund empirischer Untersuchungen nachgewiesen,

dass bei Kindern Mitleid nicht in jedem Fall zur Hilfeleistung für andere motiviert.

17 Vgl. Dalferth, Selbstlose Leidenschaften, 245.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-030 - am 14.02.2026, 09:25:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Zeug_innen und ihre Sympathisant_innen 453

responsiv gedacht und andererseits die Alterität der Zeugnisse als unbedingt zu bewah-

ren bestimmt wurde.Mitleiden heißt nicht, dass es zu einer Identifikation mit den Lei-

denden kommt, wie ebenso sekundäre Zeug_innenschaft dem ethischen Anspruch der

Zeugnisse nie ganz entsprechen kann, sie die Schwelle des Unsagbaren zwar sprachlich

überschreitet, diese aber ebenso als solche sprachlich aufrechterhält. Alle drei Gründe

der Zurückhaltung gegenüber Mitleiden im öffentlichen Raum sind darum zwar auch

zukünftig kritisch zu bedenken,18 sie sind imKontext der Zeug_innenschaft im öffentli-

chen Raum aber als unsachgemäß zurückzuweisen.

Eine Zeug_innenschafts-Theologie wird darum als kontextuelle, dialogische und öf-

fentlicheTheologie versuchen,Mitleiden gerade auch imöffentlichenRaumpraktisch zu

vollziehen.DennnurwennMenschenzuSympathisant_innengegenüberMenschenund

ihren Zeugnissen an den Grenzen des Verstehbaren werden, lässt sich erkennen, inwie-

fern »Für das Sagbare!« ein Imperativ ist. Dann kann gelten, dass Zeug_innen und ihre

Sympathisant_innen eine cooperatiound coniuratio testium eingehen–sichdamit unddar-

in annähern und trotzdem ihre gegenseitige Alterität wahren.19 Eine phänomenologi-

scheTheologie der Zeug_innenschaft wird diesen Imperativ darum immer doppeldeut-

lich verstehen, nämlich, um in Abwandlung eines Buchtitels Eberhard Jüngels zu spre-

chen, als Indikativ der Gnade und als Imperativ der Freiheit.20Wie Sympathisant_innen

gegenüber Zeug_innen immer das Nachsehen haben, so bleibt es auch für dieTheologie

als ein Phänomen an den Grenzen des Verstehbaren dabei, dass sie ihren Gegenständen

gegenüber die Nachsicht hat. Die Theologie wird auch in Zukunft immer zu spät kom-

men, fragmentarisch und lückenhaft bleiben.

Aber weil andere vor ihr gesprochen haben und in ihrem Sein, in ihrer Sprache und

an ihren Orten bezeugt haben und immer noch bezeugen, dass der vornehmliche Ge-

genstand der Theologie gesprochen und bezeugt hat, wird die Theologie diesem letzten

18 Vgl. Mieth, Das Mitleid, 398, der postuliert, dass eine »Mitleidsethik […] einer fortschreitenden

reflexiven Kontrolle und Reinigung [bedarf], damit die in ihr enthaltenen Kräfte nicht eine blinde

Energie entfalten, sondern allererst ihremoralische Taufe erfahren, d.h. durch die Krisis und Kritik

des scheinbar Spontanen und ›Natürlichen‹ hindurchgedrungen sind«.

19 Ein anderes griechisches Wort, das dem sympathein verwandt ist, jedoch die Distanz gegenüber

den primär Betroffenen besonders betont, ist das in der Bibel nur an einer einzigen Stelle auf-

tauchende μετριοπαθεῖν/metriopathein: Die Metriopathie steht für ein maßvolles Mitleiden, das

gemäß Hebr 5,2 den Hohepriester auszeichnet, der gerade im Wissen um die eigene Schwäche

und Verletzlichkeit zu mitleidender Empathie fähig wird, sich dabei aber das Leid nicht aneignet

und so die Distanz wahrt. Vgl. dazu ausführlicher Ebach, Metriopathie.

20 Der Buchtitel ist im Plural formuliert: Indikative der Gnade – Imperative der Freiheit. Der Terminus

des Indikativs der Gnade steht bei Jüngel für die Vorstellung der göttlichenHeilszuwendung, näm-

lich der Gewissheit von Christ_innen, unabhängig von ihren Taten von der Gottheit* angenommen

zu sein. Es ist ein »Gnade ausströmende[r] Indikativ des Evangeliums von der Rechtfertigung des

Gottlosen«, der Christ_innen aus der »Tyrannei der Imperative« (Jüngel, Indikative, VIII) befreit.

Aus diesem Indikativ erwächst dieVerantwortunggegenüber anderen, die Jüngel als Imperativ der

Freiheit versteht: »Ethische Imperative sind für den christlichen Glauben im Indikativ der mensch-

lichen Existenz begründet. Erst aus dem Indikativ des in seiner Menschwerdung definitiv offenbar

gewordenen Für-uns-Seins des einen und einzigen Gottes ergibt sich für den christlichen Glau-

ben der an die Christen gerichtete Imperativ, nun auch ihrerseits für andere Menschen dazusein.«

(A.a.O., 218.)

https://doi.org/10.14361/9783839468333-030 - am 14.02.2026, 09:25:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


454 Für das Sagbare!

Indikativ Folge leisten, ihn als an sie adressierten Imperativ verstehen – für die ande-

ren. Denn Zeug_innenschafts-Theologie ist nur Theologie, wenn sie Theologie für an-

dere ist.21 Sie wird sich darum den Indikativ zu Herzen nehmen, sympathisch mit den

sozialen, gesellschaftlichen und politischen Ungerechtigkeiten sein und sodann gerade

auch Zeugnisse vom dissidenten Lieben und Leben zur Sprache bringen – sie wird auch

das bezeugen, was in der Lücke, in der Leid brüchig wird und Gerechtigkeit aufflackert,

sicht-, hör- und verstehbar wird:22 Zeugnisse vonMenschen, die trotz vermeintlich ›fal-

scher‹ Papiere eine Heimat finden, Zeugnisse von Menschen, die trotz ihres vermeint-

lich ›falschen‹ GlaubensOrte undZeiten gewinnen,diesen zu leben,Zeugnisse vonMen-

schen, die trotz ihres vermeintlich ›falschen‹ Geschlechts wirtschaftliche Ungerechtig-

keit und strukturelle Ungleichbehandlung überwinden, Zeugnisse von Menschen, die,

obwohl sie anders essen und feiern, Mitglieder eines universalen Wir sind, Zeugnisse

von Menschen, die trotz Konventionen und Gesetzen so lieben können und dürfen, wie

sie begehren,undZeugnisse vonMenschen,die sich trotzdes ihnenbei derGeburtmedi-

zinisch falsch zugewiesenenGeschlechts im richtigen endlich zurechtfinden und in ihm

leben dürfen. In allen Fällen wird die Theologie dies nur aufgrund des Vorausgesagten,

der Prolegomena also, tun.Sie nimmtdamit ernst, dass es umdas Sagbare desUnsagba-

ren geht.Oder anders formuliert: »Für das Sagbare!« ist ein Indikativ der Gnade, indem

und weil das Sagen über das Gesagte hinausgeht. Und »Für das Sagbare!« ist ein Impe-

rativ der Freiheit, diesem Indikativ zu ent-sprechen – ihn endlich im Sein, in der Sprache

und an Orten zu bezeugen.

21 In Anlehnung an Bonhoeffer,Widerstand, 560, formuliert, für den Kirche nur dann Kirche ist, wenn

sie »Kirche für andere« ist. Zur kritischenAuseinandersetzungmit der Rezeption dieser Formel (vor

allem in der Kirche der ehemaligenDDR) vgl. Beintker,Wort, 158f., sowie für eine aktuelle Perspek-

tivierung Wüthrich, Prolegomena. Zur Verknüpfung von Bonhoeffers Formel mit dem Aspekt des

Mitleidens vgl. Tietz, Mensch, 440–443.

22 Vgl. dazu auch Käser, Gegen den Hass, wo ich in Auseinandersetzung mit Emckes Gegen den Hass

das lukanische Gebot der Feindesliebe als eine Aufforderung, Geschichten vom dissidenten Lieben

und Leben zu erzählen, interpretiere.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-030 - am 14.02.2026, 09:25:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

