5. Zeug_innen und ihre Sympathisant_innen -
fiir eine theologisch motivierte cooperatio
und coniuratio testium

Eine phianomenologische Theologie der Zeug_innenschaft verlangt viel von ihren Sub-
jekten und Objekten, von den Theolog_innen und den Gegenstinden ihrer Wissenschalft.
Verlangt sie zu viel? Der im Anschluss an die interdiszipliniren Zeug_innenschafts-Dis-
kurse formulierte Entwurf theologischer Existenz zerschligt geradezu die Autonomie,
den Individualismus und das Alleinstellungsmerkmal von Theolog_innen, indem sich
diese nie isoliert betrachtet denken lassen.! In ihrer Bestimmung als Hérer_innen der
Zeugnisse ihrer eigenen theologischen Geschichte und Traditionen sind Theolog_innen
im Wortsinne sub-jectum, sie sind ihren Artefakten, Vorstellungen und Gegenstinden un-
terworfen. Ein alleiniges Sein kommt fiir Zeug_innenschafts-Theolog_innen nicht in-
frage — immer schon sind sie an die ihr vorausgegangenen theologischen Existenzen
anderer, fritherer Subjekte gebunden. Und wenn Theolog_innen es trotzdem wagen zu
sprechen, nicht nur Horer_innenvon Zeugnissen, sondern selbst sekundire und primire
Zeug_innen zu sein, so sind sie dazu verpflichtet, sich mit ihrem Bezeugen zu verspre-
chen. Wann immer Theolog_innen ihren Mund 6ffnen, wann immer sie sprechen und
schreiben, denken und handeln, verlangt eine Zeug_innenschafts-Theologie von ihnen,
dass sie sich mit jhrem Gesagten und Geschriebenen, mit ihrem Gedachten und Han-
deln versprechen. Dass sie dafiir einstehen, was sie denken und wie sie handeln. Indem
zwar nicht die Wahrheit, wohl aber die Wahrhaftigkeit theologischer Aussagen an das
Sein der Theolog_innen gebunden wird, sind Theolog_innen nicht nur immer schon mit
hineingenommen in die Erkenntnisbewegungen wissenschaftlich-theologischen Den-
kens und Arbeitens, sondern die Wahrhaftigkeit von Letzteren ist daran gebunden, dass
sie verwirklicht wird. Diese Zeug_innenschafts-Theologie ist ein hebriisches amen: Die

1 Vgl. dazu auch Sélle, Stellvertretung, insbes. 44—61. Zwischen der idealistischen These »Der
Mensch ist unersetzlich« und der positivistischen Antithese »Jede_r ist ersetzbar«votiert Sélle fur
die Synthese »Der Mensch ist unersetzlich, aber vertretbar« (a.a.0., 44) und begriindet damit ihr
theologisches Stellvertretungsverstindnis (s. dazu oben 11.4.1.).

14.02.2026, 09:25:56. Bic)



https://doi.org/10.14361/9783839468333-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

448

Fir das Sagbare!

theologische Existenz der Theolog_innen hingt davon ab, dass theologische Inhalte getan
werden, auf dass sie sich bewahrheiten.

Und als wire dieser Anspruch nicht schon unglaublich - und damit zuweilen un-
glaubwiirdig — hoch gehingt, so wissen Zeug_innenschafts-Theolog_innen, dass sie
diesem Anspruch nie komplett nachkommen, ihm nie vollstindig entsprechen kénnen:
Weil die Theologie ein Phinomen an den Grenzen des Verstehbaren ist, sehen sich Theo-
log_innen stindig vor eine Differenz von Geschichte und Normativitit, von Genese und
Geltung gestellt. Denn indem zahlreiche theologische Traditionen der Versuch sind,
transzendente Erfahrungen zu tradieren, haben sie stets auch einen theologischen An-
spruch und sind nicht nur religionsgeschichtliche Artefakte: Sie wollen von derjenigen®
sprechen, die* gerade kein Phinomen ist: der Gottheit*. Weil auch Theolog_innen das
versuchen, bleibt ihre sekundire Zeug_innenschaft immer spurhaft: Indem die Theolo-
gie noch im Bemiihen, theologische Aussagen praktisch zu bewihren, spurhaft bleibt,
weif} sie, dass in threm Sagen immer noch ein Ungesagtes ist, es in ihrem Tun immer
noch ein Ungetanes hat. Theolog_innen, die mit ihrem Sein an die Gegenstinde ihrer
Wissenschaft gebunden werden, scheinen darum alles Recht zu haben, in ihrer wissen-
schaftlichen Existenz auch mal frustriert und von ihren Gegenstinden allemal genervt
zu sein, weil sie wissen, dass ihre menschlich-allzumenschliche Theologie immer nur
ein halbes Sagen und ein halbes Tun ist.”> Weil sie das Moment des Auflerordentlichen,
des Unendlichen in sich trigt, ist das, was Theolog_innen bezeugen, immer mehr als
das, was vor ihren Augen und in ihren Ohren liegt. Das mag Theolog_innen zwar auch
gelassen und insbesondere selbstkritisch machen, insofern sie damit stets daran erin-
nert werden, dass ihr Denken und Handeln nicht der Weisheit letzter Schluss ist. Aber
eine solche Zeug_innenschafts-Theologie verlangt viel von ihren Subjekten, insofern sie
nicht so sehr nach dem Gegenstand ihrer Wissenschaft, sondern den Konsequenzen
dessen zu fragen hat, nimlich der Ethik, und diese dann auch noch selbst zu bewahren
und bewdhren hat. Haben Zeug_innenschafts-Theolog_innen sich darauf eingelassen,
stiirzt die theologische Sprache sie gleichsam in eine weitere Krise.

Auch diese verlangt viel von den Theolog_innen, nimlich dass ihre Inhalte und Voll-
ziige einen Wert und eine Funktion fiir den 6ffentlichen Raum haben. Das, was die Theo-
logie zu einem Phinomen an den Grenzen des Verstehbaren macht, soll in der Sprache
verstindlich gemacht werden. Die Methode der Zeug_innenschafts-Theologie zielt dar-
auf, das, was ihr immer wieder ins Wort fillt — das Zwischen, die Lebenswirklichkeiten
ihrer Zeit —, in ein Gesprich mit ihren eigenen Gegenstinden zu verwickeln. Zwar ist

2 In dieser Hinsicht kann eine phanomenologische Theologie der Zeug_innenschaft von Fulbert
Steffenskys Lob des halben Herzens, der Halbheit (iberhaupt lernen: Gegen Ganzheits- und Voll-
kommenheitszwinge begegnet bei ihm, vor allem in Texten zum Gebet, immer wieder das Pla-
doyer fiir Halbheiten: »Ich mochte das halbe Herz loben, wenn das ganze noch nicht zu erreichen
ist. Es gibt so etwas wie die Stifle der Halbheit, wenn die Ganzheit noch nicht moglich ist.« (Ders.,
Die Schwachheit, 22.) Vgl. auch ders., Das Leben, 49: »Es ist ein falscher Begriff von Redlichkeit,
fiir alle Worte und Gesten sich immer das ganze Herz abverlangen zu wollen und diese zu unter-
lassen, wenn die Ganzheit nicht moglich ist und wenn man nichts von ihr spiirt.« Indes kann fir
Theolog_innen auch mal das mafivolle Ubermaf geboten sein, wenn der Gegenstand, der darzu-
stellen ist, selbst jedes MafS iiberschreitet. Vgl. dazu Késer, Ich tibertreibe, wo ich eine Miniatur auf
eine kleine biblische Theologie der Ubertreibung entwickle.

14.02.2026, 09:25:56. - @



https://doi.org/10.14361/9783839468333-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Zeug_innen und ihre Sympathisant_innen

ihr erster Methodenschritt, jener der Wiedergabe des Fremden und des Unverstehbaren,
auf den ersten Blick betrachtet nicht besonders herausfordernd, will er doch weder er-
klaren noch rekonstruieren, doch bei genauerem Hinsehen verlangt auch dieser viel: ein
hohes Maf? an Geduld und ein noch gréfReres Vertrauen, sich auf Zeugnisse itberhaupt
einzulassen, weil jene den Theolog_innen erst einmal fremd erscheinen — und es zuwei-
len auch bleiben.? Das gilt auch fiir den Methodenschritt der Kritik, der Theolog_innen
noch stirker in die Pflicht nimmt, weil sie damit ihr Fachwissen und ihre Sachkompetenz
unter Beweis zu stellen haben. Und der Methodenschritt des Dialogs, der beide anderen
Methodenschritte miteinander verquickt, zielt schliefilich aufs Ganze der Theologie, in-
sofern sie sich nicht ohne ihre jeweiligen Ficher und Disziplinen sowie deren Erkennt-
nisse betreiben ldsst.

Vor allem aber: Insofern Theologie eine unfertige und bewegliche und damit zeitofte-
ne Sprache spricht, kommt ihr methodisches Bemithen nie zu einem Schluss. Zeug_in-
nenschafts-Theologie ist eine Theologie, die stets im Dialog bleibt bzw. zu bleiben hat,
weil zwischenmenschliche Phinomene und ihre Kontexte abhingig von ihrer Zeit sind
und sie die Theologie darum jeden Tag wieder vor neue Herausforderungen stellen.*
Weil sich eine phinomenologische Zeug_innenschafts-Theologie einer hellwachen Zeit-
genoss_innenschaft bei gleichzeitiger historischer Sensibilitit gegentiber ihren eigenen
geschichtlich gewordenen Gegenstinden verdankt, kommt sie nie zu einem Ende. Die
Kennzeichen dieser Theologie — Phinomenorientierung und eine enge Verbindung von
Praxis und Theorie, von Gesellschaft und Wissenschaft — machen sie auch in ihrer Spra-
che zu einer vornehmlich ethischen Wissenschaft, insofern das, was Zeugnisse an den
Grenzen des Verstehbaren auszeichnet, der Umstand ist, dass sie soziale, gesellschaftli-
che und politische Ungerechtigkeiten bezeugen.

Eine Zeug_innenschafts-Theologie verlangt darum in und vor ihrer Sprache nicht
nur, dass sie eigene Schuld und Verantwortung bekennt. Will Theologie Fiirsprache fir
die Marginalisierten sein, muss diese nicht nur hinter das Héren von deren Stimmen
zuriicktreten und bezeugen, dass sie strukturell den Ungerechtigkeiten verhaftet ist.
Sondern die dialogische Sprache verlangt von der Theologie im Anschluss daran ebenso,
Midrasch zu sein, also erzihlende und bezeugende Bibelexegese, Christ_innentums-
und Theologiegeschichte, indem sie Liicken in Texten und in der Geschichte schlief3t
und Wertungen und Umwertungen von Erzihlungen vornimmt. Auch im Hinblick auf

3 Vgl. dafiir exemplarisch Doris Strahms einleitende Reflexionen ihrer Christologie aus der Sicht
von Frauen in Asien, Afrika und Lateinamerika: »Als weisse Frau, die in der reichen Schweiz lebt
und zur Mittelklasse gehort, eine Arbeit iber die christologischen Ansétze von Befreiungstheolo-
ginnen aus Afrika, Asien und Lateinamerika zu schreiben, ist kein einfaches oder unproblemati-
sches Unterfangen. Nicht nur, weil zwischen mir und den Frauen, mit deren Situation ich mich in
dieser Arbeit beschiftigte, ein Machtgefille und der geschichtliche Graben einer kolonialen Herr-
schaftsgeschichte steht, der ich als weisse, westliche Frau angehore, sondern weil mein Verstehen
auch durch das>Fremde«der anderen kulturellen und sozio-politischen Kontexte Crenzen gesetzt
sind. [...] Um die Unterschiede zwischen Frauen aus verschiedenen [...] Kontexten wirklich ernstzu-
nehmen [sic!] und zu achten, miissen wir versuchen, ihr Werk von innen her zu verstehen, es von
seinen eigenen Voraussetzungen und Methoden her beurteilen; unsin unserer eigenen Sichtweise
herausfordern lassen, anstatt es auf unsere eigene Sicht zu reduzieren.« (Strahm, Vom Rand, 34f.)

4 Vgl. Fabella, Beyond Bonding, 3f.

14.02.2026, 09:25:56. - @

447


https://doi.org/10.14361/9783839468333-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

448

Fir das Sagbare!

die theologische Sprache mag einer Zeug_innenschafts-Theologie das Moment der
Gelassenheit eingeschrieben sein, insofern sie von Zeit zu Zeit schweigt und »nur« hort.
Aber indem ihre Sprache darauf zielt, Ungerechtigkeiten unter keinen Umstinden zu
beschweigen, wird das Schweigen immer nur eine Verschnaufpause auf dem Weg der
Theologie sein, die selbst endlos zu sein scheint. Und als ob das theologische Sein und
die theologische Sprache Theolog_innen auf ihrem Weg nicht schon genug beanspru-
chen wiirde, hat eine Zeug_innenschafts-Theologie schliefilich und drittens auch noch
Orte zu begehen und Riume zu schaffen, an und in denen Zeug_innenschaft zu einer
ethisch-politischen Praxis wird.

Als ein Phinomen an den Grenzen des Verstehbaren sieht sich eine Zeug_innen-
schafts-Theologie am Ort ihrer wissenschaftlichen Institution, der theologischen Fakul-
tit, stets vor die Herausforderung gestellt, die Zeugnisse der Geschichte und Tradition
der Theologie einerseits als Speichergedichtnis aufzubewahren. Und sie andererseits
als Funktionsgedichtnis immer wieder neu zur Auffithrung zu bringen, sie in ein Ge-
sprich zu verwickeln. Weil die Auswahl der Zeugnisse aus dem Speichergedichtnis fiir
das Funktionsgedichtnis am individuellen und sozialen Gedichtnis der Forschenden
hingt, wird es damit notwendigerweise zu Briichen gegeniiber denen kommen, welche
die Zeugnisse auch zu verstehen suchen: die Lernenden. Und so verlangt eine Zeug_in-
nenschafts-Theologie gerade auch im Hinblick auf ihre Orte viel von ihren Wissenschaft-
ler_innen, weil diese immer wieder nach Riumen in der Zeit und an Orten zu suchen ha-
ben, die das Unverstindliche nicht nur hoér- und sichtbarer, sondern auch verstehbarer
machen.

Um ihre eigenen Zeugnisse zu entgrenzen, verlangt eine phinomenologische Theo-
logie der Zeug_innenschaft indes nicht nur eigene Riume zu schaffen und eigene
Orte aufzusuchen, sondern sich gleichsam auch topologisch ins Wort fallen zu lassen.
Zeug_innenschafts-Theologie braucht Orte mitten unter den Menschen, um erkennen
zu konnen, warum ihre eigenen Institutionen moglicherweise nicht nur ethisch, son-
dern auch epistemisch ungerecht sind. Um fremde Orte iiberhaupt betreten und andere
Riume besuchen zu kénnen, fordert eine phinomenologische Theologie der Zeug_in-
nenschaft erneut viel, nimlich nicht nur ein proaktives Zuhoren und den anfinglichen
Verzicht auf eine Hermeneutik des Verdachts, sondern das Einitben von Ambigui-
titstoleranz. Die damit zugleich geforderte Gleichzeitigkeit iiben Zeug_innenschafts-
Theolog_innen ein, indem sie einerseits Institutionen anderer Religionen und anderer
christlicher Konfessionen besuchen und andererseits Heterotopien der Abweichung,
der Krise und der Illusion betreten.

Auch im Hinblick auf die Orte ist der ethische Anspruch das leitende Motiv, geht es
doch darum, dass eine Zeug_innenschafts-Theologie Orte und Riume sucht, an denen
soziale, gesellschaftliche und politische Ungerechtigkeiten mit Hinden greifbar werden.
Und zuriick am eigenen Ort wird die Theologie auch diese Erfahrungen zu bewahren
und zu bewihren haben, indem sie praktische Konsequenzen fiir ihr Handeln - ihr For-
schen und Lehren - zieht, um dann erst zuriick in die Offentlichkeit zu gehen und ihren
Beitrag dazu zu leisten, durch Zeug_innenschaft Ungerechtigkeiten zu itberwinden und

14.02.2026, 09:25:56. - @



https://doi.org/10.14361/9783839468333-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Zeug_innen und ihre Sympathisant_innen

eine gerechte(re) Gesellschaft und Demokratie zu schaffen und zu bewahren.” Mag die
Theologie manchmal nicht(s) Neues sehen, so wird sie zumindest »Vertrautes neu sehen
lernen, den blinden Fleck des gewohnten Blicks aufspiiren, die ein(seitig)e Blickrichtung
entlarven« und »die eine Sehordnung, in der man(n) sich eingerichtet hat, stéren<®.
Eine phinomenologische Theologie der Zeug_innenschaft verlangt viel von und in
ihrem Sein, ihrer Sprache und an ihren Orten. Verlangt sie zu viel? Ist das, was die Theo-
logie aus den interdiszipliniren Zeug_innenschafts-Diskursen lernen kann, nicht véllig
vermessen, anmaflend und iiberfordernd? Was das Sein, die Sprache und die Orte einer
Zeug_innenschafts-Theologie verbindet, ist ihr ethischer Anspruch.” Das an den Gren-
zen des Verstehbaren Bezeugte soll nicht nur gehért, gesehen und verstanden, sondern
tiberwunden werden. In dieser Hinsicht verlangt eine phinomenologische Theologie der
Zeug_innenschaft in der Tat zu viel, méglicherweise viel zu viel, denn sie wird dies eben-
so wenig wie die interdiszipliniren Zeug_innenschafts-Diskurse vollumfinglich leisten

5 Dass Theologie nicht nur interpretierend, sondern gerade auch schopferisch sein muss, indem sie po-
litisch handelt, forderte Kurt Marti bereits 1970: »Die Theologie interpretiert das biblische Zeugnis
und seine Auswirkungen in kirchlicher Lehre und Geschichte. lhre Gefahr ist es, auf die Rolle der
Interpretin fixiert zu bleiben, sich deshalb auch zur Gegenwart nur interpretierend und nicht krea-
tiv zu verhalten. Das fithrt zu der bekannten Erscheinung, dass Theologie und Kirche immer hinter
den Entwicklungen der Zeit hergehen und -laufen, eifrig alles interpretierend, was geschieht oder
gestern geschehen und schon ein bisschen vorbei ist. Das ist gewiss auch eine legitime Funktion
der Theologie, und zu rithmen ist, dass die Kunst der Interpretation, eingeiibt an den biblischen
Texten, auch in bezug auf das Geschehen der Gegenwart hier hoch entwickelt ist. Dennoch fiirchte
ich, dass der Creator Spiritus allzusehr [sic!] zum Interpretator Spiritus geworden ist. Diesen Ein-
druck gewann ich durch die Beobachtung heutiger Kunst und Literatur. Gerade in diesem Bereich
ist die Kirche — man denke an viele ausgezeichnete Literatur und an Akademie-Cesprache noch
und noch! — vorab Lieferantin von Kommentaren und Interpretationen, also von Sekundarlitera-
tur. Sobald es jedoch nur schon um die Gestaltung ihrer Liturgien und Gesangbiicher geht, also
um die Kreation eigener Primarliteratur, ist eine bedngstigende Lihmung der kreativen Kraft in
der Kirche festzustellen.« (Marti, Notizen, 347.)

6 Frettloh, Rechts und links, 107.

7 Ob darum eine phinomenologische Theologie der Zeug_innenschaft Trutz Rendtorffs Position
vertritt, nach der Ethik die »Steigerungsform von Theologie« (Rendtorff, Ethik 1980/81, 14) ist,
miisste andernorts diskutiert werden. Rendtorff hat keine theologische oder christliche Ethik, son-
dern bewusst, und in Abgrenzung gegeniiber Karl Barth, eine »ethische Theologie« — so die For-
mulierung im Untertitel seiner Ethik — entworfen. Die provokative Formulierung »Ethik als Stei-
gerungsform von Theologie« ist zwar in der zweiten Auflage von Rendtorffs Ethik getilgt, trotz-
dem hilt er inhaltlich weitgehend daran fest (vgl. dazu Atze, Ethik, insbes. 265-499). Der wich-
tigste Gegenstand dieser ethischen Theologie ist denn fiir Rendtorff die »ethische Lebenswirklich-
keit« (Rendtorff, Ethik1990/91,7 u.a.) des Menschen. In der Tat konnte einer phdnomenologischen
Theologie der Zeug_innenschaft eine »Anthropologisierung der Theologie« (Atze, Ethik, 2) vorge-
worfen werden, allerdings halte ich, wie oben angemerkt, an der Unterscheidung, jedoch nicht
Trennung von Dogmatik und Ethik fest. Zwischen Barth, der die »Dogmatik als Ethik«versteht und
damit die»Ethik in Dogmatik«integriert weifs (vgl. den programmatischen Abschnitt in Barth, KD
1/2, 875—-890), und Rendtorff, der diese Korrelation gleichsam in ihr Gegenteil verkehrt, hilt eine
phdanomenologische Theologie der Zeug_innenschaft sodann an der konstitutiven gegenseitigen
Abhingigkeit fest. Sie will gerade vermeiden, dass »Dogmatik und Ethik als theologische Diszi-
plinen [..] in einem Konkurrenzverhéltnis« stehen und »die betonte Entfaltung und Anerkennung
der einen [...] jeweils zur Schmailerung der anderen [fiihrt]« (Todt, Zum Verhiltnis, 29).

14.02.2026, 09:25:56. - @

449


https://doi.org/10.14361/9783839468333-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

450

Fir das Sagbare!

kénnen. In und auf der Welt, zwischen Mensch und Mensch, bleibt es dabei, dass Leid
zwar tendenziell hor- und sichtbar, in vielen Fillen aber nur fragmentarisch verstehbar
gemacht und tiberwunden werden kann. Keine Theologie wird es vermogen, alle Unge-
rechtigkeiten zu bezeugen oder die Zeug_innenschaft aller Menschen zur Sprache und
damit zum Sein zu bringen. Ebenso wenig wird Theologie Gerechtigkeit herstellen kon-
nen, als wire sie ein frei verfiigbares Gut.

Aber die in dieser Studie dargestellten und interpretierten Phinomene und Diskur-
se verbindet die Einsicht, dass Leiden zumindest briichig wird und Gerechtigkeit auffla-
ckert, wo und indem Menschen sich vom Leid anderer (be)treffen lassen. Indem Men-
schen auf die Zeug_innenschaft von Weiterlebenden der Shoah, ihr Sprechen ebenso
wie ihr Schweigen horen und damit den Vollstrecker_innen der grofiten Bestialitit der
Menschheitsgeschichte nicht das letzte Wort lassen. Indem Menschen sich verstéren las-
sen von der Zeug_innenschaft von Opfern von Vergewaltigung, sexualisierter Gewalt,
Krieg und Terror, von ihrem Bezeugen von Hass und extremen Formen des Unrechts.
Indem Menschen anerkennen, dass sie, wenn nicht mitschuldig, so doch mitverantwort-
lich dafiir sind, dass andere aufgrund ihrer Hautfarbe, ihrer Religion, ihrer nationalen
Zugehorigkeit diskriminiert und mundtot gemacht werden. Indem Menschen anfan-
gen zu verstehen, dass andere Menschen (fast) keinen Platz in der Sprache und damit
auch nicht in deren Wirklichkeiten haben. Indem Menschen begreifen, dass Missstinde
nicht plétzlich, unvermittelt und unvorhersehbar entstehen, sondern schlummern und
sich anbahnen und darum gehort und gesehen werden kénnen, wenn die Zeug_innen-
schaft vor marginalisierten Gruppen wahrgenommen wird. Indem Menschen sich ein-
gestehen, dass sexuelle und geschlechtliche Differenzen bis heute eine Rolle spielen, in-
sofern die Akzeptanz und Gleichberechtigung von LGBTQIA" -Personen und ihr Zeugnis
bewusst und unbewusst an den Rand einer Gesellschaft gedringt wird.

Alle diese Phinomene und all das, was sie uns iiber Zeug_innen und Hérer_innen,
tiber Folter und Gewalt, iiber Vergewaltigungen und sexualisierte Gewalt, iiber Hass
und Diskriminierung, itber Entmenschlichung und Unsichtbarmachung lehren, zeigen:
Gerechtigkeit wird konstituiert, wiederhergestellt und bewahrt, wo und indem Men-
schen sich vom Leid anderer (be)treffen lassen, ihre Zeug_innenschaft sehen, héren und
vor allem: verstehen wollen und zu verstehen suchen. »Fiir das Sagbare!« ist in dieser
Lesart keine blof3e Interjektion, sondern ein an nur angeblich Unbetroffene gerichte-
ter Imperativ. Er sucht Horer_innen heim, iiberfillt sie und nimmt sie in die Pflicht.
Zeug_innenschaft an den Grenzen des Verstehbaren zielt damit gleichsam auf ein Mit-
Leiden der Horer_innen, auf ihr ovu-mobetv/sym-pathein, ihre Sympathie. Horer_innen
und Zeug_innenschafts-Theolog_innen sind darum sympathische Menschen - sie sind
Sympathisant_innen.®

8 Dass Erkenntnis von Menschlichkeit oft heifdt, buchstiblich aufs Wort zu achten, lisst sich von Do-
rothee Sélle und ihrem Gedicht »frei nach Brecht« lernen: »meine junge tochter fragt mich/grie-
chisch lernen wozu/sym-pathein sage ich/eine menschliche fihigkeit/die tieren abgeht/lerne kon-
jugieren/noch ist griechisch nicht verboten« (dies., Sympathie, Umschlag Rickseite). Vgl. dazu
auch Frettl6h, Passion, 180: »[D]ieses Gedicht Dorothee Solles ist eine beispielhafte Ermahnung,
den Worten, die wir gebrauchen, wieder auf den Grund zu gehen, sie beim Wort zu nehmen und
dem, was sie sagen und uns be-deuten, Folge zu leisten. Und es ist ein Hinweis auf das Fremde im

14.02.2026, 09:25:56. - @



https://doi.org/10.14361/9783839468333-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Zeug_innen und ihre Sympathisant_innen

In so manchen Situationen kann Mitleiden das Einzige sein, was eine Person fiir eine
andere tun kann, wenn es nicht in der Macht Ersterer steht, die Situation zu verindern,
oder Letzterer alle anderen Formen der Hilfe verwehrt bleiben. An den Grenzen des Ver-
stehbaren kann Mitleid der einzige kleine Rest an Menschlichkeit zwischen Zeug_innen
und Horer_innen sein, das, was ihre Mitmenschlichkeit itberhaupt noch auszeichnet. Wo
Sprache fehlt und kein Raum ist, kann Sympathie zumindest noch vermitteln, was Orte
nicht mehr schaffen und Sprache nicht mehr ausdriicken kann: dass Adressat_innen von
Zeugnissen die Zeug_innen sehen und héren. Gegeniiber anderen sympathisch zu sein
bedeutet, sich von anderen angehen, sich von ihnen treffen zu lassen. Wer sympathisch
gegeniiber anderen ist, verschlief3t sich nicht vor dem Leid, den Ungerechtigkeiten und
den Bediirfnissen von Zeug_innen an den Grenzen des Verstehbaren. Vielmehr nehmen
sympathische Menschen teil an dem, was anderen widerfahren ist, nehmen sich ihre Not
gleichsam zu Herzen und fragen nach einem Mit-Sein an jenen Grenzen.’ Kurzum: Sym-
pathische Menschen — Sympathisant_innen - lassen sich in Mitleidenschaft ziehen —
auch und gerade von all dem, was ihnen fremd ist und irritierend, gar verstérend auf sie
wirke.™®

Doch Mitleidenschaft hat im 6ffentlichen Raum keine gute Presse." Wir mogen
ungehemmt hassen, diskriminieren und ausstofRen, aber 6ffentlich mitzuleiden ist uns
tendenziell fremd geworden. Mitleiden wird im 6ffentlichen Raum als geradezu anziig-
lich empfunden - zu pathetisch und allemal unniitz scheint es, wenn es darum geht,
anderen Menschen zu helfen.' Mitleidenschaften scheinen in den Bereich des Privaten,

Eigenen — das Fremde, dessen Bedeutung wir nicht verblassen lassen, dessen Gewicht wir nicht
schmalern sollen.«

9 Vgl. Kasan, Mit-Leiden, 110: »Wenn Mit-Leiden eine spezifische Weise des Mit-Seins ist, so folgt
daraus, daf es eben vom Sein dessen, der mit-leidet, bestimmt ist.«

10 Vgl dazu auch Keller, On the mystery, 96: »The gospel invites us to risk our best possible response
to the irritating neighbor, the scary stranger, the random fellow creature, the immoral society —
regardless of whether or when those others will give back.«

11 Metz, Zum Begriff, 166, stellt die Diagnose, dass das Nachdenken iiber Mitleiden insofern er-
schwert ist, als Selbstbehauptung und Autonomie diesem zuwiderzulaufen scheinen (vgl. auch
ders., Fiir eine Okumene, 246). Anstelle des deutschen Wortes »Mitleid« votiert Metz darum fiir
das spanische Wort »Compassion«, »welches den solidarischen Blickwechsel vom eigenen auf das
fremde Leiden und damit den moralisch-politischen Charakter des Mitleidens deutlicher mar-
kieren soll« (Klein, Von der Intimitat, 308, Anm. 4). Anders Dalferth, Selbstlose Leidenschaften,
234.244, der die antiken Begriffe sympatheia und compassio in deutschen Bibeliibersetzungen des
17.Jahrhunderts mit dem deutschen Begriff des Mitleidens verbunden sieht: Die Verbindung ma-
che klar, dass Mitleiden sowohl fiir das Mitfiihlen als auch die tatige Hilfe fir die anderen steht.
Fir die Thematik des Mitleidens innerhalb der Theologie vgl. die Beitrage in Dalferth/Hunziker
(Hg.), Mitleid, sowie imJBTh 30 (2015), Mitleid und Mitleiden. Zum theologischen Reden von einer
mitleidenden Gottheit* vgl. den einfiihrenden und den damit einhergehenden virulenten Diskurs
zusammenfassenden Beitrag von Tiick, Passionen Gottes.

12 WasFuchs, Ich liebe, 15, vor knapp zwanzig Jahren modernen westlichen Cesellschaften unter dem
Titel »Passion ist verdachtig, Leidenschaft unmodern«attestierte, scheint darum auch heute noch
seine Berechtigung zu haben: »Leidenschaften sind komisch geworden, sie werden, wenn man sie
mitteilt, formuliert als geddmpfter Enthusiasmus. In Leidenschaft entbrennen, vor Leidenschaft
vergehen, alles Sehen, Zittern, Klagen und Schreien, das Heulen [...], kurz: das Frenetisch-Pani-
schein all seinen Erscheinungsformen ... Wir haben fiir dergleichen (leicht amiisiert) eine limited

14.02.2026, 09:25:56. - @

451


https://doi.org/10.14361/9783839468333-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

452

Fir das Sagbare!

des Geschiitzten und Verborgenen zu gehéren. Im 6ffentlichen Raum versuchen wir
denn Mitleiden bewusst zu unterlassen oder im Kontext professioneller Hilfeleistung
sogar zu unterdriicken. Sympathie, die Passion also, sich von anderen treffen zu lassen,
Mitleiden in den Bereich des Privaten zu verschieben, hat mindestens drei Griinde, die
sowohl primire als auch sekundire Zeug_innenschaft im 6ffentlichen Raum wenn nicht
verunmdglichen, so doch hindern.”

Erstens scheint im Mitleiden immer eine Form mater_paternalistischen und herab-
lassenden Verhaltens gegentiber anderen mitzuschwingen, was damit zusammenhingt,
dass Mitleiden mit »Mitleid haben« gleichgesetzt wird.** Doch Mitleid haben setzt eine
Erkenntnis, ein Wissen voraus, demgegeniiber sich Menschen dann entsprechend ver-
halten. An den Grenzen des Verstehbaren ist dieser Aspekt gerade nicht gegeben, son-
dern Mitleid muss in diesem Kontext als spontane Affektion verstanden werden, denn
was wir zu horen und sehen bekommen, ist uns erst einmal fremd und damit unver-
stindlich, darauf kénnen wir nur bedingt intentional reagieren.” Zweitens hat Mitlei-
den insofern einen schlechten Ruf, als die eigenen Gefiihle als nicht hilfreich fir die von
Leid Betroffenen erachtet werden — sie scheinen geradezu vom Leid abzulenken oder ha-
ben bestenfalls Selbsthilfegruppe-Charakter.® Nun ist es zwar, sprichwértlich gespro-
chen, durchaus akkurat, dass geteiltes Leid immer noch Leid ist, aber immerhin ist es
wenn nicht halbes, so zumindest durch die Teilung aufgebrochenes Leid. Ein Leid also,
das briichig wird, eine Liicke entstehen lisst — den Raum also sehen und horen lisst, in
dem Zeug_innenschaft méglich wird. Die in dieser Studie bedachten Phinomene mo-
gen genau diesen Aspekt eindriicklich unter Beweis zu stellen, weil Zeug_innen mit die-
sem Anspruch — ob bewusst oder unbewusst ist dabei nicht entscheidend — an Menschen
herantreten. Und drittens wird zuweilen beanstandet, Mitleiden nehme den Leidenden
die Moglichkeit, selbst itber ihren Umgang mit dem Leiden bestimmen zu kénnen. Zwar
ist zutreffend, dass Mitleiden in dieser Hinsicht pervertiert werden kann,"” aber auch
dieser Aspekt lasst sich im Kontext der Zeug_innenschaft an den Grenzen des Versteh-
baren abschwichen, zumal das Horen von Zeugnissen in dieser Studie einerseits stets

generosity [...]. Im Alltag wiirde es uns ganz einfach machtig erschrecken und an der civilité des-
sen zweifeln lassen, der uns dergleichen anbietet.« Anders de Waal, Das Prinzip, 9: »Gier ist out,
Empathie istin.«

13 Vgl. fiir das Folgende ausfiihrlicher Klein, Von der Intimitat, 309-312.

14 Besonders prominent vertreten von Muschg, Mitleid.

15 Eben deswegen ist das Subjekt-Verstindnis Lévinas’ auch im Kontext der Vorstellung eines Mitlei-
dens anschlussfahig, insofern das »Hier hast Du mich!« des heteronom-autonomen Subjekts sich
nicht seiner selbst, sondern dem Angesprochensein durch die anderen verdankt. Vgl. dazu auch
Welz, Love, 254, die Lévinas’ Subjekt-Verstandnis als donation interpretiert: »For Levinas, it is do-
nation not only on the strength of its giving-itself, on the strength of acts that would first turn
it into what it is to become. No, it is donation already on the strength of its being what it is.
Thus, self-giving is not necessarily dependent on an ego turning to another, intending to give
itself in a way that would be non-egotistic. It is dependent only on a bodily self that is placed
vis-3-vis another and is to stand in for the other.«

16  So hat etwa Nonner-Winkler, Empathie, aufgrund empirischer Untersuchungen nachgewiesen,
dass bei Kindern Mitleid nicht in jedem Fall zur Hilfeleistung fiir andere motiviert.

17 Vgl. Dalferth, Selbstlose Leidenschaften, 245.

14.02.2026, 09:25:56. - @



https://doi.org/10.14361/9783839468333-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Zeug_innen und ihre Sympathisant_innen

responsiv gedacht und andererseits die Alteritit der Zeugnisse als unbedingt zu bewah-
ren bestimmt wurde. Mitleiden heif3t nicht, dass es zu einer Identifikation mit den Lei-
denden kommt, wie ebenso sekundire Zeug_innenschaft dem ethischen Anspruch der
Zeugnisse nie ganz entsprechen kann, sie die Schwelle des Unsagbaren zwar sprachlich
iberschreitet, diese aber ebenso als solche sprachlich aufrechterhilt. Alle drei Griinde
der Zuriickhaltung gegeniiber Mitleiden im 6ffentlichen Raum sind darum zwar auch
zukiinftig kritisch zu bedenken,® sie sind im Kontext der Zeug_innenschaft im éffentli-
chen Raum aber als unsachgemif} zuriickzuweisen.

Eine Zeug_innenschafts-Theologie wird darum als kontextuelle, dialogische und 6f-
fentliche Theologie versuchen, Mitleiden gerade auch im 6ffentlichen Raum praktisch zu
vollziehen. Denn nur wenn Menschen zu Sympathisant_innen gegeniiber Menschen und
ihren Zeugnissen an den Grenzen des Verstehbaren werden, lisst sich erkennen, inwie-
fern »Fiir das Sagbare!« ein Imperativ ist. Dann kann gelten, dass Zeug_innen und ihre
Sympathisant_innen eine cooperatio und coniuratio testium eingehen - sich damit und dar-
in annihern und trotzdem ihre gegenseitige Alteritit wahren.” Eine phinomenologi-
sche Theologie der Zeug_innenschaft wird diesen Imperativ darum immer doppeldeut-
lich verstehen, namlich, um in Abwandlung eines Buchtitels Eberhard Jiingels zu spre-
chen, als Indikativ der Gnade und als Imperativ der Freiheit.*® Wie Sympathisant_innen
gegeniiber Zeug_innen immer das Nachsehen haben, so bleibt es auch fiir die Theologie
als ein Phinomen an den Grenzen des Verstehbaren dabei, dass sie ihren Gegenstinden
gegeniiber die Nachsicht hat. Die Theologie wird auch in Zukunft immer zu spit kom-
men, fragmentarisch und liickenhaft bleiben.

Aber weil andere vor ihr gesprochen haben und in ihrem Sein, in ihrer Sprache und
an ihren Orten bezeugt haben und immer noch bezeugen, dass der vornehmliche Ge-
genstand der Theologie gesprochen und bezeugt hat, wird die Theologie diesem letzten

18 Vgl. Mieth, Das Mitleid, 398, der postuliert, dass eine »Mitleidsethik [..] einer fortschreitenden
reflexiven Kontrolle und Reinigung [bedarf], damit die in ihr enthaltenen Kréfte nicht eine blinde
Energie entfalten, sondern allererst ihre moralische Taufe erfahren, d.h. durch die Krisis und Kritik
des scheinbar Spontanen und >Natiirlichen< hindurchgedrungen sind«.

19 Ein anderes griechisches Wort, das dem sympathein verwandt ist, jedoch die Distanz gegeniiber
den priméar Betroffenen besonders betont, ist das in der Bibel nur an einer einzigen Stelle auf-
tauchende petplonabeiv/metriopathein: Die Metriopathie steht fiir ein mafivolles Mitleiden, das
gemafd Hebr 5,2 den Hohepriester auszeichnet, der gerade im Wissen um die eigene Schwiche
und Verletzlichkeit zu mitleidender Empathie fahig wird, sich dabei aber das Leid nicht aneignet
und so die Distanz wahrt. Vgl. dazu ausfiihrlicher Ebach, Metriopathie.

20  Der Buchtitel ist im Plural formuliert: Indikative der Gnade — Imperative der Freiheit. Der Terminus
des Indikativs der Gnade steht beiJiingel fiir die Vorstellung der goéttlichen Heilszuwendung, nam-
lich der Gewissheit von Christ_innen, unabhingigvon ihren Taten von der Gottheit* angenommen
zu sein. Es ist ein »Gnade ausstromende[r] Indikativ des Evangeliums von der Rechtfertigung des
Cottlosen, der Christ_innen aus der »Tyrannei der Imperative« (Jiingel, Indikative, VIII) befreit.
Aus diesem Indikativ erwichst die Verantwortung gegeniiber anderen, dieJiingel als Imperativder
Freiheit versteht: »Ethische Imperative sind fir den christlichen Glauben im Indikativ der mensch-
lichen Existenz begriindet. Erst aus dem Indikativ des in seiner Menschwerdung definitiv offenbar
gewordenen Fir-uns-Seins des einen und einzigen Gottes ergibt sich fiir den christlichen Glau-
ben der an die Christen gerichtete Imperativ, nun auch ihrerseits fiir andere Menschen dazusein.«
(A.a.0, 218)

14.02.2026, 09:25:56. - @

453


https://doi.org/10.14361/9783839468333-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

454

Fir das Sagbare!

Indikativ Folge leisten, ihn als an sie adressierten Imperativ verstehen - fiir die ande-
ren. Denn Zeug_innenschafts-Theologie ist nur Theologie, wenn sie Theologie fiir an-
dere ist.”! Sie wird sich darum den Indikativ zu Herzen nehmen, sympathisch mit den
sozialen, gesellschaftlichen und politischen Ungerechtigkeiten sein und sodann gerade
auch Zeugnisse vom dissidenten Lieben und Leben zur Sprache bringen - sie wird auch
das bezeugen, was in der Liicke, in der Leid briichig wird und Gerechtigkeit aufflackert,
sicht-, hér- und verstehbar wird:** Zeugnisse von Menschen, die trotz vermeintlich »fal-
scher« Papiere eine Heimat finden, Zeugnisse von Menschen, die trotz ihres vermeint-
lich »falschen<Glaubens Orte und Zeiten gewinnen, diesen zu leben, Zeugnisse von Men-
schen, die trotz ihres vermeintlich >falschen< Geschlechts wirtschaftliche Ungerechtig-
keit und strukturelle Ungleichbehandlung iiberwinden, Zeugnisse von Menschen, die,
obwohl sie anders essen und feiern, Mitglieder eines universalen Wir sind, Zeugnisse
von Menschen, die trotz Konventionen und Gesetzen so lieben kénnen und diirfen, wie
sie begehren, und Zeugnisse von Menschen, die sich trotz des ihnen bei der Geburt medi-
zinisch falsch zugewiesenen Geschlechts im richtigen endlich zurechtfinden und in ihm
leben diirfen. In allen Fillen wird die Theologie dies nur aufgrund des Vorausgesagten,
der Prolegomena also, tun. Sie nimmt damit ernst, dass es um das Sagbare des Unsagba-
ren geht. Oder anders formuliert: »Fiir das Sagbarel«ist ein Indikativ der Gnade, indem
und weil das Sagen iiber das Gesagte hinausgeht. Und »Fiir das Sagbare!« ist ein Impe-
rativ der Freiheit, diesem Indikativ zu ent-sprechen — ihn endlich im Sein, in der Sprache
und an Orten zu bezeugen.

21 InAnlehnungan Bonhoeffer, Widerstand, 560, formuliert, fiir den Kirche nur dann Kirche ist, wenn
sie»Kirche fiirandere«ist. Zur kritischen Auseinandersetzung mit der Rezeption dieser Formel (vor
allemin derKirche der ehemaligen DDR) vgl. Beintker, Wort, 158f., sowie fiir eine aktuelle Perspek-
tivierung Withrich, Prolegomena. Zur Verkniipfung von Bonhoeffers Formel mit dem Aspekt des
Mitleidens vgl. Tietz, Mensch, 440-443.

22 Vgl. dazu auch Késer, Gegen den Hass, wo ich in Auseinandersetzung mit Emckes Gegen den Hass
das lukanische Gebot der Feindesliebe als eine Aufforderung, Geschichten vom dissidenten Lieben
und Leben zu erzdhlen, interpretiere.

14.02.2026, 09:25:56. - @



https://doi.org/10.14361/9783839468333-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

