
8.	 Zusammenfassende Betrachtung: 			 
	 Politischer Pessimismus 

Die vorliegende Studie hatte das Ziel, aufzuzeigen, inwiefern die Schriften von 
Carl Schmitt, Michel Foucault und Giorgio Agamben einen politischen Pes-
simismus zum Ausdruck bringen. Hierfür habe ich idealtypische Kategorien 
bestimmt: 1. Niedergangsgeschichte, 2. Kontrastfolie, 3. Pessimistische Anth-
ropologie, 4. Pessimistische Philosophie der Geschichte, 5. Prognose sowie 6. 
Haltung bzw. die Performanz des Pessimismus, und mit ihnen die drei Theo-
rien jeweils separat analysiert. Abschließend erlaubt dieses einheitliche Vorge-
hen eine Vergleichsperspektive, die Gemeinsamkeiten und Unterschiede jener 
drei Betrachtungen der modernen Gesellschaft pointiert nennt und erläutert. 

Der bisherigen Gliederung weiterfolgend zeigt sich – wie eingangs ver-
mutet –, dass Schmitt, Foucault und Agamben die Entwicklung hin zur mo-
dernen Gesellschaft negativ beschreiben. Nun ist es möglich, zwischen drei 
unterschiedlichen Niedergangswahrnehmungen zu differenzieren. Zunächst 
ist zu konstatieren, dass Schmitt die Reformation und Säkularisierung ab-
lehnt, das Zeitalter des absolutistischen Staates wiederum positiv beschreibt. 
Erst im Zuge der Französischen Revolution erodiert nach Schmitt die politi-
sche Ordnung der europäischen Staatlichkeit. Die daraus vermeintlich entste-
henden Probleme benennt seine Kulturkritik des 20. Jahrhunderts vehement. 
Foucaults historische Untersuchungen bis zu Beginn der 1980er Jahre fokus-
sieren ebenfalls die Modernitätsschwelle, den Übergang vom 18. zum 19. Jahr-
hundert, und die damit verbundenen Veränderungen, allerdings bleiben Fou-
cault die Kritikpunkte Schmitts fremd. Der französische Philosoph beschreibt 
keine – wenn auch nur vordergründige – ›Entpolitisierung und Neutralisie-
rung‹, sondern einen Disziplinierungs- und Normalisierungsprozess, durch 
welchen Subjekte als Bedingung ihrer Möglichkeit Machtverhältnissen unter-
worfen werden. So zeigt Foucault vor allem, wie sich die erhoffte Befreiung 
des Menschen in deren Gegenteil verkehrt und beschreibt somit nicht den 
Niedergang einer dekadenten Gesellschaft; er schildert vielmehr einen nega-
tiven Fortschritt der Rationalität. Nach Schmitt führt der Universalismus von 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-008 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus420

Vernunft und Menschenrechten zu einem diskriminierenden Kriegsbegriff, 
zur Eskalation der Feindschaft und Entgrenzung des Krieges. Foucault zufol-
ge werden im Zuge der Aufklärung eine Vielzahl von Institutionen und Dis-
kursen geschaffen, deren Machttechniken auf der Mikroebene den gesamten 
Gesellschaftskörper sowie jeden Einzelnen durchdringen.

Agambens Kritik der Moderne wählt im Gegensatz dazu nicht die Mo-
dernitätsschwelle als Ausgangspunkt, und anhand des/seines Homo-sacer-
Projektes erläutert er, wie mit der ›ursprünglichen Unterscheidung‹ von bíos 
und zōḗ das Leben bereits in der Antike dem Souverän schutzlos ausgeliefert 
wurde. Diese seitdem herrschende Logik des einschließenden Ausschlusses 
steigert sich noch im 20. Jahrhundert, womit der Ausnahmezustand in Form 
des Lagers zur normalen Regierungspraxis gerät. Flankiert wird die Diagnose 
Agambens von einer Kulturkritik, welche die »Gesellschaft des Spektakels« 
anprangert und eine totale Beherrschung des Menschen durch das sogenannte 
»ökonomische Paradigma« erkennt.

Warum die moderne Gesellschaft als schlecht bzw. als die schlechteste er-
scheint, wird wiederum von diesen drei Vergleichsautoren sehr unterschied-
lich begründet. Nach Schmitt ist der Mensch ›sekundierungsbedürftig‹; damit 
erklärt er den Menschen zu einem gefährlichen Wesen, welches zum fried-
lichen Zusammenleben nicht fähig ist. Ein starker d.h. souveräner Staat und 
die damit verbundene innenpolitische Ordnung sind somit sein Ideal, welches 
im Kontrast eine freie Gesellschaft und modern-romantische Individualität 
als gefährlich ablehnt. Jene enge Bindung von normativem Ideal und anthro-
pologischen Setzungen offenbart sich indes bei allen drei Autoren. Foucault 
idealisiert in seine frühen Texten Erfahrungen wie den Wahnsinn, den Tod 
usw., welche die moderne Gesellschaft – seiner Einschätzung nach – nicht 
mehr erlaubt. Der Mensch erscheint in dieser pessimistischen Perspektive als 
Leidtragender der fortschreitenden Disziplinierungs- und Normalisierungs-
tendenzen, und seine freie Entfaltung wird im stetigen Prozess der Zivilisa-
tion zunehmend eingeschränkt. Der Mensch bzw. das Subjekt darf demnach 
nicht als autonomes Wesen gedacht werden, sondern im Zusammenhang mit 
Machtverhältnissen, denen er untertänig ist. Gleichzeitig jedoch vertritt Fou-
cault relativ optimistisch die Meinung, dass dem Menschen durchaus Wider-
standspotenziale konstitutiv innewohnen, welche er in seinen späten Schriften 
in Form einer Ästhetik der Existenz und der ›Sorge um Sich‹ als alternative 
Selbstverhältnisse befürwortet. Den Mensch ist demnach immer wandelbar 
und wesenhaft, nie auf ein bestimmtes Wesen festgelegt. So bleibt der Befund 
einer doppelten Anthropologie: Einerseits ist der Mensch als Subjekt ein We-
sen, das von der Macht vollkommen durchdrungen und ihr unterworfen ist. 
Andererseits ist dieser Mensch sozusagen ontologisch unbestimmt und immer 
auch zum Widerstand fähig. Agamben wiederum hofft auf die Verbindung von 
Leben und Form jenseits aller historisch wie gegenwärtig bekannten Formen 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-008 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


8. Zusammenfassende Betrachtung: Polit ischer Pessimismus 421

von Sozialität. Wie Foucault möchte er Identitätszuschreibungen zurückwei-
sen, vor allem die des Volkes, wogegen er die Kategorie des Restes proklamiert. 
Gleichermaßen ablehnend steht Agamben der Erschaffung des Menschen 
mittels der ›anthropologischen Maschine‹ gegenüber. Auch in diesem Zusam-
menhang findet sich eine Anthropologie, welche – vergleichbar mit der Fou-
caults – keine sein möchte. Agamben beschreibt den Menschen als ein Wesen, 
das aufgrund der Trennung von Mensch und Tier im Menschen selbst ent-
steht. Wird die politische Ordnung mittels der Trennung von Form und Leben 
konstituiert, entsteht der Mensch durch einen einschließenden Ausschluss, 
welcher wiederum in der Lebens-Form, der Versöhnung von zōe und bíos, auf-
gehoben werden soll. Die damit entworfene Anthropologie hat somit zwei Ebe-
nen: zunächst die einer negativen Anthropologie, welche den Menschen unbe-
stimmt darstellt und nur die negative Bestimmung, also in Abgrenzung und 
mittels Ausschluss, im Prozess der Zivilisation beschreibt. Auf der zweiten 
Ebene verbreiten optimistische Ausblicke Agambens jedoch den Glauben, dass 
der Mensch prinzipiell zu einer Lebens-Form finden könnte, und binden das 
menschliche Sein explizit an das Versprechen des Glückes. Eine Trennung von 
politisch linken und rechten Theorien scheint an diesen drei exemplarischen 
Fällen am ehesten im Menschenbild Halt zu finden, denn eine optimistische 
Bezugnahme auf den Menschen ist bei Schmitt – im Gegensatz zu Foucault 
und Agamben – nicht zu erkennen. Umgekehrt ergreifen die beiden letzteren 
Autoren normativ Partei für vermeintliche Verlierer und Opfer des Moderni-
sierungsprozesses, einer solchen Empathie für andere steht Schmitts Theorie 
verständnislos gegenüber. Das rekonstruierte Wechselverhältnis von Verfalls-
geschichte, Zeitdiagnose, Anthropologie und Ideal/Kontrastmittel erlaubt es 
somit, gerade den Aufbau und die normativen Setzung in der entsprechenden 
Theorie nachzuvollziehen und deren Verhältnis zu systematisieren.

Die jeweils entworfene Philosophie der Geschichte zeigt wiederum verbin-
dende Aspekte dieser Version des Pessimismus. Schmitts Konstruktion des 
Politischen als nicht aufhebbare Unterscheidung von Freund und Feind be-
hauptet – im reziproken Verhältnis zur Anthropologie der Gefährlichkeit –, 
dass menschliches Zusammenleben immer konfliktär bleiben wird. Dem Poli-
tischen wohnt weiterhin ein Eskalationspotenzial inne, so dass eine Steigerung 
der ›wirklichen Feindschaft‹ zur ›absoluten Feindschaft‹ beharrlich droht. Ge-
hegt werden könnte das Politische nach Schmitt in einem System souveräner 
Staatlichkeit, jedoch diagnostiziert und prophezeit er diesem den Untergang. 
Transzendental überbietet Schmitt eine solch pessimistische Philosophie der 
Geschichte durch sein Bekenntnis zum Katechon. Die vor allem im Spätwerk 
entworfene Theologie der Geschichte interpretiert die christliche Heilsge-
schichte in dem Sinne, dass es die Aufgabe des Katechon sei, den Antichristen 
aktiv aufzuhalten. Allerdings sieht Schmitt im 20.  Jahrhundert keine Kraft 
mehr, welche jener Aufgabe gewachsen ist, und somit bleibt diesseitig nichts 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-008 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus422

zu hoffen. Die Welt scheint gefangen in der welthistorischen Gesetzmäßigkeit 
wiederkehrender Freund-Feind-Konstellationen, die immer die ›reale Möglich-
keit‹ des Krieges implizieren.

Foucault glaubt wie Schmitt, dass Feindschaft und damit der Krieg ›die Wahr-
heit‹ der geschichtlichen Entwicklung sind. Allerdings beschreibt Foucault bis in 
die 1970er Jahre hinein den Krieg als die Funktionslogik von Machtverhältnis-
sen, d.h. auch vermeintlich friedliche Verhältnisse innerhalb einer Staatswesens 
sind demnach als kriegerische Auseinandersetzung, als Taktiken und Strategien 
zu interpretieren, welche entsprechend stets Formen von physischer Konfronta-
tion annehmen können. Kriegerische Machtverhältnisse sind folglich das ewige 
Bewegungsgesetz der Historie, und die so operierende Macht ist aus sich selbst 
heraus wirksam. Macht vollzieht sich demgemäß nicht durch oder um des Men-
schen Willen, sondern Macht trägt bzw. birgt ihren Sinn in sich selbst. Relati-
vierend ist anzumerken, dass sich Foucault in den 1980er Jahren hiervon impli-
zit distanziert, indem er den Widerstand ins Zentrum seiner Analysen rückt, 
handlungstheoretische Argumente bemüht und Macht insbesondere nicht mehr 
als Kriegsverhältnis darstellt. Machtverhältnisse sind zwar immer noch unhin-
tergehbar und in jeder vorstellbaren Form von Sozialität anzunehmen; aber 
Foucaults Beschreibungen fokussieren nun das Wechselverhältnis von Macht-
ausübungen zwischen Subjekten, welchen jetzt explizit und optimistisch allzeit 
die Möglichkeit relativer freiheitlicher Selbstbestimmung eingeräumt wird. Wie 
Foucault ausdrücklich schreibt, hat er sich bis zu diesem Punkt mit den Pro-
blemen befassen wollen und nicht mit den Lösungen. Letztere sucht Foucault 
nun in der normativen Bejahung eines kreativen, subversiven und autonomen 
Selbstverhältnisses. Dahingehend ist er gezwungen, den Stellenwert der Macht 
innerhalb seines Weltentwurfes zu schwächen und das Subjekt zu stärken, da-
mit die Konstruktion wiederum gemessen an seiner Weltkonstruktion intelli-
gibel erscheint. Macht gründet für Foucault in der Folge nicht mehr konstitutiv 
auf Zwang, Kampf, Gewalt, Krieg usw.; diese Aspekte können weiterhin ein Teil 
oder Extrempunkt von Macht sein. Für die Frage des politischen Pessimismus 
entscheidend ist somit jene stille Revision des kriegerischen Modells der Macht, 
welches nicht länger das Prinzip der Macht darstellt. Dies zeigt nochmals, dass 
die Frage nach dem Pessimismus Foucaults – viel deutlicher als bei Schmitt und 
Agamben – sehr stark vom Zeitpunkt abhängt, d.h. von der Werksphase und den 
entsprechenden Schriften, die befragt werden. 

Agamben diagnostiziert wie Schmitt und Foucault ebenso einen ›welt-
weiten Bürgerkrieg‹, betont darüber hinaus aber die Logik der souveränen 
Trennung seit der Antike, welche als »Thanatopolitik«1 einen geschichtsphilo-
sophischen Rang beansprucht. Einem solchen diesseitigen Pessimismus stellt 
Agamben eine messianische Hoffnung gegenüber, die in der Jetztzeit ein an-

1 | Agamben 2002, S. 130.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-008 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


8. Zusammenfassende Betrachtung: Polit ischer Pessimismus 423

dere Zeiterfahrung und die Einsicht in die ›reine Potenz‹ erlauben soll. Hierbei 
ist es wichtig zu bemerken, dass dieser Messianismus die bestehende Welt der 
souveränen und ökonomischen Imperative unangetastet lässt. Der Rückzug, 
den Agamben vorschlägt, beabsichtigt keine unmittelbare Veränderung im 
Sinne einer Umgestaltung der Welt – vielmehr würde diese zwar fortbestehen, 
aber in der messianischen Entrückung ›gelten ohne Bedeutung‹.

Vor solchen jeweils konstruierten geschichtsphilosophischen Erzählungen 
erscheinen unterschiedliche Zukünfte wahrscheinlich, woraus unterschiedli-
che Varianten und Grade eines politischen Pessimismus resultieren. Schmitt 
fürchtet die Eskalation des Politischen zur ›absoluten Feindschaft‹, welcher 
nach dem Ende des Zeitalters der Staatlichkeit keine diesseitige Kraft mehr 
Einhalt bieten kann. Nach Foucault wird auch die künftige Gesellschaft von 
Machtverhältnissen bestimmt sein, aber, glaubt man den Ausführungen des 
Spätwerkes, müssen diese nicht die Form von Herrschaftsverhältnissen an-
nehmen, können gar nicht total auf den Einzelnen wirken, und damit bleibt, 
aufgrund der Ausblendung vorher getroffener Einschätzungen Foucaults, die 
Chance, dass eine Ästhetik der Existenz eine Freiheit in Grenzen für den Ein-
zelnen erlaubt. Agambens Formulierungen folgend, wirkt die biopolitische 
Katastrophe weiter, und das ökonomische Paradigma treibt die Entfremdung 
der Menschen unaufhörlich voran. Was künftig bleibt, ist lediglich der un-po-
litische Rückzug in eine messianische Erfahrung der Lebens-Form.

Wichtig ist, dass alle drei Theoretiker zudem in die Sphäre des vormo-
dernen Wissens und die Theologie ausweichen, um politische Handlungsfä-
higkeit zurückzuerlangen. Schmitt denkt über die Instrumentalisierung des 
Mythos nach und will sein Schaffen als politische Theologie verstehen und 
verstanden wissen. Foucault fasziniert zeitweise die ›politische Spiritualität 
des Islams‹ und die erotische Kunst außerhalb des Okzidents. D.h. Befreiung 
kann für Foucault nur eine Gegenmaßnahme bringen, welche auf die Wur-
zeln der modernen Rationalität selbst zielt, so dass er die Emanzipation von 
den modernen Machtverhältnissen mittels eines Rückgriffs auf antike Praxen 
denkt. Agamben hofft auf einen Messianismus und führt in seiner Lesart der 
politischen Theologie sowohl die Politik als auch die Ökonomie auf theologi-
sche ›Ursprünge‹ zurück. Die Art und Weise, die Intensität und der Umfang 
dieser Suchbewegungen unterscheiden sich sicherlich, gleichzeitig zeigt sich 
aber ein verbindendes Element: Es werden vormoderne Wissensbestände res-
tauriert oder uminterpretiert, um sie politisch zu instrumentalisieren.

In allen drei Werken findet sich infolgedessen ein widersprüchliches 
Verhältnis von Optimismus und Pessimismus. Bei Agamben steht der mes-
sianische Optimismus unvermittelt neben dem diesseitigen Pessimismus. 
Schmitts Glaubensbekenntnis ohne Heilsversprechen ist ein Anti-Optimis-
mus, weil er den diesseitigen Pessimismus transzendental radikalisiert. Fou-
caults Optimismus wird im Laufe der späteren Schriften explizit, und Grund 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-008 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus424

zum Optimismus bieten jene Ausführungen nur, wenn die hermetischen Aus-
sagen der früheren Schriften einer Revision unterzogen werden. Ausschließ-
lich pessimistisch, im Sinne von defätistisch und verzweifelt sind – wie er-
wartet – somit weder Schmitt noch Foucault noch Agamben. Gleichwohl habe 
ich aufgezeigt, wo sich die pessimistischen Momente innerhalb der Theorien 
finden, wie sie sich in den Gesamtzusammenhang dieser Weltbeschreibun-
gen fügen, und dass pessimistische Beobachtungen große Teile der Schriften 
dominieren. Demnach wird offenkundig, dass sich ein palingenetischer Pes-
simismus bei keinem der Autoren durchgängig findet. Am ehesten lässt sich 
diese Pessimismus-Variante bei Schmitt feststellen, dessen Bekenntnis zum 
Nationalsozialismus zwar nicht dem Narrativ des Untergangs der alten Welt 
und einer anschließenden Wiedergeburt folgt, jedoch (zeitweise) den qualita-
tiv totalen Staat, repräsentiert durch die Person des ›Führers‹ als Lösung aller 
Modernitätsprobleme darstellt. Allerdings wird jener für Schmitt positive Aus-
weg historisch abgeschnitten, worauf werksgeschichtlich betrachtet, besagte 
pessimistische Katechon-Deutung folgt. 

Schließlich hat die Analyse gezeigt, dass die jeweilige Weltkonstruktion 
performativ hergestellt wird. Die hierfür analytisch genutzten drei idealtypi-
schen Charakteristika einer pessimistischen Haltung – Verallgemeinerung, 
Ästhetisierung des Schreckens und Selbstinszenierung – lassen sich in den 
Schriften aller drei Vergleichsautoren nachweisen, wobei auch klare Unter-
scheide zu konstatieren sind. Am auffallendsten ist, dass Schmitt und Agam-
ben sich nicht öffentlich selbst kritisieren, somit keine Fehler eingestehen und 
keine ihrer früheren Positionen revidieren. Foucault betreibt sicherlich eben-
falls eine Selbstinszenierung, allerdings mit anderen Vorzeichen. Da er nicht 
im selben Maße an seiner Autorenrolle hängt, gelingt es ihm, seine Position 
permanent zu verändern – freilich ohne diese immer klar zu artikulieren –, 
den Konstruktionscharakter seiner Aussagen zu thematisieren und eine ge-
wisse Form von Selbstironie zuzulassen. Schmitt und Agamben verfahren hier 
anders, tragen ihre These fortwährend apodiktisch vor und zementieren damit 
den anhand ihrer Theorie beschriebenen Verhängniszusammenhang.

In diesem Kontext zeigt sich auch die Bedeutung und Rolle der Erkennt-
nistheorie innerhalb der Schriften. Schmitt begründet die existenzielle Be-
drohung durch das Politische unterschiedlich, beispielsweise (vermeintlich) 
wertfrei empirisch-performativ, dann aber auch ontologisch, ausgehend von 
der Substanz von Völkern, in anderen Zusammenhängen wiederum mit Ver-
weis auf anthropologische Konstanten usw. Dabei scheint ihm die Relevanz 
des Politischen selbst nie zweifelhaft. Es fällt auf, dass Schmitt diese Setzung 
nicht zur Disposition stellt oder thematisiert, genauso wenig wie die Auswir-
kungen der Komplexität und Kontingenz der modernen Gesellschaft auf seine 
Erkenntnismöglichkeiten. Kontingenz erscheint innerhalb seines Theorie-
kosmos lediglich als politisches Entscheidungsproblem, der Dezisionismus 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-008 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


8. Zusammenfassende Betrachtung: Polit ischer Pessimismus 425

fußt auf der Prämisse der Bedrohung von Ordnung, und die Entscheidung er-
scheint demzufolge als Weg, Kontingenz aufheben und damit die von Schmitt 
unterstellte Unsicherheit temporär verringern zu können. Vor diesem Hinter-
grund moniert Schmitt den ›Verlust‹ an Entscheidungsfähigkeit in sogenann-
ten ›Massendemokratien‹.

Foucaults Texte sind voll von Erkenntnistheorie, befassen sich beispiels-
weise mit dem konstitutiven Zusammenhang von Wissen und Macht und der 
Limitierung der Erkenntnismöglichkeiten des Subjektes. Wie Foucault diese 
wiederum beobachten kann, bleibt derweil teilweise ungeklärt, zumal er selbst 
als Subjekt in der Gesellschaft den strukturellen Bedingungen unterworfen 
sein müsste und entsprechend seiner Theorie nur über eingeschränkte Er-
kenntnismöglichkeiten verfügen kann. Die Kontingenz und Komplexität der 
modernen Gesellschaft erkennt er vor allem in den späteren Aussagen an, 
wenn er subjektive Alternativen, im Sinnen von Abweichung, für möglich er-
achtet. Sodann erscheinen die Einschränkungen aufgrund der Machtverhält-
nisse längst nicht mehr so umfassend, wie frühere Schriften suggerierten. 
Komplexe Lebensentwürfe, die sich vor allem durch ihre Kontingenz auszeich-
nen, sind in dieser Konstruktion ein normatives Ideal. 

Agamben hingegen hofft auf die kontingenten Entfaltungsmöglichkeiten 
des Menschen, die Erfahrung der ›reinen Potenz‹. Die Kontingenz der moder-
nen Gesellschaft beschreibt seine Zeitdiagnose indessen nicht, sondern deren 
Notwenigkeit. Biopolitik, Souveränität, kapitalistische Ökonomie usw. werden 
als zwingend und nicht anders möglich dargestellt. Das von ihm erhoffte ›Leer-
laufen der Maschine‹ würde eine Zurückweisung der Subjektivierungsformen 
erlauben und damit die Erfahrung der Potenz, im Sinne von Komplexität und 
Kontingenz, der Seinsweise bzw. Lebens-Form. Erkenntnistheoretisch bemüht 
sich Agamben allerdings nur sehr eingeschränkt, die diesem Theorieentwurf 
zugrunde liegende Beobachterposition aufzuklären. So ist nur an wenigen Stel-
len von der Limitierung seiner Erkenntnismöglichkeiten die Rede und diese nie 
in der Form, dass seine vorherigen Aussagen überprüft oder in Zweifel gezogen 
werden. Die Relativierung Agambens, er arbeite nur mit Paradigmen, führt ihn 
zwar zu der Einsicht, keine ›Ursprünge der Geschichte‹ bestimmen zu können, 
indes bleibt dabei die Tatsache, dass Agamben in all seinen Schriften fortlaufend 
die Aufklärung von ›Ursprüngen‹ verspricht, auffällig unbesprochen. 

Abschließend lassen sich diese Varianten von Pessimismus bzw. poli-
tischem Pessimismus auf folgende Formeln bringen: Schmitt vertritt einen 
theologischen Pessimismus; Foucault beschreibt einen optimistischen Pes-
simismus; Agamben konstruiert einen messianischen Pessimismus. Jeweils 
zeigt sich in diesen Klassifizierungen ein paradoxes Verhältnis. Schmitts theo-
logische Geschichtsdeutung mündet in eine pessimistische Perspektive, nach 
der keine Kraft auf Erden mehr fähig erscheint, das Ende aufzuhalten. Wi-
dersprüchlich ist jenes Konstrukt, weil die Erlösung überhaupt kein Thema 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-008 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus426

ist und sogar aufgeschoben werden soll. Foucaults Thesen zur Geschichte als 
kriegerischem Antagonismus verlieren im Spätwerk an Bedeutung bzw. wer-
den nicht weiter thematisiert und zugunsten optimistischer Ausführungen 
durch die Selbstentwicklungsmöglichkeiten des Einzelnen ersetzt. Agambens 
Pessimismus, der die Gegenwart als biologische Katastrophe beschreibt und 
jedem politischen Widerstand innerhalb der bestehenden Verhältnisse das 
Scheitern prophezeit, verheißt gleichzeitig eine messianische Jetztzeit. Diese 
völlig entgegengesetzte Zeit- und Weltwahrnehmung lässt eine Lebens-Form 
durch einen radikalen Rückzug greifbar erscheinen.

Jeweils offenbart sich somit ein politischer Pessimismus, insofern als alle 
drei Autoren den bisher bekannten politischen Lösungsversuchen eine Gesetz-
mäßigkeit unterstellen, aus welcher immer wieder unwirksame Lösungen resul-
tieren und immer wieder eine schlechte oder gar die schlechteste aller Welten 
entsteht. Schmitts politischer Pessimismus beschreibt eine Moderne, welche die 
existenzielle Bedrohung durch das Politische dementiert, allerdings verschärfen 
sich durch jene Nicht-Anerkennung des Politischen die Gegensätze und Span-
nungen, und es droht eine umso heftigere Entladung. Die nationalsozialistische 
Revolution zum qualitativ totalen Staat hat diese Probleme nicht gelöst, sondern 
vielmehr ein völlig unkontrolliertes Wüten des Krieges provoziert. Im Anschluss 
an jene Ereignisse kann Schmitt demgemäß keine staatliche oder völkerrecht-
liche Lösung erkennen, die wirkliche Abhilfe schaffen könnte, und prophezeit 
eine Überpolitisierung, welche eine globale Einheit verhindert.

Foucault beschreibt die Moderne als dominiert von Disziplinierungs- und 
Normierungstechniken, welche das Subjekt als Bedingung seiner Möglichkeit 
unterwerfen. Die dieser Annahme zugrunde liegende Vorstellung von Macht 
erlaubt keine Vorstellung einer machtfreien Gesellschaft. Auch der Kampf 
gegen die Macht wird neue Machtverhältnisse erschaffen, welche die Ge-
fahr bergen, zu Herrschaftsverhältnissen zu erstarren. Sein pessimistischer 
Hyperaktivismus möchte nun überall, wo es machbar erscheint, Widerstand 
leisten. D.h. in der pessimistischen Gewissheit, dass der Macht nicht entkom-
men werden kann, hofft er auf Wege und Gelegenheiten, durch Kritik und 
Proteste eine im Rahmen der Möglichkeiten bessere Welt zu schaffen. Hier 
zeigt sich das optimistische Moment und die Ambivalenz seiner Konzeption: 
Einerseits diagnostiziert und prophezeit Foucault eine Moderne, die gemessen 
an ihren eigenen Zielen bereits gescheitert ist und fortlaufend scheitert. Die 
Machtverhältnisse entwickeln eine Eigendynamik, welche sich dem Zugriff 
anhand subjektiver wie kollektiver Handlungen entzieht, ja, diese gar nicht 
mehr zulässt, womit Reformen und Revolution keinen Ausweg versprechen. 
Andererseits bemüht Foucault gerade im Spätwerk Lösungen, um diesem poli-
tischen Pessimismus zu entkommen, allerdings sind jene auf die Selbstver-
hältnisse der Individuen ausgerichtet, versuchen durch den Rekurs auf über-
kommene antike Formen neue Selbstverhältnisse zu denken und verlassen 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-008 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


8. Zusammenfassende Betrachtung: Polit ischer Pessimismus 427

damit den Bereich einer kollektiven Organisation des Sozialen. Dahinter steht 
eine optimistische Überzeugung: Wenn jeder Einzelne so verfährt, müsste 
für alle ein Mehr an Freiheit entstehen. Unintendierte Handlungsfolgen, Frei-
heitsbeschränkungen mittels Freiheitsausübung anderer sowie die Taktiken 
und Strategien der Macht werden in diesem Zusammenhang von Foucault nur 
rudimentär eruiert. Er scheint anzunehmen, dass sich viele Probleme ohnehin 
aufheben, wenn nur jeder sich um sich selbst sorgt. Agamben schließlich hat 
jede Hoffnung auf Verbesserung in Gestalt einer Reform oder Widerstand in 
Form einer Revolution aufgegeben. In der Welt und innerhalb der bestehenden 
Verhältnisse kann es diesem politischen Pessimismus zufolge keine Lösung 
geben. Sowohl die demokratische als auch alle anderen politischen Organi-
sationsformen erscheinen diskreditiert. Der Ausweg, den seine kommende 
Politik sucht, ist ein anderes Weltverhältnis, welches nicht im herkömmlichen 
Sinne politisch ist, weil es – vergleichbar zu Foucault – nicht an verbindliche 
Entscheidungen, Aushandlungsprozesse oder eine kollektive Gestaltung der 
Welt glaubt, sondern vielmehr an den Rückzug in eine alternative Zeiterfah-
rung. Innerhalb der messianischen Zeit wird jeder Anspruch auf eine Verän-
derung der Welt in der Welt aufgegeben.

Abschließend ist zu konstatieren, dass die drei Theorien in den Analysen 
von mir durchaus kritisch diskutiert wurden, allerdings sollte dabei nicht der 
Eindruck erweckt werden, dass ich im Namen ›der Fortschrittsgläubigkeit‹ 
und/oder der ›objektiven Wissenschaft‹ den Gegenbeweis führe. Ebenso wenig 
war es das Ziel, die möglicherweise zutreffenden zeitdiagnostischen Aussagen 
der drei Autoren zu identifizieren. Ob die moderne Gesellschaft nun ›wirk-
lich‹ von Biopolitik, Disziplinierung oder dem Verlust an politischer Entschei-
dungsfähigkeit bestimmt ist und ob dies pessimistische oder optimistische 
Erwartungen begründet, kann und will ich aus der gewählten konstruktivisti-
schen Beobachterperspektive nicht ermessen. Jenseits der Pole Zustimmung 
und Ablehnung zielt die Untersuchung darauf, die Wirklichkeitskonstruktion 
durch die und in den Theorien und den Stellenwert des Pessimismus zu (re-)
konstruieren. Dabei hat sich gezeigt, dass jeweils durch Sprache bzw. Schrift 
eine Weltkonstruktion geschaffen wird, die teilweise werksgeschichtlich vari-
iert oder konstant bleibt. Die Gegenwart erscheint aus der Perspektive der ge-
wählten Theorien dann defizitär und die bestehenden politischen Lösungen 
gelten als unzureichend bis verheerend. Schmitt, Foucault und Agamben ent-
werfen jeweils eine kritische Theorie, die das, was sie kritisiert, erst erschafft, 
und von diesem Standpunkt aus über politische Alternativen nachdenkt. Da-
bei hat sich gezeigt, welche Handlungsbeschränkungen und Handlungs(un-)
möglichkeiten von den Autoren gesehen werden bzw. von meiner (Re-)Konst-
ruktion belegt wurden, wiederum gemessen an der Standpunktlogik der Theo-
rien. Der politische Pessimismus präsentiert sich in jenem Wechselverhältnis 
von Diagnostik und Therapieoptionen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-008 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus428

Selbstreferenziell ist schließlich mit Blick auf das hier gewählte Forschungs-
design anzumerken, dass es sich bei dieser politikwissenschaftlichen Unter-
suchung auch um eine wissenschaftstheoretische Reflektion handelt, die sich 
aufgrund ihrer theoretischen und theorievergleichenden Ausrichtung an den 
Schnittstellen verschiedener Disziplinen bewegt u.a. der Soziologie, der Phi-
losophie, der Literaturwissenschaft und eben auch der Politikwissenschaft. 
Diese interdisziplinäre Stellung bzw. das entsprechende Vorgehen erklärt sich 
einerseits aus der Thematik des Pessimismus, welcher fachunabhängig von 
ideengeschichtlicher wie aktueller Bedeutung ist. Andererseits aber ebenso 
durch die drei Vergleichsautoren, welche sämtlich keine Politikwissenschaft-
ler und selbst zwischen und in verschiedenen Disziplinen zu verorten sind. 
Auch die diskutierten Forschungsbeiträge zu diesem Themenkomplex ent-
stammen einem breiten Spektrum von Disziplinen, wobei die Politikwissen-
schaft nicht dominant ist. Hierbei zeigt sich wiederum in besonderem Maße, 
wie durchlässig klare disziplinäre Abgrenzungen erscheinen. Das lässt sich 
u.a. daran beobachten, dass viele der gegenwärtigen Beiträge zur politischen 
Theorie und Philosophie nicht von Politikwissenschaftlern stammen. Ihre 
politikwissenschaftliche Relevanz gewinnt meine Untersuchung daher vor 
allem aufgrund der Verknüpfung von Pessimismus und politischen Konse-
quenzen: Infolgedessen wird ersichtlich, wie eng Weltwahrnehmung und 
die Wahrnehmung der Möglichkeiten von Weltveränderungen miteinander 
verbunden und verwoben sind, wobei hier über die Möglichkeiten letzterer 
keine Aussage getätigt wurde. Möglicherweise irritiert meine Studie durch 
diese Ausrichtung oder ihre konstruktivistischen Prämissen und die damit 
verbundene weltanschauliche Enthaltsamkeit. Gleichwohl denke ich, dass 
der Wert dieser Arbeit gerade in jener Zurückhaltung besteht, die wissentlich 
und wohlweislich eine moralisierende und/oder aktivistische Politikberatung 
unterlässt. Vielmehr zeigt mein Vorgehen, wie Sozialität durch Beobachtung 
konstruiert wird, und kann darüber aufklären, dass die jene Beobachter der 
Moderne, Schmitt, Foucault, Agamben – sowie deren Beobachter, also auch 
ich selbst –, die Limitierung ihrer Beobachtungsmöglichkeiten nicht erken-
nen und davon ausgehen, die einzig ›richtige Wahrheit‹ auszusprechen – eine 
Einsicht, die auch die Politikwissenschaft als Wissenschaft der Gesellschaft 
in der Gesellschaft tangiert. 

Ob die drei Theorien nun ›wirklich‹ eine politischen Pessimismus vertre-
ten, ist und bleibt eine Frage der Perspektive, wohingegen die in dieser Arbeit 
eingenommene Perspektive dafür sensibilisieren möchte, dass die Gesell-
schaft anders beschrieben werden kann – nicht, weil sie ontologisch anders 
ist, sondern weil sie immer anders beobachtbar ist. Eine solche Perspektiv-
verschiebung bzw. die Möglichkeit dessen, ist indes nicht nur ein Spezifikum 
sozialwissenschaftlicher Theorien, sondern erscheint auch in anderen Zusam-
menhängen möglich und bisweilen ratsam.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-008 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

