
Atmosphäre an der „Peripherie“ 
Zur Dichtung in Usbekistan nach 1990 

Sigrid Kleinmichel, Berlin 

Der Beginn der neunziger Jahre sei eine absolut apoetische Zeit gewesen, erklärte 
der Dichter Shamshad Abdullayev am Ende jenes Jahrzehnts in seinem Aufsatz 
Poėzija i Fergana (Dichtung und Ferghana). Natürlich ist auch in dieser Zeit Dich-
tung entstanden. Diese Worte deuten aber an, dass mehrere Dichter in der Zeit 
des gesellschaftlichen Umbruchs den bisherigen literarischen Konventionen nicht 
mehr folgen wollten und neue Wege suchten. Sie schlossen sich im Laufe der 
Zeit zu zwei Gruppen zusammen. Eine russischsprachige Gruppe formierte sich 
zuerst. Ihre Anfänge gehen bis weit in die achtziger Jahre und in die Stadt Fer- 
ghana zurück. Den Namen Poetische Schule von Ferghana (Ferganskaja poėtičeskaja ško- 
la) gaben sie sich, als Shamshad Abdullayev (geb. 1957) Redakteur der Abteilung 
für Poesie der Zeitschrift Zvezda Vostoka wurde und dort regelmäßig seine und 
seiner Freunde Gedichte veröffentlichen konnte. In dieser Zeit war die Tradition, 
Literaturzeitschriften zu abonnieren und zu lesen noch nicht völlig zusammen-
gebrochen, so dass die neuartigen Gedichte wohl nicht ohne Leser blieben. In 
Buchform stellte sich die Gruppe mit Poėzija i Fergana (Dichtung und Ferghana) 
im Jahr 2000 vor.1 Eine usbekischsprachige Gruppe präsentierte sich mit dem 
Band Moderne usbekische Dichtung (O‘zbek modern sheʼriyati) im Jahr 2003. 

Der Name der ersten Richtung lässt aufhorchen, da das Ferghanatal in der er-
sten Hälfte des 19. Jahrhunderts noch mit Dichtern wie Amīrī, Nādira, Uwaysī 
u.a. einen späten Höhepunkt der klassischen Dichtung erlebte. Ihre Dichtung be-
saß eine so starke Ausstrahlung, dass das Ghasel nicht nur bis zur Jahrhundert-
wende eine beliebte Form blieb, sondern auch in der Zeit zwischen 1930 und 
1960 gerade dort wieder zu Ansehen gelangte, wofür Dichter wie Ḥabībī 
(1890‒1982), Čustī (1904‒1983), Ṣābir ‛Abdulla (1905‒1972) stehen. Mit diesen 
Dichtern hat aber die poetische Schule russisch Schreibender nichts zu tun, wenn 
man ihnen auch keinesfalls eine Kenntnis des Tons der klassischen Dichtung ab-
sprechen kann. Grigorij Koėlet hat darüber nachgedacht, was die Dichtergruppe, 
zu der Usbeken, Russen, ein Tatare und er selbst als russischer Jude gehörten, au-
ßer der russischen Sprache und der Kenntnis der russischen Dichtung zusam-
mengeführt hat und welches die Quellen ihrer Dichtung waren. Es sei „der We-
sten“ als solcher gewesen, verbunden mit dem Lebensgefühl in der Gegend der 

1  Die Literaturwissenschaftlerin Pariza Mirza-Achmedova nahm das Buch zum Anlass für 
einen tiefgehenden Aufsatz über die Dichtergruppe, mit dem sie besonders jene Leser zu 
erreichen suchte, die mit der literarischen Moderne und Postmoderne noch kaum in Be-
rührung gekommen waren. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741-57 - am 28.01.2026, 20:47:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SIGRID KLEINMICHEL 58 

Ferghanaer Randgebiete (Koėlet 2000: 10). „Der Westen“ meint die Literaturen, 
den Film und teilweise die Malerei West- und Mitteleuropas. Namen wie Robbe-
Grillet, Butor, Joyce, Ungaretti, Kleist, Hölderlin, Rilke, Handke fallen bei den 
Dichtern besonders häufig, und Bilder, Gestalten, Stimmungen aus deren Wer-
ken werden immer wieder mit Eigenem verschränkt. Ferghana sehen die Dichter 
als okraina (Randgebiet) der ehemaligen Sowjetunion und Usbekistans. Doch zu-
gleich haben sie den Rand der Stadt Ferghana oder von anderen Orten dieser 
Gegend an ihrem Übergang zu dörflichem Leben oder zur Einöde im Sinn. 
Niemals fällt der Begriff Heimat, sondern außer okraina nur mestnost’ (Ort, Ge-
gend), okrestnost’ (Umgebung, Umkreis), prostranstvo (Raum). Bei der Überrei-
chung des Andrej-Belyj-Preises erklärte Shamshad Abdullayev scherzhaft, er sei 
gar nicht mit Dichtung, Interpretation und Ähnlichem befasst, sondern „mit der 
Hypnose einer sich außer mir erstreckenden Atmosphäre“ (Premija Andreja Be-
logo 1994: 6/6).2 In Ferghana sei die Atmosphäre gekennzeichnet von Trägheit, 
Langsamkeit, Stillstand, Ereignislosigkeit, Unbeweglichkeit, Langeweile. Um die-
se Atmosphäre zu erfassen und ihr irgendwie Gestalt zu geben, räumen die Dich-
ter dem Zufall großen Raum ein und bevorzugen, u. a. von Robbe-Grillet zu-
tiefst beeindruckt, Fragmentarisches in Versen und Prosa. Vorgefasste Überlegun-
gen über Historisches, über soziale Beziehungen und über sittliche Werte weisen 
sie strikt zurück. Der Gegenstand soll neutral, außerhalb jeder Idee dargeboten 
werden. Wenn Shamshad Abdullayev sagt, man solle sich so weit wie möglich 
von den eigenen Wurzeln entfernen, um sie dann durch den Weggang zu berei-
chern3, stellt er sich bewusst provozierend gegen heute vorherrschende Denkwei-
sen im Land seiner Geburt. Seine Gedichte und Erzählungen – eher lange Prosa-
gedichte – sind dem eigenen Anspruch an die Dichtung gemäß tatsächlich auf 
den ersten und auf den zweiten Blick frei von Anspielungen jeder Art. In tieferen 
Schichten der Texte können dennoch zu Wertungen herausfordernde Andeutun-
gen eingeschlossen sein.  

Stellvertretend für die Gruppe, deren Leiter er war und die dann in alle Welt 
auseinanderstrebte, um sich nur noch „virtuell im Netz“ zusammenzufinden 
(Koėlet 2000: 10)4, seien hier zwei Gedichte von Shamshad Abdullayev vorge-
stellt.5 

2  Über die Atmosphäre und ihre Besonderheiten bereits in der von Shamshad Abdullayev 
verfassten Einleitung zur Eröffnung der Reihe von Gedichten aus Ferghana in Zvezda Vo-
stoka 1991, Nr. 5; dann erneut in dem Essay Vzgljad na poėtičeskuju real’nost’. 

3  Ferganskij landšaft kak poėzija, 1999; weiterhin in: Poėzija i Fergana, 1998, und ähnlich im 
Vorwort zu Poėzija i Fergana, 2000, und variiert in: Archiv. In: Nepodvižnaja poverchnost’ 
2003:5. 

4  „V poslednee vremja v Rossijskom internete my suščestvuem v vide virtual’nogo 
soobščestva.“ (In der letzten Zeit existieren wir im Internet Russlands als virtuelle Gemein-
schaft). 

5  Da mir hierfür kein russisches Original vorliegt, habe ich sie aus der usbekischen Fassung 
übersetzt, vgl. den Text im Anhang. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741-57 - am 28.01.2026, 20:47:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ATMOSPHÄRE AN DER „PERIPHERIE“ 59 

Abend 

August, August. 
Im Hof 
Hahnenkampf. 
Die halbwilde Katze 
beobachtet, auf dem Rebenspalier  
sitzend, irgendetwas. 
Das Melonenstück 
reizt deine Zunge seidig,  
lieblich. 
Das Telefon klingelt. 
Neben dir die raue Bruderliebe 
und der kalt gewordene Tee. 
Die Vögel schweigen ... 
Die Abendameisen ... 
Die Zeit ist verborgen  
in den Rissen der Wand voller Runzeln. 
Das Leben ist wie ein 
geheimnisvolles 
Flüstern nah,  
ganz nah. 
Verstehst du? ... 

(Oqshom, in: O‘MSh: 13f.) 

Der Bruch zwischen Bruderliebe und kaltem Tee ist gewollt. Der Dichter scheint 
das Aufkommen von Sentimentalität zu fürchten, umso mehr als er noch das 
schöne Bild von der Zeit in den Mauerrissen, die zugleich Runzeln sind (vaqt se-
rajin devor / yorig‘ida yashirin), ausbreiten möchte. Das ‚Verstehst du‛ (tushuna- 
yapsanmi?) am Ende dürfte ebenfalls die Funktion haben, zu tiefe Versonnenheit, 
Träumerei nicht zuzulassen. Natürlich hat der Leser verstanden. Durch das ‚Ver-
stehst du?‛ wird er gleichsam grob angestoßen, er soll sich der vom Dichter her-
vorgerufenen Stimmung nicht zu sehr hingeben. 

Ein anderes Gedicht trägt den Titel Die Alten im Dorf: 

Im Stiefelschaft die Peitsche,  
ein Nakschbendi-Blick auf die Erinnerungen. 

Unter den linkischen, aber sprungbereiten Beinen 
das wie ein Hund zusammengekrümmte Leben. 

Ihre Stimme – ein müder Aufschlag 
eines Tropfens auf den Boden  
des goldenen Bechers der Ehre. 

Wegen der Sommerhitze tauschen sie ihre Würde 
für den von den Säulenhallen der Aprikosenbäume 
gespendeten Schatten ein 
und schleppen sich dorthin. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741-57 - am 28.01.2026, 20:47:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SIGRID KLEINMICHEL 60 

Das neben ihnen springende Lämmchen 
berührt nur leicht die Hände der Alten 
und läuft davon, als heiße es, 
die fadendünne Brücke zum Paradies zu überqueren. 

Das Mittagsgebet in der drückenden Luft. 
Am Himmel die fächerartigen Flügel 
der Vögel – grün über grün. 

Auf den Fingerspitzen ihrer schwieligen Hände 
der Teeschalen heiße Liebe. 

Bis sie am Abend ihre Augen schließen, 
ist das Tor der Bäume geöffnet. 

Eine winzige Erhabenheit geht, 
sich zufrieden im Kreis drehend, 
herum – ein auf eigene Art gefertigtes Lächeln. 

(Qishloq chollari, in: O‘MSh: 12) 

Hier sind von der ersten Strophe an auf Geschichte und Ideen verweisende Be- 
griffe gesetzt, wenn der Dichter auch eine Beurteilung der mit ihnen zusammen-
hängenden Vorgänge und Denkformen vermeidet. Der Nakschbendi-Blick dürfte 
tiefgründiges Wissen vom Leben bedeuten. In Bezug auf die Gegenwart ist er 
wahrscheinlich seit langem frei von Protest. Ob er daneben durch Jahrzehnte ge-
dämpften Zorn enthält, ist nicht sichtbar. Im Ferghanatal gab es in der Vergan-
genheit mehrere Aufstände, wie etwa den Andidschaner Aufstand von 1892. Von 
dessen Anführer Muhammad Ali, Dukchi eshon genannt, heißt es, er habe sich 
in Buchara die Prinzipien Bahāʼud-dīn Naqšbands angeeignet und später in sei-
ner Heimat im Ferghanatal 20.000 murid gehabt. Nach der Niederschlagung des 
Aufstands wurde er hingerichtet (Nabiev: 71‒73). Das Gespräch mit Gott, das die 
Nakschbendis in jeder beliebigen Situation führen können (ḫalvat dar anğuman), 
und ihre Prinzipien des praktischen Tätigseins, soweit die Kräfte reichen (dast ba 
kār und wuqūf-i zamānī, das interpretiert wird als allabendliche Abrechnung der 
Tagesangelegenheiten) ließ völligen Weltverzicht nicht zu.  

Das Gedicht Shamshad Abdullayevs ist durch und durch von der Gläubigkeit 
der Alten gekennzeichnet. Ihr Denken an die schwer zu überquerende Brücke 
ṣirāṭ zum Paradies ist angedeutet, dazu auch ihr Mittagsgebet und die grüne Far-
be des Islams, die sie in den Flügeln der Vögel sehen. Das vergangene Leben der 
Alten ist einerseits „zusammengekrümmt“, so wie ihre Körper bucklig geworden 
sein mögen, andererseits ist dreifach von der Würde der Alten die Rede. So ist 
die Konnotation „Hundeleben“ gewiss gegeben, nicht jedoch „hündisches Le-
ben“. Die Würde erkennt man vor allem in dem goldenen Becher der Ehre (iz-
zatning tilla jomi) und in der winzigen Erhabenheit (mitti ulug‘vorlik). Die Äste der 
Aprikosenbäume bilden dazu Tor und Bögen, wie sie kunstreich erbauten Palä-
sten eigen sind. Am Ende ist man wieder bei der Nakschbendi-Identität ange-
kommen, wenn durch das Drehen des ihnen eigenen Lächelns ein ẕikr, jene Be-

https://doi.org/10.5771/9783956506741-57 - am 28.01.2026, 20:47:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ATMOSPHÄRE AN DER „PERIPHERIE“ 61 

wegung mehrerer Personen zum Zweck des Gottesgedenkens im Kreis, angedeu-
tet ist. Der ẕikr wird auch durch die Strophenform unterstrichen. Es beginnt mit 
einem langsamen Drehen, zwei zweizeilige Strophen, dann eine dreizeilige, dann 
der Höhepunkt – zwei vierzeilige Strophen (darin die Hitze, die Palastbögen und 
das geopferte Lämmchen, das – den Alten vorausgehend – die Paradiesbrücke 
überquert), dann im gleichen Maß eine Verlangsamung, drei Verszeilen, wieder 
zweimal zwei und zum Abschluss eine dreizeilige Strophe, die schließlich auch 
die Zufriedenheit des Dichters meinen kann, der seinen gedichteten Kreis noch 
einmal umrundet. So sehr die dargestellten alten Männer ihren eigenen, fest um-
rissenen Kreis von Vorstellungen haben, bleibt der Dichter doch seiner Forde-
rung nach Wertfreiheit treu. 

Von den „Wurzeln“ entfernen sich auch die Dichter der usbekisch schreiben-
den Gruppe, wenngleich sie es nicht so nennen. Dass eine Absage an die bisheri-
gen poetischen Programme mit der realistischen Widerspiegelung im Zentrum 
auf der Tagesordnung stand, konnte man schon bei der Lektüre zweier Gedichte 
des in Usbekistan beliebten und hoch verehrten Dichters Abdulla Oripov (geb. 
1941) erahnen – Es sei, wie es ist (Holat) von 1978 und Spiegel in Scherben (Ko‘zgu 
parchalari), entstanden vor 1989, vgl. Anhang.  

Die Form dieser Gedichte ist noch die erzählende und um das Verständnis des 
Lesers oder Hörers werbende. Der Dichter lässt den Eindruck entstehen, als ver-
bünde er sich listig mit dem Leser gegen eine nicht genannte Instanz, die etwas 
von ihm verlange, was er nicht wolle. Von Sonne, Meer, Wind und Erde möchte 
der Dichter, wie er scherzhaft behauptet, sprechen, ohne die Vielzahl ihrer Be-
deutungen mitzuschleppen. Es klingt, als habe er schon Ende der siebziger Jahre 
alle überlieferten Ideen abwerfen wollen, wie es mehrere Vertreter der nächsten 
Dichtergeneration heute tun. In dem Gedicht von den Spiegelscherben richtet 
Oripov seinen Unmut direkt gegen die noch immer geltende kulturpolitische 
Forderung, „richtig widerzuspiegeln“. Ein Gedicht gebe nur wie ein zerbrochener 
Spiegel jeweils ein kleines Stück der äußeren Realität und des Inneren eines 
Dichters wieder. Oripov fordert ein Dichterrecht auf Stimmungswandel, wodurch 
die Dinge keinesfalls stets in demselben Licht erscheinen könnten, und er betont 
die Mangelhaftigkeit des Arbeitsinstruments „Spiegel“ für Dichter. 

Ein neues poetisches Programm haben die um und nach 1960 geborenen 
Dichter nicht formuliert.6 In den Gedichtformen sind sie freier als die Generati-
on vor ihnen. Sie wählen hinsichtlich der Metrik meistens den freien Vers, ver-
meiden Reimbildung und oft auch die Gliederung in Strophen. Einige Dichter 
benutzen die altbekannten Metaphern. Doch lässt sich daneben ein Bestreben, 
die Metapherntradition zu ändern, beobachten. Auffallend viele Gedichte sind 
dem Herbst, Unwettern und der Nacht gewidmet, und man wird mit unerwarte-
ten Bildern konfrontiert. Wenn die Dichter ausnahmsweise vom Frühling schrei-

                                                                                          
6  Mir sind bisher keine Texte dieser Art bekannt geworden. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741-57 - am 28.01.2026, 20:47:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SIGRID KLEINMICHEL 62 

ben, handelt es sich eher um Spaß, wie in dem visuellen Gedicht Geometrischer 
Frühling. 

Herbst kann Metapher für Ernüchterung sein: und es wäscht der Herbstregen / die 
Frühlingsträume weg (va yuvar kuz yomg‘iri / ko‘klamgi xayollarni, O‘MSh: 63) heißt 
es bei Jabbor Esenqul (geb. 1966). In einem anderen Gedicht desselben Dichters 
ist Herbst statt des Frühlings eine Zeit der Sehnsucht: Sehne ich mich etwa nach dem 
Herbst und nicht nach dem Frühling? (nahot sog‘ingandim bahormas kuzni, O‘MSh: 
61). Dem Dichter Ulug‘bek Hamdam (geb. 1968) ist der Herbst Anlass, sich das 
Antlitz Gottes vorzustellen:  

Lied der Blätter  

Herbst, 
wenn ich auf die Bäume blicke, 
ist meine Brust voller Sehnsucht. 

Herbst, 
in seinem goldenen Antlitz  
lese ich ständig das Genie Gottes.  

Der Tod ist nicht schrecklich,  
wenn du das letzte Lied der Blätter 
wie ein mütterliches Wiegenlied hörst. 

(O‘MSh: 54)  

Sowohl die äußerliche Schönheit als auch die Sehnsucht (sog‘inch) sind sonst 
Kennzeichen des Frühlings. Trauer und Todesgedanken, die immer mit dem 
Herbst verbunden waren, sind in den Hintergrund des Gedichtes gerückt. In den 
Vordergrund treten die Lieder für das Neugeborene, und ganz zentral im Gedicht 
ist das an dieser Stelle unerwartete „Genie Gottes“ (tangri dahosi). 

Einer der Herausgeber des Bandes Moderne usbekische Dichtung, Shermurod 
Subhon (geb. 1966), liebt es, auf kleinstem Raum Spaßiges darzubieten, und ver-
zichtet dennoch nicht auf politische Anspielungen, so in dem folgenden Ge-
dicht:  

Nacht 

Ich geh allein, 
über mir der Himmel, 
er streut seinen Schnee. 
Nicht der kleinste Strahl Trost, 
nicht der kleinste Ton Zuspruch.  
Den Mond hat diese Nacht wohl 
der Böse Blick getroffen. 
Die Nacht ist ein eifersüchtiger Engel. 
Die Sonne hast du in die Erde gegraben,  
und sag, wo hast du jenen Mond versteckt? 

(O‘MSh: 84) 

https://doi.org/10.5771/9783956506741-57 - am 28.01.2026, 20:47:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ATMOSPHÄRE AN DER „PERIPHERIE“ 63 

In der traditionellen Dichtung ist der Mond zweifellos der Geliebte. Anspielun-
gen auf den Himmelskörper sind daneben immer möglich. In Shermurod Sub-
hons Gedicht halten sich die Bedeutungen des Himmelskörpers und des Gelieb-
ten die Waage. Der Mond ist in beiden Bedeutungen der sichtbaren Welt ent-
rückt. Die Dunkelheit ist vollkommen. 

Die Gedichte Geometrischer Frühling. Eine Sinfonie von Formen und Morgenrot in 
Bildern, beide 2001 verfasst, von Faxriyor (geb. 1963) betonen das Spielerische. 
Der Anfang des ersten Gedichtes lautet so: 

I 

 (Viereck und Leere) In die Gärten kehrt der Frühling zurück 
mit  (einem Dreieck). 
Der Garten besteht eigentlich 
aus  (zweierlei Frühling). 
 Einer ist der zurückgekehrte Frühling, 
 der andere jener, der unter dem Schnee 
überwintert hat. 
Wenn sie sich vereinigen 
wie zwei Blumen, 
die einander bestäuben (), 
dann grünt der Garten ().   

Der Frühling schleicht sich in den Garten 
unter der Zunge des ersten Grüns ,  
so wie der Teufel – im Schlangenmund 
 verborgen – ins Paradies kam. 

 Sein Ende ist spitz wie eine Nadel, 
das auf die Grundlinie des Dreiecks gefällte Lot 
erlaubt keinen Weg zurück, 
Das Dreieck führt wie  (ein Hinweiszeichen) 
nur nach vorn. 
                                                    Der grüne Garten ist Malewitschs Schwarzes Quadrat.7 

(O‘MSh: 45‒52, und in Geometrik bahor. O‘ngarilgan tushlar: 123‒131.) 

Faxriyor strebt in dem großen Gedicht aus elf Teilen und fast 200 Zeilen eine ra-
dikale Reduzierung sämtlicher mit dem Frühling verbundener Bedeutungen auf 
geometrische Figuren an. In dem zitierten Stück wird auch eine religiöse Legende 
auf diese Weise eingeebnet. Der nicht sehr ernst gemeinte Hinweis auf Male-
witsch zeigt, dass die Ursache für das Flächig-Machen nicht etwa ein Mangel an 
Kenntnissen von Kunst und Kultur ist. 

In dem Gedicht Morgenrot in Bildern, vgl. Anhang, deutet Faxriyor Nacht und 
Sternenhimmel als ein am Morgen abgelegtes Kleid einer Frau (ko‘ylak). Das Bild 
vom Sternenkleid kannte die orientalische Dichtung. Doch nun sind die Sterne 
                                                                                          
7  Diese Anmerkung ist nur in der Fassung des Bandes Geometrik bahor. O‘ngarilgan tushlar ent-

halten. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741-57 - am 28.01.2026, 20:47:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SIGRID KLEINMICHEL 64 

Mottenlöcher und der Dichter denkt daran, dass man die Motten mit Naphtalin 
vertreiben könnte, wenn man genug von der Chemikalie besäße. Die Sternen-
Mottenlöcher addiert er dann zu einem Riesenloch, dem Mond, und erklärt, dass 
der mildherzige Frühling (rahmdil bahor) sich bemühe, dieses Loch mit Wolken 
zu stopfen. Und schließlich nennt er es einen Scherz von Engeln, die Sterne als 
den Goldschmuck des Kleides zu bezeichnen. In Wirklichkeit sei der Himmel am 
schönsten, wenn er ganz schwarz ist. Dann treibt er den Scherz weiter und be-
zeichnet die Sterne als Kornbrand, der auf einem Negativ als weiß erscheint. Ge-
gen den Kornbrand müsste man zwar mit Pestiziden (dori) vorgehen, aber das sei 
auch wieder nicht gut. Außerdem sei es schwer, offenherzig über die Nacht zu 
schreiben, solange man das Morgenrot noch nicht erreicht hat (tun haqida / tong-
ga yetib olmay turib / bunday dangal yozish mushkuldur).  

Naphtalin und Pestizide gegen Naturerscheinungen und das undurchdringli-
che Dunkel als das Erstrebenswerte (ähnlich beim „schwarzen Quadrat“ in dem 
anderen Gedicht)8 – die Ironie ist unverhüllt. Für die Ablehnung euphorischer 
Gegenwartsbetrachtung benutzt Faxriyor die längst abgegriffenen Bilder von 
Nacht und Morgenrot, als wolle er zeigen, dass ihm diese selbstverständlich auch 
geläufig sind. Favorisiert der Dichter in dem ersten Gedicht das Flächig-Machen, 
so formt er das zweite nach der absurden Vorstellung, die Welt sei am besten 
vom Negativ eines Fotos her zu bewerten. Doch ergibt sich hier plötzlich eine 
Korrespondenz mit dem Programm der anderen Dichtergruppe: „Parallel zu un-
seren Bestrebungen, Aufgaben, Plänen, zu unserer Logik existiert ein Raum, der 
es den Dingen erlaubt, mit einer anderen Geschwindigkeit als der, die in der äu-
ßeren Welt existiert, daherzukommen. Diesen Raum kann man nur mit einem 
Blick von der Seite her erfassen, denn bei unmittelbarer Draufsicht ist er nicht 
wahrnehmbar. Er dringt gleichsam von der Rückseite des Spiegels her zu uns und 
pulsiert an der Schläfe ...“ (Koėlet 2000: 10). Das Negativ dürfte eine Form der 
„Rückseite des Spiegels“ sein. 

Die Verwendung der Spiegelmetapher in diesem von der zunächst kritisierten 
realistischen Widerspiegelung weit entfernten und eher der Postmoderne nahe 
stehenden Sinn erkennt man auch in zwei weiteren Gedichten. 

Rauf Subhan (geb. 1959) verfasste das folgende Gedicht: 

Der Unabhängige 

Er zog über den großen Spiegel einen Kreidestrich.  
In die obere Ecke zu beiden Seiten schrieb er „Freiheit“.  
„Freiheit“. 
Hier ist dein Weg, sagte er, in den Spiegel blickend. 
Das ist der Weg der ganzen Menschheit. Sollte man nach links gehen 
oder nach rechts oder vielleicht immerzu auf der Stelle  
treten? 

8  Faxriyor erwähnt auch in einem weiteren Gedicht die afghanischen Frauen, die ihre dunkle 
Parandscha noch immer nicht abwerfen können (Tungi hovuz. Geometrik bahor: 59). 

https://doi.org/10.5771/9783956506741-57 - am 28.01.2026, 20:47:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ATMOSPHÄRE AN DER „PERIPHERIE“ 65 

Das Ziel ist nicht – zu siegen, auch nicht – zu warten, sondern 
die Legitimität deines Selbst zu beweisen. 
He du, der du, hinter der Linie stehend, auf mich schaust, 
ich bin eigentlich gar nicht da. Du aber bist da. Du bist 
nicht mein Abbild, sondern mein Geist! 
Er zog ein reines weißes Hemd und weiße Hosen an und schrieb  
auf den Spiegel: „Einstweilen verabschieden wir uns noch nicht“, und ging 
durch die noch nicht erwachten Straßen davon. 

(In: O‘MSh: 30) 

Eine Polemik gegen Freiheitsversprechungen jeder Art liegt zweifellos in dem 
Gedicht. Der Sprechende möchte sich jener vom Alltag und vom Märchen mit 
seinem „Gehst du nach links“ usw. geforderten Entscheidung entziehen. Ohne-
hin sind die Versprechungen links und rechts gleich. Ein Eigentliches, der Geist, 
die Seele oder das Wesen (rūḥ) des Menschen steht hinter der Linie. Der Geist ist 
aus den alltäglichen Dingen heraus, er braucht nicht zu wählen! Der „Unabhän-
gige“ legt die weißen Kleider der Reinheit und Schuldlosigkeit an. Die dabei ge-
weckten Assoziationen sind fast unerschöpflich: junge Männer zeigen sich, um 
den Mädchen zu gefallen, in weißer Kleidung; nach Trauertagen legt man wieder 
helle Kleidung an, da man sich den Lebensfreuden wieder zuwenden darf; die 
Stelle aus der Johannesoffenbarung über die weißen Kleider9 war in der Pere- 
strojka-Zeit durch Vladimir Dudincevs Roman „Weiße Kleider“ allen kulturell In-
teressierten in der Sowjetunion bekannt geworden usw. Auch Oscar Wilde’s Do-
rian Gray gehörte hier zu den weit verbreiteten Büchern. An Stelle Dorians altert 
sein Bild an der Wand und wird zunehmend hässlich. Es heißt, dass das Bild der 
Spiegel seiner Seele (“mirror of his soul”) sei, während Dorian als junger, schöner 
Mann in der Welt herumgeht. 

Ähnlich wie bei Oscar Wilde bleibt bei Rauf Subhon der Geist oder die Seele 
des „Unabhängigen“ im Spiegel. Ob die in der Mitte gespaltene Freiheit Realität 
ist, ist sehr zweifelhaft. Das Subjekt aber verschwindet doppelt – im Spiegel und 
in der draußen herrschenden Nacht.  

Erstaunlich ist, wie der Dichter mit den postmodernen Vorstellungen umgeht, 
ohne doch auf eine Wertung zu verzichten. Die Berechtigung der Glorifizierung 
von Freiheit und Unabhängigkeit nach 1990 wird in Zweifel gezogen. Das Ich 
entscheidet sich gegen das Siegen wie auch gegen das einfache Warten. Es will 
sein Existenzrecht als Individuum. Ob es dieses erlangt und ob es wirklich ein 
Unabhängiger ist, bleibt offen. 

Der Herausgeber des Bandes Moderne usbekische Dichtung Bahrom Ro‘zimuhammad 
(geb. 1961), hatte 1989 ein winziges Gedicht ausnahmsweise auf die mahnende 
Form einiger Kollegen gegründet, die nicht sehr typisch für seine Verse ist. Er for-

                                                                                          
9  „Wer überwindet, der soll mit weißen Kleidern angetan werden, und ich werde seinen 

Namen nicht austilgen aus dem Buch des Lebens ...“ 

https://doi.org/10.5771/9783956506741-57 - am 28.01.2026, 20:47:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SIGRID KLEINMICHEL 66 

derte darin noch einmal das an sich schon verachtete „richtige Spiegeln“, jedoch 
mit kritischem Hintersinn: 

Sei Spiegel 

Sei Gold, 
damit man gut versteht, dass Kupfer Kupfer ist, 
dass Eisen Eisen ist. 
Sei Spiegel, 
damit niemand sich – abgebildet – größer sehe, 
als er ist. 

(Sen ko‘zgu bo‘l in: Terakka yaqin yulduz, 3; wieder veröffentlicht in:  
Kunduz sarhadlari: 21) 

Kupfer (mis) verbindet man im Usbekischen – ähnlich wie in dem umgangs-
sprachlichen deutschen Verb abkupfern – oft mit falsch, nachgemacht. Man sagt z.B. 
misi chiqqan wörtlich: sein Kupfer ist sichtbar geworden, d.h. es hat sich als gefälscht er-
wiesen. Eisen wurde manchmal für Stahl gesetzt, das auf Stalin anspielen konnte. 
Wenn das „richtige Abspiegeln“ noch einen Sinn haben sollte, sagt der Dichter 
gleichsam, dann den, erneuten Größenwahn auszuschließen. 

In einem Gedicht von 1994 entfaltet Bahrom Ro‘zimuhammad seine Neigung 
zum Überschreiten der Sinnhaftigkeit bis hin zum Nonsens: 

Ich steige nun  
endlich in den Brunnen, 
um einen Eimer voll 
Luft zu holen, 
wartet also still, Freunde! 

Indem ich hinuntersteige, 
erhebe ich mich ein wenig über euch, 
das Geheimnis des Himmels 
entdeckt der Frosch,  
ich entdecke das Nest des Mondes  
und nehme in meine Arme 
all die zitternden kleinen Monde. 

Ich sehe die neben den kleinen edelsteinartigen  
Fischen spielenden kleinen Strahlen, 
ich sehe,  
die winzigen Tage neben den winzigen Nächten, 
und ich sehe die kleinen Winde, 
die sich im Wehen üben. 

“Luft brauchen wir, Luft, 
reich sie uns doch”, sagt man mir  
von oben, nein, von unten, 
dann gebt mir eine Leiter, 
eine aus Mückenknochen gebaute. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741-57 - am 28.01.2026, 20:47:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ATMOSPHÄRE AN DER „PERIPHERIE“ 67 

Ich weiß nicht, in was ich mich verwandelt habe, 
viele Spiegel gibt es im Brunnentief, 
sie spiegeln mein Bild aufs Unterschiedlichste. 

Bisweilen möchte ich quaken,  
dann wieder mein Spiegelbild wegwerfen, 
oder einmal glänzen 
und schimmern. 
Bisweilen möchte ich ohne Stimme reden  
oder durch kristallene Regentropfen hindurch 
wehen – dort oben, 
ganz weit oben. 

(In: Tinch gullaydigan daraxt: 33f, und in: Kunduz sarhadlari: 171f) 

Das Gedicht zieht den Wunsch, irgendwo tief unten, in tiefer Vergangenheit die 
eigentlichen Quellen oder Wurzeln, die eigentliche Luft zum Atmen zu finden, 
ins Lächerliche. Der in die Tiefe Herabgestiegene wird zum Frosch. Sein Frosch-
denken und das in der Tiefe befindliche, Ausschnitte der Realität spiegelnde 
Wasser machen alle Dinge klein und vervielfältigen sie. Sie verzerren die Welt in 
einer Weise, dass der Suchende nicht einmal sich selbst mehr erkennt, und das 
Oben und Unten nicht zu unterscheiden vermag. Die Kleinheit, die ihn tief im 
Brunnen überkam, möchte er wieder los sein. Er möchte sprechen und auch wie-
der nicht, denn das Sprechen ohne Worte ist wohl keins. Er hat die Lust verlo-
ren, Worte deutlich zu artikulieren, Gesehenes zu Sinn zu konzentrieren und 
mitzuteilen. So hat er das Sprechen verlernt. Er möchte nur noch wehen, was ein 
unartikuliertes Raunen sein dürfte, fern von jeglicher Realität. Dies ist das Ergeb-
nis des Hinabsteigens in den Brunnen, des Suchens nach den Quellen, und es ist 
die übermäßige Erfüllung des Auftrags im wörtlichen Sinne: man hatte von ihm 
Luft zum Atmen verlangt, er verwandelt sich selbst in bewegte Luft. 

Diese Form des postmodernen Verschwindens der Realität und des Subjekts ist 
wie in dem Gedicht von Rauf Subhon nicht reines Spiel. Der Autor bleibt ein 
Beobachtender. Er deutet Vorgänge an, die zu einem Sinnverlust in bisher nicht 
gekannter Art führen könnten. 

Der bereits genannte Shermurod Subhon stellt in dem Band Moderne usbeki-
sche Dichtung u. a. folgenden Dreizeiler vor: 

Bravo dir, bravo Spiegel, 
du zeichnest ein Bild, ohne Anerkennung dafür zu fordern, 
und löschst es kunstvoll wieder aus. 

(In: O‘MSh: 87) 

Hier scheint eine Übereinstimmung mit den russisch schreibenden Dichtern zu 
bestehen: Die direkte Draufsicht ergibt wenig für die Dichtung, und die Abwen-
dung von dem bisher Gespiegelten bedarf besonderer Kunst. 

Die Dichter beider Gruppen kreieren neue Formen für die Dichtung. Sie mei-
den deutliche soziale Komponenten und lassen sich kaum auf historische An-

https://doi.org/10.5771/9783956506741-57 - am 28.01.2026, 20:47:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SIGRID KLEINMICHEL 68 

spielungen ein. Die usbekisch schreibenden Dichter geben allerdings ab und zu 
ihren Missmut über die Diskrepanz zwischen laut Deklariertem und der Wirk-
lichkeit kund. Konzentrierte Gelassenheit ist jedoch als Grundstimmung der 
Dichter beider Gruppen zu erkennen. Wenn sie “Peripherie” repräsentieren, so 
sollten die „Zentren“ hin und wieder einen Blick auf diese Peripherie werfen. 

Anhang 

1. Shamshod10 Abdullayev, 
Oqshom 

Avgust, avgust. 
Hovli ichkarisida 
xo‘rozlar g‘alayoni. 
Bevosh mushuk 
tok so‘risidan 
nimadir izlar. 
Lazzatning ipak qirrasi kabi 
seni tilib o‘tar 
qovun tilimi. 
Telefon jaranglar. 
Yoningda og‘angning qattiqqo‘l mehri 
va sovub qolgan choy. 
Qushlar jim... 
Shom chumolilari... 
Vaqt serajin devor 
yorig‘ida yashirin. 
Faqat hayot 
sirli 
shivirday yaqin, 
juda ham yaqin. 
Tushunyapsanmi? ... 

(O‘MSh: 13f.) 

2. Shamshod Abdullayev 
Qishloq chollari 

Etik qo‘njidagi qamchi, 
xotirotga naqshband nigoh. 

Beso‘naqay, biroq, sergak oyoqlar 
ostida kuchukday g‘ujanak hayot. 

Ularning ovozi – izzatning 
tilla jomi tubiga 
urilgan tomchining horg‘in zarbasi. 

                                                                                          
10  Russische Namensvariante: Shamshad. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741-57 - am 28.01.2026, 20:47:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ATMOSPHÄRE AN DER „PERIPHERIE“ 69 

Saraton soyasi salobatini 
almashtirib ular hamisha 
o‘zlarini o‘rik daraxti 
ravog‘iga yetaklaydilar. 

Yonlarida irg‘ishlagan qo‘zichoq 
chollarning qo‘llari tegibmi tegmay 
erib ketmoq uchun 
aylantirar so‘qmoqni qilga. 

Vazmin peshin. 
Ko‘kda qushlarning 
yelpig‘ichi yam-yashil. 

Qadoq barmoqlarning uchida 
piyolalarning otashin mehri. 

Oqshom ko‘zin yumgunicha to 
Og‘ochlarning qopqasi ochiq. 

Davra bo‘ylab aylanar mamnun 
mitti ulug‘vorlik – 
qo‘lbola kulgu. 

(O‘MSh: 12) 

3. Abdulla Oripov 
Holat  (1978) 

Bir nafas quyoshni o‘z holiga qo‘y, 
Otashin dilingga  etmagin qiyos. 
Bir nafas quyoshday ko‘rsatsin u ro‘y, 
Bir nafas quyoshday porlasin quyosh. 

Bir zum dengizga ham boqqil betuyg‘u, 
Dema, o‘ylarimday u teran, tengsiz. 
Bir zum baliqlarga vatan bo‘lsin u, 
Bir zum dengiz bo‘lib guvlasin dengiz. 

Shamolning bo‘yniga osilma bir dam, 
Yelmasin mayli u xayoling misol. 
Bor zum o‘z holicha yayrasin u ham, 
Bir zum shamol bo‘lib tentisin shamol. 

Bir zum sen zaminni qo‘ygil bequtqu, 
U axir ko‘p tuydi tuyg‘ular ta’min. 
Bir zum maysalarga ona bo‘lsin u, 
Bir zum zamin bo‘lib yashasin zamin. 

Bir zum o‘z holimga qo‘y sen ham, bolam, 
Ayon-ku menga ham Inson matlabi, 
Bir zum odam kabi yashayin men ham, 
Men ham yashay bir zum bir odam kabi. 

(Yuzma-yuz: 344) 

https://doi.org/10.5771/9783956506741-57 - am 28.01.2026, 20:47:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SIGRID KLEINMICHEL 70 

4. Abdulla Oripov [Übersetzung von 3] 
Es sei, wie es ist 

Entlasse die Sonne aus deinem Gedicht, 
benutze sie nicht als Bild und als Schein, 
denn leuchten soll sonnengleich ihr Gesicht, 
wie Sonne soll strahlen die Sonne allein. 

Dem Meer auch gönn einen Augenblick, 
verzichte heute auf Tiefenvergleich. 
Gern ziehn sich Fische dorthin zurück, 
wo’s unten ist an Strömungen reich. 

Und häng dich nicht immer an den Wind, 
die Lasten der Träume bürd ihm nicht auf. 
Lass frei ihn schweifen, das ziellose Kind, 
nicht fesseln soll’n ihn Deutereien zuhauf. 

Erwarte auch nicht von der Erde zu viel, 
der Boden trägt reichlich schon Sinnhaftigkeit. 
Sein Grünes gedeihe, dies sei sein Spiel, 
die Erde sei Erde, lass andres beiseit. 

Und wenn du danach fragst, was ich wohl erfand, 
erhebe nicht Ansprüche ohne Zahl. 
Das Credo des Menschlichen ist mir bekannt. 
Doch lebt auch der Dichter als Mensch gern einmal. 

5. Abdulla Oripov 
Ko‘zgu parchalari 

Ko‘zgu parchalari yo‘lakda yotar, 
Unsiz sharpalari ruhimga botar. 

Yuzlarim aks etar bir parchasida, 
Ko‘zlarim aks etar bir parchasida. 

Birida osmon aks etsa agar, 
Birida qushlarning raqsi jilvagar.  

Olamning yaxlit bir suvratin ammo,  
Namoyon etolmas bir ko‘zgu aslo.  

Xilqat uning uchun but bo‘lmas mangu, 
Axir, parcha-parcha singan ko‘zgu bu. 

Meni ma’zur tutgin, muhtaram inson, 
Suvrating chizolmay turibman hayron. 

Bir kun fazilating olsam qalamga, 
Bir kun qabihliging yoygum olamga. 

Bir kun ko‘z yoshlaring qog‘ozimdadir, 
Bir kun zaharxandan ovozimdadir. 

Bir kun o‘tmishingdan faryod solurman, 
Bir kun iqbolingdan o‘yga tolurman. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741-57 - am 28.01.2026, 20:47:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ATMOSPHÄRE AN DER „PERIPHERIE“ 71 

Sening bo‘y-bastingni ko‘rsatmoq uchun, 
Ko‘zgu kerak axir yaxlit va butun. 

Shoir yuragi-chi, olamda yakkash 
O‘sha chil-chil singan ko‘zguga o‘xshash.  

(Ishonch ko’priklari: 59) 

6. Abdulla Oripov [Übersetzung von 5] 
Spiegel in Scherben 

Spiegelscherben liegen vorne dort am Tor, 
haltlos huschen Schatten ohne Zahl hervor. 

Splitter sind’s, die zeigen eine Wange hier, 
andre Splitter bilden die Augen ab jetzt mir. 

Spiegeln mir die einen blau den Himmelsbogen, 
andre zeigen Vögel, die herbeigeflogen. 

Lückenlos das Bild doch dieser ganzen Welt 
keine Spiegelscherbe je bereit uns hält. 

Schöpfung niemals ist den Scherben hier ein Ganzes, 
Stückwerk immer nur, beraubet ihres Glanzes. 

Bruchstückhaft vom Menschen so auch mein Gedicht, 
zeigt − verzeiht es mir nur − nicht sein wahr Gesicht. 

Einmal stelle manche Tugend ich drin dar, 
einmal was der Mensch an Bosheit schon gebar. 

Heute häßlich’ Lachen würgt die Stimme mir, 
morgen milde Tränen fließen auf ’s Papier. 

Heute klage laut ich, Gestriges bedenkend, 
morgen schwärme froh ich, Glück und Zukunft schenkend. 

Menschentum zu zeigen bis zum tiefen Grund, 
braucht man einen Spiegel, ungebrochen, rund. 

Eines Dichters Kunst, ich will es nicht verbergen, 
ähnelt jedoch immer jenen Spiegelscherben. 

7. Ulug‘bek Hamdam 
Yaproqlar qo‘shig‘i 

kuz 
daraxtlarga boqarkanman 
sog‘inch to‘la borar ko‘ksimga mening 

kuz 
uning oltin chehrasida 
tangri dahosini o‘qiyman betin 

o‘lim dahshat emas 
yaproqlarning so‘nggi qo‘shig‘in 
ona allasidek tinglay olsang sen 

(O‘MSh: 54) 

https://doi.org/10.5771/9783956506741-57 - am 28.01.2026, 20:47:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SIGRID KLEINMICHEL 72 

8. Shermurod Subhon 
Tun 

Tun 
Kezaman yolg‘iz. 
Boshim uzra ko‘k 
elar qorini. 
Na bir sharpa tasalli, 
na bir shitir taskindir. 
Ko‘z tekkanga o‘xshaydi 
Oyga bu kecha. 
Tun-qizg‘anchiq malak. 
Quyoshni yerga ko‘mib, 
Yashirding ayt 
Ul oyni qayon...  

(O‘MSh: 84) 

9. Faxriyor 
Geometrik bahor (Shakl simfoniyasi) [Teil]  (2001) 

 (To‘rtburchak va ship-shiydam) bog‘larga qaytadi bahor 
 (uchta burchagi) bilan. 

Bog‘ aslida  (ikki bahor) dan 
iboratdir. 
 – biri qaytib kelgan, 
 – biri qor ostida qishlagan bahor. 

Bir-biridan changlangan 
ikki gul yanglig‘ 
ular bir-biriga qovushganida () 
ko‘karadi bog‘ ().▲  

Bahor boqqa maysaning tili ()  
bilan kirar bildirmay 
 (ilon)ning og‘zida jannatga 
kirgan shayton singari. 

 Uning uchi ignaday o‘tkir – 
uchburchakning tayanch to‘g‘ri chizig‘i 
ortga yo‘l bermas, 
uchburchak 
 (ko‘rsatish chizig‘i)day 
faqat oldiga yurar. 

(O‘MSh: 45, und in: Geometrik bahor. O‘ngarilgan tushlar: 123) 

 

 

                                                                                          
  Ko‘kargan bog‘ – Malevich kvadrati. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741-57 - am 28.01.2026, 20:47:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ATMOSPHÄRE AN DER „PERIPHERIE“ 73 

10. Faxriyor 
Tong tashbihlari  (2001) 

ko‘ylagini echayotgan ayolday 
tunni yig‘ishtirib olar tabiat 
borliq ustidan 
va uni 
farishtalar taxmoniga solib qo‘yadi 
tun xudoning omonati 
yulduzlar omonatga tushgan  kuyadir 
tunni ilma-teshik qilib tashlar yulduzlar 
tunni dorilashga yetmas naftalin 
oy tunning ko‘ylagini 
yulduzlar yeb tashlagan qismi 
rahmdil bahor 
oy yirtiqni bulutlar bilan yamar 
yulduzlarni esa 
ko‘ylakning zarlari deb hazillashar 
farosatli farishtalar  
osmon toza osmon qop-qora 
yulduzlar 
negativda ko‘rinayotgan mitaday 
oppoq va porloq 
dorilaging kelmaydi yulduzlarni 
tong-chi 
tun haqida 
tongga yetib olmay turib 
bunday dangal yozish mushkuldir. 
(Geometrik bahor: 56) 

11. Faxriyor [Übersetzung von 10] 
Morgenrot in Bildern 

Wie eine Frau, die ihr Kleid ablegt, 
nimmt die Natur die Nacht 
vom Sein hinweg 
und legt sie in die große Nische im Haus der Engel. 
Die Nacht ist, was Gott zur Aufbewahrung übergibt. 
Die Sterne sind daraufgefallene Motten. 
Sie zerfressen die Nacht. 
Um die Nacht zu retten, reicht das Naphthalin nicht. 
Der Mond ist das Stück vom Nachtkleid,  
welches die Sterne schon aufgefressen haben. 
Der barmherzige Frühling 
stopft das Mondloch mit Wolken. 
Die mit Scharfsinn begabten Engel  
nennen die Sterne scherzhaft 
den Schmuck des Nachtkleids. 
Der Himmel ist rein, ganz schwarz ist der Himmel. 
Die Sterne sind wie Kornbrand, 
 

https://doi.org/10.5771/9783956506741-57 - am 28.01.2026, 20:47:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SIGRID KLEINMICHEL 74 

der auf dem Negativ zu sehen ist – 
ganz weiß und glänzend. 
Man möchte die Sterne nicht gerade mit  
Pestiziden besprühn. 
Es graut doch schon der Morgen. 
Über die Nacht so freimütig zu schreiben,  
ist schwer, solange das Morgenrot 
noch nicht erreicht ist. 

12. Rauf Subhon 
Mustaqil bola 

U katta ko‘zguning yuziga ohaktosh bilan to‘g‘ri 
chiziq chizdi. Chiziqning ikki uchiga „ozodlik“, 
„ozodlik“ deb yozdi. 
– Mana sening yo‘ling, – dedi ko‘zguga qarab. 
Butun insoniyatning yo‘li shu yo‘l. Chapga qarab, 
yurish to‘g‘rimi, o‘ngga qarab yurishmi, yo bo‘lmasa 
bir joyda tepkilab turish to‘g‘rimi?? 
Maqsad yutish emas, qutisch ham emas, nafsingning 
halolligin isbot qilishdir. 
Ey, chiziqning ortidan menga qarab turgan Bola, 
men aslida yo‘qman. Sen esa borsan. Sen mening 
aksim emas – ruhimsan! 
Toza oq ko‘ylagu oppoq shim kiyib, ko‘zguning yuziga 
„Hozircha xayrlashmaymiz“ deb yozib, hali beri – 
uyg‘onmagan ko‘chadan ketdi.  

(O‘MSh: 30) 

13. Bahrom Ro’zimuhammad 
Sen ko‘zgu bo‘l 

Sen tilla bo‘l, 
mis misligini, 
temir temirligin to‘g‘ri tushunsin 
Sen ko‘zgu bo‘l 
hech kim o‘zining 
o‘zidan kattaroq aksin ko‘rmasin. 

(Terakka yaqin yulduz: 3) 

14. Bahrom Ro‘zimuhammad 
Bir paqir   (1994) 

Bir paqir 
havo tortib olaman 
quduqqa tushib 
men axir 
shunday ekan jim turing do‘stlar 

https://doi.org/10.5771/9783956506741-57 - am 28.01.2026, 20:47:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ATMOSPHÄRE AN DER „PERIPHERIE“ 75 

Quduqqa tushib 
sizdan biroz yuksalaman men 
falak sirin ochar qurbaqa 
Oyning uyasini ochaman 
qo‘ynimga solaman 
qaltirab turgan oychalarni so‘ng 

Javohir baliqchalarning yonida 
o‘ynayotgan yog‘duchalarni ko‘raman 
kunduzchalarni ko‘raman tunchalar yonida 
ko‘raman 
esishni 
mashq qilayotgan shamolchalarni 

„Havo kerak havo 
uzatsang-chi“ deyishar menga 
yuqoridan yo‘q pastdan 
menga narvon bering 
pashsha suyagidan 
yasalgan narvon 

Nimaga aylandim bilmayman 
ko‘zgular koʻp ekan quduq ichida 
har xil aks etadi mening suvratim 

Vaqillab yuborgim keladi ba’zan 
ba’zida aksimni tushirgim kelar 
ba’zida yaltillagim 
yarqiragim goh 
ba’zida gapirgim kelar ovozsiz 

Billur yomg‘ir tomchilarini 
oralab oralab 
esgim keladi mening 
juda ham balandda balandda 

(Tinch gullaydigan daraxt: 33f.) 

15. Shermurod Subhon 
qoyil senga ... 

qoyil senga ey oyna qoyil 
beminnatdir surat chizmog‘ing 
mohirona o‘chirmog‘ing ham ... 

(O‘MSh: 87) 

Literatur 

Abdullayev, Shamshad 1991. Poėziya. In: Zvezda Vostoka (5) und Ferganskij 
Al’Manach. http://library.ferghana.ru/almanac/shamshad10.htm, zuletzt abge-
rufen am 23.06.2009. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741-57 - am 28.01.2026, 20:47:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SIGRID KLEINMICHEL 76 

– 1992. Fergana kak sostojanie [Ferghana als Zustand]. In: Mitin žurnal (44): 5–6.  
http://www.vavilon.ru/metatext/mj44/abdullaev.html, zuletzt abgerufen am 
23.06.2009. 

– 1994. Okraina: Besedy [Peripherie: Gespräche]. In: Mitin žurnal (51): 258–260. 
http://www.vavilon.ru/metatext/mj51/abdullaev.html, zuletzt abgerufen am 
23.06.2009. 

– 1997. Atmosfera i stil’ [Atmosphäre und Stil]. In: Medlennoe leto: Stichi, ėsse. 
http://www.vavilon.ru/texts/abdullaev1.html, zuletzt abgerufen am 23.06.2009. 

– 1998. Poėzija i Fergana [Poesie und Ferghana]. In: Znamja (1) und ähnlich als 
Vorwort zum gleichnamigen Gedichtband, Toshkent 2000, und ebenfalls in: Fer-
ganskij Al’Manach. http://library.ferghana.ru/almanac/ shamshad44.htm, zu- 
letzt abgerufen am 23.06.2009. 

– 1999 a. Ferganskij landšaft kak poėzija [Die Landschaft von Ferghana als Poe-
sie]. In: Ferganskij Al’Manach. http://library.ferghana.ru/almanac/shamshad1. 
htm, zuletzt abgerufen am 23.06.2009. 

– 1999 b. Ideal’noe stichotvorenie kak ja ego ponimaju [Ein ideales Gedicht, wie 
ich es verstehe]. In: Ferganskij Al’Manach. http://library.ferghana.ru/almanac/ 
shamshad5.htm, zuletzt abgerufen am 23.06.2009. 

– 2000. Poėzija i vešč [Poesie und Sache]. In: Dvojnoj polden’. Rasskazy, ėsse [Dop-
pelter Mittag. Erzählungen und Essays] und in: Ferganskij Al’Manach. http:// 
library.ferghana.ru/almanac/shamshad9.htm, zuletzt abgerufen am 23.06.2009. 

– 2000 a. Poėzija i mestnost’ [Poesie und Gelände]. In: Dvojnoj polden’ ... 
St.Peterburg und Ferganskij Al’Manach. http://library.ferghana.ru/almanac/ 
shamshad22.htm, zuletzt abgerufen am 23.06.2009. 

– 2000 b. Po povodu rasskaza “Pljaž” Alena Rob-Grije [Aus Anlass der Erzäh-
lung “Strand” von Alain Robbe-Grillet]. In: Dvojnoj polden’ ... St. Peterburg 
und in: Ferganskij Al’Manach. http://library.ferghana.ru/almanac/shamshad27. 
htm, zuletzt abgerufen am 23.06.2009. 

– 2000 c. Krymskie tatary: Dom na okraine goroda [Krimtataren: Das Haus am 
Stadtrand]. In: Dvojnoj polden’ … St. Peterburg und in: Ferganskij Al’Manach. 
http://library.ferghana.ru/almanac/shamshad35.htm, zuletzt abgerufen am 
23.06.2009. 

– 2000 d. Poėzija i smert’ [Poesie und Tod]. In: Dvojnoj polden’ ... St. Peterburg 
und in: Ferganskij Al’Manach. http://library. ferghana.ru/almanac/shamshad37. 
htm, zuletzt abgerufen am 23.06.2009. 

– 2000 e. Vzgljad na poėtičeskuju real’nost’ [Ein Blick auf die poetische Reali-
tät]. In: Ferganskij Al’Manach. http://library.ferghana.ru/almanac/shamshad38. 
htm, zuletzt abgerufen am 23.06.2009. 

– 2003. Nepodvižnaja poverchnost’ [Unbewegliche Oberfläche]. Moskva. http:// 
www.vavilon.ru/texts/abdullaev2.html, zuletzt abgerufen am 23.06.2009. 

Faxriyor [Pseudonym von Nizomov, Faxriddin] 2004. Geometrik bahor. Oʻngarilgan 
tushlar [Geometrischer Frühling. Quergelegte Träume]. Toshkent. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741-57 - am 28.01.2026, 20:47:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ATMOSPHÄRE AN DER „PERIPHERIE“ 77 

Koėlet, Grigorij 2000. Ne pokidaja svoego mesta [Ohne den eigenen Ort zu ver-
lassen]. Vorwort zu: Š. Abdullaev, Dvojnoj polden’... St. Peterburg. 

Mirza-Achmedova, Parizod M. 2007. Ferganskaja russkojazyčnaja poėtičeskaja 
gruppa i problema modernizma [Die Ferghanaer russischsprachige Dichter-
gruppe und die literarische Moderne]. In: Vzaimodejstvie kak istočnik obogaščeni-
ja nacional’noj literatury. Toshkent: 217–270. 

Nabiev, Abduhramon 1998. Mustaqillik uchun kurash yoxud parchalangan Turkiston 
tarixi [Der Kampf für die Unabhängigkeit oder Geschichte des zerstückelten 
Turkestan]. Toshkent. 

Oripov, Abdulla 1978. Yuzma-yuz [Von Angesicht zu Angesicht]. Toshkent. 
— 1989. Ishonch koʻpriklari [Brücken des Vertrauens]. Toshkent. 
OʻMSh 2003 = Oʻzbek modern sheʼriyati [Moderne usbekische Dichtung]. Toshkent. 
Premija Andreja Belogo. Stenogramma ceremonii vručenija, 1994. In: Mitin žurnal 

(51): 277–286. http://www.vavilon.ru/metatext/mj51/bely.html, zuletzt abgeru-
fen  am 23.06.2009. 

Roʻzimuhammad, Bahrom 1989. Terakka yaqin yulduz [Der Stern nahe der Pap-
pel]. Toshkent. 

– 1997. Tinch gullaydigan daraxt [Der still blühende Baum]. Toshkent. 
– 1999. Kunduz sarhadlari [Grenzen des Tages]. Toshkent.  

https://doi.org/10.5771/9783956506741-57 - am 28.01.2026, 20:47:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956506741-57 - am 28.01.2026, 20:47:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

