
61

2. PÄDAGOGISCHE PERSPEKTIVE MUSEALER
KOMMUNIKATION

Museale Ausstellungen sind Erlebnisorte, die sich durch eine bestimmte
Erfahrungsqualität auszeichnen. In diesem Zusammenhang stellt sich
auch die Frage nach dem Selbstverständnis der Museen.

„Wer sind wir überhaupt? Bildungsstätte, wie Alfred Lichtwark sagte, Volks-
museum, wie Gustav Pauli forderte, Lernort, wie man 1968 meinte? Hort der
langsamen Bilder wider die schnellen in den Medien, Zuflucht der wirklichen
Bilder im Ansturm der virtuellen? Eine Stätte der Ruhe und Konzentration
aufs Geistige? Oder mittlerweile doch ein Ort der Massen und der Events?“1

Bedeutsam erscheint die Frage, was die besondere Qualität des musealen
Ausstellungserlebnisses auszeichnet. Auch aufgrund der zunehmenden
Konkurrenz mit anderen Anbietern auf dem Freizeitsektor, „wächst sich
bei der Institution Museum die Sinn- zur Überlebensfrage aus“2. Im Fol-
genden erörtere ich die Frage, worin das besondere Potential im Hinblick
auf den Bildungsgedanken des Museums liegt oder liegen sollte. Die Er-
örterung dieser Frage ist auch deshalb wichtig, da sich hier abzeichnet,
in welcher Form sich museale Ausstellungswelten von kommerziellen
Erlebniswelten abgrenzen.

Die Frage nach der besonderen Qualität der Erlebnisse im Museum
führt zu den fünf Säulen der Museumsarbeit. Museen dienen der
Sammlung, Bewahrung, Erforschung und Wiederherstellung von Kul-
turgut, vor allem aber dessen sinnvoller Vermittlung. Das International
Council of Museums3 hat den Bildungsgedanken in seine Museumsdefi-

1 Schneede, Uwe (Hrsg.): Museum 2000 – Erlebnispark oder Bildungsstätte.
Köln 2000, S. 9.

2 Rauterberg, Hanno: Musealisiert die Museen! Über den Wert und die
Werte einer großen Institution. In: Museumskunde. 67. (2002) Heft 2.
S. 35.

3 Das International Council of Museums (ICOM) versteht sich als internati-
onale, nicht-regierungsamtliche Organisation zur Förderung der Ziele der

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002 - am 15.02.2026, 00:25:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INSZENIERUNG UND ERLEBNIS IN KULTURHISTORISCHEN AUSSTELLUNGEN

62

nition aufgenommen. In Artikel zwei seiner Statuten wird als elementare
Aufgabe die bildungspolitische und gesellschaftliche Funktion des Mu-
seums definiert, die weiterentwickelt werden und ein immer breiteres
Publikum aus allen Bereichen der Gesellschaft ansprechen soll. Den
Dauer- und Sonderausstellungen wird dabei besondere Bedeutung zuge-
sprochen.

„Die wichtigste Aufgabe des Museums ist es, seine Sammlung für die Zukunft
zu bewahren und sie mit Hilfe von Forschung, Bildungsarbeit, Dauer- und
Sonderausstellungen sowie Sonderveranstaltungen für die Entwicklung und
Verbreitung von Wissen zu nutzen.“4

Diese sehr offen formulierte Regel liefert keine genauere Bestimmung
der Bildungsfunktion. Im Hinblick auf den gesellschaftlichen Wandel
muss diese Aufgabe immer wieder neu gestellt und reflektiert werden.
Auch zum Umgang mit gewinnorientierten Aktivitäten von Museen ge-
ben die Statuten eine Richtlinie vor. Zur Erzielung von Einkünften sind
kommerzielle Angebote legitim, doch soll klar zwischen erkenntnisori-
entierten und gewinnorientierten Vorhaben unterschieden werden.
Nachbildungen, Reproduktionen oder Kopien müssen „die Echtheit des
Originals respektieren und immer als Faksimile gekennzeichnet sein.“
(ebd., S. 8)

Wie bereits festgestellt und von der Besucherforschung bestätigt,
kann die Vermittlung von komplexen historischen Inhalten mittels einer
Ausstellung nicht oder zumindest nur bedingt geleistet werden. Die Auf-
gabe der Popularisierung von Wissen wird von anderen Medien eben-
falls, zum Teil sogar besser, geleistet. Eine steigende Zahl der Sach- und
Fachbücher, populäre Geschichtsromane, durchdachte CD-ROMs, auf-
wendig produzierte Fernsehdokumentationen und ausführliche Internet-
seiten bieten sowohl dem interessierten Laien als auch dem forschenden
Fachwissenschaftler in mannigfaltiger Form Auskunft. Diese Überle-
gungen führen zu der Frage, weshalb das Interesse an Ausstellungen
nicht erlahmt, worin also die besondere Anziehungskraft und auch der
Nutzen musealer Ausstellungen liegen. Sowohl im Hinblick auf effekti-
ven Lernzuwachs als auch in Bezug auf finanziellen Nutzen können mu-

Museumskunde. Der Verband ist offizieller Berater der UNESCO im Be-
reich des Museumswesens.

4 ICOM-Deutschland/ICOM-Österreich/ICOM-Schweiz: ICOM Ethische
Richtlinien für Museen (Code of Ethics for Museums). Berlin/Wien/
Zürich 2003, S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002 - am 15.02.2026, 00:25:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PÄDAGOGISCHE PERSPEKTIVE MUSEALER KOMMUNIKATION

63

seale Ausstellungen meist keine positive Bilanz ziehen. Außer Zweifel
steht, dass auch Museen in irgendeiner Weise rentabel sein müssen, da
sie von einer Gesellschaft für eine Gesellschaft erhalten werden. Die
Rentabilität wird jedoch nicht in den wirtschaftlichen Kategorien von
Gewinn und Verlust bemessen. „Gemäß der Besonderheit der Museen
müssen Museen moralisch rentabel sein.“5 Der Wert von musealen Aus-
stellungen, deren Wirkungen sich gesamtgesellschaftlich und langfristig
bemerkbar machen, liegt somit weniger auf dem direkten Nutzen, son-
dern im immateriellen Bereich. Edson sieht im Museum eine gemeinnüt-
zige Organisation, die subjektive Nützlichkeit, emotionale Erfüllung und
kulturelle Bereicherung bietet. Diese Werte sind nicht messbar, dennoch
besitzen sie eine unschätzbare Bedeutung. Insbesondere in unserer ge-
genwärtigen, unübersichtlichen Umwelt ist das humanisierende Wirken
von Museen und anderen gemeinnützigen Einrichtungen notwendiger als
je zuvor.

„Die Menschheit hat aus der Leistung nicht gewinnbringender Organisationen
Nutzen gezogen und tut dies weiterhin. Neue Ideen, Pläne, Projekte und un-
zählige publikumsorientierte Initiativen sind von dort gekommen.“ (Edson
zitiert in Waidacher, ebd., S. 8)

Obwohl der effektiv abrufbare Wissenszuwachs nach Ausstellungsbesu-
chen als gering eingestuft werden muss, bedeutet dies auf der anderen
Seite nicht, dass der Besuch keine Wirkung zeigt. Vieles bei einem Aus-
stellungsbesuch wird implizit gelernt und manches wird nicht als unmit-
telbares Lernergebnis sichtbar werden. Es handelt sich dabei um heuris-
tische Richtziele.6 Diese besagen, dass Lerneffekte nicht bereits im aktu-
ellen Zusammenhang eintreten, sondern hinsichtlich weiterführender
Verknüpfungen von Belang sind. Die subjektinterne Verarbeitung be-
wirkt Effekte, die gerade aus ihrer Verlängerung und weiteren Verknüp-
fung bestehen und nicht an irgendeinem Punkt als fixes Resultat verstan-

5 Waidacher, Friedrich: Museum lernen: Lange Geschichte einer Verweige-
rung oder Warum Museen manchmal so gründlich daneben stehen. 1999,
http://vl-museen.de/m-online/99/99-2.htm (letzter Zugriff: 01.05.04),
S. 14.

6 Schulz, Wolfgang: Unterrichtsplanung. München/Wien/Baltimore 1980,
S. 83.

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002 - am 15.02.2026, 00:25:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INSZENIERUNG UND ERLEBNIS IN KULTURHISTORISCHEN AUSSTELLUNGEN

64

den werden können.7 Dies gilt auch für die Entwicklung von Ge-
schichtsbewusstsein.8

„In einem differenzierten, reichen Geschichtsbewußtsein und in einem leben-
digen Verhältnis zur Geschichte sind immer auch Momente enthalten, die
durch planbare Lernprozesse nicht zu erreichen sind, sondern jenseits des
Lernens liegen.“9

Siebert unterscheidet auf heuristischer Ebene drei Intensitätsstufen des
Lernens. Die erste Stufe des Lernens erfolgt als Informationsverarbei-
tung und als Erwerb von Kenntnissen. In der zweiten Ebene bedeutet
Lernen Verstehen als Assimilation neuen Wissens in bereits vorhandene
Wissensnetze. Dies schließt die Fähigkeit ein, Begriffe mit eigenen
Worten erklären zu können. Erst auf der dritten Ebene findet Lernen als
Aneignung, als horizont- und identitätserweiternde, konstruktive Erzeu-
gung von Wirklichkeiten statt. Dieses bezeichnet Siebert als „Bildungs-
lernen, eine Verinnerlichung wertvoller Erfahrungen.“ (Siebert 2002,
S. 67)

Die zwei Spezifika des musealen Erlebnisses sind historische und
ästhetische Erfahrungen. Aus diesem Grund betrachte ich diese zwei
Formen näher und erörtere auch, inwiefern diese in Konkurrenz treten,
um dann pädagogische Perspektiven musealer Kommunikation aufzei-
gen zu können.10

7 Die Annahme, dass Unterrichtsziele vorausbestimmbar, zu definierten
Zeitpunkten kurzfristig erreichbar und überprüfbar seien, war der bis heute
folgenreiche Fehlschluss der Lernzieleuphorie der siebziger Jahre.

8 Geschichtsbewusstsein als komplexes Phänomen lässt sich nicht auf Lern-
ziele verkürzen. Die Verkürzung auf überprüfbare Lernziele zeigt sich
auch vergleichsweise problematisch bei der Bewertung der Bedeutung des
Geschichtsunterrichts. Das Unterrichtsfach Geschichte hat seit Jahrzehnten
seinen führenden Platz eingebüßt. Es stellt sich die Frage, ob das jahrelan-
ge Einüben von Quellenarbeit, Textvergleichen und Begriffserklärungen,
mit denen der wissenschaftliche Umgang mit Geschichte realisiert wird,
nicht ins Leere läuft.

9 Schörken, Rolf: Historische Imagination und Geschichtsdidaktik. Pader-
born/München/Wien/Zürich 1994, S. 13.

10 Ausstellungen sind auch Foren für Kommunikation und soziale Erfahrun-
gen. Interaktion und Kommunikation zwischen Individuen innerhalb einer
Gruppe definieren soziale Beziehungen. Diese Erfahrung steht nur indirekt
in Zusammenhang mit musealen Exponaten und zählt aus diesem Grund

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002 - am 15.02.2026, 00:25:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PÄDAGOGISCHE PERSPEKTIVE MUSEALER KOMMUNIKATION

65

2.1  Hi storische  Er fahrung

Museen sind Orte, die historische Erfahrung ermöglichen. In nahezu al-
len Museumstypen, und nicht nur in den historischen Museen, kommt
Geschichte vor, das heißt also auch in den Museen der Kunst, Technik,
Natur, Völkerkunde usw. Die Besonderheit der historischen Erfahrung in
einer Ausstellung basiert auf der für diese Kultureinrichtung charakteris-
tischen Möglichkeit, der Geschichte mit allen Sinnen nicht nur kognitiv-
diskursiv, sondern auch über Emotionen und Affekte zu begegnen.11

„Was macht historische Erinnerung eingängig, was verleiht ihr Lebendigkeit,
mit der sie die Abständigkeit und Unwirklichkeit der Vergangenheit in die
überwältigende Wirklichkeit der Gegenwart hinein vermittelt? Diese Frage ist
ohne einen Hinweis auf die ästhetische Qualität historischer Präsentationen
der Vergangenheit nicht beantwortbar.“12

Insbesondere in der Authentizität des historischen Relikts liegt die ei-
gentümliche Qualität der Geschichtsdarbietung. Diese bietet einen Aus-
gangspunkt für besondere Formen von Geschichtserfahrung, die eben
nicht nur auf kognitivem, intellektuellem und diskursivem Wege gewon-
nen wird, sondern die vor allem auf dem Prinzip der sinnlichen Anmu-
tung und des sinnlichen Reizes aufbaut. Grund für dieses „Authentizi-
tätsvermögen“ ist die Ambivalenz, die dem historischen Relikt eigen ist.
Das Originalobjekt rückt Vergangenheit einerseits nah an die Betrachter
heran, dennoch bleibt dieses ein Gegenstand aus längst vergangenen
Zeiten. Diese eigenartige Fremdheit ist authentischen Dingen inkorpo-
riert. Aber gerade diese Eigenheit zeichnet sie für historische Erkennt-
nisse aus (Korff 2002, S. 120).

nicht zu den spezifisch musealen Erfahrungen. Auch  andere Einrichtun-
gen, so zum Beispiel  kommerzielle Erlebnisorte, besitzen dieses Potential
und sehen hierin einen besonderen Qualitätsfaktor. Dieses Reservoir an
Möglichkeiten wird bisher von musealen Ausstellungen im Vergleich zu
Erlebniswelten kaum ausgeschöpft.

11 Die Geschichtsvermittlung in historischen Ausstellungen gewährt somit
auch die Erlebbarkeit von Geschichte. Sie begegnet damit dem im Unter-
richt vielfach beklagten Mangel an erfahrbaren Geschehnissen. Vgl. Kuhn
1978, S. 7.

12 Rüsen, Jörn: Was ist Geschichtskultur? Überlegungen zu einer neuen Art
über Geschichte nachzudenken. In: Füßmann 1994, S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002 - am 15.02.2026, 00:25:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INSZENIERUNG UND ERLEBNIS IN KULTURHISTORISCHEN AUSSTELLUNGEN

66

Geschichtsbewusstsein

Ausstellungen sind Elemente der Geschichtskultur.13 Geschichtskultur
bezeichnet den Gesamtbereich der Aktivitäten des Geschichtsbewusst-
seins. Dieser lässt sich als eigener Bereich der Kultur mit einer spezifi-
schen Weise des Erfahrens und Deutens der Welt beschreiben. Mit ihm
rückt die Geschichtsdidaktik ihren spezifischen Gegenstand, das histori-
sche Lernen, in eine umfassende Perspektive, die den vorherrschenden
Blick auf das Geschichtsbewusstsein und seine kognitive Seite erheblich
erweitert. Die ganze Spielbreite des Geschichtsbewusstseins, seine emo-
tionalen, ästhetischen, politischen, kognitiven, religiösen und weltan-
schaulichen Dimensionen geraten in den Blick.14 In den ästhetischen Be-
reich fallen u.a. Denkmäler, Museen und Ausstellungen. Dabei geht es
um eine spezifische Wahrnehmungsqualität der Vergangenheit, also um
die Imagination vergangener Lebenswelten. Die Wissenschaftsfrage der
Didaktik der Geschichte ist darauf gerichtet, wie sich unter historisch
gewordenen und gegebenen gesellschaftlichen Verhältnissen in der Aus-
einandersetzung mit der Vergangenheit Geschichtsbewusstsein bildet
und gebildet wird. Mehr als bloßes Wissen an der Geschichte umgreift
Geschichtsbewusstsein den Zusammenhang von Vergangenheitsdeutung,
Gegenwartsverständnis und Zukunftsperspektive.

„Geschichtsbewußtsein meint die ständige Gegenwärtigkeit des Wissens, daß
der Mensch und alle von ihm geschaffenen Einrichtungen und Formen seines
Zusammenlebens in der Zeit existieren, also eine Herkunft und eine Zukunft

13 Jörn Rüsen hat Ende der neunziger Jahre den Begriff Geschichtskultur als
Bezeichnung für den Denk- und Forschungsbereich der Geschichtsdidak-
tik geprägt.  Der Begriff Geschichtskultur beschreibt die vielfältige Art
und Weise des Umgangs von Individuen und Kollektiven mit Vergangen-
heit und Geschichte – in den Medien und Multimedien, in den Schulen, in
Museen, Ausstellungen und historischen Gedenkorten. Auch verweist er
auf das Phänomen, dass Geschichte einen völlig neuen Stellenwert im öf-
fentlichen Bewusstsein und im Grenzbereich zwischen Politik, Wissen-
schaft und Ästhetik erhält. Vgl. Rüsen, Jörn: Was ist Geschichtskultur?
Überlegungen zu einer neuen Art über Geschichte nachzudenken. In:
Füßmann 1994, S. 3-26.

14 Rüsen, Jörn: Geschichtskultur. In: Bergmann, Klaus u.a. (Hrsg.): Hand-
buch der Geschichtsdidaktik. Seelze-Velber 1997, S. 38.

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002 - am 15.02.2026, 00:25:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PÄDAGOGISCHE PERSPEKTIVE MUSEALER KOMMUNIKATION

67

haben, daß sie nicht darstellen, was stabil, unveränderlich und ohne Voraus-
setzung ist.“15

Geschichtsbewusstsein setzt das Wissen voraus, dass die Rekonstruktion
von Vergangenheit notwendig an die Erkenntnismöglichkeiten, die
Deutungswünsche und die lebensweltlichen Fragestellungen einer Ge-
genwart gebunden ist. Diese Bestimmung setzt das Geschichtsbewusst-
sein ab vom Geschichtsbild, in dem Vergangenheitsverständnis zum
gültigen Abbild der Geschichte erstarrt. Prinzipiell kann zwischen einem
naiven und einem wissenschaftlich begründeten Geschichtsbild unter-
schieden werden.16

„Geschichtsbewußtsein läßt solche Geschichtsbilder als Ausdruck eines in den
Erfahrungen und Bedürfnissen einer historischen Gemeinschaft wurzelnden
Vergangenheitsdeutung erkennen und in ihrer Partialität wie Historizität be-
greifen.“ (Jeismann 1997, S. 42)

In dem Maße, wie sich seit Ende der sechziger Jahre Ziele und Metho-
den des Geschichtsunterrichts wandelten, die Offenheit und Mehrdeutig-
keit der Geschichte in den Vordergrund traten und die apodiktische Be-
hauptung, jeder Mensch brauche ein geschlossenes Geschichtsbild, in
Zweifel gezogen wurde, rückt man mehr und mehr davon ab, den Schü-
lern ein verbindliches Geschichtsbild vermitteln zu wollen (Schneider
1997, S. 292). Auch Ausstellungsmacher sind nicht nur Interpreten und
Vermittler von historischen Bildern, sondern sie produzieren selbst fort-
laufend Bilder von Vergangenheit in ihrer Gegenwart. Auch hier stellt
sich das Problem einer adäquaten und zukunftsorientierten Sinnvermitt-
lung.

Zur Bestimmung des Geschichtsbewusstseins gehört außerdem neben
der Rationalität des Umgangs mit den historischen Zeugnissen die auf
sich selbst zurückgewendete Aufmerksamkeit, die Reflexibilität. Ge-
schichtsbewusstsein bringt die Reichweite und die Grenzen der eigenen

15 Schneider zitiert in Jeismann, Karl-E.: Geschichtsbewußtsein – Theorie.
In: Bergmann 1997, S. 42.

16 Je nach Reichweite ideologischer Zielsetzung oder unter Zugrundelegung
anderer Prämissen lassen sich folgende, bis in die Gegenwart hinein ne-
ben- oder nacheinander existierende, teilweise miteinander konkurrierende
Geschichtsbilder feststellen: christlich-abendländisches, marxistisch-
leninistisches, rassisch-biologisches, heroisches, idealistisches, germano-
zentrisches, europäisches, universales u.a. Geschichtsbild. Vgl. Schneider,
Gerhard: Geschichtsbild. In: Bergmann 1997, S. 291.

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002 - am 15.02.2026, 00:25:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INSZENIERUNG UND ERLEBNIS IN KULTURHISTORISCHEN AUSSTELLUNGEN

68

Deutungen in den Blick und ermöglicht die Abwägung des relativen
Rechtes anderer Deutungen der gleichen Vergangenheit. Jeisman betont,
dass der Singular des Begriffs Geschichtsbewusstsein nicht zu der An-
sicht verführen dürfe, hinter den verschiedenen Rekonstruktionen von
Vergangenheit verberge sich ein „wahres“ Geschichtsbewusstsein. Nicht
an einer gültigen Geschichtsvorstellung, sondern am Bemühen um ab-
wägende Urteilsbildung und Reflexion der Wertungen und Perspektiven
ist Geschichtsbewusstsein zu erkennen (ebd., S. 43).

Die Begegnung mit den Objekten der Vergangenheit ermöglicht his-
torische Erfahrung und trägt zur Entwicklung von Geschichtsbewusst-
sein bei. Die besondere Qualität dieser Erfahrung ist jedoch auch von der
Gestaltung der Ausstellungsorte abhängig. Mit Ausstellungen werden
ebenfalls Bilder zur Vergangenheit entworfen; diese können ein ge-
schlossenes Geschichtsbild konstruieren, wie dieses bei den konsequent
durchgestylten Erlebniswelten der Fall ist. Sie bergen jedoch auch im
Speziellen diese Offenheit der Interpretation, die das Fragmentarische
der Geschichtsrekonstruktion deutlich macht. Insbesondere die Anord-
nung der Objekte im dreidimensionalen Raum, der je nach Standort und
Perspektive unterschiedliche Sichtweisen und Kombinationen zulässt,
garantiert die Mehrdeutigkeit und unterschiedliche Lesbarkeit der Expo-
nate, die nicht nur in dem spezifisch gesetzten Zusammenhang interpre-
tiert werden, sondern zudem jedem Objekt einen Sinnüberschuss verlei-
hen, der in einem anderen Kontext völlig anders interpretiert werden
kann.17 Eine moderne visuelle Rhetorik des Historischen versucht, die
Bilder und Zeichen der Vergangenheit bewusst mit der Gegenwart zu
konfrontieren, um damit auf Kontinuitäten wie Diskontinuitäten hinzu-
weisen. Kennzeichnend für diese Art der Geschichtsdarstellung ist, dass
sie die Vergangenheit nicht in die jeweilige Zeit verbannt, sondern mit
den gegenwärtigen Bedürfnissen konfrontiert. Dies bedeutet auch, dass
Vergangenheit weder realistisch noch naturalistisch dargestellt wird.
Grütter propagiert das Mittel der ironischen Verfremdung als deutlich
erkennbaren Hinweis, dass diese Vergangenheit nur als Konstrukt exis-
tiert.18

17 Grütter, Heinrich Theodor: Geschichte im Museum. In: Bergmann 1997,
S. 711.

18 Grütter, Heinrich Theodor: Warum fasziniert die Vergangenheit? Per-
spektiven einer neuen Geschichtskultur. In: Füßmann 1994, S. 55.

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002 - am 15.02.2026, 00:25:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PÄDAGOGISCHE PERSPEKTIVE MUSEALER KOMMUNIKATION

69

Historische Imagination

Einen weiteren Aspekt, der in Zusammenhang mit Visualierung, Vor-
stellungsvermögen und Geschichtsbildern steht, stellen  die Überlegun-
gen zur historischen Imagination19 dar. Jede Beschäftigung mit Ge-
schichte wird von einem Strom innerer Vorstellungen begleitet. Auch für
das Verstehen und Erklären von geschichtlichen Zusammenhängen und
Bedeutungen sind innere Bilder wichtig. Sie gehören zur intrasubjekti-
ven Seite des Verstehensprozesses. Vergleichbar den Wörtern sprechen
auch Bilder – Zeichen, die wir mit den Augen sehen – innere Bilder der
Phantasie an. Äußere Bilder schreiben sich vor allem dann dem Ge-
dächtnis ein, wenn sie mit bereits vorhandenen inneren Bildern korres-
pondieren. Historische Imagination stellt eine grundlegende Kategorie
dar, ohne deren Vorhandensein Geschichte nicht funktionieren könnte.
Schörken stellt die These auf: „Ohne Imaginationskraft keine Historie.“
(Schörken 1994, S. 18) Auch Geschichtsschreibung schafft eine Welt der
Rekonstruktion als Konstruktion.

Schörken entwickelte seine theoretischen Überlegungen anhand der
Erzählung im Geschichtsunterricht. Im Geschichtsunterricht des 19. und
der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts wurde die methodische Form der
Geschichtserzählung umfangreich angewandt. In den siebziger Jahren
erfuhr die Geschichtserzählung scharfe Kritik. Abgelehnt wurde unter
anderem die Naivität der Darstellung, das auf bloße Emotionalität be-
dachte, das Unkritische, die stille Parteinahme für die Großen in der Ge-
schichte und das vom Schüler erwartete Lauschen. Auch wurde in der
Geschichtserzählung ein Instrument gesehen, welches die unbewusste
Übernahme von Gesinnung förderte (ebd. S. 122). Gegen diese vehe-
mente Ablehnung regte sich Widerspruch. Es gibt keinen unlösbaren Zu-
sammenhang zwischen der Geschichtserzählung und der Orientierung an
großen Männern. Auch wurde argumentiert, durch einseitige Bevorzu-
gung von Strukturen und Quantitäten die Geschichte in einer Weise zu
entleeren, dass Menschen nur noch als Exponenten ökonomischer Pro-

19 Die Bezeichnung historische Imagination ist neu in der Geschichtsdidak-
tik. Das Wort kommt von lat. imago = Bild. Die Imagination hat es mit der
Hervorbringung von inneren Bildern, also von Vorstellungen zu tun. Die
geschichtsdidaktische Forschung ist aktuell noch weit entfernt, die Ein-
sichten in Formen und Funktion der historischen Imagination zu systema-
tischen Begriffen und Theorien zu fügen und Schlussfolgerungen für die
Pragmatik des Gebrauchs von Geschichte in Schule und Öffentlichkeit zu
ziehen.

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002 - am 15.02.2026, 00:25:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INSZENIERUNG UND ERLEBNIS IN KULTURHISTORISCHEN AUSSTELLUNGEN

70

zesse aufträten und Geschichte zum Traum des Statistikers würde (ebd.
S. 121).

Dennoch steht der Historiker der dem Erzählen innewohnenden Illu-
sionswirkung sehr misstrauisch gegenüber. Es besteht der Argwohn,
dass die Aneignung von Geschichte zu leicht gemacht werden würde,
zumal die Vergegenwärtigung der Vergangenheit einen Vorgang dar-
stellt, der nicht ohne Anstrengung zu bewältigen ist (ebd., S. 16). Ein
weiterer Einwand des Historikers gegenüber dem historischen Roman
bezieht sich auf die Verwendung fiktiver Mittel.

Der Vorwurf, dass die Erzählung und mit daraus resultierend die
historische Imagination zu leichte Zugänge zur Vergangenheit schaffen
würde, darf nach Ansicht Schörkens nicht generell zu einer grundsätzli-
chen Ablehnung dieser Methode führen, da sie eine wichtige Brücken-
funktion zwischen Vergangenheit und Gegenwart erfüllt. Ein zentraler
Punkt besteht darin, dass Vergangenheit nicht mehr habhaft ist und von
ihr in der Gegenwart lediglich noch Spuren aufzufinden sind. Dem Vor-
gang der Vergegenwärtigung der Vergangenheit muss deshalb besondere
Aufmerksamkeit geschenkt werden. „Die erste Aufgabe eines Habhaft-
werdens der Vergangenheit liegt darin, dieser den Stachel der zeitlichen
Distanz zu nehmen, also eine Dedistanzierung als Identifikation mit
dem, was einst war.“ (ebd., S. 18)

Ein historisches Fundstück bedeutet noch keine historische Wirklich-
keit, sondern verweist auf eine Spur zu einer nicht mehr vorhandenen
Wirklichkeit. Das Identifizieren einer Spur, so zum Beispiel eines ar-
chäologischen Artefakts setzt sich aus kausalen Schlussfolgerungen und
Interpretationen zusammen, die den Bedeutungscharakter der Spur
betreffen. Dies bedeutet auch, dass Geschichte  immer interpretierte Ge-
schichte ist. Schörken bringt folgendes Beispiel:

„Der aufgefundene Teil einer Waffe kann z.B. auf Grund bestimmter Kausal-
schlüsse identifiziert werden: etwa die ovale Form einer Speerspitze, die Art
des Metalls, die Anlage der Schneiden, die Befestigungsmöglichkeit für den
Schaft. Was sie für die Aufhellung der Vergangenheit bedeutet, ist eine Sache
der Interpretation.“ (ebd., S. 17)

Die Klärung der historischen Zusammenhänge stellt einen Interpretati-
onsakt dar. Die Kausalschlüsse und Interpretationen der Historiker kön-
nen sich nur dann entwickeln, wenn diese sich die Begebenheiten in ih-
rer Phantasie vorstellen können. Dieses Sich-Vorstellen bildet eine Basis
für die Arbeit des Historikers.

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002 - am 15.02.2026, 00:25:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PÄDAGOGISCHE PERSPEKTIVE MUSEALER KOMMUNIKATION

71

„Eine Waffe ist nur dann als Waffe zu identifizieren, wenn man sich vorstel-
len kann, wozu sie gebraucht und wie sie gehandhabt wurde.“ (ebd.)

Diese phantasiegebundene Arbeit des Archäologen hat nach Ansicht
Schörkens mit der fiktionalen Welt des Schriftstellers ebensoviel zu tun,
wie mit der des streng realistischen Empirikers. Je unbekannter das Ob-
jekt und je schwieriger seine Identifikation ist, umso größer ist auch der
Anteil der Imagination. Phantasiemomente im Sinne von Sich-eine-
vergangene-Welt-vorstellen spielen nicht erst in der narrativen Wieder-
gabe der Geschichte, sondern schon in der Rekonstruktionsarbeit des
Historikers eine wichtige Rolle.

Ähnlich ergeht es Besuchern einer Ausstellung. Auch diese benöti-
gen für die Interpretation der Objekte Vorstellungsvermögen. Archäolo-
gische Artefakte, so zum Beispiel Pfeilspitzen, erscheinen dem Laien
lediglich als Steine, deren äußere Formen er betrachten kann. Mittels
Methoden der experimentellen Archäologie können neolithische Waffen
und Handwerkszeuge rekonstruiert und somit als dreidimensionale
Gebrauchsobjekte gezeigt werden. Dies bietet dem Betrachter einen An-
knüpfungspunkt, um sich die ursprüngliche Funktion dieser Artefakte
vorstellen zu können.

Die Vorstellungsfähigkeit schafft Raum für Geschichte, indem sie die
Alltagswelt partiell beiseite schiebt und einen Vorstellungsraum mit
Menschen, Örtlichkeiten und Geschehen erfüllt. Die Vorstellungskraft
fungiert als Brücke in die zweite Wirklichkeit. Wäre die Vergangenheit
noch vollkommen sinnlich erfahrbar, brauchte man keine Imaginations-
kraft aufzuwenden. Die Imagination schafft das heran, was man nicht
sehen, hören und fühlen kann, was man aber braucht, um eine vergange-
ne Welt geistig aufbauen zu können (ebd. S. 135). Wenn der Prozess des
Vergegenwärtigens der Vergangenheit nicht von der Seite des schrei-
benden und konstruierenden Historikers, sondern von der Seite des Laien
erfolgt, so stellt sich die Frage, wie die Brücke zur Vergangenheit be-
schaffen sein kann. Die historische Erzählung bildet eine Möglichkeit,
die historische Imagination zu wecken und damit die Kluft zur Vergan-
genheit zu überschreiten.

Vorstellungsbilder sind keine Abbildungen, sondern kreative Her-
vorbringungen des Geistes unterhalb der Reflexionsschwelle. Man sieht
etwas, ohne es wirklich zu sehen. Das Vorstellungsbild setzt die fakti-
sche Abwesenheit voraus, was in den Bildern zur Anschauung gelangt.
Vorstellungsbilder brauchen zu ihrer Entstehung Entfaltungsfreiheit.

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002 - am 15.02.2026, 00:25:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INSZENIERUNG UND ERLEBNIS IN KULTURHISTORISCHEN AUSSTELLUNGEN

72

„Der sprachliche Anstoß tut bessere Dienste für die Aktivierung der Imagina-
tionskraft als die Vollständigkeit der Beschreibung, welche die Imagination
erdrücken kann.“ (ebd., S. 40)

Im Vergleich hierzu muss der Betrachter eines Films meist keine eigenen
Vorstellungsbilder entwickeln. Das Bild wird fertig bis in die letzte Ein-
zelheit geliefert.20 Der Zuschauer ist damit beschäftigt, den Bildwechsel,
das heißt, die Veränderungen des Dargestellten zu verfolgen und ist in
der Regel innerlich damit ausgefüllt. Eine eigene Imaginationsfähigkeit
wird nicht gebraucht, sie ist durch die ununterbrochene Lieferung ferti-
ger Bilder entlastet, meistens sogar außer Kraft gesetzt, weil den Bildern
nichts mehr hinzugefügt werden kann. „Sie haben in der Regel nicht das,
was Roman Ingarden Leerstelle genannt hat: sie lassen keinen Raum für
die Imagination.“ (ebd., S. 49)

Für die Praxis der Erzählung bedeutet dies, dass zwischen unter-
schiedlichen Formen des Erzählens differenziert  werden muss. Nicht
jede Art der Darstellung ist zu befürworten. Für den harmonisierenden,
betulichen Gebrauch des Erzählens, wie dies zu Beginn des 20. Jahrhun-
derts der Fall gewesen ist, finden sich in der gegenwärtigen didaktischen
Diskussion keine Befürworter. Die Kunstmittel des älteren historischen
Erzählens – Illusion, Suggestion, Einstimmung, Geschlossenheit einer
erzählten Welt – wurden zu Recht aufgegeben. Seit Anfang des Jahrhun-
derts gab es jedoch parallel in der erzählenden Literatur modernere For-
men, die die einfache Erzählung  zu Gunsten einer gebrochenen, ver-
fremdeten und distanzierenden Erzählform mit den Stilmitteln von
Montage, Verfremdung, Spiegelungen, Perspektivenwechsel, Hand-
lungsdurchbrechungen, Reflexionen und dem Spiel mit Zitaten aufgaben
(Schörken 1994, S. 119).21

Im Hinblick auf den Geschichtsunterricht können historische Imagi-
nation und Geschichtserzählung nur einer von vielen Bestandteilen eines
multiperspektivischen und multimedialen Geschichtsunterrichts sein.
Doch als eine Kategorie dürfen sie nicht übergangen werden. Die von

20 Einschränkend sei angemerkt, dass dies jedoch nicht für alle Filme gilt.
Als ein Beispiel dafür sei auf die Kriminalfilme von Alfred Hitchcock
verwiesen. Die Andeutung von Szenen ohne Zeigen der konkreten Hand-
lung bildet ein typisches dramaturgisches Element seiner Filme.

21 Nur auf wenige literarisch revolutionäre Autoren, die Vertreter eines ge-
brochenen Wirklichkeitsverständnisses sind, sei in diesem Zusammenhang
verwiesen: Gide, Proust, Joyce, Musil, Kafka, Woolf.

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002 - am 15.02.2026, 00:25:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PÄDAGOGISCHE PERSPEKTIVE MUSEALER KOMMUNIKATION

73

Schörken aufgestellten Thesen zur Geschichtserzählung lassen sich auf
die Thesen zur Ausstellungsgestaltung übertragen.

Gestaltung sollte einen Anstoß zur Aktivierung der Imaginationskraft
bilden, jedoch dabei kein starres Bild entwerfen, sondern Offenheit mit
Leerstellen zum Weiterdenken bewahren. Für meine Studie liefern die
Überlegungen Schörkens zur Weckung der historischen Imagination eine
Bestätigung der Tatsache, dass Ausstellungen eine Brückenfunktion dar-
stellen, die Interesse für tiefer gehende Beschäftigung initiieren können.
Historische Imagination anhand von Ausstellungen soll jedoch nicht in
vorgefertigte klischeehafte Bilder münden. Diesem Risiko sind Ausstel-
lungen ausgesetzt, wenn sie inszenatorische, multimediale Angebote in-
tegrieren. Der Rezensent einer Ausstellung über das Nibelungenlied hebt
genau diese Problematik hervor.

„Wie nebenbei erblickt man die Totenmaske einer Dame, dreißig oder vierzig
Jahre alt, unbeabsichtigt entstanden, als man die Leiche in Kalk legte, ein ein-
zigartiger Fund. Jetzt in Gips ausgegossen gewährt sie den Blick auf einen
Menschen des Mittelalters, wie ihn die zeichenhafte damalige Kunst niemals
abgebildet hat. Und dazu hört man den Kommentar: ′Schauen Sie sich dieses
Gesicht an! Ist es nicht von erstaunlicher Plastizität?′ So ist es, und doch hört
man es mit einigem Widerwillen. Aber das Erlebnis präformiert, erwürgt die
Phantasie.“22

Der Gratwanderung zwischen Anregung der Vorstellungsfähigkeit und
Festschreiben von Bildern muss mit höchster Sensibilität begegnet wer-
den. Die Phantasietätigkeit benötigt Freiraum, aber andererseits muss
genauso die Imaginationskraft angeregt werden, um sich entwickeln zu
können.

22 Müller, Burkhard: Die Heimkehr des harmlosen Lindwurms. Bunte Fläche
des Dazumal: Die Karlsruher Ausstellung über das Nibelungenlied bringt
ihren Gegenstand zum Verschwinden. In: Süddeutsche Zeitung vom
28.01.04.

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002 - am 15.02.2026, 00:25:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INSZENIERUNG UND ERLEBNIS IN KULTURHISTORISCHEN AUSSTELLUNGEN

74

2.2  Ästheti sche Erfahrung

Wie Geschichte sind auch Ästhetik und Gegenständlichkeit im Museum
präsente Phänomene. Die Begegnung mit historischen Relikten und mu-
sealen Exponaten bildet das charakteristische Element der ästhetischen
Erfahrung in Ausstellungen.23  Darin besteht die spezifische Besonder-
heit. Generell finden ästhetische Erfahrungen jedoch überall statt. Der
weitaus größte Anteil ästhetischer Beeinflussung und Bildung geschieht
nicht durch pädagogische, schulische und außerschulische Intervention,
sondern durch vielfältige Instanzen wie zum Beispiel mittels Werbung,
Design oder auch kommerzieller Erlebniswelten.24 Prinzipiell wendet
sich ästhetisches Genießen gegen Zweckorientierung. Ästhetische Erfah-
rung grenzt sich vom praktischen Zwang der Arbeit und den natürlichen
Bedürfnissen der Alltagswelt ab.25 Ästhetisch genießendes Verhalten, in
welchem sich das imaginierende Bewusstsein aus dem Zwang der Ge-
wohnheit und der Interessen löst, ermöglicht eben dadurch, den in sei-
nem alltäglichen Tun befangenen Menschen für andere Erfahrungen zu
öffnen. Die Distanz zur alltäglichen Welt setzt die Möglichkeit frei, die-
se wieder anders wahrzunehmen. Sie stellt Freiräume für Reflexion zur
Verfügung, die sich dann wiederum auf das eigene Leben auswirken
können.

In der weitesten Bedeutung bezeichnet Ästhetik, abgeleitet von dem
griechischen aisthesis als sinnliche Wahrnehmung, die Lehre von der
Wahrnehmung, der Sinnlichkeit, der Rezeptivität. Sie wird als solche, so
zum Beispiel bei Baumgarten, Kant und Schleiermacher der Logik ge-
genübergestellt (Lehnerer 1993, S. 38). Dieser weite Ästhetikbegriff ent-
hält eine wichtige Unterscheidung:

23 Ästhetische Erfahrungen lassen sich sowohl rezeptiv als auch produktiv
machen, d.h. sowohl in der Wahrnehmung ästhetischer Objekte und Phä-
nomene als auch im eigenen Gestalten, sei es bildnerisch, musikalisch,
dichterisch oder darstellerisch. Da die ästhetischen Erfahrungen in Aus-
stellungen meist rezeptiver Art sind, werde ich mich bei meinen Ausfüh-
rung auf die erstgenannte Form beziehen.

24 Lehnerer, Thomas: Ästhetische Bildung. In: Staudte, Adelheid (Hrsg.):
Ästhetisches Lernen auf neuen Wegen. Weinheim/Basel 1993, S. 40.

25 Jauß, Hans Robert: Kleine Apologie der ästhetischen Erfahrung. In: Stöhr,
Jürgen (Hrsg.): Ästhetische Erfahrung heute. Köln 1996, S. 20.

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002 - am 15.02.2026, 00:25:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PÄDAGOGISCHE PERSPEKTIVE MUSEALER KOMMUNIKATION

75

„(1) Als ästhetisch gilt die sinnliche Beziehung zu Gegenständen, objektiv, die
Wahrnehmung, zugleich aber auch (2) unsere sinnliche Beziehung zu uns
selbst, subjektiv das Gefühl.“ (ebd.)

In einem engeren Sinne meint Ästhetik die Philosophie der Kunst, hierzu
kann nach weiterer Auffassung die gesamte Welt der Kunst, der Medien,
des Designs, der Umweltgestaltung zählen. Im alltäglichen Sprach-
gebrauch ist der Begriff Ästhetik mit der Vorstellung einer spezifischen
Wertung verbunden und bezieht sich auf etwas ganz besonders und
wertvoll Sinnliches. Ästhetik in diesem engen Sinn meint Vollkommen-
heit, Anmut, Harmonie, Schönheit (ebd. S. 39). In der gegenwärtigen
philosophischen Ästhetikdiskussion wird versucht, die Verengung der
Ästhetik auf die Kunst oder nur auf das Schöne rückgängig zu machen.
Ästhetik wird wieder in ihrem ursprünglichen Sinne als eine Theorie der
sinnlichen Erkenntnis verstanden, „als Thematisierung von Wahrneh-
mung aller Art, sinnenhaften ebenso wie geistigen, alltäglichen wie sub-
limen, lebensweltlichen wie künstlerischen.“26

Ästhetik und Anästhetik

Eine genauere Betrachtung des Ästhetikbegriffs ist elementar, denn er
wird nicht nur im allgemeinen Sprachgebrauch, sondern auch in der Li-
teratur, so zum Beispiel im wirtschaftswissenschaftlichen Bereich, sehr
unterschiedlich gedeutet und verwendet. Pine/Gilmore27, zwei amerika-
nische Erlebnis-Managementberater, sehen in der ästhetischen Erfahrung

26 Welsch, Wolfgang: Ästhetisches Denken. Stuttgart 1993, S. 9.
27 B. Joseph Pine  ist einer der führenden Wirtschaftsautoren und Manage-

mentberater der USA. Er lehrt u. a. an der Universität in Kalifornien
(UCLA) und an der MIT Sloan School of Management. James H. Gilmore
startete seine Karriere bei Procter & Gamble und war danach bei führen-
den US-Unternehmensberatungen tätig. Die Schaffung von eindrucksvol-
len Erlebnissen steht im Zentrum ihrer Überlegungen. Unternehmen, die
lediglich auf der Basis von niedrigen Preisen konkurrieren, erzeugen nur
Massenware. Stattdessen argumentieren die Wissenschaftler  für den Er-
lebniskauf. Jedes Geschäft sollte sich in eine Bühne verwandeln und ein-
prägsame Erlebnisse inszenieren, für die die Kunden auch hohe Preise be-
zahlen wollen. Vgl.: Pine Joseph B./Gilmore James H.: Erlebniskauf:
Konsum als Ereignis, Business als Bühne, Arbeit als Theater. München
2000.

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002 - am 15.02.2026, 00:25:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INSZENIERUNG UND ERLEBNIS IN KULTURHISTORISCHEN AUSSTELLUNGEN

76

einen Zustand, dessen wesentliches Charakteristikum die Passivität dar-
stellt.

„Bei der ästhetischen Erfahrung taucht ein Mensch in ein Ereignis oder eine
Umgebung ein, ohne selbst Einfluss darauf nehmen zu können. Eine ästheti-
sche Erfahrung macht, wer am Rand des Grand Canyon steht, eine Kunstgale-
rie oder ein Museum besucht oder im Café Florian in Venedig sitzt. Ein Tri-
bünenplatz beim Kentucky Derby gehört ebenfalls hierher.“ (Pine/Gilmore
2000, S. 59)

Für Pine/Gilmore gibt es keine künstlichen Erlebnisse, ihrer Ansicht
nach ist jedes in einem Menschen hervorgerufene Erleben echt, seien die
Reize natürlich oder simuliert. Unabhängig davon, ob man durch einen
im Wesentlichen von Menschenhand geschaffenen Nationalpark wandert
oder in einem Rainforest Café isst. Gemäß dieser Argumentation lassen
sich problemlos Fälschungen, Repliken und Rekonstruktionen rechtferti-
gen. Das einzige außer Frage stehende Kriterium besteht darin, dass eine
ästhetische Erfahrung auf die Gäste echt wirken muss (ebd., S. 63). Das
Betrachten von Oberflächenreizen, die der Befriedigung der Schau- und
Augenlust dienen, wird mit ästhetischer Erfahrung gleichgesetzt. Eine
eigene Erkenntnisqualität wird ihr nicht zugerechnet.

„Während die Teilnehmer an einer Bildungserfahrung lernen, die Protagonis-
ten einer Realitätsflucht handeln und die Teilnehmer an einem Unterhaltungs-
erlebnis – nun, das beste Wort wäre wahrscheinlich empfinden wollen, geht es
jenen, die eine ästhetische Erfahrung machen, darum, einfach dort zu sein.“
(ebd., S. 59)

Jedoch genau hierin sieht Welsch aus philosophischer Perspektive eine
verkürzte Auffassung von ästhetischer Erfahrung, die nämlich zu dem
genauen Gegenteil, nämlich einer Anästhetisierung führt. Welsch ver-
wendet Anästhetik als Gegenbegriff zu Ästhetik und meint jenen Zu-
stand, in dem die Elementarbedingungen des Ästhetischen – die Empfin-
dungsfähigkeit – aufgehoben ist (Welsch 1993, S. 10). Während die Äs-
thetik das Empfinden verstärkt, thematisiert Anästhetik die Empfin-
dungslosigkeit im Sinn eines Verlusts. Sensibilität wird unterbunden
oder unmöglich gemacht. Dies kann auf unterschiedlichen Ebenen von
physischer Stumpfheit bis zur geistigen Blindheit stattfinden (ebd.). Zur
Verdeutlichung zieht Welsch einen Vergleich mit der Medizin. Hier wird
durch Anästhesie die Empfindungsfähigkeit ausgeschaltet, und der Weg-
fall des höheren, des erkenntnishaften Wahrnehmens erweist sich als

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002 - am 15.02.2026, 00:25:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PÄDAGOGISCHE PERSPEKTIVE MUSEALER KOMMUNIKATION

77

Folge davon. Anästhetik problematisiert folglich die elementaren
Schichten des Ästhetischen, seine Bedingungen und Grenzen. Ästhetisie-
rungsprozesse finden in der gesamten Umwelt statt, die jedoch dann –
wie Welsch feststellt – in eine gigantische Anästhetisierung münden.

„Betrachten Sie nur einmal das postmoderne Facelifting unserer bundesre-
publikanischen Großstädte, insbesondere ihrer Einkaufzonen. Hier erfolgt
zweifellos eine immense Ästhetisierung – eine den Konsum ankurbelnde Äs-
thetisierung. Aber am Ende entsteht bei aller chicen Aufgeregtheit und ge-
konnten Inszenierung doch wieder nur Eintönigkeit.“ (ebd., S. 13)

Bei szenographischen Konzepten multimedialer Inszenierung war in der
Vergangenheit Kritik in diese Richtung zu hören. Das in Deutschland
bedeutendste und kostenintensivste Ereignis des Jahres 2000 war der
Themenpark der Expo 2000 in Hannover. In der Gesamtschau erhielt
dieses Projekt wenig positive Resonanz und wurde als „großes, aufge-
blasenes Nichts“ abqualifiziert, „ein klassischer Fall von viel Verpa-
ckung und kein Inhalt“.28

Für Welsch sind dies Beispiele für Anästhetisierung, da viele der
„konsum-inszenatorischen Dekorationsbauten“ bei Betrachtung im De-
tail sich „als ausgesprochen leer, zombiehaft und für ein verweilendes
Anschauen unerträglich erweisen.“ Bei der Wahrnehmung von Oberflä-
chenformen und Details findet eine systematische Desensibilisierung
statt. Die gestalterischen Elemente sollen lediglich eine Stimmungslage
bewirken, „in der sie als Spotlights einer aufgedrehten Atmosphäre der
Stimulation zu schönem Leben und Konsum wirken.“ (ebd. S. 13). Die
ästhetischen Werte sind reduziert auf Animationswerte. Zur Desensibili-
sierung für die ästhetischen Fakten kommt weiterhin eine Anästhetisie-
rung auf psychischer Ebene hinzu. Die Stimulation zielt auf immer wie-
der neue Effekte durch Kleinereignisse. Diese führen jedoch in eine
leerlaufende Euphorie und einen trancehaften Zustand der Gleichgültig-
keit.

Nicht nur von philosophischer Seite wird diese Entwicklung mit
Argwohn betrachtet, auch von der Seite der Freizeitforscher sind kriti-
sche Stimmen zu vernehmen. Opaschowski29 kritisiert nicht Erlebnisan-

28 Interview mit Herrn Kurt Ranger, Büro Kurt Ranger Design in Stuttgart,
am 20. März 2002.

29 Univ.-Prof. Dr. Horst W. Opaschowski zählt zu den führenden Freizeitfor-
schern in Deutschland. Er lehrt seit 1975 an der Universität Hamburg und
leitet seit 1979 das B.A.T Freizeit-Forschungsinstitut. Opaschowski hat

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002 - am 15.02.2026, 00:25:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INSZENIERUNG UND ERLEBNIS IN KULTURHISTORISCHEN AUSSTELLUNGEN

78

gebote, sondern die damit verbundenen, unerfüllbaren Glücksverspre-
chen, die Anmaßung und die Tendenz zum Größenwahn, die für Be-
scheidenheit oder gar Demut keinen Raum lassen. Seiner Ansicht nach
agiert „in den Kathedralen des 21. Jahrhunderts“ eine professionelle
Priesterschaft, „die vom Dogma des käuflichen Glücks beseelt ist und
mit geradezu messianischem Drang schwunghaften Handel mit Lebens-
freude betreibt.“30 Opaschowski sieht die Gefahr, dass die Angst vor
(Sinn-)Leere die Gier nach Sensationen kontinuierlich steigert und das
menschliche Gefühl für Normalität und Mittelmaß verloren geht. Die
Menschen stehen dann unter dem Zwang, ständig pausenlos Glück erle-
ben zu müssen. Die Frage nach verantwortungsvollem Handeln mit
Blick auf die Zukunft stellt sich für die  Unterhaltungsindustrie jedoch
nicht. „Für die Zukunft ist absehbar: Die weitere Aufrüstung der Erleb-
nisindustrie wird die Frage, Was kommt danach? unbeantwortet lassen.“
(ebd.)

Ästhetische Erfahrung der Differenz

Vor diesem skizzierten Hintergrund wird deutlich, dass mit ästhetischer
Erfahrung nicht nur das Erleben von Sinnesreizen und Gemütvollem
gemeint sein kann. Eine Reduzierung darauf bedeutet eine Befreiung der
Ästhetik von der Moral (Rauterberg 2002, S. 37). Es geht also nicht nur
um Gefallen, sondern um vielschichtige Dimensionen der Erfahrungen,
die auch Beunruhigung und Irritation erzeugen, verbunden mit einer In-
tensität des Erlebens sowie gesteigerter Aufmerksamkeit.

Bei dem Versuch der Charakterisierung der besonderen Qualität äs-
thetischer Erfahrung beziehe ich mich auf Maset und seine Theorie der
ästhetischen Bildung der Differenz als „Werkzeug zur Entfaltung der
Potentiale differierender Subjekte.“31 Für Maset kommt im Begriff Man-
nigfaltigkeit die Vorstellung der Vielheit in Verbindung mit Faltung vor.
Das Gegebene wird hiermit in der Art beschrieben, dass jedes Objekt

sich im In- und Ausland als Zukunftsforscher und Politikberater einen
Namen gemacht. Für die Weltausstellung EXPO 2000 war er als Jury- und
Kuratoriumsmitglied tätig.

30 Opaschowski, Horst W.: Kathedralen und Ikonen des 21. Jahrhunderts:
Zur Faszination von Erlebniswelten. In: Steinecke, Albrecht (Hrsg.): Er-
lebnis- und Kosumwelten. München/Wien 2000, S. 53.

31 Maset, Pierangelo: Ästhetische Bildung der Differenz. Kunst und Pädago-
gik im technischen Zeitalter. Stuttgart 1995, S. 122.

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002 - am 15.02.2026, 00:25:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PÄDAGOGISCHE PERSPEKTIVE MUSEALER KOMMUNIKATION

79

ebenso wie jede Vorstellung als Einzelding aus Vielheiten zusammenge-
setzt ist. Das bedeutet, dass Objekte Schichten aufweisen, die über-, ne-
ben-, unter- oder aufeinanderliegen oder auch ineinander verwoben sind.
Das Einzelding wird unter dem mikroskopischen Blick zu einem aus
Vielheiten komponierten Einzelnen. Das Mannigfaltige muss in der
Wahrnehmung hergestellt werden. Die Entfaltung als pädagogische Auf-
gabe besteht gerade in dieser Freilegung und Herstellung. Um dies zu
verdeutlichen, zieht Maset einen Vergleich mit den ästhetischen Mani-
festationen im kulturellen Bereich. Hier erweist sich die Integration als
Sog, der die Differenzen zugunsten der Einheit der Kultur einebnet. Am
Beispiel der Kategorie Folklore wird dies deutlich. Sinnentleerter Talmi
an einem Touristenstrand angeboten, wird ebenso darunter subsumiert
wie die Werke der australischen Aborigines, die im Jahr 1994 von den
Austellungsmachern der Art Cologne nicht als Kunst bewertet wurden
(ebd., S. 120).

Die undifferenzierte Wahrnehmung im Sog der Gleichmachung fin-
det sich auch im musealen Bereich. Korff sieht die Nähe zwischen Mu-
seum und Folklorismus in mehrerer Hinsicht gegeben. Zum Ersten hat
die Folklorisierung die Musealisierung von Objektwelten und Sachag-
gregaten zum Ziel. Dazu gehört sowohl die „ästhetisierende Orts- und
Landschaftspflege“ als auch die „historische Re-Mobilmachung“ veral-
teter Transportsysteme wie Postkutschenrouten, Dampfeisenbahnen oder
Dampfschifflinien. Diese Aktivitäten haben oft die Einrichtung derarti-
ger Spezialmuseen zur Folge. Zum Zweiten sind damit oft „folkloristi-
sche Schau-Offerten“ verbunden, wie zum Beispiel Spinnen, Weben,
Buttern, Töpfern usw., die von Museen organisiert werden und somit
auch touristische Interessen bedienen (Korff 2002, S. 132). Diese Art der
Folklorisierung hat nach Ansicht von Korff einen wesentlichen Anteil an
der Erzeugung eines Klimas, in der „Dingnostalgie“ und „Altwarenfeti-
schismus“ gedeihen. Diese Verklärungsmaschinerie hat ihren institutio-
nalisierten Stützpunkt im Museum (ebd., S. 133). Auch kann in insze-
nierten Ausstellungen eine Unterscheidung zwischen Original und Rep-
lik erschwert werden und ist manchmal nur dem geschulten Auge mög-
lich.

„Wer einmal das Libeskindsche Labyrinth32 durchwandert hat, weiß am Ende
nicht mehr, was Fotografie, was Fotokopie ist, was nachgeformt und was
nachgestellt wurde, was Original ist und was nicht.“ (Rauterberg 2002, S. 39)

32 Diese Bezeichnung bezieht sich auf das Jüdische Museum in Berlin.

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002 - am 15.02.2026, 00:25:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INSZENIERUNG UND ERLEBNIS IN KULTURHISTORISCHEN AUSSTELLUNGEN

80

Dieses Beispiele illustrieren, wie wenig differentiell die Urteilsbildung
bei Wahrnehmungsphänomenen operiert. Dagegen kann die Differenz
des anderen bzw. fremden kulturellen Ausdrucks nur über eine „bildende
Wahrnehmung“ wahrgenommen werden, die das Differierende nicht in-
tegriert, sondern es expliziert. Hier zeigt sich eine Dimension des Diffe-
renzdenkens, die den Blick auf die Andersheit und Fremdheit des Ande-
ren richtet (Maset 1995, S. 122).

„Die Differenz konstituiert das, was sowohl an der Fremdheit als fremd als
auch an der Andersartigkeit als andersartig wahrgenommen werden kann und
was diese erst hervorbringt. Sie bringt Fremdes und Anderes hervor, und das
Ästhetische konstituiert sich aus der Mannigfaltigkeit der Differenzen.“ (ebd.,
S. 122)

Ästhetisches Bewusstsein integriert das Bewusstsein von Relativität. Es
fordert keine fest verbindlichen Inhalte ein, die gleichermaßen für alle
gesellschaftlich oder traditionell legitimiert sein können. Vielmehr spürt
es auch hier Differenzen auf. Es wendet sich auch dem Verdrängten, den
Leerzonen, den Zwischenräumen zu.33 Ästhetische Erfahrungen können
als Erfahrungen der Diskontinuität und der Differenz zu bisher Erlebtem
gelten. Ästhetische Bildung der Differenz müsste dahingehend konkreti-
siert werden, dass sie sich auf Differenzierung gründet, ihrerseits aber in
Bewegung bleibt. „Diesseits von Kunstferne und Ikonoklasmus geht es
darum, für Bildungsprozesse einen Zustand zwischen den Bildern (Bar-
thes) zu finden.“ (ebd., S. 73) Übertragen auf die Arbeit der Ausstel-
lungsmacher heißt dies, Offenheit zu bewahren und den eigenen Stand-
punkt zu relativieren. Es gibt nicht nur eine mögliche Form der Inter-
pretation, sondern in Abhängigkeit der spezifischen Gegebenheiten gilt
es immer wieder neu zu entscheiden, welche Fragen gestellt werden und
was die adäquate Form der Realisierung ist. Für Hochreiter ist entschei-
dend, dass in der musealen Präsentation Ehrlichkeit gewahrt ist. Eine
Sammlung entsteht durch eine Mischung aus Zufall und sozialer Aus-
wahl, und ebenso wird  eine Ausstellung unter bestimmten Prinzipien
und Fragestellungen geordnet und organisiert. Dies muss auch gegen-
über dem Besucher eingestanden und transparent gemacht werden.

33 Schuhmacher, Doris: Ästhetische Bildung und Hochschulausbildung nach
der Moderne. Alphabetisierung – Nivellierung – Differenzierung. In: Es-
sener Unikate (1997) Heft 9. S. 65.

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002 - am 15.02.2026, 00:25:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PÄDAGOGISCHE PERSPEKTIVE MUSEALER KOMMUNIKATION

81

„Nur eine Museumsarbeit, die zur Selbstthematisierung von Sammeln, For-
schen und Ausstellen und damit zur Relativierung ihrer Darstellungsmöglich-
keiten gegenüber dem Publikum bereit ist, vermeidet den weihevollen Cha-
rakter der bereits konstatierten Abgeschlossenheit und Selbstevidenz ihrer
Ausstellungen.“34

2.3  Histori sche Erfahrung  versus
Ästhe ti sche Erfahrung

Kulturhistorische Ausstellungen reihen sich in das weite Feld von Ge-
schichts- und Kunstausstellungen ein. In der Einleitung habe ich dies als
Zwitterstellung bezeichnet, da nicht nur das ästhetische Erleben von
Kunstwerken, sondern darüber hinaus auch historische Erfahrungen in-
tendiert sind. Dies kann zu einem Spannungsverhältnis führen. In Ab-
hängigkeit davon, welcher Erfahrungsform der Vorzug gegeben wird,
spiegelt sich dies  in den Präsentationsformen wider. Ein Blick auf die
Geschichte der Entwicklung der kulturhistorischen Ausstellung zeigt,
dass unterschiedliche Überzeugungen zu veränderten Darstellungswei-
sen führten. Dies pendelt zwischen Kontextualisierung im Sinne eines
Geschichtsmuseums einerseits sowie Ästhetisierung der Objekte im Stile
der Kunstmuseen andererseits. Im 19. Jahrhundert gruppierte man die
Ausstellungsobjekte im dekorativen Stile der malerischen Präsentati-
onsweise.35 Im 20. Jahrhundert veränderte sich die Art der Präsentation
vom historischen Museum zum Kunstmuseum.36 Ziel war nicht mehr das
geschlossene Gesamtbild, sondern die nach wissenschaftlichen Ge-
sichtspunkten geordnete Reihe von Einzelstücken. Man begann, zwei
Gruppen von Ausstellungsgegenständen zu unterscheiden. Der einen wa-
ren ästhetisch hochstehende Stücke zugeordnet, während die andere aus
solchen bestand, die nur ein historisches oder kulturgeschichtliches Inte-
resse fanden. Die ersten wurden aus den bisherigen Ensembles gelöst
und im Stile eines Kunstmuseums gezeigt. Die anderen wanderten zum
größten Teil ins Depot.

34 Hochreiter, Walter: Vom Musentempel zum Lernort. Zur Sozialgeschichte
deutscher Museen 1800 – 1914. Darmstadt 1994, S. 222.

35 Eine Beschreibung der malerischen Präsentationsweise siehe Kapitel 1,
S. 31ff.

36 Boockmann, Hartmut: Geschichte im Museum? Zu den Problemen und
Aufgaben eines Deutschen Historischen Museums. München, 1987, S. 17.

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002 - am 15.02.2026, 00:25:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INSZENIERUNG UND ERLEBNIS IN KULTURHISTORISCHEN AUSSTELLUNGEN

82

In den Nachkriegsjahren bis hinein in die siebziger Jahre prägten Kunst-
historiker nicht nur das Kunst-, sondern auch weitgehend das Ge-
schichtsmuseum. Neben Archäologen, Vor- und Frühgeschichtlern sowie
Völkerkundlern galten diese als die einzigen, die aufgrund ihrer Ausbil-
dung mit Realien umzugehen verstanden.37 Aktuell dominiert in den mu-
sealen Ausstellungen immer noch das an Kunst- und Kunstgewerbemu-
seum angelehnte Prinzip.38 Im Bereich der Sonderausstellungen werden
auch zunehmend andere Präsentationsstrategien umgesetzt, so dass ob-
jektorientierte wie auch kontextualisierte Formen der Präsentation ne-
beneinander existieren.39

Auch gegenwärtig spiegeln sich diese unterschiedlichen Überzeu-
gungen in der Präsentationsästhetik wider, wie sich anhand zweier Bei-
spiele zeigen lässt. Bei der Ausstellung „Otto der Große – Magdeburg
und Europa“40 entschieden sich die Ausstellungsmacher für eine objekt-
orientierte Präsentation im Sinne von Kunstausstellungen. Nur Originale
und keinesfalls Repliken oder Rekonstruktion sollten gezeigt werden.

37 Hoffmann, Detlef: Künstler und Wissenschaftler als Produzenten kultur-
historischer Ausstellungen? In: Rüsen, Jörn (Hrsg.): Geschichte sehen.
Pfaffenweiler 1988, S. 138.

38 Dies steht im Gegensatz zu den angelsächsischen und skandinavischen
Ländern und deren historischen Museen mit umfangreich inszenierten
Dauerausstellungen.

39 Die Unterscheidung zwischen Dauerausstellung und Sonderausstellung ist
auch deshalb von Bedeutung, da dies Einfluss auf die Art der Konzipie-
rung der Ausstellung hat. Die temporäre Begrenzung erleichtert es den
Entscheidungsträgern, in der Präsentationssprache unkonventionellere
Wege zu gehen und experimentierfreudiger als die Museen neue Ideen
umzusetzen. So lieferten in der Vergangenheit Sonderausstellungen inno-
vative Impulse für neue Darstellungsformen. Frühe Beispiele dafür sind
die Gewerbe- und  Weltausstellungen ab Mitte des 19. Jahrhunderts. Ob-
wohl sie in erster Linie der Wirtschaftsförderung dienten, hatten sie mit ih-
ren modernen Ausstellungstechniken nachhaltigen Einfluss auf die muse-
ale Darstellung, wie es etwa in dem Stubenprinzip oder in der originalge-
treuen Nachbildung von Häusern und der Vorführung von Dorfleben im
Freilichtmuseum praktiziert wurde. Auch lässt sich bei Sonderausstellun-
gen eine spezifische Objektauswahl treffen, die sich in den thematischen
Kontext einfügen lässt. Das Museum ist je nach Sammlungskonzept we-
sentlich stärker als die Sonderausstellung durch seinen Bestand an histori-
schen Objekten bestimmt.

40 Europaratsausstellung in Magdeburg im kulturhistorischen Museum vom
27.08.01–02.12.01.

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002 - am 15.02.2026, 00:25:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PÄDAGOGISCHE PERSPEKTIVE MUSEALER KOMMUNIKATION

83

„Eine grundsätzliche Entscheidung war es, ausschließlich Originale zu zeigen
und auf jegliche Kopien zu verzichten. Die Ausstellungsarchitektur mit weni-
gen, würdigen Inszenierungen und keinen flackernden Bildschirmen wahrte
die Würde des Originalobjekts des 10. Jahrhunderts, in großen Teilen verehrte
oder liturgisch verwendete Denkmale christlicher Kultur.“41

Vorrangiges Ziel der Ausstellung war, wie dies im Kurzführer zur Aus-
stellung formuliert wurde, die historische Bedeutung Ottos des Großen
für die deutsche und europäische Geschichte hervorzuheben. „Leihgaben
aus ganz Europa zeichnen das Bild einer herausragenden Herrscherper-
sönlichkeit in einer Zeit des Umbruchs und der Erneuerung.“42 Die Il-
lustrierung dieser historischen Herrscherfigur war demnach ein deutlich
definiertes Ziel dieser Ausstellung. Demgegenüber vermied die Gestal-
tung jedoch weitgehend inszenatorische Kontextualisierungen der Ob-
jekte. Vielmehr sollte eine sachliche und zurückhaltende Ausstellungsar-
chitektur gewährleisten, dass die Objekte ihre Wirkung entfalten konn-
ten. Kostbare Handschriften, Elfenbeinarbeiten, Werke aus Gold, Silber
und Edelsteinen wurden ausschließlich in Vitrinen gezeigt, begleitende
Objektbeschriftungen gaben kunsthistorische Detailinformationen. Die
historische Wissensvermittlung erfolgte über Raumtexte. Sie bestanden
aus einer Kombination aus Kapitel- und Thementexten (ebd.).43 Diese
Art der Präsentation führte dazu, dass primär die Bewunderung der
Kunstwerke durch den Besucher im Vordergrund stand, was durchaus
auch der Absicht der Ausstellungsgestalter entsprach. „Indem die Räume

41 Hasse, Claus-Peter: „Einfach atemberaubend und beeindruckend“ – Zur
Durchführung und Resonanz der 27. Ausstellung des Europarates und
Landesausstellung Sachsen-Anhalt. In: Ministerium für Wirtschaft und
Arbeit des Landes Sachsen-Anhalt, Kulturhistorisches Museum Magde-
burg (Hrsg.): Otto der Große, Magdeburg und Europa. Auf den Spuren
Ottos des Großen in Sachsen Anhalt. Magdeburg 2002. S. 23.

42 Puhle, Matthias (Hrsg.): Otto der Große, Magdeburg und Europa, Kurz-
führer. Main am Rhein 2001.

43 Eine darüber hinausgehende Vermittlung der Inhalte wurde vom Ausstel-
lungsareal mit ihren Originalobjekten abgegrenzt. Als Ergänzung gab es
einen museumspädagogischen Bereich, einen Computer-Visualistik-Raum
sowie ein Medienkunstprojekt. Diese Angebot konnte der Besucher als In-
formationsinseln benutzen. Eine Verknüpfung mit den Ausstellungsob-
jekten erfolgte nicht.

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002 - am 15.02.2026, 00:25:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INSZENIERUNG UND ERLEBNIS IN KULTURHISTORISCHEN AUSSTELLUNGEN

84

durch die Alabaster und die Vitrinen diffus beleuchtet wurden, betonte
die Lichtregie die ästhetische Inszenierung der Exponate.“44

In Konzeption und Gestaltung bediente sich die Ausstellung somit
der gängigen Präsentationsform eines Kunstmuseums. Das Ziel der Aus-
stellung, nämlich die  Vermittlung der historischen Herrscherpersönlich-
keit, wurde durch die Art der Präsentation, die auf den ästhetischen Ge-
nuss abzielte, nicht unterstützt. Die ästhetische Bewunderung von
Kunstwerken dominierte das Anliegen der Geschichtsvermittlung, histo-
rische Fragestellungen spielten eine untergeordnete Rolle. Ein inhaltli-
cher Anknüpfungspunkt zwischen Gegenwart und der tausend Jahre al-
ten Geschichte wäre zum Beispiel die historiographische Rezeptionsge-
schichte, die im wissenschaftlichen Katalog von dem Frankfurter Histo-
riker Johannes Fried dokumentiert ist.45 Hier wird deutlich, dass die Re-
zeption abhängig vom Kontext der jeweiligen Zeit ist und aus heutiger
Sicht nicht immer unkommentiert hingenommen werden kann. Dies be-
trifft zum Beispiel die Funktionalisierung des Herrschers im Dienste na-
tionalsozialistischer Ideologien.

„Die Zahl derer, die hier zusammenzucken und sich an die Ostforscher Albert
Brackmann und Hermann Aubin erinnern, die um 1940 Kaiser Otto als deut-
schen Kulturbringer unter den kulturunfähigen Völkerschaften des späteren
Polen priesen, dürfte gering sein.“46

Seibt kritisiert die Ausklammerung dieser Thematik im Ausstellungs-
rundgang, wäre dies doch eine Möglichkeit gewesen, „eine Brücke über
den Abgrund von tausend Jahren bauen zu können.“ (ebd.) Trotz erläu-
ternder Schautafeln ist eine explizit historische Verortung des Gesehenen
kaum möglich. Das Sehen erschöpft sich im wiedererkennenden Sehen
oder in der Identifikation des Objekts mit Hilfe der Beschriftung.47

44 Köster, Gabriele/Pöppelmann, Heike: Otto der Große, Magdeburg und
Europa – Texte und Bilder einer Ausstellung. In: Ministerium für Wirt-
schaft und Arbeit des Landes Sachsen-Anhalt, Kulturhistorisches Museum
Magdeburg 2002, S. 29.

45 Fried, Johannes: Otto der Große, sein Reich und Europa – Vergangen-
heitsbilder eines Jahrtausends. In Puhle, Matthias (Hrsg.): Otto der Große,
Magdeburg und Europa. Mainz 2001. S. 537-562.

46 Seibt, Gustav: Das Reich der Nationen, Magdeburgs große Ausstellung
über Kaiser Otto den Großen. In: Die Zeit vom 30.07.01.

47 Godau, Sigrid: Inszenierung oder Rekonstruktion? Zur Darstellung von
Geschichte im Museum. In: Fehr, Michael/Grohé, Stefan (Hrsg.): Ge-
schichte – Bild – Museum. Köln 1989, S. 201.

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002 - am 15.02.2026, 00:25:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PÄDAGOGISCHE PERSPEKTIVE MUSEALER KOMMUNIKATION

85

Ein zweites Beispiel beschreibt die gegenteilige Situation. Bei der baye-
rischen Landesausstellung in Aschaffenburg „Das Rätsel Grünewald“48

integrierten die Ausstellungsmacher die Kunstobjekte in ein Gesamten-
semble, in dem das historische Gliederungsprinzip maßgebend war. Die
Hängung hebt die überaus hochrangigen Kunstwerke von den weniger
bedeutenden Archivalien nicht ab.

„Die Ausstellungsmacher wären der Ehre weiterer Originalstücke auch gar
nicht gewachsen gewesen. Sie haben die Zeugnisse des Außergewöhnlichen,
[...], seltsam lieblos in die viel zu dichte Folge banaler historischer Beweisstü-
cke eingereiht.“49

Auch berücksichtigten die Ausstellungsmacher nicht, dass Kunstwerke
Raum zum Verweilen und Betrachten benötigen.

„Vor Grünewalds Grisaillen vom Heller-Altar, die eine geradezu soghafte Tie-
fe entwickeln, [...], ist kaum Platz zum Stehen. Die ‚Beweinung‘ in ihrem
Klimasarg hat man direkt neben einen heftig frequentierten Durchgang ge-
klemmt.“ (ebd.)

Die gleichwertige Präsentation der hochrangigen Kunstwerke neben Ar-
chivalien erschwerte das Betrachten der Objekte und schränkte den äs-
thetischen Genuss ein. Dies wurde den hochwertigen Kunstwerken in
ihrer kunsthistorischen Bedeutung nicht gerecht. Die Wirkung der Aura
der Objekte konnte sich durch die aneinanderreihende Präsentation nicht
entfalten. Der nur schwer lösbare Konflikt zwischen historischer und
ästhetischer Erfahrung führt zu der Frage, welche davon die wertvollere
ist. Eine Lösung dieser Frage könnte folglich Antworten geben, in wel-
cher Form Präsentationskonzepte zu entwickeln sind. Für die Gegenwart
stellt Stierle fest, dass historisches Bewusstsein im Vergleich zu ästheti-
scher Erfahrung wesentlich höher bewertet wird.

„Daß das historische Bewußtsein die höchste Form des Bewußtseins, ja die
gegenwärtig einzig noch legitime Form des Bewußtseins sei, darf in den
Geisteswissenschaften weithin und in den philologischen Disziplinen insbe-

48 Landesausstellung konzipiert vom Haus der Bayerischen Geschichte in
Aschaffenburg, Schloss Johannisburg vom 30.11.–28.02.03.

49 Knapp, Gottfried: Der Mann, von dem man nichts wusste – Wie die Baye-
rische Landesausstellung in Aschaffenburg „Das Rätsel Grünewald“ zu lö-
sen versucht. In: Süddeutsche Zeitung vom 30.11./1.12.02.

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002 - am 15.02.2026, 00:25:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INSZENIERUNG UND ERLEBNIS IN KULTURHISTORISCHEN AUSSTELLUNGEN

86

sondere als ein Grundkonsens bei allen sonstigen Divergenzen der Meinungen
und Methoden angesehen werden.“50

Für den Umgang mit den Werken der Kunst hat dies weitreichende Kon-
sequenzen. Das wissenschaftliche Interesse der Kunstinterpretation ist
gegenwärtig immer noch in erster Linie darauf gerichtet, das Werk als
eine Form des historischen Bewusstseins zu begreifen und dieser erneut
mit historischem Bewusstsein zu begegnen. Das Werk erscheint als Ort,
von dem vielfältige Wege in die Geschichte weisen. Es steht in einem
Zusammenhang und in einer Tradition von Themen und Inhalten, die
sich zu überdauernden, immer neu aufgenommenen Topoi verdichten
können (ebd.). Stierle wendet sich in seiner Argumentation gegen die
Vorstellung der Einheit von historischem und ästhetischem Bewusstsein.
Er ist überzeugt von einem unaufhebbaren Konflikt zwischen histori-
scher und ästhetischer Erfahrung. Dieser Konflikt bedeutet jedoch nicht,
jede historische Besinnung für das Kunstwerk als irrelevant abzuweisen,
aber die Bedeutung des Historischen erscheint unter der Voraussetzung
dieser Trennung in einem anderen Licht. Stierle hält die Affirmationen,
die sich geschichtlich aus dem Kunstwerk gewinnen lassen, für trüge-
risch, da sie nicht selten als in das Werk hinein projizierte Wünschbar-
keiten erscheinen. „In jedem Fall heißt Historisierung des Werks seine
Integration in eine der möglichen historiographischen Diskurse und da-
mit zugleich seine Reduktion als Werk.“ (ebd.,  S. 59)

Jedoch ist damit das Spannungsverhältnis nicht erschöpft. Ästheti-
sche Erfahrung ist gerade bei Werken der Vergangenheit ohne histori-
sches Wissen undenkbar. So ist zum Beispiel dem Laien das Entschlüs-
seln der Symbolik mittelalterlicher Tafelmalerei nicht möglich, wenn er
nicht mit der christlichen Ikonographie vertraut ist. Diese fremde Bild-
sprache bedarf einer Übersetzung als Zugang zu dem Werk. Dennoch
darf solches historisches  Wissen als Fundierungsbedingung der ästheti-
schen Erfahrung nicht mit dem Fundierten, der ästhetischen Erfahrung
selbst, verwechselt werden (ebd., S. 60).

Die ästhetische Komponente eines Ausstellungsumfeldes erzeugt ei-
ne eigene Dynamik mit Bedeutungszuschreibungen, die auch konträr zu
den inhaltlich beabsichtigen Aussagen der Ausstellungsmacher wirken
können. Rüsen weist darauf hin, in der ästhetischen Qualität der visuel-
len Kommunikation nicht nur eine sekundäre Größe zu sehen, wie dies

50 Stierle, Karlheinz: Ästhetische Rationalität – Kunstwerk und Werkbegriff.
München 1996, S. 42.

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002 - am 15.02.2026, 00:25:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PÄDAGOGISCHE PERSPEKTIVE MUSEALER KOMMUNIKATION

87

von Seiten der Wissenschaftler zum Teil der Fall ist, sondern er fordert,
dem Eigenleben der Ästhetik besondere Aufmerksamkeit zu widmen.

„Das Medium der sinnlichen Anschauung kann selber zur Botschaft von Ge-
schichte werden, es kann sich gegenüber den wissenschaftlichen und politisch
vorgegebenen Inhalten verselbständigen und sich als Darstellungsform selber
inszenieren. Die ästhetische Form selbst kann zum historischen Inhalt werden,
und dann wird die politisch-praktische und wissenschaftlich-kognitive Seite
geschichtlicher Darstellung sekundär, ja wesenslos.“51

Anstatt jedoch über die „Widerborstigkeit des Ästhetischen im Namen
rationaler Strenge und politischer Eindeutigkeit historischer Botschaften
zu klagen“ (ebd.), fordert Rüsen, Wissenschaft und Politik sollten sich
im interpretierenden Umgang mit der historischen Erfahrung so verhal-
ten, dass deren ästhetische Dimension in ihrem Eigengewicht anerkannt
werde. Dies bedeutet, dass die Aufmerksamkeit sich nicht nur auf die
ausgewählten Inhalte der Ausstellung richtet, sondern auch Sensibilität
dahin gehend entwickelt wird, wie das Gesamtarrangement von Expo-
naten, Innenarchitektur und Texten wirkt.

„Perhaps more attention could be paid to the educational possibilities of in-
stalling objects rather than communicating ideas about them. Free viewers, in
other words, and make less intimidated about looking. One way of doing this
is to pay as much attention to the possibilities of installing as to the informati-
on about what is being installed.”52

Herles spricht von der Verklärung von Objekten als pädagogischem
Problem (Herles 1996, S. 74). Wenn Objekte immer unter einem be-
stimmten Aspekt präsentiert und behandelt werden, so bleiben andere
Inhalte und Bedeutungen der Dinge möglicherweise nicht nur ausge-
klammert, sondern werden überlagert und geraten aus dem Gesichtsfeld
(ebd., S. 88). Dies kann dann auch dazu führen, dass durch die Form der
Präsentation eine „Unbewußtmachung“ erfolgt und Einsichten verhindert
werden. In Fachsammlungen kann es geschehen, dass sie den Blick auf
ihre Objekte auf den der ihnen zugrunde liegenden Wissenschaft einen-
gen. In einer Ausstellung, die unter dem vorherrschenden Gesichtspunkt

51 Rüsen, Jörn: Für eine Didaktik historischer Museen. In: Rüsen/Ernst/
Grütter 1988, S. 13.

52 Alpers, Svetlana: The Museum as a Way of Seeing. In: Karp/Lavine 1991,
S. 31.

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002 - am 15.02.2026, 00:25:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INSZENIERUNG UND ERLEBNIS IN KULTURHISTORISCHEN AUSSTELLUNGEN

88

der technischen Entwicklung steht, werden dann beispielsweise Kriegs-
geräte als „Meisterwerke der Ingenieurkunst“ vorgeführt (ebd., S. 89).

Politisch diffiziler gestaltet sich dies, wenn es sich bei den Exponaten
um Ausstellungsobjekte des Nationalsozialismus handelt. Die objektori-
entierte Präsentation militaristischer Gegenstände, die deren problemati-
sche Geschichte verschweigt, erregt lediglich im museologischen Dis-
kurs Widerspruch. Im Gegensatz hierzu ist der gegenwärtige Umgang
mit den Objekten des Nationalsozialismus bei weitem schwieriger und
emotional aufgeladen. Aktuell zeigte sich dies in dem Eklat zur Eröff-
nung der Dauerausstellung im Münchener Stadtmuseum,53 die von Mün-
chens Oberbürgermeister als „folkloristische SA-Lederhosen-Schau“ be-
zeichnet wurde.54  Sein hauptsächlicher Kritikpunkt bestand darin, dass
die Exponate nicht ausreichend in den Kontext eingebunden waren und
so verharmlosend gezeigt wurden. Die Hinweise auf den Terror und das
nahe KZ waren für Ude nicht ausreichend gegeben. Durch die Abwesen-
heit von Bildern der Gewalt, des Terrors und des Krieges in Gegenüber-
stellung zu den NS-Objekten wurde befürchtet, dass dies bei Besuchern
unter Umständen zu nicht gewünschten Reaktionen, vielleicht sogar zu
Bewunderung führen könnte. Bierkrüge, Kerzenständer oder Figuren
von BDM-Mädchen in Trachten wurden in der SS-Manufaktur von
Häftlingen aus dem Konzentrationslager in Dachau gefertigt. Das Expo-
nat symbolisiert die doppelte Geschichte von Kitsch und Terror des
Dritten Reiches. Auf den ersten Blick jedoch visualisiert es nur die äs-
thetische,  banale Seite des Nationalsozialismus.

Wenn die grausamen Seiten des nationalsozialistischen Regimes in
einer Ausstellung nicht vordringlich thematisiert werden und die NS-
Objekte mit ihrer Aura wirken können, stellt dies ein gewagtes Unter-
fangen dar, denn ohne das Wissen des historischen Hintergrundes er-
scheinen die Objekte zumindest äußerlich harmlos.

53 Im Sommer 2002 sollte im Münchener Stadtmuseum eine Dauerausstel-
lung mit dem Titel „Nationalsozialismus in München – Chiffren der Erin-
nerung“ eröffnet werden. Oberbürgermeister Christian Ude weigerte sich
nach einer ersten Besichtigung trotz des Hinweises, dass Sichtachsen und
Beschriftungen noch aufgebaut werden sollten, diese zu eröffnen. Erst
nach einer Überarbeitung wurde diese Ausstellung ein Jahr später für das
Publikum geöffnet.

54 Zekri, Sonja: Unter der SA-Lederhose wird gejodelt. Düsteres Menetekel
oder blinkende Puppenstube: München streitet um eine Ausstellung zur
NS-Geschichte im Stadtmuseum. In: Süddeutsche Zeitung vom 09.08.02.

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002 - am 15.02.2026, 00:25:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PÄDAGOGISCHE PERSPEKTIVE MUSEALER KOMMUNIKATION

89

Abbildung 5: Blick in eine Vitrine
mit Objekten, hergestellt in der
Porzellanmanufaktur Allach in
der Dauerausstellung „Chiffren
der Erinnerung“ im Stadtmuseum
München.

Abbildung 6: Sichtachse zum Bereich „Konzentrationslager Dachau“
in der Dauerausstellung „Chiffren der Erinnerung“ im Stadtmuseum
München.

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002 - am 15.02.2026, 00:25:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INSZENIERUNG UND ERLEBNIS IN KULTURHISTORISCHEN AUSSTELLUNGEN

90

Gerade die Musealisierung kann Nichtigkeiten, wie zum Beispiel den
Porzellanfiguren in einer Vitrine, eine auratische Wirkung verleihen. So
könnte mit einer derartigen Präsentation ein Weg der Bagatellisierung
oder auch Sakralisierung beschritten werden. Auch stellt sich die Frage,
ob nicht jeder Ausstellungsmacher, der den Originalen diese Wirkung
erlaubt, die „Lügen der Nazis vom schönen Sein fortschreibt.“55 Aus die-
sem Grund gilt bei der Darstellung von NS-Geschichte als Mindeststan-
dard eine strikte Kontextualisierung, die automatisch die verführerische
oder verharmlosende Wirkung von Objekten durch Texte und Bilder des
Schreckens auffängt. Trotz dieser aufgezeigten Problematik ist zu fra-
gen, ob dies tatsächlich die einzig kanonisierte Art der Präsentation blei-
ben muss. Zekri äußert die Vermutung, ob es  nicht vielleicht sogar lehr-
reicher wäre, wenn eine NS-Ausstellung ihre Besucher der Verführungs-
kraft, der Verharmlosung vorübergehend aussetzt, ohne sie auf den ers-
ten Blick durch die Bilder des Schreckens zu immunisieren.

„Möglicherweise lässt sich so erfahren, was über historische Fakten, den Kon-
sens der Ablehnung und Empathie mit den Opfern hinausgeht: as uns von je-
ner Zeit und jenen Menschen trennt, wie verführbar, wie leicht zu blenden
jeder einzelne ist.“ (ebd., S. 63)

Im Vergleich hierzu erfährt der Besucher im Dokumentationszentrum
auf dem Reichsparteitagsgelände in Nürnberg zahlreiche Facetten loka-
ler Geschichte. Über Videos, Hörbeispiele, wandgroße Fotographien und
Zeitzeugenberichte kann sich das Publikum über den Aufstieg der
NSDAP oder die Organisation der Reichsparteitage informieren. Das
brisante und zentrale Thema dieses Ortes, welches an Aktualität bis
heute nichts eingebüßt hat, die Manipulierbarkeit jedes Einzelnen, be-
rührt die Nürnberger Ausstellung primär auf kognitiver Ebene. An die-
sem konfliktgeladenen Thema zeigt sich das Spannungsverhältnis von
ästhetischer und historischer Erfahrung. Die historische Erfahrung in öf-
fentlichen Präsentationen zielt durch die Darstellung des Schreckens des
Dritten Reiches auf Mitgefühl für die Opfer. Andere Erfahrungshori-
zonte, beispielsweise wie subtile Strategien der Manipulation wirkten,
werden nicht eröffnet.

55 Zekri, Sonja: München – Hauptstadt der Verdrängung. In: Museumskun-
de. 68. (2003) Heft 1. S. 59-63.

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002 - am 15.02.2026, 00:25:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PÄDAGOGISCHE PERSPEKTIVE MUSEALER KOMMUNIKATION

91

„Sie als angebliche Devotionalien aus dem Museum zu verbannen, heißt ein
Schlagwort an die Stelle der Kenntnisse vom Funktionieren der NS-Propagan-
damaschinerie zu setzen. Auch ist es das Gegenteil einer Verharmlosung des
NS-Regimes, wenn darüber aufgeklärt wird, mit welchen Mitteln es sich
selbst verharmlost.“56

Die Fokussierung auf die Opfer des Regimes hemmt einen mehrdimen-
sionalen, objektbezogenen Zugang zum Thema, wie dies in der wissen-
schaftlichen Zeitgeschichte üblich und notwendig ist.57 Vergleichsweise
wird es in einer Gedenkstätte kaum möglich sein, die Verführungs- und
Integrationsfähigkeit eines totalitären Regimes nachvollziehbar darzu-
stellen, ohne die Grenzen der Pietät zu überschreiten. Alle dokumentari-
schen, wissenschaftlichen und didaktischen Aktivitäten sind subtil von
der Opfergeschichte geprägt und damit auf die Verfolgungsperspektive
konzentriert. Insofern würde sich gerade an einem neutralen Ort, wie
zum Beispiel in einem Stadtmuseum, die Möglichkeit ergeben, in der
Thematisierung der ästhetischen Wirkung von Alltagsobjekten und deren
manipulativer Strahlkraft neue Dimensionen des Zugangs zu eröffnen.58

56 Till, Wolfgang: Das Stadtmuseum im Netzwerk der Münchener Erinne-
rungskultur. In: Kulturreferat der Landeshauptstadt München/Bayerische
Landeszentrale für politische Bildungsarbeit (Hrsg.): Ein NS-Dokumen-
tationszentrum für München. Ein Symposium in zwei Teilen, Tagungs-
band. München 2003, S. 275.

57 Aufgrund der unterschiedlichen pädagogischen Möglichkeiten authenti-
scher Orte des Nationalsozialismus wird zwischen Opfer- und Täterorten
unterschieden, da diese unterschiedliche Affekte und Emotionen wecken.
Opferorte sprechen das Mitgefühl an und fordern Pietät. An Täterorten
stehen die Akteure im Zentrum des Interesses. Durch die Andersartigkeit
und historische Authentizität ist Dahm überzeugt, dass zusätzliche Neugier
und Wissensdrang der Menschen geweckt werden können. Für die histo-
risch-politische Bildung bedeutet dies die Chance, auch Menschen anzu-
sprechen zu können, die Gedenkstätten bisher nicht besuchten. Vgl. Dahm,
Volker: Projekt eines NS-Dokumentationszentrums in München. Gutach-
ten des Instituts für Zeitgeschichte, München – Berlin, erstellt im Auftrag
der Bayerischen Landeszentrale für politische Bildungsarbeit. München
2002, S. 3.

58 Wie sehr die Ästhetisierung zeitgeschichtlich schwieriger Themen in der
Öffentlichkeit gefürchtet wird, wurde auch an der Diskussion um die
Kunstausstellung mit dem Arbeitstitel „Mythos RAF“ deutlich. Siehe Ka-
pitel 3.3, S. 168ff. Bewusst auf die ästhetische Wirkung schockierender
Bilder setzte zum Beispiel auch die Ausstellung „Vernichtungskrieg –
Verbrechen der Wehrmacht 1941 bis 1944“, siehe Kapitel 4, S. 191ff.

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002 - am 15.02.2026, 00:25:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INSZENIERUNG UND ERLEBNIS IN KULTURHISTORISCHEN AUSSTELLUNGEN

92

In der vorangegangenen Thesenstellung habe ich die Frage formuliert,
ob die ästhetische oder die historische Erfahrung die wertvollere bildet.59

Eine pauschale Antwort kann es nicht geben. Diese Frage muss immer
wieder neu gestellt und bewertet werden, in Abhängigkeit der jeweiligen
Situation, der Exponatlage, des Inhalts und des gesellschaftlichen Hin-
tergrunds.

„Entscheidend für die ästhetische Dimension der Geschichtskultur ist es viel-
mehr, daß ihnen eine (relative) Eigenständigkeit in der Sinnbildung des Ge-
schichtsbewußtseins selber zukommt. Es gibt eine genuin und spezifische äs-
thetische Erinnerungsleistung des Geschichtsbewußtseins, die ihren eigenen
Regulativen folgt und nicht unter die kognitive und politische Ausprägung der
historischen Erinnerung subsummierbar ist.“ (Rüsen 1994, S. 13)

Die Frage, worin genau die spezifische historische Sinnbildungskraft des
Ästhetischen besteht, wurde bislang nur wenig diskutiert. Das lag auch
daran, dass in der traditionellen Ästhetik und in den Fachdisziplinen, die
sich mit Kunst und Geschichte beschäftigt haben, das Ästhetische und
das Historische zumeist als Gegensätze angesehen wurden. Die Konkur-
renz zwischen ästhetischer und historischer Erfahrung wird sich tatsäch-
lich nicht aufheben lassen. Sie können sich jedoch gegenseitig berei-
chern, wenn sie nicht als unvereinbare Gegensätze betrachtet werden,
denn „das vernunftlose Erschauern vor der Aura der Kunstwerke ist den
Museen ebenso unbekömmlich wie die Austrocknung zum sinnenfeind-
lichen Dokumentationszentrum.“60 Eine kulturhistorische Ausstellung
enthält eben nicht nur kognitive Elemente, sondern in bedeutend höhe-
rem Anteil als eine literarische Geschichtsverarbeitung auch emotionale
Anteile, die die ästhetische Gestaltung der Ausstellung und die Auswahl
der symbolischen Artefakte erforderlich machen (Hochreiter 1994,
S. 220).

Die Sinne brauchen die Vermittlung der Inhalte durch ein symboli-
sches Zeichensystem, wenn diese  bildungsrelevant sein sollen. Diesen
Vorgang bezeichnet Stierle als „ästhetischen Zirkel“, in dem das Werk
zugleich die erste und die letzte Instanz der ästhetischen Erfahrung bildet
(Stierle 1996, S. 62). Die Frage, was die Werke sagen, ist nach Ansicht
von Stierle legitim, doch sie entspringt nicht primär ästhetischer Erfah-

59 Siehe Kapitel 2, S. 85.
60 Sauerländer zitiert in Glaser, Hermann: Zukunft braucht Herkunft. Über

die ästhetische Erziehung des Menschen und den gesellschaftlichen Sinn-
gehalt des Musealen. In: Museumskunde. 67. (2002) Heft 2. S. 29.

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002 - am 15.02.2026, 00:25:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PÄDAGOGISCHE PERSPEKTIVE MUSEALER KOMMUNIKATION

93

rung, sondern überschreitet gerade diese. Sie trifft nicht das Werk als
Werk, sondern eine in ihm aufbewahrte Aussage, Antwort, Einsicht, Ge-
fühlslage oder ein sonstiges Äquivalent. Geschichtliche wie lebensprak-
tische Aneignung des Kunstwerks sind Formen der Überschreitung des
im eigentlichen Sinne ästhetischen Bereichs. Beide aber haben in unter-
schiedlicher Weise Anteil an jener Form der werküberschreitenden An-
eignung, die man kognitive Aneignung nennen könnte. Stierle argumen-
tiert, dass die diskursive Auseinandersetzung in schreibender oder spre-
chender Form zu einer Vertiefung der ästhetischen Erfahrung führt, je-
doch selbst keine ästhetische Erfahrung ist. Dies führt zunächst zu einer
partikulierten Betrachtung, die auf besondere Aspekte verweisen kann.
Eine Kontextualisierung in einer Ausstellung bedeutet, dass die Objekte
unter einer bestimmten Perspektive betrachtet werden. Dies führt zu
Eingrenzung, gleichzeitig jedoch bedeutet dies andererseits, dass die
Objekte dadurch wieder Sprachfähigkeit gewinnen.

2.4  Museale  Orte al s Stätten der Dif ferenzerfahrung
und Reflexion

Obgleich sich der Gegensatz zwischen historischer und ästhetischer Er-
fahrung nicht auflösen lässt und dies zu Konflikten in der Wahrnehmung
führen kann, lassen sich dennoch Gemeinsamkeiten finden, die sowohl
für eine qualitativ hochwertige historische wie ästhetische Erfahrung re-
levant sind. Weder bei der ästhetischen noch bei der historischen Erfah-
rung geht es um Eindimensionalität, beiden gleich ist die Sensibilisie-
rung für die Vielschichtigkeit sowohl von Historie, Artefakten und auch
gegenwärtigen Erscheinungen. Die Steigerung des Bewusstseins in Be-
zug auf diese Mannigfaltigkeit kristallisiert sich als zentraler Punkt her-
aus. Der Auftrag musealer Ausstellungen liegt nicht nur in einer wie
auch immer gearteten regulären, formalen Bildung. Gefordert ist viel-
mehr eine Qualität des Angebots und eine damit verbundene Ermunte-
rung zur schöpferischen Auseinandersetzung. Als eine der elementaren
Aufgaben von musealen Ausstellungen kann formuliert werden, dass
diese als Stätten der Selbstbildung, als Orte der Reflexion und somit
auch der Bildung von Bewusstsein fungieren sollen.

Versuchen Ausstellungen lediglich Vergangenheit mit dem Ziel einer
„kompensatorischen Vergangenheitsvergegenwärtigung“ zu rekonstruie-
ren, so lassen sie nicht nur einen Teil der Möglichkeiten ungenutzt, son-

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002 - am 15.02.2026, 00:25:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INSZENIERUNG UND ERLEBNIS IN KULTURHISTORISCHEN AUSSTELLUNGEN

94

dern sie werden ihrem Auftrag nicht gerecht.61 Die Intention des Muse-
ums besteht zwar auch darin, die Zeit aufzuheben und sich gegen das
Verschwinden zu stellen, also zu verlängern, was ansonsten unwieder-
bringlich vorbei ist. Darin darf jedoch nicht die alleinige Funktion beste-
hen. Es geht auch darum, bewusst Fragen zu stellen, Sehgewohnheiten
zu stören oder Fremdheitserfahrungen zu inszenieren.

„Gebraucht werden die Museen als Stätten der Selbstreflexion. Von diesen
gibt es nur wenige und es kann von diesen gar nicht genug geben. Dies könnte
eine zentrale Aufgabe, ein Ziel, ein Wert des Museums sein: immer wieder an
das Denken im Konjunktiv appellieren. Geschichte darf nicht nur lustvolle
Kompensation einer grundstürzenden Gegenwart sein, nicht lauschige Deko-
ration einer kargen Jetzt Zeit.“ (Rauterberg 2002, S. 39)

Bildwerke und andere Schöpfungen  der Vergangenheit können Anlass
und Hinweis  zur Reflexion historischer und auch gegenwärtiger Wirk-
lichkeiten sein. Die Aufgabe der Museumspädagogik besteht darin, das
pädagogische Potential der Objekte zu verstärken (Herles 1990, S. 229).
Museale Ausstellungen ermöglichen die Begegnung mit Fremdem im
Sinne von zeitlich, räumlich geistig Entferntem. Die Vermittlung des
Museums zielt darauf ab, dieses Fremde ein Stück weit zu beleuchten, so
dass es zum geistigen Besitz seiner Besucher werden kann. Die grund-
sätzliche pädagogische Funktion des Museums kann deshalb als We-
ckung oder Verständnis von Offenheit und Verständnis für historisch
und/oder kulturell Fremdes definiert werden. Dies schließt auch Tole-
ranz gegenüber geistig fremden Standorten ein. Herles betont, dass dies
vor dem aktuellen Hintergrund pluralistischer Gesellschaften und not-
wendiger völkerverbindender Verständigungsprozesse ein zeitgemäßes
und zunehmend bedeutsames Erziehungsziel sei (ebd. S. 229).

Eine weitere gesellschaftliche Funktion musealer Ausstellungen
sollte auch darin bestehen, die Gegenwart zu hinterfragen und für kriti-
sche Belange Sensibilität zu wecken. In musealen Ausstellungen geht es
nicht nur um die Entwicklung von Verständnis und Wertschätzung, son-
dern auch um die Fähigkeit zu Kritik an Erscheinungen der eigenen
Epoche und Kultur. Im Hinblick auf die inhaltliche Themenwahl bedeu-
tet dies, nicht zeitaktuellen Trends zu folgen, sondern auch hier das ge-
samte Potential der Möglichkeiten auszuschöpfen und zum Beispiel auch

61 Lübbe zitiert in Parmentier, Michael: Zwischen Schule und Freizeitpark.
Das Museum als Stätte der Selbstbildung. In: Standbein Spielbein (1997)
Heft 49. S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002 - am 15.02.2026, 00:25:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PÄDAGOGISCHE PERSPEKTIVE MUSEALER KOMMUNIKATION

95

gesellschaftliche Tabus zu thematisieren oder den Blick auf Randgrup-
pen zu werfen. „Denn nur dann sollten Ausstellungen nach Trends fra-
gen oder gesellschaftspolitische Ereignisse kommentieren, wenn sie
zugleich tiefen Zweifel säen.“ (Rauterberg 2002, S. 40)

Ein weiteres Aufgabenspektrum eröffnet sich im Hinblick auf die
Sensibilisierung der Sinne, im Speziellen kann auch Sehen lernen als
Ziel formuliert werden. Der Regisseur Peter Greenaway62 kritisiert, dass
unsere Bildung fast ausschließlich auf Text ausgerichtet ist. Konträr zu
gegenwärtigen gesellschaftlichen Entwicklungen, die zunehmend vom
Visuellen geprägt werden, fehlt in der Schule das Lernen der visuellen
Sprache. Der Umgang mit Bildern wird wenig gefördert.

„Es bereitet mir große Sorge, dass unsere Bildung dermaßen auf Texte ausge-
richtet ist. Wir verwenden viel Zeit darauf, um den Umgang mit einem Text
zu erlernen, aber zu wenig, um zu lernen, wie wir dies mit Bildern tun müs-
sen. [...] Kinder lernen das Alphabet, die Wörter, wir reihen Sätze aneinander,
sprechen ständig, also sind wir sehr geschickt im Umgang mit Texten, aber
sehr schlecht im Umgang mit Bildern. Dass man Augen besitzt, bedeutet
nicht, dass man auch sehen kann. Um das Sehen und Formen von Bildern zu
schulen, bedarf es der gleichen Verfeinerung wie bei Texten.“63

Auch Glaser plädiert dafür, dem „sensiblen, bildenden, zusammenfas-
senden Sehen“ durch die sinnliche Erschließung von komplexen Gedan-
ken- und Gefühlsräumen Raum zu geben (Glaser 2002, S. 29). Im Ge-
gensatz zur visuellen Überfrachtung der alltäglichen Umwelt bildet das
Museum ein letztes Refugium, in dem Menschen erfahren können, dass
es nicht nur werbendes und zerstreuendes Sehen gibt. Glaser tritt für eine
Korrektur des eskalierenden einseitigen Zeitverständnisses ein, das in
einer Beschleunigungssucht jedes Gleichgewicht verloren hat. Museale
Ausstellungen würden dann auch wieder „Orte der visuellen Stille und
Nachdenklichkeit“ werden (ebd.). Die Aufgabe musealer Ausstellungen
liegt nicht in der Zerstreuung und Ablenkung. Dieser Bereich der Flüch-
tigkeit und Oberflächlichkeit gehört in die Domäne der Unterhaltungsin-
dustrie mit Freizeitwelten und Themenparks.

62 Peter Greenaway ist ein bedeutender Experimentalkünstler, Filmemacher
der Gegenwart. Seit 1991 arbeitet er auch als Ausstellungsmacher. Siehe
Kapitel 5, S. 279ff.

63 Greenaway zitiert in Kolsteren, Steven: Einblick in den Geist des Mittel-
alters. Die Mission von Peter Greenaway. In: Deutsche Ausgabe der Gro-
ninger Museumskrant. (2001) Heft 1. S. 3.

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002 - am 15.02.2026, 00:25:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INSZENIERUNG UND ERLEBNIS IN KULTURHISTORISCHEN AUSSTELLUNGEN

96

Wie diese unterschiedlichen Erfahrungsqualitäten ermöglicht werden
und welche Strategien dabei zur Anwendung kommen können, soll im
folgenden Kapitel diskutiert werden.

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002 - am 15.02.2026, 00:25:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404522-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

