Teil I:
Konzepte ethischer Reflexion aus der vormodernen
islamischen Tradition

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15

m 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethik ,,mit Leib und Seele®
Das Konzept Tasképrizades in seinem Sarh al-Ahlag
al-Adudiyya

Fatma Akan Ayyilldiz

1 Einleitung

Werke, die sich mit der Tugendlehre und dem Charakter (al-ahlaq) befas-
sen, haben in der muslimischen Tradition eine lange Geschichte. Insbeson-
dere muslimische Philosophen haben einen starken Bezug zu Aristoteles
{iber arabische Ubersetzungen seiner Nikomachischen und Eudemischen
Ethik gepflegt. Jedoch sind diese Bemithungen zum grofiten Teil auf theore-
tischer Ebene geblieben und fanden wenig Resonanz bei der Allgemeinheit
der muslimischen Gelehrten. Denn in den Reihen der islamischen Theolo-
gen stieflen die ristotelische Philosophie im Allgemeinen, aber auch seine
Ethikkonzepte nur sehr begrenztes Interesse. Abweichend von der philoso-
phischen Methode wurden in der Theologie koranische und prophetische
Uberlieferungen herangezogen, um ethische Werte und Normen abzuleiten.
Schliefilich wird im Koran der Prophet selbst als Wéchter der hohen Tu-
genden (Sure 68:4) und als Vorbild schlechthin (Sure 33:21) préisentiert
und die Glaubigen dazu angehalten, ihn zum Vorbild zu nehmen. Der Pro-
phet wird in all seinen Handlungen als vollkommen und ideal wahrgenom-
men. Deshalb bestand fiir Theologen wenig Anlass, sich mit systematischer
Ethik nach spatantikem Vorbild zu befassen. Vielmehr setzten sich Theo-
logen in vielen theologischen Disziplinen, die sich mit der Zeit etabliert
haben, darunter Rechtswissenschaften (figh), kalam, Hadithwissenschaften
und Koranexegese (tafsir), aber auch Bewegungen wie die Askese (zuhd),
mit ethisch relevanten Fragen auseinander. IThnen ging es darum, Werke zu
verfassen, in denen konkrete moralische Normen in Anlehnung an Uberlie-
ferungen formuliert werden konnten. Zumeist beziehen sich diese Werke
auf bestimmte Bereiche im Leben wie die Familie, die Politik etc.!

1 Kaya, ,Aristo’ I11:375-378; Topkara, Umrisse einer zeitgemdfSen philosophischen Theo-
logie im Islam, 25-26, 29.

17

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fatma Akan Ayyildiz

Die erste einschneidende Entwicklung in Bezug auf divergierende Me-
thoden in der Philosophie und der Theologie wird mit dem islamischen
Philosophen Ibn Miskawayh (gest. 421/ 1030) und seinem Tahdib al-ahldq
verbunden. Es ist das erste systematische Werk? in der islamischen Ide-
engeschichte, das wesentliche Ethikfragen mit dem Anspruch anspricht,
aristotelische Elemente aufzunehmen und diese in ein islamisches Geriist
einzugliedern. Die endgiiltige Struktur nimmt diese Art von Ethikliteratur
mit Nasir ad-Din at-Tasi (gest. 672/ 1274) an. Der iranische Philosoph
und Theologe erweiterte den Inhalt, indem er neben der personalen Ethik
auch gesonderte Kapitel zur Haushaltsfiihrung und politischen Ethik, also
zwei Bereichen des sozialen Lebens, hinzufiigt und sein Werk, das Ahlag-i
Nasiri, systematisch konzipiert. Zusdtzlich zu aristotelischem Gedankengut
wird hier das Konzept mit mystischen ahldg-Lehren vermengt, wobei star-
ke Beziige zu sufischen Theorien von Abit Hamid al-Gazali (gest. 505/ 1111)
bestehen.

Zur Verbreitung dieser systematischen Ethik nach aristotelisch-neuplato-
nischem Vorbild auch innerhalb der islamischen Theologie trug das Risalat
al-Ahlag* von ‘Adud ad-Din al-Igi (gest. 756/ 1355) bei. Al-I§1 ist ein ein-
flussreicher Gelehrter, der unter ilhanidischer Herrschaft Anfang des 14. Jh.
gelebt hat. Er fithrte die bisher philosophisch gepragte Ethik in die Theolo-
gie ein. Obwohl sein summarisches Werk eine gekiirzte Fassung des Ahlag-i
Nasiri zu sein scheint, hat al-I§i eigenstindige Revisionen im Rahmen der
Ethikdiskussion unternommen.® Es ist gerade der Lapidarstil, der zusam-
menfassende Charakter seines Werkes, der die verbreitete Anwendung in
der theologischen Lehre forderte® und Raum fiir neue Interpretationen

2 Das Tahdib al-ahlaq ist zwar als das erste systematische Werk zur philosophischen
Ethik in der islamischen Welt bekannt (vgl. Topkara, Umrisse einer zeitgeméfien philo-
sophischen Theologie im Islam, 15, 40), jedoch hat Ibn Miskawayh eine ganz eigene
Art der ,,Systematik’, gepragt durch eine oberflachliche Struktur, Unstimmigkeiten und
fehlende analytische Aufbereitung; siehe Topkara, 60-61, 137, 227.

3 Tastan, ,Nasireddin TGstnin Ahldk-1 Néasiri Adl Eserindeki Goriigleri ve Giiniimiiz
Toplumlarina Yansimalari 175.

4 Das Werk wurde in osmanischen Quellen unter verschiedenen Titeln rezipiert. Be-
rithmt ist das Werk auch unter al-Ahlaq al-Adudiyya. Siehe dazu Arici, ,Adududdin
el-Iic’nin Ahlak Risalesi”, 139.

5 Vgl. Arici, ,Adududdin el-Ici'nin Ahlak Risalesi”, 143-148.

6 Fir die ,mobile Lehre®, so wie sie in dieser Epoche der ilhanidischen Dynastie tiblich
war, eigneten sich komprimierte Werke sehr gut und waren sogar von Vorteil. Siehe
dazu Salem, , Tagkopriizade Ahmed Efendi’s Commentary on the Ethical Philosophy of
‘Adud al-Din al-Tji* 143.

18

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethik ,,mit Leib und Seele®

offnete. So haben tiber Jahrhunderte hinweg Gelehrte das Werk kommen-
tiert, interpretiert und mit originalen Beitragen inhaltlich erweitert,” wobei
unterschiedliche philosophische, mystische und theologische Aspekte be-
riicksichtigt wurden.

Zu den wichtigsten Kommentatoren der Risala al-Igis gehort der os-
manische Gelehrte Tasképrizade Isam ad-Din Ahmed Mustafa (gest.
968/1516).8 Er berichtet in seiner Einleitung, dass die Risala aufgrund
von Vernachlissigung (ihmal) oder sogar fahrlissigem Ubersehen (igfal)
geradezu in Vergessenheit geraten sei. Dabei sei es ein Werk, das grofien
Ruhm verdiene. Diese Beobachtung deutet auf einen mdglichen Popula-
ritatsverlust der Risala auf osmanischem Boden hin, dem Taskoprizade
entgegenwirken will. Daher mdochte sich Taskoprizade diesem Werk wid-
men und erkldrungsbediirftige Stellen erldutern sowie mit Referenztexten
in den autoritativen Quellen (an-nass, an-naql), mit bekannten Uberliefe-
rungen aus der Sunna (as-sunna al-mashiira) und anerkannten Uberliefe-
rungen (al-hadit al-maqbil) im Allgemeinen erginzen.® Al-I§i hatte mit
dem Ziel, kurz und biindig das Wesentliche zu schreiben, auf theologische
Quellen ginzlich verzichtet. Mit diesen Ergdnzungen soll sich das Werk,
so Taskoprizade, zum ,Glanz an der Stirn der Zeit und zu einer Perle an
der Krone des Zeitalters“ entfalten.!® Mit Sicherheit lasst sich sagen, dass
mit der auf al-Igi zuriickgehenden Tradition, zu der Taskoprizade einen
erheblichen Beitrag geleistet hat, sich ein neues Genre in der theologischen
Ethiktradition etabliert hat, das in vielerlei Hinsicht Mdglichkeiten fiir
gegenwirtige Ethikdiskurse 6ffnet. Der vorliegende Beitrag setzt eben hier
an. Er hat zum Ziel, zu analysieren, welches Verhalten bei Taskoprizade
aus ethischer Perspektive relevant erscheint und wie diese epistemologisch
und ontologisch einzuordnen ist. Indessen wird die Frage nach der Verant-
wortung des Menschen behutsam nachverfolgt. Abschliefiend wird darauf
eingegangen, wie Taskoprizade ethische Urteile formuliert und Wege auf-
zeigt, mit dem das Gute zu erkennen ist.

7 Arici, ,Adududdin el-Ic?nin Ahlak Risalesi”, 140-141, 149-152.

8 Taskoprizade berichtet in seinem Miftah as-sadda, dass er in seiner Jugend einen
Kommentar zu dem Ethikwerk von al-I§i geschrieben habe und dass dieser erfolg-
reich geworden sei. Siehe Arici, ,Adududdin el-Ici'nin Ahlak Risalesi”, 150.

9 Taskoprizade, Sarh, 54.

10 Ebd., 55.

19

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fatma Akan Ayyildiz
2. Taskoprizade und sein historischer Kontext

Taskoprizade Ahmed Efendi gehort zu einer Gelehrtenfamilie, die Anfang
des 13. Jh. nach Anatolien gezogen ist und sich im heutigen Kastamonu
(in der Provinz Tagkoprii) in der Tiirkei niedergelassen haben. Viele Mit-
glieder der Familie, darunter sein Grofdvater, Vater und sein Onkel, haben
sich der Lehre und dem Verfassen von Werken auf verschiedenen Feldern
gewidmet. Sein Vater, Muslih ad-Din Mustafa, war Lehrer Sehzade Selims,
des spéteren osmanischen Sultans Selim I. Geboren 901/1495 in Bursa, war
Taskoprizade selbst, bis er im Alter von 63 Jahren seine Sehkraft verloren
hat, in der Lehre als mudarris tatig. Zundchst in Dimetoka (Didymoticho;
931/1525) und Skopje (936/1530), lehrte er in den folgenden Jahren in Istan-
bul und Edirne an anerkanntesten Schulen (madrasa) wie Koca Mustafa
Paga, Sahn-i Taman (Tamaniyya), Ug Serefeli und Beyazit.!! Des Weiteren
war er in Bursa (952-954/1545-1547) und Istanbul (958-961/1551-1554)
als Richter (gadi, Kadi) titig. In zahlreichen Werken beschiftigte er sich
mit systematischer Theologie, Recht, Koranexegese, Logik, Ethik, Medizin,
Linguistik, Biografien und Wissenschaftsgeschichte, wobei er ausschlief3lich
in Arabisch schrieb, der géngigen Sprache in der Lehre.? Er lebte zu einer
Zeit, in der das osmanische Herrschaftsgebiet expandierte. Folglich kam
es zu einem regen Austausch mit unterschiedlichen Kulturen.® Sultane
wie Mehmed II (gest.886/1481) hatten ein erhohtes Interesse an griechi-
scher Philosophie,'* das auch ein gesteigertes Interesse der Theologen und
Wissenschaftler jener Zeit nach sich zog.!® Die Rezeption griechischen
Erbes erfolgte damals nicht auf direktem Wege. Man zitierte nicht Aristote-
les selbst; aristotelische Konzepte wurden itiber Abt Nasr al-Farabi (gest.
339/950), Ibn Miskawayh (gest. 421/1030), Ibn Sina (gest. 428/1037) oder
Nasir ad-Din at-Tusi (gest. 672/1274) rezipiert.!® Auf dieselbe Weise pflegt

11 Die Sahn-i Taman war Teil des Komplexes der heutigen Fatih Moschee. Die anderen
Medreses gehorten zu den Moscheen, die heute noch mit dem gleichen Namen
existieren.

12 Aricl, ,Prosopografik Bir Inceleme”, 8-16, 25-38; Yavuz, ,Taskoprizdde Ahmed Efen-
di”, XL:151-152; ipgirli, »Taskoprizadeler”, XL:154; Kalin, ,, Tagkopriizade”, 476.

13 Aricy, Insan ve Toplum, 3-4.

14 ihsan Fazlioglu berichtet u.a. von dem sog. ,muhakamat- Projekt’, das von Mehmed
IT gefordert sein soll. Siche Fazlioglu, ,XVI. Yiizyilda Osmanli Ulkesi'nde Felsefe-
Bilim Gelenegi ve Tagkopriiliizade”, 193-196.

15 Aricy, Insan ve Toplum, 6.

16 Vgl. Eichner, ,Die Avicenna-Rezeption. Das Phanomen der enzyklopddischen Dar-
stellungen’ 52.

20

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethik ,,mit Leib und Seele®

auch Taskoprizade Umgang mit dem peripatetischen Erbe. Indessen war er
mit dem rein philosophischen Ansatz nicht zufrieden. Dies sei ein Irrtum
(dalala), da solche Ansitze Elemente hitten, die dem Islam widersprachen.
Fir ihn kommt es aber auch nicht in Frage, dass man die Philosophie
ganzlich aufer Acht lasst. Denn er ist sich bewusst, dass in der Philosophie
durchaus Ansitze enthalten sind, die keineswegs im Widerspruch zur Re-
ligion stehen.” Konzepte zur Ethik, die urspriinglich aus der Spitantike
stammen, scheinen bei Taskoprizade zu jenem Bereich der Philosophie zu
gehoren, die man beriicksichtigen konne. Unkritisch ist er dabei wiederum
nicht. Er versucht philosophische Konzepte in ein theologisches Gertist
einzubetten, indem er, wie noch zu zeigen sein wird, fast ausnahmslos zu
jedem Thema koranische und prophetische Uberlieferungen sowie Narra-
tive von religiosen Autoritdten wie ‘Al vorlegt, die bezeugen sollen, dass
diese Konzepte genuin islamisch sind. Namentliche Verweise gibt es zu Ge-
lehrten wie al-Gazali, die die theologische Relevanz seiner Ausfithrungen
unterstreichen sollen.

Kommen wir noch einmal zum Kontext von Taskoprizade zuriick. Das
16. Jh. zeichnet sich auch dadurch aus, dass mystische Bewegungen weitge-
hend institutionalisiert wurden. Die Institutionalisierung fithrte zur grofie-
ren Relevanz, Sichtbarkeit und Anerkennung mystischen Gedankenguts.
Dies zeigt sich auch in den Werken des 16. Jahrhunderts; theologische
und sufische Inhalte laufen ineinander.!® Ob Taskoprizade selbst einen
Bezug zum tasawwuf, der islamischen Mystik, gehabt hat, ist umstritten,”
er nimmt aber auch sufische Konzepte in sein Werk zur Ethik auf. In dieser
Hinsicht scheint er von al-Gazali und Galal ad-Din ad-Dawwani (gest.
908/ 1502), dem Autor des persischen Ethikwerkes Ahlag-i Galali, stark
beeinflusst zu sein.

Geprigt ist das Werk von Taskoprizade durch den Eklektizismus??, der
in seiner Zeit gingig war: Theologische, philosophische und mystische

17 Arnici, Insan ve Toplum, 23. Ahnlich bei Abia Hamid al-Gazali; siche al-Ghazali,
Tahafut al-Falasifah- Incoherence of the Philosophers, 6-10.

18 Vgl. Aricy, Insan ve Toplum, S. 8. Ein guter Beitrag dazu: Tiirker, ,Miisahede ve Nazar
Yontemlerinin Sinirlarinda Tagkopriiliizdde Metafizigi, in Taskopriiliizddede Bilgi,
Bilim ve Varlik, 287-301.

19 Yavuz, “Tagképrizdde Ahmed Efendi”, XL:151-152; Kalin, “Tagképriizade”, 476; Arici,
»Prosopografik Bir Inceleme”, 40-44.

20 Der Terminus wird hdufig abwertend genutzt. Ein Ansatz, wie der ,Eklektizismus® in
dieser Epoche verstanden werden kann, findet sich in Tirker, ,Miisahede ve Nazar
Yontemlerinin Siirlarinda Tagképriilizade Metafizigi‘; 287-301.

21

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fatma Akan Ayyildiz

Konzepte konnten ineinander eingeflochten werden. Auch seine Herange-
hensweise, ein Vorlagenwerk zu kommentieren, ist zeittypisch. Selbst wenn
grofitenteils Bezug auf bereits bestehende Werke und bereits diskutierte
Probleme genommen wird, zeichnen sich die Arbeiten im 16. Jh. doch
durch ihre Tiefe in der Analyse aus' Das Sarh al-Ahlaq al-Adudiyya,
das Taskoprizade im Jahr 1540 verfasst hat,?? ist ein nahezu Zehnfaches
des Hauptwerkes, in dessen Rahmen er nicht nur die konzisen Aussagen
al-Igis erklirt, sondern einen eigenstindigen innovativen Ansatz entwickelt.
Ferner rezipiert das Werk die bis dato vorzufindenden Werke auf diesem
Gebiet, so etwa das Tahdib al-ahlaq von Ibn Miskawayh, das Ahlaq-i Nasiri
von at-Tast und das Ahldg-i Galali von ad-Dawwani. Es ist somit in dieser
Traditionslinie zu verorten, in der er nicht nur als Tradent auftritt, sondern
zu deren Fortschreibung er beitrigt.?3

Das Kommentarwerk ist in vier Abschnitte unterteilt: Im ersten Teil
untersucht Taskoprizade die theoretische Ethik, im zweiten Abschnitt geht
er der Frage nach, wie die Lauterung der Seele?* von Lastern vollzogen wer-
den kann. Die letzten beiden Abschnitte befassen sich mit der praktischen
Ethik, konkret der hauslichen und politischen Verwaltung. Die folgende
Darstellung in diesem Artikel bezieht sich auf den ersten Teil, die theoreti-
sche Ethik.

3. Die Leib-Seele-Dichotomie

Taskoprizade begriindet die Verpflichtung zum moralischen Verhalten mit
Riicksicht auf die Leib-Seele-Dichotomie. Der Ausgangspunkt dabei ist
ein Menschenbild, das jenseits des leiblichen eine immaterielle Entitét (an-
nafs, ar-rith) postuliert. Man muss bedenken, dass bis in das 5./11. Jh. die is-
lamischen Philosophen von einer immateriellen Seele ausgegangen waren,
wohingegen die Mehrheit der muslimischen Theologen die Seele materiell

21 Aricy, Insan ve Toplum, 6.

22 Aricy, ,Adududdin el-Ici’nin Ahlak Risalesi”, 150.

23 Salem, ,Tasképriizade Ahmed Efendi’s Commentary on the Ethical Philosophy of
‘Adud al-Din al-Iji$ 9, 23.

24 Taskoprizade spricht hier von ,Heilung® (genauer li-yu‘aliga) einer ,seelischen
Krankheit (maradun rihaniyyun), da er angelehnt an al-I§1 eine dhnliche Vorge-
hensweise empfiehlt, wie sie in der damaligen Medizin zur Heilung von kérperlichen
Krankheiten verfolgt wurde. Taskoprizade, Sarh, 111. Siehe auch Arici, ,ici’de Ahlak
Felsefesinin Temel Meseleleri”, 548-549.

22

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethik ,,mit Leib und Seele®

verstanden hatten.?> Taskoprizade orientiert sich somit an der philosophi-
schen Auffassung der Seele. Die Annahme einer immateriellen Seele muss
sich innerhalb des Ethikdiskurses als niitzlicher erwiesen haben.?® Aufbau-
end auf diese Dichotomie, nimmt er eine dualistische Handlungszuweisung
vor: Der Mensch sei zwar gehalten, das ,,AufSere” (den Leib) mit gewissen
Verpflichtungen und Belastungen (at-takalif wa-I-massaq) zu schulen (ge-
nauer tahliya, ,schmiicken®).?” Es gibt seiner Auffassung nach aber tiberdies
eine Verpflichtung, die das Innere betriftt und die Lauterung (tahliya, ,rau-
men“)? von lasterhaften Charaktereigenschaften und Gemiitszustdnden
(wortl. rada’il al-ahlaq) erzielen soll. Nur dann sei das ewige Gliick, das bei
Taskoprizade Ziel der Ethik ist, gesichert.?

Einer der zentralen Begriffe in diesem System ist huluq (Pl. ahlag; zu
Dt. etwa ,,Charakter®), Kernbegriff islamischer Ethikdiskurse, der mit den
ersten Ubersetzungen der Nikomachischen Ethik als Kitab al-ahlag® seinen
Weg in islamische Ethikwerke gefunden hat. Bereits eine Analyse der Defi-
nition dieses Begriffs gibt Aufschluss tiber das Ausmaf} und die Art und
Weise, wie peripatetisch-neuplatonische Gedankengénge in die islamische
Ethik, in unserem Zusammenhang durch Taskoprizade in die osmanische
Ethiklehre eingebunden wurden. Daher ist ein naherer Blick auf den Begrift
hulug notwendig.

4. Begriffsbestimmung des huluq und Habitualisierung des Charakters

Im Hinblick auf die oben erwihnte Dichotomie von Leib und Seele un-
ternimmt Taskoprizade zunéchst die Aufteilung von Handlungen in na-

25 Shihadeh, ,Classical Ash‘ari Anthropology”, 433- 477.

26 Vgl. Shihadeh, ,,Classical Ash‘ari Anthropology”, 475.

27 Taskoprizade, Sarh, 53.

28 Wortspiele wie hier mit tahliya und tahliya sind ganz typisch fiir Taskoprizades
duflerst poetischen Stil. Taskoprizade, S‘arh, 53.

29 Taskoprizade, Sarh, 53. Diese Abgrenzung von ,Auflerlichem® (zahir) zu ,Innerli-
chem” (batin) erinnert an das bereits in frithen sufischen Werken propagierte Dif-
ferenzierungsmerkmal, das tasawwuf von anderen Disziplinen unterscheiden soll.
Siehe z.B. as-Sarrag, Kitab al-Luma’, 61-62. In der Folge wiirde dies heifien, dass man
die Ethik bzw. die Charakterbildung ausschliefllich dem Untersuchungsfeld der Diszi-
plin des tasawwuf zuschreiben wiirde, was nicht selten geschieht. Doch Tasképrizade
versucht sich in Sarh al-Ahlag- trotz gelegentlicher Entsprechung mit dem tasawwuf-
von dieser Haltung zu distanzieren.

30 Topkara, Umrisse einer zeitgemdfSen philosophischen Theologie im Islam, 68.

23

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fatma Akan Ayyildiz

tirliche und seelische. Im Gegensatz zum natiirlichen Verhalten (al-afal
at-tabiiyya, auch als Reflexe zu verstehen), die nur auf eine bestimmte Weise
und unbewusst verlaufen, sei seelisches Verhalten (al-afal al-nafsaniyya)
bewusst (bi-sutr) und vielfaltig (mutafawita) in seiner Erscheinung (s.u.
Abb. 1).! Damit macht Taskoprizade recht frith in seinem Werk deutlich,
dass, sobald man nicht iiber instinktives Verhalten spricht, er dem Men-
schen die Fahigkeit zuspricht, sein Verhalten zu {iberdenken, bevor er auf
Triebreize, die er als Kérperempfindungen affektiv erfasse, reagiere. An die-
sem Punkt gesteht Taskoprizade dem Menschen Variationsmoglichkeiten
in seinem Verhalten zu. Ethisch bewertbares Verhalten gehen ihm zufolge
von der ,Seele” (nafs) aus, die er als Instanz der Vernunft versteht.*? In den
Folgetiberlegungen Taskoprizades hat daher nur seelisches Verhalten eine
Relevanz. Es folgt eine weitere Differenzierung: Manches Verhalten, das
bewusst vollzogen werde, sei von voriibergehender Art. Anders als dieses
gelegentliche Verhalten, das Taskoprizade ,,Zustand® (hal) nennt,> verhalte
es sich mit jenen, die durch oftmalige Wiederholungen in der menschlichen
Seele Bestindigkeit gewinnen und deren Abgewdhnung ebenfalls Zeit in
Anspruch nehme (s.u. Abb. 1). Diese nennt er malaka (wortl. Fertigkeit,
Fahigkeit, als terminus technicus: Habitus).3*

Diese systematische Gliederung, in der deutliche Differenzierungen
von reflexartigem zu bewusstem und dann zu bestindigem Verhalten zu
finden sind, dient Taskoprizade als Grundlage dafiir, al-Igis Definition
von huluq in seine Systematik einzubauen. Diese lautet in der Rezeption
von Taskoprizade im arabischen Wortlaut wie folgt: al-huluqu malaka-
tun tasduru ‘anha [an an-nafs] al-afalu n-nafsaniyyatu bi-suhilatin [min
gayri rawiyyatin]3> Sinngemaf3 lasst sich die Definition so wiedergeben,
dass der Charakter in habitualisierten seelischen Handlungen besteht, die
mit Leichtigkeit und ohne vorausgehende Reflexion ausgefithrt werden
kénnen. Diese Bedeutung ergibt sich, wenn die Definition innerhalb der
Rezeptionsgeschichte gelesen wird, die ich in diesem Kapitel in der Be-
griffsbestimmung dienlichem Mafle anschneiden werde. Fiir die erwahnte

31 Taskoprizade, Sarh, 60.

32 Ebd.

33 Ebd.

34 Ebd. Ahnliche Ausfithrungen zu hal und malaka finden sich auch in dem ersten uns
bekannten Kommentarwerk von Muhammad b. Yasuf al-Kirmani (gest. 786/ 1384);
vgl. Topalcik, Kirmani'nin $erh-u Ahlak-1 Adadiyye Adli Eseri, 9-10. Es ist moglich,
dass Taskoprizade sich auch an diesen Ausfithrungen orientiert hat.

35 Taskoprizade, Sarh, 60.

24

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethik ,,mit Leib und Seele®

Ubersetzung ist es unentbehrlich auf as-Sayyid as-Sarif al-Gurgani (gest.
816/1413) zuriickzugreifen. Er hat in seinem Sarh al-Mawagqif die hulug-De-
finition von al-Igi ebenfalls interpretiert.36 Wir miissen bedenken, dass
al-Gurganis Kommentare in osmanischen Gelehrtenkreisen stark verbrei-
tet waren und einige sogar grofieren Ruhm als die urspriinglichen Texte
genossen haben.’” Auch Tasképrizade kam sehr frith mit den Kommenta-
ren, insbesondere dem Sarh al-Mawdgqif, in Kontakt und hat sich inten-
siv mit diesen Schriften auseinandergesetzt.’® Daher liegt es nahe, dass
Taskoprizade al-Gurganis Deutung der hulug-Definition im Sinn hat, wenn
er sich mit ihr beschiftigt. Bei al-Gurgani, aber auch bei niherer Lektiire
bei Taskoprizade selbst, wird deutlich, dass die Préposition hd in der oben
angefiihrten Definition sich auf an-nafs, also die Seele bezieht* und nicht
auf malaka oder huluq zuriickgeht. Laut al-Gurgani lisst sich aus der Defi-
nition auf drei Merkmale von huluq schlieflen: 1. hulugq ist Habitus [bezieht
sich auf al-huluqu malakatun]; 2. huluq ist urspringlich (mabda’an) seeli-
sche (keine korperliche) Handlung [das bezieht sich auf tasduru ‘anha,
und auch hier wird die Zuordnung der Priposition auf an-nafs, also der
Seele, erkennbar] und 3. damit ist keine Anstrengung und Uberlegung
verbunden [bezieht sich auf bi-la/ min gayri rawiyyatin].4° Taskoprizade
sagt in seiner Definition zwar nur bi-suhilatin (zu Dt. ,mit Leichtigkeit®),
verwendet diesen Ausdruck aber in seinen weiteren Ausfithrungen entspre-
chend dem o.a. dritten Merkmal im Sinne von min gayri rawiyyatin (zu

36 Ciircani, Serhu’l- Mevakif, 11:533.

37 Gumis, ,Ciircani’, VIII:134-136.

38 Taskoprizade hat bereits in jungen Jahren einen Kommentar (genauer eine hdasiya) zu
Sarh al-Mawagif vervielfiltigt und mit seinem Vater gegengelesen (sog. mugabala);
vgl. Arici, ,Prosopografik Bir Inceleme”, 28. Aus den Quellen kann man entnehmen,
dass er das Sarh al-Mawagqif auch mit seinen Studenten gelesen hat. Taskoprizade
kennt aber auch andere Kommentare von al-Gurgani: Er hat die Kommentare zu
Sarh as-Samsiyya, Tawali‘ al-anwar, Matali* al-anzar und Tasdid al-Qawd’id studiert
Arici geht davon aus, dass Taskoprizade in seiner Autobiographie nicht alle Werke
aufgezihlt habe, die er studiert hat. Wihrend seiner Lehrtatigkeit hat Taskoprizade
mit seinen Studenten al-Gurganis Kommentare uw.a. zu al-Misbah al-misbah, Sarh
at-Tagrid und al-Kassaf gelesen; vgl. ebd. 27-31. Die letzten beiden Kommentare hat
Taskoprizade selbst ebenfalls kommentiert. Nicht zuletzt hat Taskoprizade sich in
seinem Masalik al-halas mit dem Dissens zwischen al-Gurgani und und at-Taftazani
auseinandergesetzt; Giimds, ,Clircani’; VIII:134-136.

39 Al-Gurgani sagt: al-huluqu malakatun tasduru ‘anha ay ‘an an-nafs bi-sababiha;
Ciircani, Serhuw’l- Mevdkif, 11:533. Taskoprizade schreibt: wa-l-malakatu tusamma
hulugan in kana sudiruha ‘an an-nafsi; Taskoprizade, S‘arh, 60.

40 Ciircani, Serhuw’l- Mevdkaf, 11:533.

25

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fatma Akan Ayyildiz

Dt. ,ohne Reflexion“),* wie es in der Definition von al-I§1 vorkommt. Be-
achten wir die korrekte Zuordnung der Préaposition und die Erkennbarkeit
dieser drei Merkmale, scheint die oben angegebene Ubersetzung dem Sinn
entsprechend korrekt zu sein. Sie ist allerdings noch erklarungsbediirftig.
Daher werde ich sie im Folgenden im Rahmen seiner Rezeption ndher
untersuchen.

Diese Definition geht urspriinglich auf die von Galen (oder Galinis,
gest. zwischen 200-216 [?]) zuriick, so wie wir sie in der arabischen
Ubersetzung Muhtasar min Kitab al-Ahlaq*? entnehmen konnen.*? In der
islamischen Welt wird sie durch die Rezeption von Ibn Miskawayh und
Ibn Sina beriihmt, die allerdings wesentliche Revisionen entsprechend
aristotelischer Systematik an der arabischen Ubersetzung vorgenommen
haben. Auch al-I§i und folglich seine Kommentatoren orientieren sich an
der miskawayhschen und avicennischen Version der Definition. Wie die
Umdeutung der galenischen Definition zu verstehen ist, soll im Folgenden
dargestellt werden.

Galen versteht unter Charakter (hulug; im Originaltext womdglich
ethos**) etwas Angeborenes, das kaum verandert werden kann.*> Aufgrund
der Entsprechung mit der lexikalischen Bedeutung des Begriffes von halg
(Erschaffung, Schépfung), muss huluq seitens der Ubersetzer von Galens
Mubhtasar min Kitab al-Ahlaq als adiquate Ubersetzung von ethos empfun-
den worden sein. Schliefllich sind Galen zufolge Menschen entweder von
Geburt aus gut oder von Geburt aus bose bzw. von Geburt aus teils gut
und teils bose.*® Erziehung und Ubung haben im galenischen Verstindnis
nur auflerst beschrankten Einfluss auf die Charakterbildung und kénnen
dem Charakter seine endgiiltige Form nicht geben.*” Die oben angefiihrten
islamischen Philosophen jedoch verstehen hulug nicht nur als etwas Ange-
borenes (dem halg entsprechend), sondern hulug sollte auch willentlich

41 ,[...] ay bi-haytu la yahtagu fi tahsiliha ila itabi fikrin wa-i'mali rawiyyatin”;
Taskoprizade, Sarh, 60.

42 Dieser Text liegt uns heute nur im Arabischen vor.

43 Hulugq ist ,ein Zustand (hal) der Seele, wodurch seelische Handlungen ohne Refle-
xion (bi-la rawiyya) und Vorzug (bi-la ihtiyar) ausgeiibt werden® Siehe Ozturan,
Ethostan Ahlaka, 117-119.

44 Ozturan, Ethostan Ahlaka, 122, 258.

45 Ebd., 120-121.

46 Ibn Miskawayh, Tahdib al-ahlag, 266.

47 Laut Galen kann Erziehung angeborene Laster abschwéchen, sie aber niemals in eine
Tugend umwandeln, genauso wie ein Kranker durch Sport seinen Korper stirken,
aber niemals heilen kénne; Ozturan, Ethostan Ahlika, 199-200.

26

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethik ,,mit Leib und Seele®

und bewusst Erwerbbares umfassen.®® Es ist offensichtlich, dass sie sich
dabei dem aristotelischen Konzept verpflichtet haben. Aristoteles versteht
ndmlich die an der Vernunft orientierte Tatigkeit der Seele (psyché),* die
dem huluq gleichkommt, als eine durch Ubung erworbene Gewohnheit
(ethos)*?, wodurch eine Standfestigkeit (hexis) im Verhalten entwickelt
wird. Neben der Gewdhnung beachtet Aristoteles zwar auch natiirliche
Anlagen (physiké areté) des Menschen, die als Pradispositionen verstanden
werden kénnen. Prigend in der Charakterbestimmung sei jedoch die ver-
niinftige Einsicht, die zur natiirlichen Anlage hinzutrete.!

Entsprechend der aristotelischen ,Standfestigkeit* (hexis) haben al-Igi
und Taskoprizade den Begrift malaka (Habitus) in die Definition von
huluq eingebaut. Malaka ist ein Eingriff Ibn Sinas in die arabischen Uber-
setzungen der galenischen Definition. Ozturan geht davon aus, dass Galen
im verschollenen griechischen Originaltext den Begrift hexis (,Standfestig-
keit* oder ,,Habitus“) gebraucht haben misste, der ins Arabische zunéchst
als hal (wortl. Zustand) tbersetzt und auf diese Weise rezipiert wurde.
Ibn Sina musse erkannt haben, dass malaka der Definition von Galen als
Ubersetzung eher gerecht wird, weshalb er die Anderungen vorgenommen
habe.>? Auch Aristoteles scheint einen dhnlichen Unterschied zwischen Zu-
stand und hexis gesehen zu haben. Laut Hoffe unterscheidet sich hexis
wvom Zustand [im Arabischen hal, Erganzung von F.A.] dadurch, dass sie
bleibender und dauerhafter ist, wahrend Zustande auch Qualititen sind,
die sich leicht verdndern.>® Ibn Sinas Umbenennung erscheint zwar im
ersten Augenblick als eine lexikalische Korrektur. Es soll damit jedoch die
Erkenntnis unterstrichen werden, dass Charakter nicht aus gelegentlich
ausgeiibtem Verhalten abgeleitet werden kann, sondern durch gewollte An-
eignung etwas ,Verankertes“ und Bestdndiges beschreiben soll. Es ist also
kein blofler Zustand.

48 Ibn Miskawayh, Tahdib al-ahlaq, 265; Ozturan, Ethostan Ahldka, 202.

49 Hofle, Aristoteles- Lexikon, 77.

50 Ebd. Es besteht auch ein etymologischer Zusammenhang zwischen ethos (Gewohn-
heit) und éthos (Charakter); Siehe Hoffe, Aristoteles- Lexikon, 212, 214.

51 Rohls, Geschichte der Ethik, 267.

52 Ozturan, Ethostan Ahlaka, 118- 119, 123. Obwohl in der miskawayhschen Version
weiterhin hal gebraucht wird, ldsst sich auch aus Ibn Miskawayhs Erlduterungen
darauf schlieffen, dass er nicht von einem verginglichen ,Zustand“ spricht, sondern
von Bestdndigem ausgegangen ist, zumal er am Ende seines Paragraphs ebenfalls den
Begrift malaka verwendet; Ibn Miskawayh, Tahdib al-ahlag, 265. Siehe auch Arici,
,Adududdin el-Ici’nin Ahlak Risalesi”, 143.

53 Hofle, Aristoteles-Lexikon, 252.

27

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fatma Akan Ayyildiz

Blicken wir wieder zuriick auf Taskoprizades Ausfithrungen. Wir sehen,
dass er der bisher beschriebenen Umdeutungen folgt. Wenn Taskoprizade
aber auch der Auffassung folgt, dass der Habitus (malaka) im Wesentlichen
nicht aus der Veranlagung resultiert, sondern nach aristotelischem Sinne
etwas Erworbenes sein soll, so miissen wir dem nachgehen, was genau der
Zusatz ,ohne Reflexion® (min gayr rawiyyatin) bedeutet.

Ein Indiz fiir eine Erklirung finden wir in al-I§is al-Mawdgqif, wo er
anhand eines Beispiels deutlich zu machen versucht, was ,,ohne Reflexion®
(bi-la rawiyya) heiflen soll. Fiir al-I§i gehoren das Schreiben, ohne dabei
iber die Buchstaben nachzudenken und das Musizieren, ohne dabei an
Noten denken zu miissen, zu solchen Handlungen.>* Demnach verhilt
sich die Charakterbildung wie mit dem Erlernen einer Kunstfahigkeit: Am
Anfang tut sich der Mensch daran schwer, die Handlung zu vollziehen.
Er muss jeden Schritt wohl iiberlegen und kalkulieren. Doch sobald er
die Kunst sich zu eigen gemacht und verinnerlicht hat, kann er die Hand-
lung ohne weiteres Uberlegen vollziehen. Dieser Erklirung schliefit sich
Taskoprizade an. So fithrt er auf dhnliche Weise anhand der Schreibkunst
bzw. Schreibfertigkeit Schritt fiir Schritt aus, wie sich hal (Zustand) in
eine malaka (einen Habitus) entwickelt.® Korrespondierend mit der Ent-
wicklung von hal zu malaka meint der Zusatz min gayri rawiyya kein
unreflektiertes Verhalten. Vielmehr bezeichnet er ein Verhalten, iiber das
der Mensch nicht mehr reflektieren muss, weil es durch stetige Ubung zu
eigen geworden, ja sogar fester Bestandteil der Seele ist. Dies stimmt mit
der Systematik von Aristoteles iiberein. In den arabischen Ubersetzungen
seiner Nikomachischen Ethik kommt rawiyya ebenfalls vor und entspricht
bouleusis/boulé (Erwagung, Uberlegung).5¢ Als Grundbegriff der aristoteli-
schen Handlungstheorie heifit boulé ,das Erwégen geeigneter Mittel fiir ein
gegebenes ZielY

Gehen wir nun mit diesem Wissen zuriick zu Tasképrizade und al-Igj,
kénnen wir festhalten: Gemaf$ den Korrekturen an der galenischen Defini-

54 As-Sayyid as-Sarif al-Gurgani erklart in seinem Kommentar zu al-Mawdgif, dass man
in folgenden Fillen nicht von hulug sprechen kénne: Wenn a) das Verhalten nicht
als malaka ausgepragt ist, b) es kein seelisches (sondern ein leibliches) Verhalten ist
und c) damit Anstrengung und Uberlegung gekoppelt ist; Ciircani, Serhu’l- Mevékif,
I1:533.

55 Taskoprizade, Sarh, 61.

56 Ozturan, Ethostan Ahldka, 224;

57 Hoffe, Aristoteles- Lexikon, 100. Boulé ist kein Streben nach dem Ziel an sich; dieses
gibt eher der Begriff boluésis, das Wiinschen, wieder; Hoffe, Aristoteles- Lexikon, 101.

28

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethik ,,mit Leib und Seele®

tion weist Taskoprizade darauf hin, dass nicht jedes Verhalten, das der Seele
zugeordnet wird, den Charakter eines Menschen prégt. Gelegentliches Ver-
halten (hal) wird von der Charakterbestimmung ausgeschlossen und der
Fokus auf das Bestdndige (malaka), den Habitus, gesetzt, das bzw. den der
Mensch sich angeeignet hat. Zusammenfassend erklart Tasképrizade, dass
vom Charakter (hulug) also erst dann die Rede sein kann, wenn das Ver-
halten, das habitualisiert wurde, nun ohne Anstrengung (bi-la tagsim), Zeit-
verzogerung (tamahhul), mit Leichtigkeit (bi-suhiila) und ohne Reflexion
(bi-la rawiyya), genauer gesagt mit abgeschlossener Abwagung gelingt.>
Mit anderen Worten ist Charakter (huluq) keine reflektierte Handlung,
aber ihr gehen Stadien voraus, die bewusste Prozesse wie Reflexion, Wille
und Abwigung beinhalten. Das Resultat der Summe aller beschriebenen
Stadien fiihren zu einem ausgeprégten Charakter.

Aus dem bis hierher Erorterten lasst sich zusammenfassend sagen, dass
in der islamischen Tradition ,Charakterziige Disposition der Seele“ sind.>
Die Ausfithrungen bei Taskoprizade zur Zuweisung von ethisch relevantem
Verhalten an die Seele bestitigen diesen Gedanken. Doch greift diese Be-
schreibung mit Blick auf das Konzept vol al-I§i zu kurz. Wir werden im
Folgenden daher Taskoprizades Bemiithungen nachgehen, die Charakterbil-
dung als ein Phanomen darzustellen, das neben seelischen Prozessen auch
leibliche einbezieht. Insofern miissen wir unseren Blick auf die Schilderung
der Veranlagung (mizag) und der damit in Zusammenhang stehenden na-
tiirlichen Sittlichkeit lenken.

5. Die Veranlagung (mizag) und die natiirliche Sittlichkeit

Taskoprizade setzte, wie wir oben sahen, den Fokus zunéchst auf den
Abwiagungsprozess, der zur Habitualisierung von Verhalten fithren soll.
Seine Ethik beschréankt sich aber nicht nur auf Handlungen, die verant-
wortungsvoll ausgelibt wurden. Er beachtet auch angeborene Motive, die
der Charakterbildung eine gewisse Grundlage bieten und nennt sie mizag
(etwa Temperament, Veranlagung). Ich méchte nun diesem Konzept nach-
gehen und die folgenden Fragen stellen: Welchen Wert hat die Veranla-
gung des Menschen in der Charakterentwicklung, wenn Taskoprizade dem

58 Taskoprizade, Sarh, 60.
59 Ferrari, ,Antike Tugendethik in der mittelalterlichen Philosophie der islamischen
Welt 111.

29

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fatma Akan Ayyildiz

Menschen dezidiert die Fahigkeit zuspricht, sein Handeln auf alternative
Maglichkeiten zu {iberdenken? Kann also mizdg zu dissonantem Verhalten
fithren? Und zweitens; kann die Veranlagung moralische Benachteiligung
fiir jene Menschen bedeuten, die aufgrund dessen weniger erfolgreich in
der Auspragung von Tugenden bzw. Lauterung von Fehlverhalten sind?

Es ist wahrscheinlich, dass das Konzept des mizag auf die Humoralpa-
thologie in arabischen Ubersetzungen der Werke des griechischen Arztes
Hippokrates von Kos (gest. 370 v. Chr.) zuriickgeht. Seinen Weg in die
Ethikdiskussionen hat es aber durch Galen gefunden. Dieser nutzte die
Temperamentenlehre, um seinen Standpunkt von einem angeborenen und
folglich kaum verdnderbaren Charakter anthropologisch zu untermauern.®?
In Anlehnung an Galens Vorstellungen sind islamische Philosophen da-
von ausgegangen, dass Charakterziige teilweise von Temperamenten (hier
mizag) abgeleitet werden konnen. Mizag wurde infolgedessen als ein Pha-
nomen verstanden, das von ganz allgemeinem Menschsein hin zur Ethnie
und schliefllich bis zum Individuum Differenzierungsmerkmale umfasst.®!
Direkt im Anschluss an diese Ausfithrungen haben islamische Philosophen
allerdings ein Kontrapunkt zur galenischen Position gesetzt, indem sie trotz
dieser anthropologischen Konstante die Veranderlichkeit des Charakters
konstatiert haben.52

In dieser Traditionslinie versteht auch Taskoprizade mizag nicht nur
als innere Neigungen, Wiinsche und Leidenschaften, die der Mensch ange-
boren vorfindet. Auch duflerliche physiologische Eigenschaften konnten
ihm zufolge Anhaltspunkte iiber den Charakter bieten.®® Somit ist mizag
in der Auspriagung des Charakters sowie des Verhaltens der leibliche Fak-

60 Galen sagt: ,,Ein kranker Korper kann durch Sport gestéirkt, aber niemals geheilt wer-
den. Genauso kann Erziehung die natiirliche Unsittlichkeit ziigeln, sie aber niemals
in eine Tugend umformen Ozturan, Ethostan Ahldka, 218- 220; Ubersetzung F.A.

61 Siehe z.B. Ibn Miskawayh, Tahdib al-ahlag, 265. Intensiver hat sich Ibn Sina mit
dieser Theorie befasst; Arici, Insan ve Toplum, 65.

62 Siehe z.B. Ibn Miskawayh, Tahdib al-ahlaqg, 265.

63 Tlm al-firasa (Physiognomik) nennt sich die Wissenschaft, die aus dufleren physiolo-
gischen Merkmalen des Korpers auf seelische Eigenschaften des Menschen schliefit.
Taskoprizade behandelt das in seiner Risala fi bayan asrar al-hilafat al-insaniyya.
Ihwan as-Safa’ und andere Philosophen haben sogar Einfliisse der Astrologie in
diesem Zusammenhang diskutiert; siche dazu Arici, Insan ve Toplum, 38- 40. Zur
Relation von huluq und mizag schreibt Taskoprizade auch in seiner Risala fi fadilat
makarim al-ahlaq; Arici, Insan ve Toplum, 17.

30

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethik ,,mit Leib und Seele®

tor® schlechthin. Handelt der Mensch nun geméaf seinen Neigungen, Lei-
denschaften oder anderen angeborenen leiblichen Veranlagungen, spricht
Taskoprizade (wie auch Ibn Sina) von hulug tabi®(etwa ,natiirliche Sitt-
lichkeit®). Dies entspricht der ,natiirlichen Tugend® (physiké areté) und
dem ,natiirlicherweise Gewollten (physei bouleton) bei Aristoteles.®® An-
ders sieht es laut Taskoprizade mit dem Verhalten aus, zu dem der Mensch
nicht schon von Natur aus neigt. Die Aneignung beginnt in diesem Fall
mit Willensfreiheit (al-ihtiyar) und ist anschliefend mit Miihe, viel Ubung
und Gewdhnung verbunden, bis es sich zu einem festen Habitus (malaka)
entwickeln kann.®” Das nennt Taskoprizade hulug ‘adi (etwa ,angewdhnte
Sittlichkeit“).%8 Ist ein Mensch von Natur aus geduldig, hat er es einfacher,
die Geduld als festes Charaktermerkmal auszubilden, als jemand, der keine
solche ausgeprégte Veranlagung hat. Die grundsitzliche Fihigkeit, geduldig
zu sein, hat aber jeder Mensch.

Natiirliches Verhalten ————————— Seelisches Verhalten

Reflexe | ' |

Zustand (hal) Habitus (malaka)

Natiirliche Veranlagung
(hulug tabr7)

oder Charakter (huluq)

Angewohnheit
(hulugq ‘adr)

Abbildung 1

64 Mizagihi al-hassi alladi halq al-badan; Taskoprizade, Sarh, 63; al-amziga, ay |[...]
amzigat al-abdan al-muta‘alliqa hiya biha [bi an-nafs]; Taskoprizade, Sarh, 63.

65 Taskoprizade, Sarh, 60; Ozturan, Ethostan Ahldka, 229.

66 Seidl, ,Traditionelle Tugendlehre als angewandte Ethik’, 19-23.

67 Taskoprizade, Sarh, 60-61, 64.

68 Ebd., 60; 4di wird in der ag’aritisch-mataridischen Theologie gebraucht, wenn unter-
strichen werden soll, dass ein Phanomen noch immer durch die Schépfung Gottes
begriindet wird, selbst wenn eine kausale Beziehung vorhanden zu sein scheint.
In diesem Zusammenhang heifit das, dass Charakterziige ein bestimmtes Verhalten
nicht determinieren, auch wenn eine kausale Abfolge zu beobachten ist. Vielmehr
erschaftt Gott diese Abfolge jedes Mal von Neuem.

31

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fatma Akan Ayyildiz

Somit ist die Fahigkeit zur Veranderbarkeit trotz angeborener Veranlagung
auch bei Taskoprizade nicht ausgeschlossen. Man sollte in Bezug auf die
Wirkung von Neigungen auf die Selbstbeherrschung nicht von einem
sprinzipiellen’, sondern einem ,graduellen“ Unterschied zu Menschen, die
dieser Neigung nicht unterliegen, sprechen.®® Das geht mit dem mizag-Ver-
stindnis Taskoprizades einher. Mizag hat demnach einen nicht zu unter-
schitzenden Einfluss auf die Charakterbildung und kann in der Selbster-
ziehung entweder ,erleichternd® oder ,erschwerend® wirken. Das Verhilt-
nis zwischen menschlicher Disposition und individuellen Potenzialen zur
Auspragung von Tugenden bei Taskoprizade kann man dhnlich wie Seidl
verstehen, ndmlich als ,die natiirliche Grundlage fiir die voll personal zu
entwickelnde Sittlichkeit’? Das ist auch der Grund, warum Taskoprizade
stellenweise mizag und istidad (etwa Disposition, Bereitschaft) synonym
verwendet.”!

Da das zweite Problem, und zwar die Frage nach einer mdglichen
moralischen Benachteiligung durch natiirliche Veranlagung, in Anbetracht
gegenwartiger Diskussionen ebenfalls aktuell ist, wird hier im Lichte zeit-
gendssischer Studien auch darauf eingegangen, um Taskoprizades Ausfiih-
rungen in aktuellen Diskussionen besser einordnen zu kénnen. Den Er-
kenntnissen der Psychologie und Sozialwissenschaften zufolge ist ,Wollen®
und ,Handeln“ in hohem Mafle von unbewussten Motiven bestimmt, dar-
unter Suggestion und Erfahrungen vielféltiger Art. Stiitz fithrt an, dass
einige Psychologen den Einfluss von diesen Motiven auch in Bezug auf
ethisch relevantes Verhalten bejahen wiirden. Denn gerade weil der Mensch
sich dieser Einflussfaktoren nicht bewusst sei, erliege er ihnen besonders
leicht, auch in ethischen Angelegenheiten. Der Mensch sei kein unbeschrie-
benes Blatt und sei gepragt von Liisten, Wiinschen, Trieben und Neigun-
gen. Ohne dies zu bestreiten, betont Stiitz, indem er diskutiert, wie der
Mensch auch starken Impulsen widerstehen kann, dass der Mensch die
Fihigkeit habe, seine Aggressionen zu ziigeln, seine Angste zu iiberwinden
und elementare Bediirfnisse zu unterdriicken. Er kdnne sogar wahrhaftig
sein, selbst wenn er wisse, dass ihn dies das Leben kosten kann.”> Dennoch
kénne es immer wieder vorkommen, dass der Mensch von seinen Leiden-
schaften tiberwiltigt werde:

69 Angelehnt an die Ausfithrungen von Stiitz innerhalb moderner ethischer Diskussio-
nen; Stiitz, Die Fraglichkeit von Religion und Moral, 410.

70 Seidl, ,Iraditionelle Tugendlehre als angewandte EthikS, 24.

71 Siehe Taskoprizade, Sarh, 61, 64 [u.a.].

72 Stiitz, Die Fraglichkeit von Religion und Moral, 400-407.

32

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethik ,,mit Leib und Seele®

»Man kann ihm diese Schwache nicht vorwerfen, sie ist nur allzu
menschlich. Vorwerfen kann man aber ihm, wenn er sich nicht wirklich
bemiiht, diese Schwiche zu beheben. Die Selbstdisziplinierung kann
nicht jedem gelingen, aber das Bemiihen darum liegt sehr wohl in seiner
Hand. Zwar nur hierfiir - aber doch hierfiir - ist er sehr wohl verant-
wortlich. 73

Taskoprizades Gedankengang gibt einen dhnlichen Ansatz wieder.”* Aus
der Erkenntnis, dass nicht jeder mit demselben Erfolg bestimmte Charak-
terziige entwickelt, will Taskoprizade mizag nicht als eine moralische Be-
nachteiligung verstehen. Er bezieht sich auf al-Gazalis Ausfiihrungen in
Miskat al-anwar, wenn er angibt, dass die Offenbarung keine ,Exstirpation®
(istisal), also keine ,radikale Entfernung® von niedertréachtiger Disposition
verlangt. Ferner werden Triebe wie Lust und Zorn keineswegs als obsolet
betrachtet.”> Denn auch sie erfiillen wichtige Aufgaben. Hilt man diese im
mittleren Maf3, werden diese sogar als Tugenden gelobt.”® Auch in dem
koranischen Bild des ,geraden Pfads“ (as-sirat al-mustaqim)’” werde impli-
zite deutlich, wie schwer das ,rechte Maf3“ zu erreichen sei. Die Aussage
des Propheten, dass Sure 11 (al-Huad) ihn aufgrund des Verses mit dem
Aufruf ,Halte nun geraden Kurs (fa-stagim), wie dir befohlen worden ist”
(Sure 11:112) habe altern lassen, sei ein Indiz dazu.”® Taskoprizade bezieht
sich in diesem Zusammenhang auch auf die in zahlreichen Hadithen vor-
kommende Narrative einer iiber dem gahannam gespannten Briicke (sirar)

73 Stiitz, Die Fraglichkeit von Religion und Moral, 410.

74 Anders als Stiitz versteht Taskoprizade menschliches Verhalten nicht als determinier-
te Handlungsablaufe. Allerdings hilft die Differenzierung von ,kausaler und ,finaler®
Determination bei Stiitz, die Differenzierung von Veranlagtem und rational Abgewig-
tem besser zu verstehen.

75 Taskoprizade, Sarh, 62; An Anlehnung an al-Gazali formuliert Taskoprizade diese
Theorie wie folgt: ,Die Offenbarung fithrte ein Zurechtriicken von Verworfenheit
in Richtung des Mittleren ein, nicht aber eine radikale Exstirpation (inna as-Sara
innama warada bi-tagyiri r-rada’ili ila-l-itidali, la istisali usaliha bi-I-kulliyyati);
Taskoprizade, Sarh, 63; Ubersetzung F.A.

76 Ebd., 63.

77 Und (er lasst euch sagen:) Dies ist mein Weg (sirati mustaqiman). (Er ist) gerade.
Folgt ihm! Und folgt nicht den (verschiedenen anderen) Wegen, dass sie sich (nicht)
mit euch teilen (und euch) von seinem Weg (wegfithren)!" (Sure 6:153). Siehe auch
Sure 36:4; 6:126; 19:36; 15:41; 23:73; 6:39,153; 1:6; 3:51; 67:22; 37:118; 4:68,175; 48:20;
24:46; 10:25; 16:121; 42:52.

78 Taskoprizade, Sarh, 71.

33

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fatma Akan Ayyildiz

im Jenseits, die diinner als ein Haar und schirfer als eine Klinge sei.”
Jene, die es aufgrund ihrer schlechten Taten nicht schaffen, diese Briicke zu
iberqueren, wiirden ins Feuer fallen. Taskoprizade iibertrigt diese eschato-
logische Szenerie ins Diesseits, wie al-Gazali in seinem Mizan al-amal,s
ohne diesmal direkt auf ihn zu verweisen: Demnach steht sirat fur das
tugendliche Leben im Diesseits, dessen Beschreibung in der Formulierung
»diinner als ein Haar und scharfer als eine Klinge“ einerseits auf Miihe und
Schwierigkeit und andererseits auch auf die Unmdoglichkeit verweist, sich
stets auf ihm zu bewegen.8!

Fassen wir Taskoprizades Uberlegungen zusammen, dann sehen wir,
dass er davon ausgeht, dass Menschen unterschiedliche Veranlagungen
haben. Diese konnen sich auf die Selbstbeherrschung und -erziehung er-
schwerend auswirken. Gemessen wird der Mensch aber nicht etwa am
konkreten Verhalten, sondern an seiner Bestrebung, korrekt zu handeln.
Da der Mensch mithilfe seines Verstandes in der Lage ist, Wiinsche und
Neigungen zu regulieren, kann die Veranlagung selbst keine Handlungsab-
ldufe kausal determinieren. Das schliefit eine moralische Benachteiligung
aus. AufSerdem versteht Taskoprizade die ethische Verantwortung nicht als
Abbau von Trieben und Lastern. Gewiinscht sei lediglich das Bestreben, die
Triebe in ein mittleres MafS zu lenken. Entsprechend konnen wir beobach-
ten, dass Verhalten sich verandern kann. Wie es um die Veranderbarkeit
steht, wird das néchste Kapitel behandeln.

6. Verdnderbarkeit des Charakters

Taskoprizade behandelt die Frage nach der Mdglichkeit der Veranderbar-
keit des Charakters gesondert. Er positioniert sich klar dahingehend, dass
Verhalten (genauer malaka, also Habitus)®? veranderbar sei. Damit wider-
setzt er sich, wie die anderen islamischen Philosophen auch, dem galeni-
schen Standpunkt der Unveranderbarkeit. Tasképrizade begriindet seine
Haltung in Anlehnung an al-Igi. Dieser fiihrt stichpunktartig drei Indizien
als Argumente fiir die Veranderbarkeit vom Charakter an: a) Erfahrung

79 Buhari, 46: Mazalim, no. 1; 81: Riqaq, no. 124; Tirmidi, 47: Tafsir al-qur "an, no. 3549;
Sunan Ibn Maga, XXXVII: Kitab az-zuhd, no. 180.

80 Al-Gazali, Mizan al-amal, 268.

81 Taskoprizade, Sarh, 71.

82 Ebd., 61

34

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethik ,,mit Leib und Seele®

(tagriba), b) Eintreffen der Offenbarung (wurid as-sar) und c) Konsens
der vernunftbegabten Menschen (ittifaq al-uqald’).®> Taskoprizade erklart
ausfiihrlich, wie diese drei Indizien zu verstehen sind:

A Erfahrung: Tasképrizade zufolge gibt die Beobachtung an Kindern und

Jugendlichen Aufschluss dariiber, dass boses Verhalten durch Erziehung
in gutes gedndert werden kann.®* Analog dazu (wortl. wa-ala hada I-
qiyas) verhalte es sich mit der Anderung von gutem zu bosem Verhalten.
Das werde im Hadith zu fitra® (fitra, etwa ,gottgegebene Veranlagung®)
angedeutet. Dieser besagt, dass jeder Geborene nach der gottgegebenen
Veranlagung (in unserem Diskurs entspricht dies den angeborenen Ver-
haltensmustern) auf die Welt kommt und erst die Eltern ihm jiidische,
christliche oder zoroastristische Werte vermitteln (in unserem Diskurs
entspricht das der Moglichkeit zur Erziehung und somit der Verander-
barkeit von Verhalten).8¢ Hier wird ein empirisches Indiz angefiihrt, das
durch Analogie erweitert wird. Die prophetische Uberlieferung dient
hier lediglich als Erganzung zu dem, was, wenn wir Taskoprizade folgen,
ohnehin durch reine Beobachtung erkannt werden kann.
. Offenbarung: Taskoprizade weist darauf hin, dass auch die Offenbarung
die (Moglichkeit der) Veranderung von verpontem Verhalten (genau-
er al-ahlag ad-damima) ankiindigt. Er belegt diese Aussage mit dem
Hinweis, dass es mehrere Aufforderungen im Koran gibt, die die Unter-
lassung von defizitirer Haltung (genauer sifat an-nugsan, mangelhafte
Eigenschaften) wie Geiz (buhl), Lige (kidb), Verleumdung (namima)
und falsche Anschuldigung (buhtan) fordern. Damit werde eine klare
Erwartung formuliert. Nach dem Prinzip, dass taklif ma la yutaq un-
moglich sei,” miisse der Mensch jedoch zuvor die Fahigkeit haben, sein

83 Al-Ig1, Risalat al-Ahlag, 38.

84 Taskoprizade, Sarh, 61.

85 Kullu mawladin yialadu ‘ala-l-fitrati illa anna abawahu yuhawwidanihu wa-yu-
nassiranihi wa-yumaggisanihi. Zu finden in Buhari, Sahih, Bab ma qila fi awlad
al-musrikin [bab 92, no. 137]; Muslim, Sahih, Bab ma‘na kulli mawladin yaladu ‘ala-1-
fitra [bab 6, no 34]. Taskoprizade scheint fitra hier sinngleich mit mizag anzuwenden.
86 Taskoprizade, Sarh, 62.

87 Al-Gazali gibt in seinem al-Mustasfa an, dass al- A§ari die Auffassung vertreten habe,
Gott konne Verantwortungen (takalif) auferlegen, zu denen der Mensch nicht fahig
ist. Innerhalb der Theologie von al-A§ari wire das in sich folgerichtig, jedoch lehnt
al-Gazzali diesen Standpunkt ab und verteidigt das Prinzip des taklif ma la yutaq
muhalun; al-Gazali, al-Mustasfa min ilm al-usiil, 1:163-166.

35

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fatma Akan Ayyildiz

Verhalten willentlich dndern zu kénnen.®® Mit anderen Worten heifSt das
theologische Prinzip, dass die koranische Erwartung zur Verdnderung des
Verhaltens zum Guten, dem Menschen die Fahigkeit, dem nachkommen
zu konnen, voraussetze. Daraus wiirde folgen, dass wenn der Mensch
nicht in der Lage wire, sein Verhalten zu dndern, miisste dem Schép-
fer nachgesagt werden, Er wiirde Verantwortungen aufsetzen, dessen
Erfiillung nicht moglich ist. Taskoprizade interpretiert das theologische
Prinzip in einem hanafitisch-maturiditischen Sinne; er fiihlt sich dieser
Tradition zugehérig. Dort ist taklif ma-la yutaq ausgeschlossen. Al-I§i
als Agarit hatte womdglich seine Herleitung aus der Offenbarung anders
vermitteln wollen. Denn die a$‘aritische Position erkennt taklif ma la
yutaq als moglich an. Taskoprizade kritisiert diese Position auch in
seinem kalam-Werk, dem al-Ma‘alim, indem er darauf hinweist, dass
die as‘aritische Herangehensweise mit einem Verstandnis von Gott, der
weise (hakim) ist, nicht vereinbar sei.$?

C.Konsens der vernunftbegabten Menschen: Taskoprizade gibt an, dass
alle vernunftbegabten Menschen die Ansicht teilen, Verhalten sei verdn-
derbar. Denn sie setzen Lehrpersonal zur Erziehung ihrer Kinder ein
und verurteilen es, wenn es in der Erziehung erfolglos ist.”® Al-Igis Indiz
des Konsenses versteht Taskoprizade also nicht als eine ausformulierte
tibereinstimmende Meinung der vernunftbegabten Menschen, sondern
als eine ,Ubereinstimmung in Form von flichendeckendem Verhalten®
In diesem Fall kann man aus einem flichendeckenden Verhalten von
vernunftbegabten Menschen schlieflen, dass Charakter bzw. Verhalten
tatsachlich verdnderbar sind.

Aus seiner Auseinandersetzung mit Meinungen seiner (potenziellen) Wi-
dersacher ergdnzt Taskoprizade diese drei Indizien durch ein viertes, rein
rationales Indiz®' Er schliefit seine Argumentation zur Veranderbarkeit
von Verhalten mit der Aussage ab ,alles was sich verdndern kann, kann
nicht natiirlich (also angeboren; Erginzung F.A.) sein“%? Diese Aussage
erinnert an den aristotelischen Syllogismus, den wir in Bezug auf die Ver-
dnderbarkeit von Verhalten in dem Werk von Ibn Miskawayh finden. Da
Ibn Miskawayh eine der Quellen von Taskdprizade ist, ist davon auszuge-

88
89
90
91
92

36

Taskoprizade, Sarh, 62.

Yagci, Taskoprizade'nin el-Mealim fi ilmi’l-Kelam adl Eseri, 36-37 (arab. Edition).
Taskoprizade, Sarh, 63.

Ebd.

Ebd; Ubersetzung F.A.

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethik ,,mit Leib und Seele®

hen, dass er diesen Syllogismus kennt. Dieser lautet bei Ibn Miskawayh
folgendermaflen: ,(I) Charakter kann sich dndern; (II) Was verdnderbar
ist, kann nicht natiirlich/angeboren sein; (III) Also ist Charakter nicht
natiirlich/angeboren.

7. Ethische Urteile

Bis zu diesem Punkt, ging es darum, aufzuzeigen, inwieweit nach
Taskoprizade bei der Charakterbildung korperliche und seelische/ intellek-
tuelle Funktionen ins Gewicht fallen. Nun bleibt noch die Frage zu kldren,
wie in seinem Ethiksystem {iber ethisch relevantes Verhalten geurteilt wer-
den kann. Welche Instanz bestimmt, was ,gut“ und was ,bose” ist?

Wie bereits angefiihrt, ist im konzeptionellen Aufbau von Tasképrizade
ethisch relevantes Verhalten der Seele zugeordnet. Genauer genommen
sind es die drei platonischen Seelenvermégen, auf die ethische Handlungen
zuriickgefiihrt werden:** das Denken (arab. nutq, griech. logistikon),”> der
Affekt (arab. gadab, griech. thymoeides)®® und das Begehren (arab. sahwa,
griech. epithymetikon).”” Wie Platon werden auch hier drei Seelenteile als
Triger der Kardinaltugenden verstanden, die sich nach Aristoteles als Tu-
gend (arab. fadila, griech. areté) entfalten, wenn jeweils das Zuviel (arab.
ifrat, griech. hyperbolé) und das Zuwenig (arab. tafrit, griech. élleipsis) ver-
mieden und die Mitte (arab. wasat oder itidal, griech. meson oder mesotés)
getroffen wird.”® Entsprechend der antiken Tradition werden auch bei
Taskoprizade drei Tugenden zwischen den Extremen erkannt.”® Wird der
Seelenteil des nutq in der ausgewogenen Mitte gehalten, steht er zwischen
Torheit (garbaza) und Naivitat (gabawa) als Weisheit (arab. hikma, griech.

93 Tbn Miskawayh, Tahdib al-ahlaq, 267-268; Ubersetzung F.A.

94 Taskoprizade, Sarh, 63; vgl. al-Ig1, Risalat al-Ahlag, 38.

95 Bei Platon der denkende und rechnende Seelenteil; er ist auf die Erkenntnis des Gu-
ten ausgerichtet und stellt die Fihigkeit zu Abwigung, Uberlegung und Vorausschau
dar; Rohls, Geschichte der Ethik, 55-56.

96 Bei Platon der affektive oder mutige Seelenteil und die Basis des Machtstrebens;
Rohls, Geschichte der Ethik, 56.

97 Bei Platon der begehrende Seelenteil; die Begierde als Grundlage von Erndhrung und
Fortpflanzung; Rohls, Geschichte der Ethik, 56.

98 Ebd., 56, 70.

99 Taskoprizade, Sarh, 65. Wa-l-fad@ilu hiya al-awsatu fa-hiya taldta; al-Igi, Risalat
al-Ahlag, 38.

37

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fatma Akan Ayyildiz

sophia).l%% Gleiches gilt fiir gadab: zwischen Leichtfertigkeit (tahawwur)
und Zuriickhaltung (gubn) dient es als Tapferkeit (arab. saga‘a, griech. and-
reia).”%! Die Mitte von Ziigellosigkeit (fugiir) und Regungslosigkeit (§umiid)
des sahwa ist Besonnenheit und Selbstbeherrschung bzw. Enthaltsamkeit
(arab. iffa, griech. sophrosyné)'02.

Die vierte Kardinaltugend, die Gerechtigkeit (arab. ‘adala, griech. dikaio-
syné), wird hier nach dem Vorbild der griechischen Philosophie gesondert
behandelt. Sie wird wie bei Platon keinem Seelenteil zugeschrieben. Viel-
mehr bezieht sie sich auf die Gesamtstruktur der Seele und zeichnet sich
durch die harmonische Anordnung der Seelenteile zueinander aus.!%® Nicht
zuletzt lasst sich im Sprachgebrauch erkennen, welchen Wert der Gerech-
tigkeit zugesprochen wird, die sich, wie oben gezeigt, in der Mitte zwischen
zwei Extremen befindet. Anders als seine Vorgénger Ibn Miskawayh oder
Ibn Sina,!** verwendet al-I§1 neben wasat oder tawassut den Begriff itidal,
um die aristotelische Mitte wiederzugeben. Er folgt dabei al-Kindi.1> Das
wird von Taskoprizade fortgefiihrt. I'tidal gibt die Ausgewogenheit wieder,
die wir in anderen Derivaten vom Wortstamm <d-I finden konnen, wie
etwa Gerechtigkeit (‘adala). Ausgehend von der Wortbedeutung konnen
wir sagen, dass in diesem Konzept ein Verhalten nicht ausschliefllich des-
halb als Tugend betrachtet wird, weil es die mittlere Disposition zwischen
zwei Extremen ausmacht (wie bei Aristoteles), sondern in Bezug auf die
Seelenvermdgen das ,Angemessene und das ,Gerechte“ bedeutet. So ist
also ein Mensch z.B. der begehrenden Stirke gegeniiber ,gerecht® (‘adil),
wenn er auf der einen Seite nicht ziigellos handelt und auf der anderen
Seite seine Begierde nicht vehement unterdriickt.

100 Taskoprizade, Sarh, 66. Laut Platon ist sophia die Fihigkeit der Vernuntft zu erken-
nen, was der Seele zutraglich ist, und aufgrund dieser Erkenntnis beherrscht sie das
Seelenleben; Rohls, Geschichte der Ethik, 56

101 Taskoprizade, Sarh, 67- 69. Durch die Tapferkeit wird bei Platon gegen Lust und
Schmerz die Vernunfteinsicht in das, was zu fuirchten und nicht zu fiirchten ist,
gewahrt; Rohls, Geschichte der Ethik, 56.

102 Taskoprizade, Sarh, 69-70. Die Enthaltsamkeit besteht darin, dass die Begierde mit
der Vernunft darin tibereinstimmt, wer von beiden Seelenteilen zu herrschen und
wer zu gehorchen hat; Rohls, Geschichte der Ethik, 56; al-Tgi, Risalat al-Ahlag, 38.

103 Taskoprizade, Sarh, 98-99; vgl. al-Igi, Risalat al-Ahlag, 41; Rohls, Geschichte der
Ethik, 55- 56.

104 Ozturan, Ethostan Ahlika, 291.

105 Al-Kindi setzt sich mit dieser Bedeutung des itidal intensiv auseinander. Die Extre-
me sind fiir ihn zulm; Ozturan, Ethostan Ahldka, 289.

38

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethik ,,mit Leib und Seele®

Wie wir oben unter Uberschrift 4 sehen konnten, wird von Tugend erst
dann gesprochen, wenn das Verhalten habitualisiert ist, sprich zur malaka
wurde. Ein anderes Kriterium, das Taskoprizade betont, ist die Idee, dass
das Verhalten von einer falschen Absicht nicht verfalscht werden darf.!0
Diese Perspektive, die in der aristotelischen Ethiklehre nicht vorhanden ist,
wurde vor al-Igi bereits von Ibn Miskawayh'?” und at-Tasi'%® in den Ethik-
diskurs aufgenommen. Damit werden weitere Positionen zu ethischem Ver-
halten postuliert. Die Kategorien lauten: a) al-awsdt: die mittleren Disposi-
tionen, die als Tugende gelten; b) al-atraf: die zwei Dispositionen in Form
von Ubermafl und Mangel, die als Laster definiert sind.|” Taskoprizade
verortet diese beiden Kategorien quantitativ. Denn sie urteilen iiber das
Verhalten mit Riicksicht auf das ,Zuviel® oder das ,Zuwenig®“ Betrachte
man aber Verhalten aus einer qualitativen Perspektive, dann gibe es noch
eine dritte Kategorie: c¢) al-awsat fi hukm al-afrat: Dieser dritten Kategorie
werden Handlungen zugeordnet, die quantitativ die mittlere Disposition
im Verhalten treffen, jedoch mit einer falschen Absicht getriibt sind und
somit als qualitativ bose (radaat al-kayfiyya)'® erkannt werden.!! Jedoch
mangelt es dieser Art von Verhalten an 6ffentlicher Zugénglichkeit, da die
Intention eines Menschen von auflen betrachtet nicht zu erkennen ist.
Deshalb sagt Taskoprizade, dass diese ,als Tugend verkleidete Laster!!?
wvom Unwissenden (al-gahil) als Tugend erkannt werden und der Handeln-
de in der Gesellschaft gelobt wird, obwohl [sie] von dem einzig Wahren
(al-haqq) verpont werden.“ Und diese Art von Handlung ,wird in hochstem
Mafle gelobt, obwohl [sie] eigentlich verabscheut werden miisste. [Der
Handelnde] wird zu den Besitzern der Tugend gezahlt, dabei ist [er aber]
mit Schande verdreckt"® Ein Verhalten habe ,natiirlich“ (taban) zu sein,
nicht ,pseudo-natiirlich® (tatabbu‘an).'* In Anlehnung an das Kriterium

106 Taskoprizade, Sarh, 74, 77.

107 Ibn Miskawayh, Tahdib al-ahlag, 332-338.

108 at-Tusi, Kitab al-Ahlaq an-Nasiriyya, 154-167.

109 Taskoprizade, Sarh, 74.

110 Ebd.

111 Siehe Ausfithrungen in Tasképrizade, Sarh, 75-77.

112 Radila fi ziyyi fadila; Taskoprizade, Sarh, 77; Ubersetzung E.A.
113 Ebd., 74; Ubersetzungen F.A.

114 Ebd.,77.

39

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fatma Akan Ayyildiz

der Habitualisierung miisse das Verhalten natiirlich ausgeiibt werden, ohne
die Natiirlichkeit mit falscher Absicht zu triiben.!>

Das Konzept, das ich unter Uberschrift 5 bis zu diesem Punkt vorgestellt
habe, gibt zum grofiten Teil das wieder, was al-Igi als Fundament gelegt
hat. Auch Taskdprizade hat diese Darstellung nur mit wenigen Uberarbei-
tungen iibernommen. Der Ankerpunkt der Analyse von Taskdprizade ist
allerdings ein anderer. Uber diese formellen Kategorisierungen hinaus ist
er bemiiht, ein Konzept des mittleren Mafles vorzustellen, das er nicht als
ein urspriinglich aristotelisches, sondern als genuin ,islamisches® versteht.
Dafiir fithrt er koranische und prophetische Uberlieferungen an, bedient
sich auch teilweise Ausspriichen, die auf ‘All ibn Abi Talib (gest. 40/661)
zuriickgefiithrt werden,"® um die Idee zu vermitteln, dass das ,Wahren der
Mitte zwischen zwei Extremen® ein islamisches Gebot sei. Im Folgenden
mochte ich seinen Bestrebungen nachgehen. Zuerst zitiert Taskoprizade
Sure 17:29:17

»Mach nicht, dass deine Hand (gleichsam) an deinen Hals gefesselt ist
(d.h. knausere nicht mit deinen Gaben)! Aber streck sie (auch) nicht
vollstandig aus (indem du hemmungslos Geschenke austeilst), damit du
(schlieSlich) nicht getadelt und entblofit dasitzt. 18

Taskoprizade zitiert allem Anschein nach bewusst gerade diesen Vers, da
hier die beiden Extreme, das ,Zuwenig“ (fafrit) und das ,Zuviel“ (ifrat) im
Sinne von Geiz (siehe: ,Mach nicht, dass deine Hand (gleichsam) an dei-
nen Hals gefesselt ist“) und Verschwendung (siehe: ,Streck sie nicht voll-
standig aus!) deutlich herauszulesen sind. Auch ist erkennbar, dass Geiz

115 Das widerspricht Cleophea Ferraris Beobachtung, in der islamischen Tugendethik
bezdgen sich Anweisungen auf die Handlung und weniger auf die Haltung. Es ginge
um das rechte Tun und nicht um die rechte Absicht. Darauf aufbauend ist sie
der Ansicht, dass die Tugendethik kein islamisches Thema im eigentlichen Sinne
sei, sondern ein ausfiihrlich behandeltes Thema der Philosophie; Ferrari, ,, Antike
Tugendethik in der mittelalterlichen Philosophie der islamischen Welt, 110. Wie die
Ausfithrungen zu diesem Punkt zeigen, ist die innere Haltung im in dem Konzept
von al-Ii essentiell und nicht aufler Acht zu lassen.

116 Taskoprizade, S‘arh, 66-71, 80-105. Der Bezug auf ‘Ali ist in diesem Werk durchge-
hend vorhanden. Laut Salem war die Ehrung der Deszendenten des Propheten (ahl
al-bayt) in dieser Epoche duflerst verbreitet unter frommen Sunniten und wurde als
Andachtsiibung verstanden. Salem, ,Tagkopriizade Ahmed Efendi s Commentary on
the Ethical Philosophy of ‘Adud al-Din al-Iji; 11.

117 Taskoprizade, Sarh, 70.

118 Wa-la tag'al yadaka maglulatan ila ‘unuqika wa-la tabsutha kulla I-basti fa-taquda
maluman mahsuran.

40

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethik ,,mit Leib und Seele®

und Verschwendung, damit das Zuwenig und Zuviel, verpont sind (siehe:
»damit du nicht getadelt und entblofit dasitzt!“). Auch wenn Taskoprizade
nur diesen Vers zitiert, geht er sicherlich davon aus, dass seinen Lesern die
vorausgehenden Verse in dieser Sure bekannt sind, die dieses Verstdndnis
bestitigen. Verpdnt wird namlich Ubermafs auch in Sure 17:27: ,Diejenigen,
die verschwenderisch sind, sind Briider der Satane® Auch ,die Mitte® ist
in dieser Sure explizit beschrieben: ,Und gib dem Verwandten, was ihm
zusteht, ebenso dem Armen und dem, der unterwegs ist. Aber sei dabei
nicht ausgesprochen verschwenderisch!“ (Sure 17:26).

Als ein weiteres Argument dafiir, dass das Konzept der Mitte islamisch
ist, zitiert Taskoprizade eine Uberlieferung von ‘Ali ibn Abi Talib. Er be-
richtet, dass ‘Ali gesagt habe: ,,Das Rechte und das Linke sind irrefiihrende
[Fahrten, arab. mudilla], und der mittlere Weg (at-tariq al-wusta) ist der
Weg [schlechthin] (al-gadda):""® Vom Propheten fiihrt Taskoprizade keine
Uberlieferungen an. Er versteht die Entsendung des Propheten selbst im
Sinne von der Vervollkommnung der {ibergeordneten vornehmen Charak-
tereigenschaften (genauer ummahat makarim al-ahlaq).?° Dabei spielt er
auf das allseits bekannte Hadith?' an, womit er zeigen will, dass in allen
Handlungen und Ansagen des Propheten stets das mittlere Maf$ zu erken-
nen ist. Er wird sich spéter noch prophetischer Narrative bedienen, wenn er
auf die konkreten Tugenden und Laster zu sprechen kommt. Diese bezieht
er ndmlich direkt auf den Koran und die Sunna.

Graphisch ldsst sich die Herangehensweise von Aristoteles als eine gera-
de Linie wiedergeben. Dabei geben zwei Endpunkte (A und B) jeweils die
Extreme und die Mitte (M) die Tugend wieder:

Hier ist die Mitte (M) gegentiber dem Mangelhaften (A) ein Mehr, ge-
geniiber dem Ubermifigen (B) ein Weniger. Der Gegensatz der Extreme
zueinander ist der grofite und grofier als der Gegensatz zwischen ihnen und

119 Al-yaminu wa-s-simalu mudillatun wa-t-tariqu l-wusta hiya l-gadda Taskoprizade,
Sarh, S.70; Ubersetzung F.A.

120 Ebd.

121 Buittu li-utammima makarima l-ahlaq; siehe as-Suyiti, al-Gami' as-sagir, https:/
/shamela.ws/book/1438/4488 (zugegriffen am 18.01.2022). Andere Variationen
mit ,husn al-ahlaq” in Malik ibn Anas, al-Muwatta, Husn al-huluq: 8; ,salih al-
ahlaq“ in al-Buhari, al-Adab al-mufrad, Kitab husn al-huluq, no: 273; Ahmad ibn
Hanbal, Musnad, https://shamela.ws/book/25794/7148 (zugegriffen am 18.01.2022).

41

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://shamela.ws/book/1438/4488
https://shamela.ws/book/1438/4488
https://shamela.ws/book/25794/7148
https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://shamela.ws/book/1438/4488
https://shamela.ws/book/1438/4488
https://shamela.ws/book/25794/7148

Fatma Akan Ayyildiz

der Mitte.!?? So lassen sich Dispositionen einordnen. Da die Ermittlung
der Mitte subjektiv ist, steht manchmal die mangelhafte Disposition in
grofierem Gegensatz zu ihr, manchmal die iibermafSige:'?

Taskoprizade verfolgt ein anderes Motiv. Seine Darstellung ist stark be-
einflusst von den Beschreibungen der Mitte von Ibn Miskawayh und at-
Tasi,?* die zusammengefasst Folgendes wiedergeben: Unter unzdhligen
Punkten in einem Kreis liegt nur der mittlere Punkt in weitester Entfer-
nung zum Umfang, und nur dieser macht die Tugend aus. Alle anderen
entsprechen lasterhaftem Verhalten. So ist also die Mittigkeit im Verhalten
begrenzt, wie der Punkt im Zentrum eines Kreises, wobei die Laster unend-
lich sind, wie die unzdhligen anderen Punkte innerhalb eines Kreises. Die
Tatsache, dass Laster bzw. Verworfenes unendlich sind, erschwert die Mog-
lichkeit, die Mitte zu treffen und sie zu bewahren. Taskoprizade fiigt nun
weitere Erganzungen hinzu: Er beschreibt die Tugend (fadila) als eine Linie
(hatt), die einen Punkt bzw. eine kreisférmige Flaiche umrandet, etwa wie
der Umfang eines Kreises. Die Laster (rada’il) bilden in dieser Darstellung
weitere parallele Kreise (dawair) auflerhalb der Kreisflache der Tugend.!?®

122 Aristoteles, Nikomachische Ethik, 90.

123 Ebd., 9L

124 Ibn Miskawayh sagt: al-markazu min ad-da’irati huwa ‘ala gayati I-bu'di min al-
muhiti wa-ida kana s-sayu ‘ala gayati I-bu'di min sayin aharin fa-huwa min hadihi
-gihati ‘ala I-qutri; Miskawayh, Tahdib al-ahlaq, 258. Fir at-Tusls Ausfithrungen
siehe Yasemin Giileg, ,, Ttisi’de Daire ve Merkezi: Bir Erdem Olarak Adalet”, 127-128.

125 Taskoprizade, Sarh, 70-71.

42

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethik ,,mit Leib und Seele“

al-hatt al-mustaqim

dawa’ir ar-radila

Abbildung 2

Der Grund dafiir, dass Taskoprizade sich die Mithe macht, den Sachverhalt
weitaus komplizierter als seine Vorganger darzustellen, liegt in den Koran-
versen, die er anfithrt:?® ,Das ist mein Weg; (er ist) gerade (hada sirati
mustagiman). Folgt ihm. Und folgt nicht den (verschiedenen anderen)
Wegen!“ (Sure 6:153) und ,Halte geraden Kurs (fa-staqim)!“ (Sure 11:112).
An zahlreichen Stellen im Koran finden sich dhnliche Aufrufe, den ,rech-
ten Weg" zu befolgen und die Abweichung davon zu vermeiden.”?” So ist
Taskoprizade bemiiht, die Tugend nicht nur als einen Punkt auf einem
Strang, sondern als eine gerade Linie (al-hatt al-mustaqim)'?8 darzustellen,
um auf diese Weise die als aristotelisch bekannte Mitte mit dem korani-
schen ,geraden Pfad* (as-sirat al-mustaqim) zu verkniipfen. Alles, was diese
Linie Giberstreitet befindet sich im Bereich des Lasterhaften bzw. Verworfe-

126 Taskoprizade, Sarh, 71.

127 Sure 36:4; 6:126; 19:36; 15:41; 23:73; 6:39; 1:6; 3:51; 67:22; 37:118; 4:68,175; 48:20;
24:46; 10:25; 16:121; 42:52.

128 Taskoprizade, Sarh, 71.

43

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, Vdels A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fatma Akan Ayyildiz

nen (radila). Je weiter man von der Mitte wegkommt, desto stirker befindet
man sich im Bereich des Extremen (siehe Abbildung 2).

As-Sirat al-mustaqim ist ein bekanntes Bild in der islamisch-theologi-
schen Tradition. Wir haben es bereits oben kennengelernt: eine haardiinne
eschatologische Briicke, gespannt iiber das Hollenfeuer, die zum Paradies
fithrt. Taskoprizade versetzt dieses Bild in das Hier und Jetzt, indem er
es zur Markierung des moralischen Handelns heranzieht.!? In diesem Zu-
sammenhang iibertragt Taskoprizade dhnliche koranische Szenen aus der
Holle in das irdische ethische Handeln: Die Seite des Ubermafies (ifrat)
in Handlungen wie Torheit, Ziigellosigkeit und Leichtfertigkeit entspreche
dem Hollenfeuer wie in Sure 104:6-7 beschrieben.*® Laut Taskoprizade
ist die andere Seite des ,rechten Pfades® durch eine ,wahnsinnige Kalte®
(zamharir ‘azim), die fiur den Mangel (tafrif) im Verhalten wie Naivitit,
Zuriickhaltung und Regungslosigkeit stehe, gekennzeichnet.™ Diese Kalte,
die in Sure 76:13 genannt wird, wird von Koranexegeten generell als eine
andere Art der Hollenstrafe verstanden. Taskoprizade bezieht sie hier auf
das Weltliche. Die tugendhafte Mitte (itidal) sei damit der rechte Pfad,
as-sirat al-mustaqim.!3?

Anders als die Subjektivitdt der Mitte im aristotelischen Konzept, scheint
das mittlere Maf3 in der Darstellung von Taskoprizade auflerst starr und
begrenzt definiert zu sein: Sie ist wie jener Punkt im Zentrum eines Kreises
und jede Abweichung davon ist lasterhaft. Diese starke Beschrankung wird
wiederum relativiert, indem auf die Schwierigkeit hingewiesen wird, stets
dem Maf} entsprechend zu handeln. Abweichungen scheinen in diesem
Konzept geduldet zu werden, solange die Bestrebung bestehen bleibt. Auch
in Bezug auf die Bestimmung des rechten Pfades scheint Taskoprizade -
anders als Aristoteles — sich nicht an den Extremen zu orientieren. An
der graphischen Darstellung ist zu erkennen, dass bei Taskoprizade diese
beiden Extrempunkte nicht mehr die Bezugspunkte der Ermittlung sind.
Es bleibt nun die Frage, nach welchen Kriterien das als Tugend Geprie-
sene und als Laster Verworfene zu erkennen sind. Es geht im weitesten
Sinne um die Frage, wie das Gute (al-husn) und das Bose (al-qubh) er-
kannt werden konnen. In seinem al-Ma‘alim scheint Taskoprizade zwar die

129 Ebd.

130 Naru llahi l-muqadatu llati tattali‘u ‘ala l-afidati (,,[Es ist] das Feuer Gottes, das [in
der Hélle] angefacht ist und [den Verdammten] bis ins Herz dringt.)

131 Taskoprizade, Sarh, 71.

132 Ebd.

44

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethik ,,mit Leib und Seele®

asaritische Position'3 kritisch zu hinterfragen, seinen eigenen Standpunkt
bringt er dort aber nicht zur Sprache. In seinem Kommentar zum al-Ahlaq
al-Adudiyya gibt er immerhin an, dass der Verstand jene unterscheidungs-
fahige Kraft sei, die zwischen dem Guten und dem Bésen differenzieren
konne.’* Wiederum anders als bei Aristoteles, nach dem die Mitte allein
durch die Uberlegung bestimmt wird,”®> entsprechen bei Taskoprizade
Handlungen erst dann der Mitte, wenn sie von der Offenbarung (sar9) und
dem Verstand (‘agl), also von beiden Instanzen zusammen geleitet sind.!3¢
Auffillig ist, dass Taskoprizade an mehreren Stellen den Verstand im Satz
syntaktisch voranstellt, wenn er ihn zusammen mit der Offenbarung als
autoritative Instanzen, die tber ethisches Verhalten urteilen, auflistet.’’”
Dennoch bedarf es beider Instanzen zur Bestimmung des Guten und Bo-
sen. Genauer genommen spricht Tasképrizade von drei Instanzen bzw.
yRichtern (al-hukkam at-talata),’® die tber ,gut® und ,bose“ urteilen,
namlich die Offenbarung (sar’), der Verstand (‘aql) und der Brauch (‘urf).1%°
Jeder einzelnen wird ein konkreter Bereich zugeordnet. Kommen wir nun
auf diese Bereiche zu sprechen.

133 Genauer genommen ist es die Position von Sa‘d ad-Din at-Taftazani, die
Taskoprizade kritisch hinterfragt: Demzufolge konne husn und qubh nur durch
gottliches Gebot (amr) oder Verbot (nahy) erfasst werden; siehe Yagci, Taskopriza-
denin el-Mealim fi ilmi’l-Kelam adli Eseri, 34-36 (arab. Edition).

134 Wa-l-aqlu quwwatun mumayyizatun bayna l-husn wa-I-qubh [Ubersetzung F.A.];
Taskoprizade, Sarh, 81.

135 Aristoteles, Nikomachische Ethik, 15.

136 ,Gelobt werden die Handlungen [genauer: ,Folgen der Seelenvermdgen, ataruhal,
wenn sie sich mittig befinden (f7 hadd al-itidal) und mittig sind sie nur dann, wenn
sie vom Verstand (‘agl) und der Offenbarung (sar) geleitet werden®; wa-innama
tuhmadu ataruha ida kanat f1 haddi l-itidal; wa-innama takinu fi haddi l-itidali in
qadahu I-aqlu wa-s-sar [Ubersetzung E.A.]; Taskoprizade, Sarh, 63.

137 Zusitzlich zu den o.g. Textstellen siehe auch Taskoprizade, §arh, 75; Hier fuhrt er in
Bezug auf die Begriindung der Kategorisierung des Zornes als (qualitatives) Laster
(ar-rada’a al-kayfiyya), die Nichtbeachtung des Verstandesurteils und die fehlende
Bestitigung der Offenbarung zur erstrebten Handlung an: Ia ittiba‘an li-I-aql wa-la
tasdiqan li-ma warada fi n-naql. Taskoprizade présentiert den ,richtigen rationa-
len Schluss® (ar-ray as-sahih) oder den ,treffenden rationalen Schluss® (ar-ray
as-sa’ib) als Instanz der Bestimmung der Mitte des affektiven und des begehrenden
Seelenteils, bevor er koranische Uberlieferungen zitiert, die ebenfalls zu der Tugend
beziiglich dieser Krifte aufrufen sollen; Taskoprizade, §arh, 67, 69. Zur Gegeniiber-
stellung von sar und ‘aql siche auch Taskoprizade, Sarh, 101-102.

138 Taskoprizade, Sarh, 100.

139 Ebd., 89, 93, 94, 106.

45

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fatma Akan Ayyildiz

Zunichst definiert Taskoprizade den Autorititsbereich der Offenbarung,
dem Handlungen zugeordnet werden, die mit einer jenseitigen Strafe
(igab) sanktioniert werden.? Agaba, wovon ‘igab hergeleitet ist, bedeutet
»nachfolgen” und ,hinterherkommen® Im koranischen Gebrauch steht Ggi-
ba fir gottliches Lob und %qab fiir gottliche Bufle, die im Jenseits erfolgen
sollen.! Laut Taskoprizade hat der Verstand hier keinen Zugang. Das
ist der Bereich, in der die Offenbarung die Grenzen bestimmt. Die Miss-
achtung von Handlungen, die in diesen Bereich fallen, wird als Siinde!#?
kategorisiert.*> Das heifit, jene Gruppe von Handlungen, die Gegenstand
jenseitiger Vergeltung sind, sind Handlungen, iiber die der Mensch nicht
urteilen kann. Gottliche Lob- bzw. Sanktionsankiindigung urteilen iiber sie,
nicht aber der Mensch nach rationaler Abwagung.

Autoritatsbereich |Autorititsbereich des
der Sitte (al-‘urf) |Verstandes (al-‘aql)

Autoritatsbereich der
Offenbarung (as-sar’)

Prinzipien der Offenbarung
(Widerspruchsfreiheit)

Abbildung 3

Anders sieht es laut Taskoprizade mit Handlungen aus, die der Natur (fab’)
des Menschen zuwiderlaufen oder zu einem Schaden fithren, der rational
zu erfassen ist. In diesem Gebiet entscheide nur der Verstand (‘agl) und

140 Ebd., 89.

141 al-Isfahani, Mufradat, 340.

142 Taskoprizade bezeichnet diesen Tater als murtakib (,jemand der siindigt®);
Taskoprizade, Sarh, 89.

143 Ebd., 89.

46

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethik ,,mit Leib und Seele®

keine weitere Autoritdt dariiber, ob etwas ,bose” ist.1** Handlungen, die von
der Gesellschaft kollektiv verpont werden, bilden eine weitere Kategorie
von Untaten. Da sich damit nur die Experten der (jeweiligen) Sitte (ahl
al-urf) auskennen, wird die Vollmacht des Urteils auf diesem Gebiet nur
diesen zugesprochen.!*> Taskoprizade erginzt, dass die Prinzipien, wonach
der Verstand und die ,Experten der Sitte® urteilen, den Richtlinien der
Offenbarung nicht widersprechen diirfen.'*¢ Das heifit, selbst wenn jede
Instanz ihren eigenen Urteilsbereich hat, iiber den nur sie verfiigt, gilt in
den Bereichen, in denen der Verstand und die Sitte das Urteilsvermdgen be-
sitzen, die Bedingung,einen Widerspruch zu Prinzipien, die aus der Offen-
barung heraus zu erkennen sind, zu vermeiden. Das Schema (in Abbildung
3) fasst die Geltungsbereiche der Erkenntnisquellen zusammen.

Entsprechend der verschiedenen Erkenntnisquellen, mit denen das Bose
erkannt werden kann, variiert nach Taskoprizade auch die Einstufung eines
Handelnden. Begeht jemand eine Untat, die dem Autoritétsbereich der Of-
fenbarung zugeordnet wird, wird dieser als Stindiger (fasig) bezeichnet.!”
Stindiger ist fir Taskoprizade jener, der eine grofle Stinde (kabira, Pl
kaba’ir) begeht oder auf kleinere Siinden beharrt und somit ungehorsam
handelt.® Begeht jemand eine Untat im Bereich des rational Verwerfli-
chen, so bezeichnet Tasképrizade ihn als ,Irren (magnin, wortlich: Beses-
sener). Und schliellich ist fir Taskoprizade jener, der eine Untat begeht,
die von der Gesellschaft als solche verpont wird, ein ,Dummkopf® (ablah).
An den Bezeichnungen selbst ldsst sich erkennen, dass die Untaten in den
letzten beiden Kategorien auf das Diesseits beschrankt sind. Einen Jenseits-
bezug gibt es nur fiir den Siindiger (fasig). Diese Art von béser Handlung
ist somit gravierender als die anderen beiden, wodurch eine gewisse Hierar-
chie unter den verschiedenen Kategorien von bésen Handlungen impliziert
ist. Den drei Kategorien gemeinsam ist jedoch laut Taskoprizade die Moti-
vation, die es ermdglicht, von jeglichen bdsen Handlungen fernzubleiben,
und zwar der Glaube (al-iman).4?

Auch wenn Taskoprizade sich hier nur auf das bose Verhalten bezieht,
lasst sich das bisher Beschriebene analog auf das Gute {ibertragen. Ist eine

144 Taskoprizade, Sarh, 90.

145 Ebd.

146 Ebd., 94.

147 Ebd., 89-90.

148 Yagci, Taskoprizade'nin el-Mealim fi ilmi’l-Kelam adl Eseri, 36.
149 Taskoprizade, Sarh, 90.

47

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fatma Akan Ayyildiz

Handlung mit gottlichem Lob verkniipft, beurteilt sie die Offenbarung gut.
Handlungen, zu denen sich die Offenbarung nicht duflert, diese aber der
Natur des Menschen entsprechen oder der Mensch darin einen Nutzen hat
bzw. ein Nutzen daraus resultiert, also eine maslaha darin zu sehen ist,!>0
sind entsprechend rational begriindet gut. Und schliefilich sind Handlun-
gen, zu denen die Offenbarung ebenfalls schweigt, diese aber seitens der
Gesellschaft gepriesen werden, sittlich gut. Handlungen, die rational oder
sittlich als gut eingestuft werden, miissen immer noch die Widerspruchslo-
sigkeit zur Offenbarung wahren.

8. Konklusion

Aus den bisherigen Ausfithrungen wird deutlich, dass der Ethikdiskurs mit
al-Ig1 und folglich Taskoprizade nicht mehr kategorisch einer der Ethik-
theorien, wie sie z.B. bei G. F. Hourani' und M. Fakhry'>? herausgearbeitet
wurden, zuzuordnen ist.>® Denn er gehort zu einer Literaturgattung, in
der einzelne Methoden und Theorien aus den Teildisziplinen der Theolo-
gie, Philosophie und der Mystik aufeinandertreffen. Dieses neue Genre
etabliert sich mit dem Wirken von islamischen Philosophen wie Ibn Sina,
Ibn Miskawayh sowie at-Tasi und Theologen wie ar-Ragib al-Isfahani, al-

150 Da Taskoprizade in Bezug auf boses Verhalten von mafsada spricht, habe ich mich
bei der Ubertragung auf das gute Verhalten des Antonyms maslaha bedient, zumal
Taskoprizade selbst von dieser Binaritét ausgeht, wenn er zum einen die Fahigkeit
von Schadensverdrangung (daf ad-darar, in der Rechtsliteratur auch bekannt als
daf al-mafsada) und zum anderen die Fdhigkeit zur Nutzenbeschaffung (galb
al-manfaa, in der Rechtsliteratur auch bekannt als galb al-magslaha) jeweils einer
Seelenkraft zuordnet; siehe Taskoprizade, Sarh, 65. Auf das maslaha-Prinzip geht
er unter der Erklarung der Tugend der Ordnung (intizam) ein; siehe Taskoprizade,
Sarh, 94. Allen voran sind diese Termini zu seiner Epoche lingst etabliert und diese
Gegeniiberstellung bekannt.

151 Hourani, Reason and Tradition in Islamic Ethics. Houranis Feststellung zu Ahlag-
Werken wie denen von Ibn Miskawayh, at-Tasi oder ad-Dawwani (,these akhlaq
books are not the place to look for ethical philosophy in any analytical style®
Hourani, Reason and Tradition in Islamic Ethics,2l.) kann in Bezug auf die
‘adudiyyische Tradition, zumindest in Bezug auf das Sarh al-Ahlaq al-Adudiyya
von Taskoprizade nicht bestitigt werden.

152 Majid Fakhry, Ethical Theories in Islam.

153 Einen ahnlichen Standpunkt vertritt Egref Altag beziiglich Ibn Miskawayhs Tahdib
al-ahlag; Videotibertragung https://www.youtube.com/watch?v=alk30bBzCZg
(zugegriffen am 13.11.2021).

48

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://www.youtube.com/watch?v=alk3obBzCZg
https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.youtube.com/watch?v=alk3obBzCZg

Ethik ,,mit Leib und Seele®

Gazali, ad-Dawwani bis hin zu al-Igi und seinen Kommentatoren. Wie wir
bei Taskoprizade deutlich sehen, fiihrt er einen philosophisch dominierten
Diskurs, vermengt und bereichert mit theologischem und - auch wenn
in diesem Artikel nicht ndher untersucht — mit mystischem Gedankengut.
Dabei versteht er seine Darstellungen als genuin ,islamisch®. Das zeigt sich
nicht nur darin, dass er urspriinglich peripatetisch-neuplatonische Muster,
die zu seiner Zeit bereits eine Neudeutung durch islamische Philosophen
erfahren hatten, mit einem Gertist aus islamischen Terminologien stiitzt,
sondern auch auf islamisch-autoritative Schriften bezieht.'>* Seine ,Bilan-
zen wirken indessen keineswegs befremdlich oder apologetisch. Denn
wihrend er das philosophische Erbe umdenkt und neu interpretiert, ar-
beitet er strukturiert und gezielt jene Aspekte aus den autoritativen Quel-
len heraus, die eben die Kongruenz zwischen den einzelnen Methoden
und Theorien vor Augen fiihren sollen. Er folgt Ibn Sina in der Ansicht,
dass ahldq einen gottlichen Ursprung hat und dass die Botschaft der
Propheten in erster Linie die Aufgabe beinhalte, lobenswerte Handlungen
zu zeigen und von Verworfenem abzuhalten.’®> Infolgedessen interpretiert
Taskoprizade moralische Handlungsregeln als etwas, das ein Gldubiger
auch aus rein religiosen Intentionen nicht umgehen darf. Denn den Glau-
ben versteht Taskoprizade als die Motivation {iberhaupt, die den Glaubigen
antreiben soll, nicht nur auf Siinden, die im Jenseits Vergeltung finden
konnten, zu verzichten, sondern sich auch von Verderbtheit fernzuhalten,
die mit weltlichen Konsequenzen bewehrt ist.'¢ Dabei setzt er keineswegs
voraus, dass Urteile iiber ethisches Handeln ausschliellich theologisch zu
begriinden seien. Seine Ausfithrungen geben zu erkennen, dass er auch
andere Instanzen billigt, die tiber ,Gut“ und ,Bose“ urteilen, solange die
Widerspruchslosigkeit zur Offenbarung gewahrt wird. Mit diesem Ansatz
kann man in einer pluralen Gesellschaft mehrere Erkenntnisquellen in
Anspruch nehmen, um iiber moralische Urteile zu reflektieren, ohne dabei
in Widerspruch zu theologischen Wertvorstellungen treten zu miissen. Und
schliefilich stellt er ein Konzept vor, das in vielen Punkten inspirierend fiir
gegenwirtige Diskussionen wirken kann: Der Charakter steht in der Eigen-
verantwortung des Menschen, weil er das Ergebnis einer Gewdhnungspha-
se ist, die von Abwégungsprozessen geleitet wird. Indessen miissen mensch-
liche Schwichen und Beeintrichtigungen, bedingt durch unterschiedliche

154 Vgl. Salem, ,Tagkopriizade Ahmed Efendi’s Commentary® 30.
155 Arici, ,Adududdin el-Ici'nin Ahlak Risalesi”, 53.
156 Vgl. Taskoprizade, Sarh, 90.

49

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fatma Akan Ayyildiz

angeborene bzw. durch duflere Faktoren geprigte Eigenschaften, beriick-
sichtigt werden, um u.a. moralische Benachteiligungen auszuschlieflen.

Bibliographie

Arici, Mustakim. ,Adududdin el-Ic’nin Ahlak Risalesi. Arapga Metni ve Terclimesi”.
Kutadgubilig Felsefe-Bilim Aragtirmalar1 15 (Marz 2009): 135-172.

__. “IcPde Ahlak Felsefesinin Temel Meseleleri”. In Islam Ilim ve Diisiince Geleneginde
Adudiiddin el- Ici, Hg. Esref Altas. Istanbul: ISAM, 2017. 523-579.

__. Insan ve Toplum. Tasképrizdde'nin Ahlak ve Siyaset Diisiincesi. Istanbul: Nobel,
2016.

Aric1, Mustakim und Mehmet Arikan. ,Prosopografik Bir Inceleme. Osmanlrnin Alimi
Tagkopriiliizade, Cevresi, Kariyeri ve Telifati”. In Tasradan Merkeze Bir Osmanl
Ulemd Ailesi. Taskopriiliizadeler ve Isamiiddin Ahmed Efendi, Hg. Mustakim Arici
und Mehmet Arikan. Istanbul: ILEM, 2020, 1-105.

Aristoteles. Nikomachische Ethik, tibers. u. hg. v. Ursula Wolf. Hamburg: Rowohlt,
2020.

Ciircani, Seyyid Serif. Serhu’l- Mevdkif. 2 Bde. Istanbul: Tiirkiye Yazma Eserleri Kuru-
mu Bagkanlig1 Yayinlari, 2015.

Eichner, Heidrun. ,Die Avicenna-Rezeption. Das Phinomen der enzyklopadischen
Darstellungen®. In Islamische Philosophie im Mittelalter, Hg. Heidrun Eichner, Mat-
thias Perkams und Christian Schafer. Darmstadt: WBG, 2013. 50-66.

Fakhry, Majid. Ethical Theories in Islam. Leiden: Brill, 1991.

Fazlioglu, fhsan. ,XVI Yiizyilda Osmanl Ulkesinde Felsefe-Bilim Gelenegi ve
Tagkopriiliizade”. In Taskopriiliizadede Bilgi, Bilim ve Varlik, Hg. Thsan Fazlioglu
und Tbrahim Halil Uger. Istanbul: ILEM, 2020. 187-206.

Ferrari, Cleophea. ,,Antike Tugendethik in der mittelalterlichen Philosophie der islami-
schen Welt. Tugend- Orient und Okzident. Bd. 1, Hg. Dagmar Kiesel und Cleophea
Ferrari. Frankfurt am Main: Klostermann, 2016.

al-Gazali, Aba Hamid. Mizan al-‘amal, Hg. Sulayman Dunya. Kairo: Dar al-Ma‘arif,
1964.

__. al-Mustasfa min ilm al-usal. 2 Bde., Hg. Muhammad Sulayman al-A$qar. Beirut:
Mu’assasat ar-Risala, 1997.

__. Tahafut al-Falasifah. Incoherence of the Philosophers, iibers. v. Sabih Ahmad Kamali.
Pakistan Philosophical Congress 3. Lahore: B. A. Dar, 1963.

Giileg, Yasemin. ,Nasiriiddin Tasi’'de Daire ve Merkezi. Bir Erdem Olarak Adalet”.
Dinbilimleri Akademik Aragtirma Dergisi 17/21 (2017): 127-145.

Hourani, George F. Reason and Tradition in Islamic Ethics. New York: Cambridge
University Press, 1985.

Hofte, Otfried. Aristoteles- Lexikon. Stuttgart: Alfred Kroner Verlag, 2005.

Ibn Miskawayh. Tahdib al-ahlaq, Hg. Tmad al-Hilali. Beirut: Mansarat al-Gamal, 2011.

50

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethik ,,mit Leib und Seele®

al-1g1, ‘Adud ad-Din. Risalat al-Ahlaq. In Risalat al-Ahlaq wa-Sarhuha li-l-Allama
Taskoprizade, Hg. Salah al-Hudhud. Beirut: Dar ad-Diya’, 2018.

__. al-Muhtasar fi ilm al-ahlaq, Hg. Nizar Hammadi. Tunis: Dar al-Imam ibn ‘Arafa,
o.J.

__. Adududdin el- Ici’nin Ahlék Risalesi, hg. und iibers. v. Mustakim Aric1. Kutadgubilig
Felsefe-Bilim Arastirmalar1 15 (Mérz 2009): 155-172.

al-Isfahani, ar-Ragib. al-Mufradat fi garib al-quran, Hg. Muhammad Seyyid Kilani.
Beirut: Dar al-Ma'rifa, 0.]

Ipsirli, Mehmet. ,Taskoprizadeler”. TDV Islam Ansiklopedisi. Istanbul: TDV, 2011. XL:
154.

Kalin, Ibrahim. ,Taskdpriizade”. The Biographical Encyclopedia of Islamic Philosophy,
Hg. Oliver Leaman. London u.a.: Bloomsbury. 476.

Kaya, Mahmut. ,, Aristo® TDV Islam Ansiklopedisi. Istanbul: TDV, 1991, I11I: 375-378.

Ozturan, Hiimeyra. Ethostan Ahldka. Istanbul: Klasik, 2020.

Rohls, Jan. Geschichte der Ethik. Tiibingen: J.C.B. Mohr, 1991.

Salem, Feryal. ,Tagkopriizade Ahmed Efendi’s Commentary on the Ethical Philosophy
of ‘Adud al-Din al-Tji. Theory and Praxis of Muslim Philosophical Ethics in the
Sixteenth Century*. Journal of Islamic Ethics 5 (2021): 1-37.

as-Sarrag, Aba Nasr. Kitab al-Luma‘. Schlaglichter iiber das Sufitum, iibers. v. Richard
Gramlich. Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 1990.

Seidl, Horst. ,Traditionelle Tugendlehre als angewandte Ethik. Von allgemeinen Nor-
men zum konkreten Handeln® Philosophische Texte und Studien. Bd. 111. Hildes-
heim: Georg Olms Verlag, 2012.

Shihadeh, Ayman. ,Classical Asharl Anthropology. Body, Life and Spirit”. Muslim
World 102 (Juli/ Oktober 2012): 433-477.

Stiitz, Wilfried. Die Fraglichkeit von Religion und Moral. Eine systematische Untersu-
chung und eine kurze Geschichte moderner Ethik. Marburg: Tectum Verlag, 2015.

Taskoprizade, Ahmed Efendi. Sarh Risalat al-Ahlaq. In Risalat al-Ahlaq wa-sarhuha
li-I-Allama Taskoprizade, Hg. Salah al-Hudhud. Beirut: Dar ad-Diya’, 2018.

Tagtan, Abdulvahap. ,Nasireddin Tasinin Ahldk-1 Nasiri Adli Eserindeki Gortgleri
ve Guniimiiz Toplumlarina Yansimalar1 In Gegmigsten Gelecege Ahlak (Uluslararas
Katilimh Sempozyum). Bartin: Bartin Universitesi Islami {limler Yayinlari, 2015. 169~
181.

Topalcik, Derya. Kirmadninin Serh-u Ahldk-1 Adiidiyye Adli Eseri. Unverdffentlichte
Masterarbeit, Sakarya: Sakarya Universitesi, 2007.

Topkara, Ufuk. Umrisse einer zeitgemdfSen philosophischen Theologie im Islam. Die
Verfeinerung des Charakters. Wiesbaden: J.B. Metzler, 2018.

at-Tast, Nasir ad-Din. Kitab al-Ahlaq an-nasiriyya fi tarib al-ablaq an-nasiriyya, tibers.
ins Arabische v. Muhammad ibn ‘Alf ibn Muhammad al-Gurgani, Hg. u. komment.
v. Joep Lameer. The Arabic Version of Tiisi's Nasirean Ethics. Islamic Philosophy,
Theology and Science, Bd. 96. Leiden u.a.: Brill, 2015.

51

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fatma Akan Ayyildiz

Tiirker, Omer. ,Miisahede ve Nazar Yontemlerinin Smirlarinda Taskdpriiliizide Metafi-
zigi*. In Taskopriiliizadede Bilgi, Bilim ve Varlik, Hg. Thsan Fazlioglu und Ibrahim
Halil Uger. Istanbul: TLEM, 2020. 287-301.

Yagc1, Mehmet Emin. Tagkdprizade’nin el-Mealim fi ilmi’l-Kelam adli Eseri. Unverof-
fentlichte Magisterarbeit, Istanbul: Marmara Universitit, 1997.

Yavuz, Yusuf Sevki. ,Taskoprizide Ahmed Efendi”. TDV Islam Ansiklopedisi. Istanbul:
TDV, 2011. XL: 151-152.

52

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das ethische Konzept des Wohlergehens (salah) bei al-Mawardi

Bahattin Akyol

Einleitung

Es besteht ein zunehmendes Interesse nach Antworten auf ethische Kon-
flikte in der Moderne. Immer mehr Muslime versuchen diese in ihrer Re-
ligion zu finden. Dafiir bietet die islamische Tradition viele Ankniipfungs-
punkte, welche zunéchst erschlossen werden miissen und einer genaueren
Untersuchung bediirfen.

Welchen Beitrag konnen klassische Gelehrte zur Entwicklung einer ge-
genwirtigen Islamischen Ethik leisten und wie kann dieser Prozess zeit-
gemaf’ und reflektiert in die Wege geleitet werden? Insbesondere das Po-
tenzial fiir Losungen zur Bewiltigung ethischer Herausforderungen der
Gegenwart wird im Folgenden im Fokus stehen.

Angeregt durch ethische Prinzipien in den Offenbarungstexten und der
Rezeption griechischer Moralphilosophen setzten sich muslimische Gelehr-
te schon frith mit moralischen Fragen auseinander und entwickelten davon
ausgehend ethische Konzepte. Eines dieser Konzepte ist das Wohlergehen
(salah), welches wir insbesondere im Kontext des Werks Adab ad-dunya
wa-d-din des Rechtsgelehrten Abu l-Hasan al-Mawardi (gest. 450/1058)
zu analysieren versuchen werden. Das Konzept beinhaltet zahlreiche Prin-
zipien, die jeweils einzeln betrachtet und detailliert untersucht werden
missen. Jedoch wird sich dieser Artikel auf den Versuch beschranken, das
Konzept des Wohlergehens in seinen Grundziigen darzustellen und die
Grundgedanken, die den Prinzipien und Bedingungen zugrunde liegt, zu
erschlieflen. Das Erreichen des Wohlergehens beziehungsweise eine gute
Lebensfithrung gilt als eine der grundlegendsten Ziele der Ethik. Daher
erscheint uns die Untersuchung dieses Konzepts aus einer ethischen Per-
spektive als sehr relevant, sodass versucht werden soll, diesen bereits in der
islamischen Tradition behandelten Fragenkomplex neu zu beleuchten, um
gegebenenfalls auch Ansitze fiir eine Disziplin ,Islamische Ethik® erschlie-
len zu konnen.

Bevor wir das Konzept des Wohlergehens zu verstehen versuchen, bedarf
es einer nidheren Betrachtung der Person al-Mawardis und seiner Epoche.

53

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bahattin Akyol

Dabei werden die Griinde fiir die Auswahl dieses Gelehrten und seines
Werks verdeutlicht. Der Kontext, in dem das Werk entstanden ist, erleich-
tert uns, das Konzept nachzuvollziehen. Anschlielend wird das Verhaltnis
von adab und Ethik, die Bedeutung von adab bei al-Mawardi, sein Werk
Adab ad-dunya wa-d-din und dessen Struktur untersucht. Die adab bilden
den Hauptgegenstand des Werks dar. Sie sind mit den in den Rechtswerken
behandelten Urteilen (ahkam) vergleichbar und fiillen das Konzept des
Wohlergehens mit Inhalt, weswegen wir eine ndhere Erlduterung fiir notig
erachten. Dem Konzept des saldh, seinen Prinzipien und Bedingungen
ist der Hauptteil dieses Artikels gewidmet. Die Bedingungen werden ein-
zeln untersucht und miteinander in Beziehung gesetzt. Dieser Artikel soll
keiner rein historischen Darstellung dienen, sondern die Grundgedanken
des Konzepts herausarbeiten, um universelle Prinzipien entwickeln zu kon-
nen, die zur Beantwortung gegenwirtiger Fragestellungen der angewandten
Ethik einen Beitrag leisten kdnnen. Denn die vom Autor gesetzten Bedin-
gungen entsprechen dem Verstindnis des Wohlergehens einer bestimmten
Zeit und in einem bestimmten Kontext.

I Al-Mawardi und sein Adab ad-dunya wa-d-din
A. Historischer Kontext und Struktur des Werks

Das Werk des Gelehrten al-Mawardi ist besonders im Hinblick auf seine
ethischen Aspekte noch relativ wenig erforscht. Auf die hier bestehenden
Forschungsliicken hat zuletzt Ebrahim Moosa aufmerksam gemacht.! Klas-
sische muslimische Rechtsgelehrte haben in ihren ethischen Ausfithrungen
zum einen die Moral mit der Religion verbunden und zum anderen die
Notwendigkeit betont, intellektuelle Kreativitdt und Innovation anzustre-
ben. Beide Aspekte seien in dem Werk Adab ad-dunya wa-d-din vorzu-
finden. Diese ,Interdisziplinaritit® kénne als Methode fiir den ethischen
Diskurs der heutigen Zeit beitragen, so Moosa.?

Al-Mawardsi, lat. Alboacen,? heif3t mit vollstindigem Namen Abu I-Hasan
‘Ali b. Muhammad b. Habib al-Mawardi und wurde 364 n. H./974 n. Chr.
in der irakischen Stadt Basra geboren. Auch wenn auf seinen Geburtsort

1 Moosa, The Ethical in Sharia Practices, 236.
2 Ebd.
3 Tumanian, ,On the Theoretical Legacy of Abu ‘1-Hasan al-Mawardi‘, 573.

54

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das ethische Konzept des Wohlergehens (salah) bei al-Mawardi

rekurrierend die nisba ,al-Basr1“ benutzt wird, erlangte er Beriihmtheit
unter der nisba ,al-Mawardi‘* Am 30 Rabi' I/27.Mai 450 n. H. / 1058
n. Chr. starb er im Alter von 86 Jahren in Bagdad.> Beide Stidte galten
als prosperierende Zentren der islamischen Wissenschaften.® Zuniachst ge-
noss er in seiner Geburtsstadt eine rechtswissenschaftliche Ausbildung bei
dem mu‘tazilitisch-safiitischen Gelehrten Abu 1-Qasim as-Saymari (gest.
386/996), welcher als Autoritit der Safiiten in Basra galt. Vermutlich hat-
ten die theologischen und rechtwissenschaftlichen Ansichten seines ersten
Lehrers grofien Einfluss auf das Denken al-Mawardis.” Vor 398/1008 ging
er nach Bagdad und setzte dort sein Studium fort® Er lernte bei Abu
Hamid al-Isfara’ini (gest. 406/1016), der als einer der fithrenden $afi‘itischen
Autoritidten in Bagdad galt und sich nicht fiirchtete den Herrschern zu
sagen, was er fiir richtig hielt.” Diese Einstellung ist auch bei seinem Schii-
ler wiederzufinden, auch wenn al-Mawardi sehr gute Beziehungen zu den
herrschenden Kreisen pflegte.l0

Er war zundchst als Richter in Ustuwa in der Néhe von Nischapur
tatig.!! Durch diesen Beruf hatte er immer einen verlasslichen Lebensun-
terhalt. Er galt als eine fithrende Autoritit der Safiiten in Bagdad'2, was
sich unter anderem in der Beauftragung zum Verfassen eines représentati-

4 ,Ma al-ward“ bedeutet Rosenwasser. In der Form der nisba bezieht es sich auf
den Verkauf und die Herstellung von Rosenwasser. Seine Vorfahren iibten diesen
Beruf aus. Siehe Alboga, Lehranalytische Betrachtung bei Abi'l-Hasan al-Mawardi,
55; as-Sam‘ani, al-Ansab, X11:60.

5 As-Subki, Tabaqat, V:269; Brockelmann, ,al-Mawardi®

Alboga, Lehranalytische Betrachtung, 56.

7 Fiir die theologischen Standpunkte, in der al-Mawardi und die Mu'‘tazila ibereinstim-
men siehe Alboga, Lehranalytische Betrachtung, 144-147. Rescher betitelt al-Mawardi
in seiner Einfithrung zur Ubersetzung als einen Mu'taziliten. Rescher, Das kitab adab
ad-dunya wa'd-din, 1:10. Cook unterstreicht diese Annahme mit der Aussage: ,,it is not
clear to me whether he was in any sense an Asharite” Sieche Cook, Commanding right
and forbidding wrong in Islamic thought, 344.

8 Er lernte ebenfalls bei Abi Muhammad ‘Abdallah b. Muhammad al-Bafi (gest.
398/1008) und nahm an den Hadith-Lesungen von Abu ‘Ali al-Hasan b. ‘Al b.
Muhammad al-Gabali, Aba ’-Qasim Ga‘far b. Muhammad al-Fadl b. ‘Abdallah ad-
Daqqaq (Ibn al-Maristani al-Bagdadi), Muhammad b. ‘Adi b. Zahr al-Mingqara teil.
Auch mit der Autoritdt der Hanafiten in Bagdad al-Qudari (gest. 428 /1037) stand er
im Austausch. Siehe Kallek, ,Maverdi'nin ahlaki, ictimai, siyasi ve iktisadi goriisleri,
219.

9 Alboga, Lehranalytische Betrachtung, 57.

10 Kallek, ,Méverdi'nin ahlaki, ictimai, siyasi ve iktisadi goriigleri® 222.

11 Nischapur liegt im Osten des Irans.

12 Arkoun, L’ Ethique, 251.

=)}

55

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bahattin Akyol

ven Rechtsschulkompendiums (mubtasar) durch den Kalifen zeigt.!® Er
wird als Rechtsgelehrter mit der Kompetenz zur selbststindigen Rechts-
findung (mugtahid) eingestuft.'* Rescher rekurriert auf die eigenen Aussa-
gen al-Mawardis ,er fiihle sich als mugtahid und nicht als ein Vertreter
des taqlid“ und zieht daraus den Schluss, dass al-Mawardi sich an keine
Schranken einer engherziger sunnitischen Uberlieferung gebunden fiihle.'s
Al-Mawardi erreicht seinen Karriereh6hepunkt im Jahre 429/1038, als er
den Ehrentitel ,,Oberster Richter” (agda al-qudat) erhilt. Auch im weiteren
Verlauf seines Lebens zeigt sich seine Néhe zu den Herrschenden, so in
seiner mehrfachen Entsendung zu diplomatischen Missionen durch den
abbasidischen Kalifen al-Qa'im (422-67/1031-74).1 Seine Einbindung in
Staatsdmter und -angelegenheiten veranlasste ihn vermutlich dazu, diese
auch theoretisch in seinen Werken zu diskutieren. Seine Erfahrung aus der
Praxis in Kombination mit seiner wissenschaftlichen Versiertheit machte
seine Werke zu den einflussreichsten in der islamischen Literatur.”

Dazu zdhlt auch sein beriihmtes Werk Adab ad-dunya wa-d-din, das im
Mittelpunkt dieses Artikels steht. Arkoun beschreibt die Wichtigkeit des
Werks folgendermafien:

»Unter den reprasentativsten Werken dessen, was muslimische Ethik im
Mittelalter war, verdient al-Mawardis Kitab Adab ad-dunya wa-d-din die
besondere Aufmerksamkeit des Islamwissenschaftlers... Die "Abhandlung
tiber Ethik" liegt chronologisch zwischen dem Tahdib al-ahlaq von Mis-
kawayh und dem Thya’ von al-Gazali. Im Falle der letzteren ist es [d.h.
Adab ad-dunya wa-d-din] ein wertvolles Dokument, das es ermdglicht,
die Bestdandigkeit bestimmter Werte, die Verdnderung bestimmter Stand-

13 Al-Mawardi schreibt das Werk al-Iqna’ fi furii' as-Safi7 und stellt es dem Kalifen vor.
Siehe Kallek, ,,Maverdi®, 224.

14 Alboga, Lehranalytische Betrachtung, 131f.

15 Rescher, Das kitab adab ad-dunya wa'd-din, L:11.

16 Der Kalif al-Qaim bi-Amrillah (422-67/1031-74) entsandte al-Mawardi viermal
(422/1031, 428/1037, 434/1042-3 und 435/1043-4) auf diplomatische Missionen zu
den schiitischen Emiren Aba Kaligar (gest. 1048) und Galal ad-Dawla (gest. 1044) der
Dynastie der Buyiden (945-1055) und den Sultan Tugrul Beg der Seldschuken. Siehe
Brockelmann, ,al-Mawardi“; Kallek, ,Méverdi'nin ahlaki, ictimai, siyasi ve iktisadi
gorisleri 219.

17 Die wichtigsten Werke al-Mawardis: al-Hawi al-kabir, al-Iqgna’ fi figh as-Safii, al-
Ahkam as-sultaniyya, Alam an-nubuwwa, an-Nukat wa-I-uyin, Amtal al-Quran,
al-Amtal wa-I-hikam, Adab al-wazir, Nasihat al-mulik, Durar as-suliik fi siyasat
al-mulitk, Tashil an-nazar wa-ta$il az-zafar fi ahlaq al-malik wa-siyasat al-mulk.
Siehe Tumanian, ,On the Theoretical Legacy of Aba ‘1-Hasan al-Mawardi‘; 572-581.

56

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das ethische Konzept des Wohlergehens (salah) bei al-Mawardi

punkte und die Bereicherung oder Verarmung der moralischen Reflexion
von einem Kodifizierungsversuch zum nichsten zu bewerten. ‘!

Der historische Kontext, in dem al-Mawardi lebte und seine Werke verfass-
te, ist das kritische Jahrhundert des abbasidischen Kalifats, das sich der
Bedrohung durch die schiitische Buyiden-Dynastie ausgesetzt sah. Wenige
Jahre vor al-Mawardis Geburt im Jahr 945, eroberten die Buyiden Bagdad,
die Hauptstadt des abbasidischen Kalifats. So stand das abbasidische Kalifat
unter der Herrschaft der Buyiden, bis im Jahr 1055 der Sultan der Seld-
schuken Tugrul Beg Bagdad eroberte. In dieser Zeit verlor der Kalif seine
Autoritdt. Damit galt fiir die Sunniten die Sicherheit der Gldubigen und
der ,wahren Religion“ bzw. der sunnitischen Theologie in Gefahr. In die-
sem Kontext entstanden seine Werke. Von daher ist auch nachvollziehbar,
weshalb sich die meisten seiner Werke mit der idealen Staatsfithrung, wie
in seinem Werk al-Ahkam as-sultaniyya, und Empfehlungen an die Herr-
scher und Wesire, wie in Nasihat al-mulik und Adab al-wazir, befassen.
Sein Adab ad-dunyd wa-d-din widmet sich nicht direkt den Herrschern
oder Eliten, sondern ist an alle Glaubigen gerichtet. Die bei den Sunniten
ohnehin schwache Loyalititsbindung an den Imam verringerte sich mit
dem Autoritétsverlust des Kalifen. Insbesondere die mit den Buyiden ein-
hergehende schiitische Doktrin der imama, in der eine enge Heilsverant-
wortung gegeniiber dem Imam und Gott vorzufinden ist, verstirkte diese
Entwicklung.® Ahnlich werden auch sufische Ordenswesen bewertet, die
die Bindung zwischen dem Einzelnen und dem Imam stéren kdnnen, weil
ein enges Verhaltnis zwischen dem Sufi-Lehrer (Sayh) und dem Schiiler
(murid) besteht.?® Al-Mawardi versucht die Loyalitdt des Volkes gegeniiber
dem Kalifen wiederherzustellen und sucht dafiir nach Integrationskriften,
die er in der Ethik fand, so Nagel. Diese Ethik werde zwar formal aus
der Religion abgeleitet, jedoch besitze sie eigenstandige Ziige, die iiber die
Religion hinausgehen.?! Insbesondere in seinem Werk Adab ad-dunya wa-
d-din, in dem die ,Beherrschten® im Fokus stehen, werde {iber integrative
Faktoren nachgedacht,?? wobei eine ideale islamische Gesellschaft, wie sie
zur Zeit des Propheten bestand, angestrebt wird.??

18 Arkoun, L’ Ethique, 251.

19 Nagel, Staat und Glaubensgemeinschaft im Islam, 1:368f..
20 Siehe ebd., 1:417.

21 Ebd., I:370.

22 Ebd., I:369.

23 Siehe ebd., I:374.

57

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bahattin Akyol

Wann genau das Werk entstanden ist, kann bis heute nicht genau datiert
werden. Eine Textstelle legt nahe, dass es nach der Ernennung al-Mawardis
zum Richter (al-qadi) im Jahre 1038 verfasst wurde.?* In einigen Manu-
skripten wird der vollstindige Titel des Werks als al-Bugyat al-ulya fi
adab ad-din wa-d-dunya erwahnt. Cagric1 vermutet, dass dieses Werk mit
der Vervielfiltigung durch Abschreiben verkiirzt unter dem Titel Adab ad-
dunya wa-d-din berihmt wurde.?> Al-Bugyat al-ulya kann als ,das grofite
Verlangen® iibersetzt werden. Rescher iibersetzt den Titel Adab ad-dunya
wa-d-din mit ,Gute Lebensart in weltlichen und geistlichen (moralischen)
Angelegenheiten.?® Ein Verlangen impliziert das Bediirfnis einer Person.
Demnach wiirde der Mensch ein Verlangen bzw. ein Bediirfnis haben, die
adab zu erlernen. Was genau al-Mawardi unter adab versteht, wird in
diesem Artikel noch zu analysieren sein.

Al-Mawardi erldutert in seiner Einleitung die Ziele seines Werks fol-
gendermaflen: ,Mit unserem (vorliegenden Buch) habe ich den Zweck
verfolgt, eine Anleitung zur guten Lebensart in weltlichen und geistlichen
(moralischen) Angelegenheiten zu geben.”” Dem Menschen, der nach die-
sen adab verlangt, versucht al-Mawardi mit einer ,,Anleitung® zu unterstiit-
zen. Das Ziel besteht darin, Gliickseligkeit (sadda) zu erlangen. Diese wird
durch das Wohlergehen (salah) des Menschen im Diesseits und im Jenseits
moglich.?® Fiir das Wohlergehen ist die Geradlinigkeit (al-istigama) in der
Befolgung religioser Normen Voraussetzung. Die Befolgung religioser Nor-
men resultiere in der Giiltigkeit der Gottesdienste (al-ibada).?® Der Kom-
mentator Han Zada erldutert die Worte al-Mawardis dahingehend, dass
das diesseitige Wohlergehen (salah ad-dunya) dem Menschen als soziales
Wesen erleichtere, seine Bediirfnisse durch rechtlich erlaubte (masri’) und
religios reine (tayyib) Ressourcen zu befriedigen.’® Es gehort zur ibada,
sein Leben nach den religiosen Geboten auszurichten, die letztendlich
zur Gliickseligkeit fithren. Fir al-Mawardi ist somit das Erreichen der
Gliickseligkeit durch ein gutes Leben beziehungsweise Wohlergehen im

24 Cagricy, ,Edebi’d-diinya ve’d-din”.

25 Ebd.

26 Rescher, Das kitab adab ad-dunya wa'd-din, I:1.

27 Al-Mawardi, Adab ad-din wa-d-dunya, 37; Ebd.

28 Ebd.

29 Ebd.

30 Uways al-Arzingani (Han Zada), Minhag al-yaqin Sarh adab ad-dunya wa-d-din, 1:31.
31 Ebd.

58

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das ethische Konzept des Wohlergehens (salah) bei al-Mawardi

Diesseits bedingt. Wie al-Mawardi das Wohlergehen versteht und welche
Bedingungen er dafiir setzt, wird in diesem Artikel spater erldutert.

Al-Mawardi beschreibt in seiner Einleitung die Unterteilung seines
Werks in fiinf Kapitel (bab, Pl. abwab):*? Fi fadl al-aql wa-damm al-hawa
(Uber die Vorziige des Verstands und den Tadel der Begierde), Fi adab
al-ilm (Uber die Regeln des Wissens), Fi adab ad-din (Uber die Regeln der
Religion), Fi adab ad-dunya (Uber die Regeln in weltlichen Dingen), Fi
adab an-nafs (Uber die Erziehungsregeln der Seele).

Adab ad-dunya
wa-d-din
i
| I ! I |
1 T fadl al-‘agl
wa-damm al- | | I Adabal-ilm | |IIl. Adab ad-din| | 17 j;i,“yba”d' V. Adab an-nafs
hawa

Struktur und Aufbau seines Werks folgt einem bestimmten Denkschema.
Fir die Erlangung der Gliickseligkeit (sa‘dda) muss die Seele erzogen
(tadib) werden. Zundchst legt al-Mawardi den Fokus auf das Subjekt be-
ziehungsweise den Handelnden. Die Selbsterziehung kann nur von einem
verniinftigen Menschen ausgehen. Daher widmet er das erste dem Verstand
und fiihrt hier Ansitze eines metaethischen Diskurses an.3?

Jedoch bediirfen viele Verhaltensnormen eines Lernprozesses, daher be-
handelt er im zweiten Kapitel die Regeln des richtigen Lernens.3* Die erste
Verantwortung, die dem Menschen obliegt, sei die religiose Verantwortung.
Ein ,gutes“ Leben ist fiir al-Mawardi ein gottgerechtes Leben. Daher be-
handelt er die religionsbezogenen Regeln im dritten Kapitel, wo insbeson-
dere die Themen taklif (Verantwortung) und die religiosen Verpflichtungen
betrachtet werden. Um seinen religiosen Verpflichtungen nachkommen zu
kénnen, miisse auch die Welt, in der diese Verpflichtungen ausgetibt wer-
den, in ,Ordnung” sein. Der Welt beziehungsweise der Gesellschaft muss
es wohlergehen, damit es auch dem Einzelnen selbst wohlergehen kann.
Die Harmonie und Verbundenheit jedes Einzelnen mit seinem Néchsten
fithrt zu einer guten Gesellschaft. Das Umfeld hat einen grofien Einfluss

32 Al-Mawardi, Adab ad-din wa-d-dunya, 38.
33 Vgl. ebd., 39-68.

34 Vgl. ebd., 69-144.

35 Siehe ebd., 215.

59

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bahattin Akyol

auf das seelische Befinden des Menschen. Die Enthaltung und Entfernung
(inziwa’) von einer verdorbenen Gesellschaft nennt gilt al-Mawardi nicht
als gangbarer Weg, sondern sieht den Einzelnen immer als zentralen Han-
delnden, der Veranderung hervorrufen kann, auch wenn er der Rolle des
Herrschers grofiere Veranderungsmoglichkeiten zuspricht.’¢ Das hochste
Ziel ist die Gliickseligkeit im Dies- und Jenseits. Dafiir muss jedoch die
Seele erzogen und kultiviert werden, indem die erlernten adab (Verhaltens-
regeln) eingehalten beziehungsweise angewendet werden. Im Kapitel Adab
an-nafs beschreibt er die Methoden und Bedingungen der Selbsterziehung
fir die Vervollkommnung des Charakters.?”

Der marokkanische Philosoph al-Gabiri verweist auf die Originaliit des
Autbaus von Adab ad-dunya wa-d-din. Denn grundsitzlich habe die Ge-
lehrsamkeit der klassischen Periode nicht auf neue Aussagen oder Thesen
gedrungen, sodass es bereits als Innovation galt, wenn neue Strukturierun-
gen vorgenommen und Themen systematischer bearbeitet wurden.®

B. Adab und seine Bedeutungsentwicklung

Die adab sind die zentralen Untersuchungsgegenstinde al-Mawardis in
seinem Werk Adab ad-dunya wa-d-din. Daher wollen wir in diesem Ab-
schnitt den Begriff ndher untersuchen. Al-Mawardi lasst den Begriff adab
(PL. adab) bewusst undefiniert. Dies ist vermutlich der Ambiguitat des
Begriffs geschuldet, der spétestens ab dem 3./9. Jh. mehrdeutig wird. Adab
Entwickelte sich aus der Kombination des Artikel ad- mit dem Wort da'b,
dessen Plural adab mit der Zeit zu adab wurde.* Diese Sprachentwicklung
resultiert aus der Tendenz zur Erleichterung der Aussprache. Bei den voris-
lamischen Arabern hatte adab urspriinglich die Bedeutung ,Gewohnheit®
und ,von Generation zu Generation weitergegebene Verhaltensnormen®
und galt in dieser Bedeutung als Synonym fiir den Begriff sunna.*® Adab
entspricht dem lateinischen Wort urbanitas, welches ,zivilisiert und , hof-
lich“ bedeutet.*!

36 Vgl. ebd., 218-220.

37 Vgl. ebd., 465-583.

38 Al-Gabiri, Al-aql al-ahlaqi al-arabi, 39.
39 Ebd., 51

40 Cagricy, Islam Diisiincesinde Ahlak, 77.
41 Gabrieli, ,Adab”.

60

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das ethische Konzept des Wohlergehens (salah) bei al-Mawardi

Durch Eroberungen und die Erweiterung des islamischen Herrschaftsge-
biets kam es vermehrt zu Begegnungen der Muslime mit fremden Kulturen.
Die griechische, indische und insbesondere die persische Kultur hatten
einen groflen Einfluss auf die Bedeutungserweiterung von adab.*> Ab dem
3./9. Jh. kann der Begrift bezeichnen: a) Intellektuelle Bildung und morali-
sche Lebensfithrung, b) Fihigkeiten und Kenntnisse fiir bestimmte Berufe,
¢) Gutes Benehmen und gute Erziehung, d) Einwandfreies moralisches
Verhalten bzw. Verhaltensregeln, e) Hoflicher Umgang und kultiviertes Auf-
treten und f') Schongeistige Literatur, Texte in arabischer Sprache mit einem
doppelten Anspruch, die Leser zu unterweisen und zu unterhalten.*3 Eine
der Griinde fiir die Verwendung des Wortes im Sinne einer Literaturgat-
tung liegt darin, dass die Literatur auf ein ausgebildetes und kultiviertes
Sprechen zuriickgefithrt wird. Cagrici definiert den Begrift adab als ,die
richtige Einstellungen und Handlungen oder Kenntnisse fiir deren Erwerb,
welche in einer Gesellschaft zur Gewohnbheit, Brauch und Regel geworden
sind 44

C. Adab und Ethik

Oftmals wird in der modernen Literatur al-Mawardis Adab ad-dunya wa-
d-din als ein Werk zur Ethik betitelt.> Doch inwiefern handelt es sich
hier tatsdchlich um ein ,ethisches Werk“? Um Adab ad-dunya wa-d-din
hinsichtlich seines ethischen Gehalts untersuchen zu konnen, bedarf es

42 Die Werke Adab al-kabir und Adab as-sagir des persischen Gelehrten Ibn al-Mugqaffa*
(142/759) gelten als die ersten Werke der adab-Literatur. Insbesondere sein Werk
Adab al-wagiz und die Ubersetzung Kalila wa-Dimna, in denen Ratschlige zu einer
moralischen Lebensfithrung und die ideale Beziehung zwischen Herrscher und Un-
tertanen behandelt werden, ebneten den Weg zur Entstehung von politisch-morali-
schen Werken wie Adab al-mulik, Adab al-wuzard' und Siyasetname. Siehe Cagricy,
Islam Diisiincesinde Ahlak, 79.

43 Vgl. Giinther, ,Bildung und Ethik im Islam® 219. Patrizia untersucht die metapho-
rische Bedeutungsdimension des adab als ,Festmahl Gottes und stellt fest: ,the
metaphor of the Divine Banquet, as it appears in other civilizational contexts, also
played a significant role in Islam in the construction of the imagery bound to the
acquisition of knowledge, education, and culture.” Siehe Patrizi, ,The Metaphor of the
Divine Banquet and the Origin of the Notion of Adab®, 534.

44 Gagricy, Islam Diisiincesinde Ahlak, 77.

45 Siehe Arkoun, L’ Ethique, 251; Poya, Conditions for a Good World, 41; Alboga, Lehran-
alytische Betrachtung, 113.

61

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bahattin Akyol

nach der Kldrung des Begrifts adab auch noch einer Betrachtung des Ethik-
begrifs.

Grundsitzlich verstehen wir unter Ethik die Reflexion von Moral und
Ethos, also eine Reflexion der guten Lebensfithrung und des richtigen
Handelns. Was ein ,gutes Leben® ausmacht oder ,richtig” ist, wird zumeist
vorgegeben, namlich durch die Moral und das Ethos.

Der griechische Begrift Ethos bezeichnet Gewohnheit, Brauch und &u-
Berliche Lebensart. Oft wird daher im Deutschen der Begriff ,Sitte“ ver-
wendet. Reuters definiert Ethos als ,die Gesamtheit der auf ein gutes Leben
gerichteten Haltungen und Vorstellungen, an denen sich das Handeln in
einer Gruppe oder Gemeinschaft faktisch ausrichtet“46

Unter der Moral, vom lateinischen mores abgeleitet, versteht man die
Sitte in der Bedeutung von Ordnung, Regel und Vorschriften. Die Regulie-
rung durch allgemeingiiltige Normen steht im Vordergrund.*” Daher wird
Moral auch als ,ein System von Normen und Verhaltensregeln, die sich an
den Grundunterscheidungen gut / bose oder schlecht, richtig / falsch, ge-
boten / verboten (oder erlaubt) orientieren und fiir alle gelten®, definiert.*8
Die Ethik tiberpriift und hinterfragt diese Vorstellungen von Sittlichkeit
und Moral.

Wie oben ausgefiihrt, ist die vorislamische und alteste Bedeutung des
Begrifts adab ,Gewohnheit und ,von Generation zu Generation weiter-
gegebene Verhaltensnormen® Diese Bedeutungen von adab stimmen mit
der Bedeutung von Ethos und Moral tiberein.*® Jedoch kann adab nicht
auf Ethos oder Moral reduziert werden. Denn die bereits erwahnten Be-
deutungen wie ,Fahigkeiten und Kenntnisse fiir bestimmte Berufe“ und
»schongeistige Literatur® weisen auf einen gréfSeren Bedeutungsrahmen des
adab hin.

Der Begrift adab betont in seinen Bedeutungen keine Merkmale, die
auf einen Reflexionscharakter hindeuten wiirden. Hierausfolgt, dass adab
nicht mit Ethik gleichgesetzt werden kann. Jedoch finden sich ethische
Ansidtze in der Begriindung der adab wieder, so bei al-Mawardi, der in
seinem Werk Adab ad-dunya wa-d-din Verhaltensregeln (adab) behandelt
und begriindet, warum jene Norm richtig oder falsch ist oder welchen
Nutzen oder Schaden diese Norm zur Folge hat. Solche Begriindungen

46 Reuter, ,Grundlagen und Methoden der EthikS 15.

47 Ebd.

48 Ebd.

49 Der Gedanke an eine Rezeption des griechischen Erbes liegt nahe, jedoch ist dies zu
dieser Zeit ausgeschlossen.

62

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das ethische Konzept des Wohlergehens (salah) bei al-Mawardi

fallen in den Bereich der Reflexion und somit der Ethik. Insbesondere
seine erkenntnistheoretischen Ausfithrungen zum Ursprung der Norm, die
auf die Vernunft (‘aql) oder das géttliche Gesetz (sar) verweisen, deuten
auf metaethische Ansdtze hin. Demnach geht es al-Mawardi nicht nur
um die Vorgabe von Verhaltensregeln, sondern um die theologische und
philosophische Begriindung der Verhaltensregeln, wodurch die Adressaten
von den Griinden iiberzeugt werden sollen, aus denen jene Verhaltensregel
richtig und wichtig fiir das Leben sind.

D. Adab bei al-Mawardi

Es wurde bereits erwahnt, dass al-Mawardi bewusst adab nicht definiert.
Er gebraucht diesen Begriff in den jeweiligen Kapiteln des Werks mit
unterschiedlichen Bedeutungen, welche wir jeweils untersuchen werden.
Allerdings méchten wir die Definition des Kommentators Han Zada dem
Leser nicht vorenthalten. Dieser definiert adab als ,die Kenntnis, die vor
jeder Art von Fehlern bewahrt Dieser Definition zufolge ist adab eine
matifa (Kenntnis), die einer der Bedeutungen von adab ab dem 3./9. Jh.
entspricht. Der Gedanke des Schutzes und der Bewahrung vor Fehlern
steht hier im Vordergrund. Der Grundgedanke im Werk al-Mawardis ist
der Nutzen (naf) fiir den Menschen, welcher sich im Wohlergehen im
Dies- und Jenseits realisiert (salah al-ahira wa-I-ila).>° Auch in der Rechts-
wissenschaft und der magqasid-Theorie gilt als das grundlegendste Prinzip
»die Gewinnung von Nutzen und die Abwendung von Schaden® (galb
al-masalih wa-dar* al-mafasid).>!

Im zweiten Kapitel Adab al-ilm hat der Begriff adab die Bedeutung
sintellektuelle Bildung® und ,Bildungsregeln®. In dem Teil Fi adab al-alim
und Fi adab al-muta‘allim behandelt er die Charaktereigenschaften des
Lehrenden und Lernenden und die im Lehr-und Lernprozess zu beachten-
den Regeln. Dabei spielt die Beziehung zwischen Lehrer und Schiiler eine
wichtige Rolle, die ebenfalls im adab mitschwingt. Denn der Schiiler lernt
die adab bei seinem Lehrer (ta‘addub), der idealerweise eine moralische
Vorbildsfunktion innehaben soll.

Im Kapitel Adab ad-dunya (wortlich ,adab der Welt*) wird das Wort
mit der Bedeutung ,Regeln® (qawa’id) benutzt. Diese Regeln setzen die

50 Al-Mawardi, Adab ad-din wa-d-dunya, 37.
51 ‘Izzb. ‘Abd as-Salam, Qawa‘id al-ahkam, 1:4, 1:17.

63

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bahattin Akyol

Rahmenbedingungen fiir eine moralisch ,gute” Welt und das Wohlergehen
des Menschen darin. Es werden Normen fiir die weltliche Ordnung und
das ideale Zusammenleben vorgegeben, welche durch Nutzen und Folgen
begriindet werden.

Der Begriff adab wird in dem Kapitel Adab an-nafs als ,Erziehung“ der
Seele bzw. des Charakters gebraucht. Um auf die Erziehung als Prozess
hinzudeuten, wird haufig der Ausdruck ta'dib benutzt.>? Hier wird deutlich,
dass al-Mawardi den Begriff adab als Erziehung zu gutem Benehmen ver-
steht.

Al-Mawardis Werke adab al-wazir und adab al-qadi>® behandeln die
idealen Fahigkeiten und Kenntnisse, die in dieser Position erforderlich
sind. Insbesondere die Erfahrung al-Mawardis als Wesir (Regierungsbeam-
ter) und oberster Richter (gadi I-qudat) von Bagdad, hatten vermutlich
grofen Einfluss in der Entstehung dieser Werke.

Adab im Sinne von ,Literatur findet sich ebenfalls in den Werken
al-Mawardis. Al-Mawardi erkldrt in der Einfiihrung seines Werks Adab
ad-dunya wa-d-din explizit, dass er seine Aussagen durch Koranverse, die
sunna des Propheten und adab al-bulaga’ (Literatur der Rhetoren) gestiitzt
hat.>* Diese bestehen meist aus Gedichtversen und wohlformulierten Weis-
heiten, die sich auf das jeweilige Thema beziehen.

II. Das Konzept des Wohlergehens (salah)

Nun widmen wir uns dem ethischen Konzept des Wohlergehens (salah) bei
al-Mawardi, indem wir den Begrift zunichst kurz sprachwissenschaftlich
untersuchen. Um eine Gesamtbetrachtung des Konzepts zu ermdglichen,
werden wir sodann die Bedingungen fiir die Erreichung des Wohlergehens
(gawa‘id as-salah) erlautern.

52 Al-Mawardi, Adab ad-din wa-d-dunya, 367.

53 Urspriinglich ein Kapitel aus seinem figh-Werk al-Hawi al-kabir wurde spiter als
separates Buch veréffentlicht.

54 Al-Mawardi, Adab ad-din wa-d-dunya, 37.

64

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das ethische Konzept des Wohlergehens (salah) bei al-Mawardi
A. Bedeutung des Begriffs salah

Der Begriff salah bedeutet allgemein ,Wohlergehen> Sein bekanntestes
Antonym ist der Begriff fasad (Verderben).® Im koranischen Sprachge-
brauch wird der Wortstamm s-1-h in verschiedenen Formen wie sulh®,
salih oder islah>® benutzt. Salah wird im Koran zumeist in handlungsbe-
zogenen Kontexten verwendet, so al-Isfahani>® Dieser Bezug findet im
Begriff ‘amal salih Ausdruck. Salih wird sowohl als Adjektiv fiir eine Tat
(‘amal salih) als auch als Partizip ,der gut Handelnde“ benutzt. Bei beidem
wird die Bedeutung des Wohlergehens erst durch eine Gesamtbetrachtung
der beziiglichen Verse und Uberlieferungen erkennbar. Gagrict definiert
aus dieser Gesamtbetrachtung den Begriff salih folgendermafien: “Alle ethi-
schen und beruflichen Standards entsprechenden professionellen Handlun-
gen, die sowohl auf der personlichen als auch gesellschaftlichen Ebene den
religiosen und weltlichen Angelegenheiten dienlich und niitzlich sind. Der
Mensch, der diese Handlung ausfiihrt, verdient im Dies- und Jenseits Er-
folg und Gliick:“? Es ist zu erkennen, dass im Koran eine enge Beziehung
bzw. Abhéngigkeit zwischen den Taten und dem Wohlbefinden des Men-
schen vorliegt. Das Befinden des Menschen liegt in seiner Verantwortung.
»Gute“ Taten fithren zu Wohlergehen im Dies- und Jenseits, wiahrend im
Umkehrschluss ,,schlechte Taten zum Verderben (fasad) fithren.

B. Salah bei al-Mawardi

Al-Mawardi lasst den Begriff salah ebenso wie viele andere koranische
Begriffe in seinem Werk undefiniert. Anhand seiner Ausfithrungen in Adab
ad-dunya wa-d-din, werden wir im Folgenden versuchen sein salah-Ver-
standis zu analysieren. Bereits in der Einfithrung wird deutlich, dass salah
fur ihn ein zentraler Begriff ist. Das Wohlergehen (salah) wird zumeist
in einem diesseitigen Bedeutungskontext verwendet, wiahrend die Gliickse-

55 Wehr, Arabisches Worterbuch, 722.

56 Ibn Manzar, Lisan al-‘arab, 2:516. Ragib al-Isfahani verweist auf die gelegentliche
Benutzung von sayyia als Antonym von salah im Koran (Q 9:102). Siehe Al-Isfahani,
al-Mufradat fi garib al-Qurian, 489.

57 Q4/128.

58 Q4/35.

59 Al-Istahani, al-Mufradat, 489.

60 Cagrici, ,Salih”.

65

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bahattin Akyol

ligkeit (sa‘@da) in einen eher jenseitigen Bezug gesetzt wird, auch wenn
al-Mawardi diesbeziiglich nicht immer stringent ist.®! Al-Mawardi unter-
scheidet klar zwischen den Begriffen salah und saada und setzt sie in Be-
ziehung. Das letztere ist das Resultat des ersteren: ,Mit dem Wohlergehen
der Welt wird die Gliickseligkeit vervollstandigt.“®> Wie bei vielen muslimi-
schen Philosophen vor al-Mawardi® sind eudaimonistische Ansitze auch
bei ihm wiederzuerkennen. Die Gliickseligkeit ist nach Aristoteles eine
»gute Lebensfithrung®* Al-Mawardi zufolge ist eine gute Lebensfithrung
ein gottgerechtes Leben im Diesseits®> und die Erlésung im Jenseits. Der
Fokus des Werks liegt allerdings auf dem diesseitigen Leben. Al-Mawardi
beschiftigt sich mit ethisch relevanten Fragen, beispielsweise wie man die
Gliickseligkeit erreicht und welche Bedingungen fiir das gute Leben bzw.
diesseitige Wohlergehen vorhanden sein miissen.

Hierfiir untersucht er die Rahmenbedingungen des Wohlergehens der
Welt (qawa‘id salah ad-dunya) und die Bedingungen des Wohlergehens
des Menschen in der Welt (gawa'id salah al-insan fi d-dunya). Der Grund-
gedanke liegt in der Abhéngigkeit beider Seiten. Der Mensch hat Bediirf-
nisse, welche er versucht beziehungsweise versuchen muss zu befriedigen.
Dafiir ist er auf den Néchsten beziehungsweise die AufSenwelt angewiesen
und steht zwingend in einem standigen Austausch und Kontakt.®® Enthalt-
samkeit (inziwa) und Entfernung von anderen Menschen wird nicht als
angemessene Lebensweise betrachtet.” Die Ordnung (intizam) der Welt
und das Wohlergehen des Nachsten habe einen direkten Einfluss auf das
Wohlergehen des Einzelnen:

»Es gibt kein Wohlergehen fiir jemanden ohne seinen Nachsten. Wem
es wohlergeht, obwohl die Welt in Verderbnis ist [...], dem wird diese

61 ,Das Wohlergehen im Jenseits und Diesseits (salah al-ahira wa-l-ula). Vgl. Al-
Mawardi, Adab ad-din wa-d-dunya, 37.

62 ,Wa-bi-salah ad-dunya tatimmu s-sa‘ada“. Vgl. ebd., 37.

63 Wie z.B. bei Ibn Miskawyhs Tahdib al-ahlaq, welches die aristotelische Lehre rezi-
piert.

64 Pleger, Das gute Leben Eine Einfiihrung in die Ethik, 19.

65 Viele der Bedingungen fiir das Wohlergehen der Welt und des Menschen in der
Welt beginnen mit der Befolgung der Religion, was die Wichtigkeit der gottgewollten
Lebensfithrung zeigt. Vgl. al-Mawardi, Adab ad-din wa-d-dunya, 239.

66 Al-Mawardi, Adab ad-din wa-d-dunya, 211.

67 Allgemein wird in der sufischen Tradition empfohlen, nur so lange unter den Men-
schen zu verweilen, wie man es notig hat und den Rest des Tages enthaltsam zu
verbringen. Siehe Giindiiz, ,Uzlet".

66

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das ethische Konzept des Wohlergehens (salah) bei al-Mawardi

Verderbnis zuteil [...], denn von ihr ersucht er Hilfe und in ihr bereitet
er sich [auf das Jenseits] vor [...]. Und wessen Situation verdorben ist,
wiahrend es der Welt wohl ergeht, der wird kein Genuss an diesem
Wohlergehen haben 8

Diese gegenseitige Einflussnahme und Abhingigkeit bewog al-Mawardi,
zunidchst die sechs Rahmenbedingungen fiir das Wohlergehen der Welt zu
untersuchen: 1. Die befolgte Religion (ad-din al-muttaba), 2. Starker Herr-
scher (as-sultan al-qahir), 3. Umfassende Gerechtigkeit (al-adl as-samil),
4. Allgemeine Sicherheit (al-amn al-‘Gmm), 5. Dauerhafte Ressourcen®
(al-hisab ad-da’im) und 6. Weitgespannte Hoffnung’® (al-amal al-fasih).

Leider kann in diesem Aufsatz nicht jede Bedingung detailliert analysiert
werden, jedoch versuchen wir die Gemeinsamkeiten aller Bedingungen zu
erschlieflen. Al-Mawardi betrachtet die Bedingungen aus der Perspektive
der Niitzlichkeit und Funktionalitit. Diese sind insbesondere die Schutz-
und Préaventionsfunktionen. Der ethische Gedanke liegt in der Abwendung
des Schlechten um des Menschen Wohl.

(1) In der Religion sieht er einen praventiven Schutz und eine seelsorge-
rische Unterstiitzungsfunktion. Allerdings setzt er fiir die Erfiillung
dieser Funktion die Befolgung (muttaba’) der religisen Normen vor-
aus.”! Die Religion hilt den Menschen von verbotenen Geliisten, von
schlechten Gedanken und Taten fern und ermdglicht das Innere zu
kontrollieren. In Zeiten des Alleinseins hat es eine Aufsichtsfunktion
(muragaba) und in schwierigen Lebenssituationen eine beratende
Funktion (nasiha).”> Nach al-Mawardi ist die befolgte Religion, die
starkste Bedingung fiir das Wohlergehen der Welt.”> Vermutlich resul-
tiert diese Ansicht aus einer theologischen Sichtweise, in der Gott als
Schopfer der Welt diese mittels der Religion auch ordnet.

(2) Die zweite Bedingung fiir das Wohlergehen der Welt ist die Fithrung
durch einen starken Herrscher (as-sultan al-qahir).”* Dieser widmet

68 Al-Mawardi, Adab ad-din wa-d-dunya, 215.

69 Rescher: ,Fruchtbarkeit eines Landes, die den Menschen Bewegungsfreiheit lasst und
an dem Arm und Reich (gleichméflig) Anteil hat.“ Sieche Rescher, Das kitab adab
ad-dunya wa'd-din, 11:30.

70 Weitgespannte Hoffnung, die zur Produktion von Dingen antreibt.

71 Al-Mawardi, Adab ad-din wa-d-dunya, 217.

72 Ebd.

73 Al-Mawardi, Adab ad-din wa-d-dunya, 218.

74 Ebd.

67

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bahattin Akyol

®)

sich ebenfalls dem Schutz der Religion und der Menschen beziehungs-
weise der Untertanen. Die Erwartungshaltung, dass jeder sich an die
religiosen Normen halten wird, erscheint dem praxiserfahrenen Rich-
ter al-Mawardi vermutlich unrealistisch. Der Mensch neige ohne kon-
sequente und kontinuierliche Hinderung zur Begehung schlechter Ta-
ten. Dies setzt eine spiirbare Autoritit voraus.” Diese Abschreckungs-
funktion des Herrschers ist Teil der Pravention.

Al-Mawardi beschreibt vier Dinge, die allein den Menschen von
Ungerechtigkeit (zulm) gegeniiber anderen abhalten. Dies ist entweder
der Verstand, die Religion, ein abschreckender Herrscher oder Schwi-
che. Der Verstand’® und die Religion kénnen den Menschen an der
Unterdriickung anderer hindern, jedoch kénnen beide Schwichen auf-
weisen oder den Neigungen erliegen. Daher bleibe bei griindlicher Re-
flexion nur der Herrscher als effizientes Hindernis tibrig.”” Der Herr-
scher als offentliche Gewalt ist dafur verantwortlich, die Rechte der
Menschen wie auch das Recht Gottes (haqq Allah) zu schiitzen,”® in
dem auch die Religion als Quelle der Rechtsprechung bewahrt wird.”
Die dritte Bedingung fiir das Wohl der Welt ist eine umfassende Ge-
rechtigkeit (al-adl as-samil). Die Gerechtigkeit ist einer der wichtigs-
ten Grundbegriffe der Ethik. Auch in al-Mawardis Konzept des Wohl-
ergehens (salah) nimmt sie eine zentrale Stellung ein. Die anderen
Bedingungen (gawa‘id) stehen geradezu im Dienst der Vervollkomm-

75
76

77
78
79

68

Ebd.

Al-Mawardi versteht den Verstand als eine Erkenntnisquelle fiir eine Handlung. ,Der
Verstand hélt den Menschen davon ab, seinen bdsen Geliisten zu folgen. Siehe ebd.,
44.

Ebd., 218.

Vgl. Hoffe, Ethik: Eine Einfiihrung, 90f.

Al-Mawardi bestimmt fiir einen ,idealen“ Herrscher der muslimischen Gemeinschaft
(umma) sieben Aufgaben: 1. Die Religion vor Verdnderungen (tabdil) schiitzen und
die Menschen zur Praktizierung anspornen. 2. Das Land und die Gemeinschaft vor
Feinden der Religion und Uberfallen auf Gut, Leib und Leben beschiitzen. 3. Aufbau
des Landes gemaf3 den Bediirfnissen und Verbesserung der Infrastruktur. 4. Besteue-
rung der Giiter der Menschen nach den religiésen Normen ohne in der Beziehung
und Umverteilung der Steuern Anderungen (fahrif) vorzunehmen. 5. Mit Gerechtig-
keit unter den Menschen richten. Den Benachteiligten (mazalim) helfen, indem sie
in ihren Rechten in der Gesellschaft gleichgestellt werden (taswiya). 6. Konsequen-
ten Strafvollzug gewihrleisten, ohne das Strafmafl zu erhéhen oder zu mildern. 7.
Auswahl seiner Vertreter nach den Kriterien der Eignung und des Vertrauens. Im
Wesentlichen lassen sich die Aufgaben des Herrschers in zwei Begriffen zusammen-
fassen: Schutz und Gerechtigkeit. Siehe al-Mawardi, Adab ad-din wa-d-dunya, 222.

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das ethische Konzept des Wohlergehens (salah) bei al-Mawardi

nung und Umsetzung der Gerechtigkeit, so etwa der Herrscher, der
fir die Bewahrung der Gerechtigkeit verantwortlich ist. Im Konzept
al-Mawardis ist die Gerechtigkeit erkennbar der Mafistab fiir alles
menschliche Handeln. Das gerechte Handeln basiert auf der Verhalt-
nismafligkeit (itidal).3° Gerechtigkeit sei der ,Weg der Mitte®. Dieser ist
bei jeglichem Handeln das Maf}, an dem man sich richten soll, ndmlich
weder zu iiber- noch zu untertreiben.®!

Die Gerechtigkeit ist in zweierlei Hinsicht auf das Prinzip des al-
itidal (Verhéltnismafligkeit) gestiitzt: (a) Die Gerechtigkeit fiir sich
selbst (al-‘adl fi nafsihi) besteht darin, sich den Nitzlichen zu- und
von den Schidlichen abzuwenden. In jeder Situation soll ausgeglichen
gehandelt werden. Weder soll das Maf3 iiberschritten (tagawuz) noch
unterschritten (taqsir) werden. Der Gedanke baut darauf auf, dass, wer
sich selbst gegeniiber ungerecht handelt, anderen gegeniiber noch un-
gerechter handelt.®? Daher muss der Mensch bei sich selbst beginnen.
(b) Die Gerechtigkeit gegeniiber dem Nachsten (al-adl fi gayrihi) wird
aus drei Beziehungsperspektiven untersucht; a) Die Gerechtigkeit ge-
geniiber Untergebenen (‘adl al-insan fi man dunahii), b) Die Gerech-
tigkeit gegeniiber Hohergestellten (‘adl al-insan ma‘a man fawqahi),
¢) Gerechtigkeit gegeniiber Seinesgleichen (‘adl al-insan ma'‘a akfa’ihi).
Al-Mawardi sieht die Gerechtigkeit durch Verhaltnismafligkeit als es-
sentielle Bedingung fiir das Wohlergehen der Welt. Jedes Schlechte in
der Welt resultiere aus der Ungerechtigkeit, die wiederum aus dem
Verlust der Verhiltnismafligkeit entstehe.®

Eine umfassende Gerechtigkeit fithrt zu folgenden Resultaten; a)
Verbundenheit (ulfa) zwischen den Regierenden und Regierten be-
ziehungsweise der muslimischen Gemeinschaft, b) Gehorsam der Ge-
meinschaft, ¢) Aufbau der Lander, d) Wirtschaftswachstum (Wachstum
der Giiter), e) Bevolkerungswachstum, d) Sicherheit des Herrschers.34

80
81
82
83
84

Ebd.,, 230.

Ebd.

Ebd., 226.

Ebd., 230.

Ebd., 225. Zwischen diesen Resultaten sind Kausalzusammenhinge zu erkennen.
Eine umfassende Gerechtigkeit, die fiir alle in der Gemeinschaft gilt, fithrt zu einer
Verbundenheit zwischen dem Herrscher und der Gemeinschaft. Diese Verbundenheit
leitet zum Gehorsam, welcher essenziell fiir eine funktionierende Gesellschaft und
die Erhaltung der Ordnung ist. Solche Gesellschaften entwickeln sich weiter, womit
der Aufbau der Lander moglich wird. Hingegen bringen Unruhen und in der Folge

69

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bahattin Akyol

(4)

®)

Die offentliche Sicherheit als vierte Bedingung (al-amn al-amm)8>
fiir das Wohlergehen der Welt steht in engem Zusammenhang mit
der dritten Bedingung. Die Sicherheit sei ein Resultat der Gerechtig-
keit. Jedoch unterscheidet al-Mawardi zwischen der Unsicherheit, die
durch Ungerechtigkeit entsteht, und der Unsicherheit aus anderen
Griinden.® Die Unsicherheit halte den Menschen davon ab, seine Be-
diirfnisse zu befriedigen, und beschranke sein Handlungsmoglichkei-
ten.” Restriktionen aus Griinden der Unsicherheit entsprechen nicht
dem Ideal des Wohlergehens. Ein ,gottgerechtes” Leben bedarf immer
der Freiheit, Entscheidungen zu treffen, welche durch Unsicherheit
nicht garantiert ist und somit nicht im Sinne des géttlichen Willens
sein kann. Ein gutes Leben kann somit nur ein Leben in Sicherheit
sein.

Al-Mawardi versteht unter der Bedingung ,Dauerhafte Ressourcen (al-
hisab ad-da’im) stetig fruchtbare Landereien, die fiir die Lebensmittel-
versorgung einer Gesellschaft von besonderer Wichtigkeit sind. Diese
Bedingung behandelt al-Mawardi auch aus einer ethischen Perspekti-
ve. Dauerhaft vorhandene Ressourcen leisten einen erheblichen Beitrag
zum Wohlstand einer Gesellschaft. Die wirtschaftliche Situation ist
ein wichtiger Faktor, welcher den seelischen Zustand der Menschen
beeinflusst. Wirtschaftliche Stabilitdit und Wohlstand fithren zur seeli-
schen Ruhe und Zufriedenheit des Menschen®, wodurch ein ,gutes®
Leben moglich wird. Straftaten wie Diebstahl sind in Wohlstandsge-
sellschaften weniger vorzufinden. Somit ist Wohlstand eine wichtige
Bedingung, die indirekt schlechte Taten verhindert. Al-Mawardi legt
den Fokus auf die Resultate des Wohlstands. Der Wohlstand selbst ist
nicht das Ideal, sondern dessen Auswirkungen.

85

86
87
88

70

Rebellionen oftmals Zerstérung mit sich. Der Aufbau der Infrastruktur bietet den
Menschen Entfaltungsméglichkeiten insbesondere durch Handel und Investitionen,
welche das Wirtschaftswachstum férdern und somit Reichtum und Wohlstand. Die
finanzielle Sicherheit steigert die Population. Die Zufriedenheit in der Gesellschaft
der Garant fiir die Sicherheit des Herrschers, welcher bei Unzufriedenheit mit Rebel-
lion und Angriffen rechnen muss.

Al-Mawardi bezeichnet die Sicherheit als amn und erldutert diese als eine absolute
(mutlaq) Sicherheit, die alle bedingungslos umfasst, wenn auch vereinzelte Unsicher-
heiten in bestimmten Situationen nicht ginzlich ausgeschlossen werden konnen.
Siehe ebd., 231.

Ebd.

Ebd.

Ebd.

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das ethische Konzept des Wohlergehens (salah) bei al-Mawardi

(6) Die letzte Bedingung fiir das Wohlergehen in der Welt sieht al-
Mawardi in der weitgespannten Hoffnung (al-amal al-fasih). Er meint
eine Hoffnung fiir die Welt, die iiber die eigene Lebenszeit hinaus-
reicht. Eine solche Hoffnung sporne den Menschen an, die Welt auf-
zubauen und produktiv zu sein, und zwar in der Hoffnung, dass die
Folgegenerationen von diesen Resultaten profitieren konnen, und ohne
eine Erwartung zu haben, die Resultate selbst noch erleben zu konnen.
Ohne diese Hoffnung wiirde der Mensch die Welt nur so weit gestal-
ten, wie er zu Lebzeiten davon profitieren kann.%

Nachdem al-Mawardi die Rahmenbedingungen fiir das Wohlergehen der
Welt behandelt hat, wendet er sich dem Wohlergehen des Einzelnen zu. Fiir
dieses werden ebenfalls Bedingungen genannt, namlich (1) die gehorsame
Seele (nafs mutia), (2) die vereinende Verbundenheit (ulfa gamia) und
(3) ausreichender Lebensunterhalt (madda kafiya). Die erste Bedingung
bezieht sich auf den inneren Zustand des Menschen und die Erziehung der
Seele. Die zweite Bedingung behandelt die ideale Beziehung zwischen dem
Einzelnen und der Gesellschaft. Dabei steht die Perspektive des Einzelnen
auf die Gesellschaft im Vordergrund. Das richtige Handeln jedes Einzelnen
tithrt zu einer moralisch guten Gesellschaft. Der ausreichende Lebensun-
terhalt schliefllich wird als dritte und letzte Bedingung fiir das Wohlergehen
aufgefiihrt. Al-Mawardi hebt trotz der unterschiedlichen Funktionen dieser
Bedingungen deren Einwirkung auf den seelischen Zustand des Menschen
hervor. Fin ausreichender Lebensunterhalt, der auf den ersten Blick als sehr
weltlich orientierte Bedingung erscheint, soll die seelische Ruhe gewéhrleis-
ten.”® Wir mdchten uns im folgenden Abschnitt auf die vereinende Verbun-
denheit und das Konzept matif konzentrieren. Dieses Konzept stellt eine
Unterart von birr dar, einer der Ursachen der Verbundenheit.

89 Ebd., 234.
90 Ebd.,237.

71

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bahattin Akyol

WOHLERGEHEN MENSCHEN L.D. WELT

[ I 1
1. Gehorsame Seele 2. Vereinende 3 Ausreichend
Verbundenheit (ulfa gami a) -Ausrerchender

Lebensunterhalt

|- (madda kafiya)
Ursachen der Verbundenheit
(asbab al-ulfa)

(nafs muti‘a)

1.Religion
(ad-din)

2.Blutsverwandtschaft
(an-nasab)

3.Schwigerschaft
(al-musahara)

4.Verbriiderung durch Liebe
(al-mu’ahat bi-l-mawadda)

5.Giite
(al-birr)

C. Ulfa als wichtigste Bedingung fiir das Wohlergehen des Menschen

Al-Mawardi ldsst den Begrift ulfa undefiniert. Denn im jeweiligen Kon-
text gewinnt der Begriff verschiedene Bedeutungen. Ulfa kann im Kontext
der Bedingungen fiir das Wohlergehen des Einzelnen in der Welt als ,Ver-
bundenheit?, ,Harmonie“ oder ,Zuneigung® tibersetzt werden. Diese wird
als eine ,vereinende® (gamia) bezeichnet. Damit meint al-Mawardi das
harmonische Verhiltnis oder die Verbundenheit des Einzelnen mit dem
Néchsten, die zur Vereinigung der Gesellschaft fithrt. Der Mensch sei der
Gefahr von Neidern oder Feinden ausgesetzt, die ihm sein Wohlleben nicht
gonnten und ihm das Leben erschwerten. Um dies zu verhindern, solle
der Mensch sich den anderen zuneigen (alif) und ihnen gegeniiber offen
(malaf) sein.”! Al-Mawardi betrachtet die Verbundenheit auch aus einer
praventivethischen Perspektive: Durch die gegenseitige Verbundenheit soll
eine Harmonie in der Gesellschaft entstehen, in der das Wohlergehen des
Einzelnen gewdhrleistet wird. Nun wollen wir die einzelnen Ursachen der
Verbundenheit kurz erldutern.

91 Ebd., 238.

72

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

)

)

Das ethische Konzept des Wohlergehens (salah) bei al-Mawardi

Wie auch bereits bei den Rahmenbedingungen fiir das Wohlergehen
der Welt (qawa'id salah ad-dunya) steht auch hier wieder die Religion
an erster Stelle. Dies ist der theologischen Perspektive al-Mawardis
geschuldet. Die Religion gilt meist als wichtigster Faktor, der mensch-
liches Handeln bestimmt oder zumindest beeinflusst. Auch hier liegt
der Fokus wieder auf der sozialen Funktion der Religion. Die Religion
rege zur Solidaritdt (tandsur) an und verhindere Zwietracht und Ab-
wendung von der Gesellschaft.”? Hierzu fiithrt al-Mawardi das Beispiel
aus der Prophetenbiographie an, in dem es um die Versohnung der
beiden Stamme Aws und Hazrag durch den Propheten geht. Die jahre-
lange Feindschaft und Zwietracht zwischen diesen beiden arabischen
Stammen sei durch die Verbundenheit der Religion (ulfa ad-din) in
Briiderlichkeit und Freundschaft gewandelt worden.?

Die familidren Beziehungen sind weitere Ursachen fiir die Verbunden-
heit. Handlungen und Charaktereigenschaften der Familienangehori-
gen wirken sich auf das Handeln und den Charakter des Einzelnen
aus. Al-Mawardi sieht einige Handlungen und Charaktereigenschaften
in der Natur des Menschen (lazimun bi-t-tab‘) und andere in seiner
Erfahrung (haditun bi-ktisab) begriindet.®* Die Untersuchung der fa-
milidren Beziehungen verlduft entlang dieses Konzepts. Dabei liegt
der Fokus auf den Griinden und den Auswirkungen der Handlungen
und Charaktereigenschaften. Die familidren Beziehungen werden von
al-Mawardi aus zwei Perspektiven betrachtet. Zum einen die Blutsver-
wandtschaft genannt nasab, welche schon bei den vorislamischen Ara-
bern wichtige soziale Funktionen erfiillte.”> Zum anderen die durch
Heirat entstehende Schwigerschaft (musahara), durch die zwei fremde
Familien verbunden werden. Die Blutsverwandtschaft fithre zu Solida-
ritait und Zuneigung, bewahre vor Spaltung innerhalb der Verwandt-
schaft und schiitze vor Angriffen Fremder.°® Im Unterschied zur Bluts-
verwandtschaft hat man bei der Schwigerschaft die Méglichkeit der
Auswahl (ihtiyar). Das Fundament der Beziehung basiere somit nicht

92
93
94

95
96

Ebd.,, 314.

Ebd., 240.

Ebd., 242; Die Erfahrung entsteht durch den Lernprozess, in dem gutes Verhalten
erlernt und verinnerlicht wird.

Fayda, ,Ensab*

Al-Mawardi, Adab ad-din wa-d-dunya, 241.

73

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bahattin Akyol

®)

(4)

auf der Abstammung, sondern auf der Liebe (mawadda).”” Ein weite-
res Resultat ist die Verbundenheit nicht nur von zwei Personen, son-
dern zweier Stimme, was zur Verbundenheit in der Gesellschaft bei-
tragt. Die idealen Griinde und Kriterien fiir die Partnerauswahl bei der
Ehe (nikah) werden ebenfalls thematisiert. Katz macht einen relevan-
ten Vergleich zwischen den Positionierungen al-Mawardis in seinem
Rechtswerk al-Hawi al-kabir und in seinem Adab ad-dunya wa-d-din
hinsichtlich der Beweggriinde fiir die Ehe. Wihrend al-Mawardi im
al-Hawi die sexuelle Befriedigung (istimta’) als das wesentliche Resultat
der Ehe darstellt, gilt dieser Beweggrund fiir die Ehe in seinem Adab-
Werk als der verponteste schlechthin. Dies sieht Katz nicht als einen
Widerspruch an, sondern begriindet dies mit den unterschiedlichen
Zielen, die die Werke verfolgen. Ein Rechtswerk klart @iber die Folgen
beziehungsweise Rechte und Pflichten eines Vertrags auf, wihrend ein
Adab-Werk zur Kultivierung der guten Charaktereigenschaften und
Selbstkontrolle anspornen méchte, so Katz.”

Die Verbriiderung durch Liebe (al-muahat bi-l-mawadda) betrachtet
al-Mawardi als die hochste Stufe der Verbundenheit.”® Mit der Verbrii-
derung ist die Freundschaft gemeint, deren Fundament die gegensei-
tige Liebe ist. Der Mensch hat das Bediirfnis nach einer vertrauten
Person. Die Solidaritdt (tanasur) steht hier im Vordergrund. Er trifft
selbst die Auswahl, zumeist nach dem Kriterium der Liebe und Zu-
neigung, was eine starke Verbundenheit zur Folge hat. Daher kann
eine bewusst getroffene Wahl zu einer starkeren Verbundenheit fithren
als die familidre Verbundenheit, welcher keine Auswahl vorausging.
Al-Mawardi untersucht hier die Griinde und Folgen der Verbriiderung,
deren ndhere Beschreibung jedoch die Grenzen dieses Aufsatzes iiber-
schreiten wiirde.!00

Die fiinfte und letzte Ursache (sabab) fur die Verbundenheit ist birr
(Giite).101 Al-Mawardi unterteilt birr in zwei Arten: 1. sila, welches
als ,das Spenden® verstanden werden kann und 2. ma'if, das in

97

98
99
100
101

74

Siehe Ebd., 249; Das Liebesverstdndnis in der Moderne ist gepragt von dem Liebesi-
deal der Romantik. Daher sollte mawadda oder mahabba nicht mit dem Liebesver-
standnis von heute gleichgesetzt werden.

Siehe Katz, ,ethics, gender, and the islamic legal project, 10f.

Al-Mawardi, Adab ad-din wa-d-dunya, 261.

Siehe ebd., 263-293.

Rescher tibersetzt den Begriff als ,Wohltun® entsprechend der spezifischen Bedeu-
tung, die al-Mawardi konnotiert. Siehe Rescher, Das kitab adab ad-dunya wa'd-din,

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das ethische Konzept des Wohlergehens (salah) bei al-Mawardi

den Ausfithrungen al-Mawardis jeweils in spezifischen Bedeutungen
gebraucht wird. Oft wird birr und ma'rif synonym gebraucht, jedoch
dieser Unterordnung zufolge ist im Verstandnis al-Mawardis ma‘rif
nur eine Art von birr und kein Synonym. Fakhry beschreibt birr als ein
Schliisselkonzept der koranischen Ethiken, welches ein fundamentales
Element darstellt fiir die gegenseitige Liebe und Solidaritat.!°? Auch in
vielen Uberlieferungen des Propheten Mohammed, wird der Begriff
birr verwendet,!*® iiberwiegend im Sinne von ,Wohltat®, wie zum Bei-
spiel die Wohltat gegeniiber den Eltern (birr al-walidayn).104
Al-Mawardi begriindet birr als fiinfte Ursache (sabab) fiir Verbun-
denheit im folgenden Argument: ,Birr ist die fiinfte Ursache fiir die
Verbundenheit, weil es die Herzen der Zuneigung (iltaf) zufiihrt und
sie der Liebe (mahabba) und dem Mitgefiihl (initaf) zuwendet.19
Diesem Argument sind folgende Punkte zu entnehmen: Das Ziel einer
birr-Handlung ist nicht die Tat selbst, sondern die Erreichung der
Herzen (yisil ila I-qulib). Das Resultat ist die Veranderung der Einstel-
lungen des Menschen in den zwischenmenschlichen Beziehungen mit
dem Handelnden. Durch a) Zuneigung, b) Liebe und c¢) Mitgefiihl
entsteht die Moglichkeit der Anndherung zwischen dem Handelnden
und dem ,,Zielobjekt” der Handlung. Telelogisch-ethisch betrachtet ist
eine Tat als birr-Handlung zu bewerten, wenn sie diese drei Resulta-
te hervorbringt. Nun ist eine solche Handlung islamtheologisch bzw.
sislamethisch® betrachtet universal giltig. Al-Mawardi ist sich dessen
vermutlich bewusst und fithrt dazu den Vers Sure 5:2 an, wo Gott
im Imperativ die birr befiehlt: ,Und helft euch im Guten und in der
Ehrfurcht“1%¢ Tzutsu deutet diesen Vers, in dem er die gottesfiirchtigen
Personen (muttaqiin) als diejenigen betrachtet, die ihren sozialen und
religiosen Verpflichtungen nachkommen.!”” Einen dhnlichen Ansatz
finden wir auch bei al-Mawardi. Dass Gott seinem Befehl zur gegensei-
tigen Beihilfe die Gottesfurcht (tagwa) hinzufiigt, bewertet al-Mawardi

102
103
104
105
106
107

I1:102. Jedoch ldsst al-Mawardi diesen Begriff, wie auch viele andere zentrale und
bekannte, undefiniert.

Fakhry, Ethical Theories in Islam, 164.

»Die birr ist der gute Charakter (al-birr husn al-huluq)®. Siehe Muslim, birr, 15.
Toksari, ,,Birr*

Al-Mawardi, Adab ad-din wa-d-dunya, 294.

Ebd.

Izutsu, Ehtico-Religious Concepts in the Quran, 208.

75

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bahattin Akyol

als Indiz (garina), welches fiir die Exegese des birr eine Relation mit
der Gottesfurcht voraussetzt.

Somit wird eine zundchst universelle Tugend koranisch und in der
Argumentation islamtheologisch begriindet. Die Vervollkommnung
der Gliickseligkeit (tammat saGdatuhii) sei durch die Zusammenfiih-
rung des Wohlwollens (ridd) moglich; das Wohlwollen Gottes liege
in der Ehrfurcht und das Wohlwollen der Menschen im birr.1%8 Hier
wird deutlich, dass im ethischen Denken al-Mawardis hinsichtlich der
Gliickseligkeit und des Wohlergehens der Menschen kein Theozentris-
mus vorhanden ist. Gottes Wohlwollen wird als Teilbedingung verstan-
den, welche durch das menschliche Wohlwollen ergdnzt werden muss,
um die Gliickseligkeit zu erlangen. Dieses menschliche Wohlwollen
entsteht durch ,gute“ Handlungen (birr-Handlungen). Diese Dichoto-
mie kann so dargestellt werden:

seligkeit

Somit kann der Zustand des Nachsten beziehungsweise der Gesellschaft
nicht ausgeblendet werden, sondern muss aktiv angegangen werden. Hier
ist die soziale Funktion des birr erkennbar; namlich durch Wohltaten fur
den Néchsten eine Reaktion wie Zuneigung, Liebe und Mitgefiihl hervor-
zurufen, welche eine Verbundenheit bzw. harmonische Beziehungen zur
Folge hat. Diese einzelnen harmonischen Beziehungen bilden eine ,Gesell-
schaft, der es wohlergeht".

Nun sollen wie zuvor bei den Bedingungen fiir das Wohlergehen der
Welt, die Grundgedanken hinter den Bedingungen fiir das Wohlergehen
des Einzelnen in der Welt herausgearbeitet werden. Den grofiten Teil seiner
Ausfiithrungen beziiglich der Bedingungen fiir das Wohlergehen des Einzel-
nen in der Welt, machen die Griinde der Verbundenheit (asbab al-ulfa) aus,
weswegen sich die Untersuchung darauf beschrianken wird.'%°

108 Al-Mawardi, Adab ad-din wa-d-dunya, 294.
109 Die beiden Bedingungen ,gehorsame Seele (nafs mutia)“ und ,ausreichender Le-
bensunterhalt (madda kafiya)“ werden nicht untersucht. Die Bedingung ,gehorsa-

76

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das ethische Konzept des Wohlergehens (salah) bei al-Mawardi

Auf den Grundgedanken der vereinenden Verbundenheit und ihrer Ur-
sachen wird in den Worten al-Mawardis hingedeutet: ,die Herzen fiihlen
sich zur ihr hingezogen und das Ubel wird mit ihr abgewehrt* Die drit-
te Bedingung Verbriiderung durch Liebe (al-muwahat bi-l-mawadda) wird
als starkster Grund fiir die Verbundenheit beschrieben, wobei die Liebe
explizit erwdhnt wird. Immer wieder wird als telelogisches Argument die
Liebe aufgefiihrt. So auch die Schwigerschaft, welche mit der Entstehung
der Liebe (mawadda, mahabba) zueinander begriindet wird."’ Die fiinfte
Bedingung birr wird ebenfalls mit der Entstehung von Zuneigung und
Liebe begriindet. Die erste Ursache fiir die Verbundenheit ist die Religion,
welche die Gldubigen durch den gemeinsamen Glauben verbindet. Auch
wenn hier nicht die Liebe betont wird, sondern die Solidaritdt, versteht al-
Mawardi die Liebe als Gabe Gottes fiir die Glaubigen."! Auch wenn bei der
Blutsverwandtschaft die Solidaritit und Behiitung der Familienmitglieder
immer im Vordergrund steht, ist zu erkennen, dass die Liebe beispielsweise
im Falle der Eltern erst mit der Zeit erworben wird und nicht a priori
gegeben ist.12

D. Ma‘rif: Die moralisch gute Handlung
Einer der wichtigsten ethischen Begriffe im Koran ist ma‘if!'* Die Wahl

dieses Wortes mit der Grundbedeutung ,das Bekannte® impliziert eine
Anerkennung unter den Menschen, im Gegensatz zur gottlichen Anerken-

me Seele (nafs mutia)®, die sich durch die Erziehung des Charakters auszeichnet,
wird an dieser Stelle von al-Mawardi auch nicht weiter ausgefiihrt, weil er diesem
Thema das gesonderte Kapitel adab an-nafs widmet.

110 Siehe ebd., 239.

111 Siehe ebd.

112 Siehe ebd., 243.

113 Ma'rif ist ein Derivat der Wurzel “r-f und bedeutet wortlich ,das Bekannte Das
Antonym von ma'if ist munkar. Der Begriff munkar bedeutet ,,das Unbekannte®
oder ,nicht Anerkannte® In der vorislamischen Zeit, welche in der islamischen
Literatur oft als ,Zeit der Unwissenheit* (gahiliyya) bezeichnet wird, war maraf
in den Bedeutungen ,das Gute, Gabe, Worte und Handlungen, welche die Seele
beriihren® verbreitet. Munkar hat die Bedeutungen ,,das Verwerfliche, Verponte, Ab-
gelehnte und Schlechte®. In der altarabischen Literatur wurde auch anstelle ma‘rif
das Worturf und anstelle munkar nukr gebraucht. Cook behauptet, dass die korani-
schen Ausdriicke ,,das Befehlen des Guten und Verbieten des Verwerflichen® (al-amr
bi-l-ma‘raf wa-n-nahy ‘an al-munkar) in der vorislamischen Periode unbekannt
waren. Vgl. Cook, Commanding, 568.

77

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bahattin Akyol

nung, die zumeist mit den Begriffen sSar’t oder masri* ausgedriickt wird.
Somit wird den Menschen iiberlassen, den Begriff maiif mit Inhalt zu
fiillen. Folgende Uberlieferung bekriftigt diese Interpretation: ,,Bei Gott ist
gut, was die Muslime fiir gut befinden "™ Daher bietet der ma‘if einen
wichtigen Anhaltspunkt fiir die Entwicklung neuer Ansitze der Ethik. Je-
doch bleibt die Frage offen, wie der matif bestimmt wird. Daher wollen
wir untersuchen, wie al-Mawardi den Begriff versteht und inwiefern es sich
um eine ethische Reflexion handelt.

Al-Mawardi lasst den Begrift marif undefiniert. Wie auch im Koran
selbst wird die Kenntnis des Begriffs vorausgesetzt. Der Begriff ,das Be-
kannte® selbst impliziert die Kenntnis. Die Devise lautet: ,,Jeder weif, was
gut ist Tausend Jahre nach dem Ableben al-Mawardis und dazu noch aus
einem nicht-islamischen Kontext heraus, kann eine allgemein akzeptierte
Vorstellung von dem ,Bekannten bzw. ,,Guten® nicht mehr vorausgesetzt
werden.

Im koranischen Sprachgebrauch hat ma'rif die ethisch relevante Bedeu-
tung ,das bekannte Gute“!> Ragib al-Isfahani definiert es als ,durch die
Vernunft und die Scharia fiir gut befunden®"® Die ethische Reflexion liegt
in der Bestimmung, worin dieses ,bekannte Gute® besteht. Reinhart stellt
die These auf, dass der Koran selbst davon ausgeht, dass das Offenbarungs-
wissen durch konventionelle moralische Auffassungen dariiber, was richtig
und falsch ist, erginzt werden muss.!” Diese These unterstiitzen auch
viele Uberlieferungen des Propheten Muhammad, der kein neues Moral-
verstdndnis zu etablieren versuchte, sondern allein eine Vervollkommnung
eines bestehenden als seine Aufgabe verkiindete."® Ein Moralverstdndnis,
durch das die Menschen das Gute und Bdse voneinander unterscheiden
kénnen, ohne diese durch eine gottliche Botschaft erfahren zu haben. Man
kann sagen, dass die koranische Botschaft nicht versuchte, das vorhandene
Moralverstdndnis aufzuheben und durch ein neues zu ersetzen, sondern
durch Befehle, Ermahnungen und Ansporn zur moralisch richtigen Ent-
scheidung ,rechtzuleiten”. Dass Menschen das moralisch Richtige kennen
und sich dennoch dagegen entscheiden, kann verschiedene Griinde haben.

114 Ahmad ibn Hanbal, al-Musnad, 3600.

115 Das Wort ma'rif wird im Koran 39-mal insgesamt in 36 Versen erwihnt. Fiir die
ganze Liste der Verse siche Reinhart, ,What We Know about Ma‘raf, 71-80.

116 Al-Isfahani, al-Mufradat fi garib al-Qurian, 521.

117 Reinhart, ,What We Know about Ma‘raf*; 51.

118 ,Ich wurde gesandt, um den guten Charakter zu vervollkommnen (innama bu'ittu
li-utammima saliha l-ahlaq).“ Siehe Ahmad b. Hanbal, Musnad, 11:381.

78

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das ethische Konzept des Wohlergehens (salah) bei al-Mawardi

Insbesondere die Gesellschaft, die der Koran anspricht, entscheidet sich aus
sozialen, politischen und kulturellen Bedenken und Sitten zumeist gegen
die moralische Richtige. Diese Fehlentwicklungen versucht der Koran zu
korrigieren.

Nun stellt sich die Frage, warum die Offenbarungsquellen den Begriff
ma'riif nicht definieren. Warum setzt der Koran ein bestehendes Moralver-
stindnis voraus? Reinhart ist der Meinung, dass der Koran einen universel-
len Anspruch erhebt und daher nicht nur an die Kultur und Menschen des
Arabiens des 7. Jahrhunderts appelliert. Der Koran sage daher nicht: ,wie
die Mekkaner es tun’, sondern er sagt: ,auf die Weise, die bekannt ist.!1?
Der Universalitit wiirde eine bestimmte Vorgabe richtigen Handelns in
schwierigen Situationen widersprechen. Daher wird Reinhart zufolge Takt-
gefiithl oder Kreativitit gefordert, um das Richtige spontan der Situation
entsprechend zu finden.?° Das richtige Handeln in schwierigen Situationen
spontan zu finden, wird fiir die meisten Menschen allerdings eine Schwie-
rigkeit darstellen. Al-Mawardi greift daher diesen koranischen Begrift in
seinem Werk auf und versucht, durch eine konkrete Bestimmung seines
Inhalts dieser Schwierigkeit zu begegnen.

Al-Mawardi konzipiert ma'if als eine Handlung und zweite Art des
birr. Mariaf wird in Worte (gawl) und Taten (‘amal) unterteilt. Marif
in Worten (ma'rif gawli) beschreibt al-Mawardi als schone Rede (tib al-
kalam), frohe Kunde (husn al-bisr) und das Lieben mit schonen Worten
(tawaddud bi-gamil al-qawl). Die grundlegende Beschreibung von ma‘rif
ist die schone bzw. gute Rede ist. Die zweite und dritte Beschreibung
deuten auf die Funktion oder das Resultat der guten Rede hin, ndmlich
die gefiihlte Freude (bisr) und Liebe (tawaddud), welche durch die gute
Rede hervorgerufen werden. Oft ist das Resultat oder Ziel auch gleichzeitig
der Grund bzw. die Intention der Handlung, was dem telelogischen Ethik-
verstandnis entspricht. Ma'rif in Taten (ma'rif amali) wird als der Einsatz
fiir den Ndchsten aus einer superioren Position heraus (badl al-gah), Hilfe
durch eigene Moglichkeiten (isa@d bi-n-nafs) und die Hilfe in schwierigen
Situationen (al-ma‘tna fi n-na‘iba) beschrieben.!!

119 Reinhart, ;,What We Know about Ma‘raf*; 63.

120 Reinhart, ,What We Know about Ma‘ruf, 46, 63.

121 Die Gemeinsamkeit dieser drei Beschreibungen ist die Hilfe, womit allgemein ge-
sagt werden kann, dass al-Mawardi den ma'rif in Taten (ma'rif ‘amali) als die Hilfe
im Allgemeinen versteht. Hilfe zu leisten, ist grundlegend jedem seinen eigenen
Méglichkeiten entsprechend maglich, womit die zweite Beschreibung al-Mawardis
als die grundlegendste verstanden werden kann. Jedoch weist al-Mawardi darauf

79

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bahattin Akyol

Al-Mawardi sieht als Beweggriinde fiir ma'if-Handlungen a) den
Wunsch nach dem Wohl fiir die Menschen (hubb al-hayr li-n-nas) und
b) die Bevorzugung des Wohls anderer vor dem eigenen Wohl (itar as-salah
lahum).122 Der zweite genannte Grund ist eher eine spezifische Art des
ersten ist und wird seitens al-Mawardi vermutlich explizit genannt, um
diesen im matif ‘amali-Kontext hervorzuheben.

Der Begrift hayr wird von al-Mawardi in der wortlichen Bedeutung,
aber auch als Terminus gebraucht. Als Terminus beschreibt er die Mitte
zwischen zwei Extremen (mutawassit bayna radilatayn),'”? was der aristo-
telischen Mesotes-Lehre entspricht.** Zumeist wird er aber in der Bedeu-
tung ,das Beste“!?> oder ,Wohl“ gebraucht.!?® Beim zweiten Beweggrund
wird das Bevorzugen des Wohlergehens des Nachsten mit dem Begriff itar
ausgedriickt. Als koranischer Begriff ist itar sehr frith in der islamischen
Literatur wiederzufinden.””” Die Einsatz- und gegebenenfalls Aufopferungs-
bereitschaft, Solidaritdt den eigenen Interessen vorzuziehen, stellt einen
ethischen Beweggrund fiir die ma‘rif-Handlungen in Taten dar. Die Analy-
se hat gezeigt, dass sowohl ma’if in Worten und in Taten als auch die
anderen Ursachen fiir die Verbundenheit mit der Liebe begriindet werden.
Insbesondere die Liebe zum Wohl der Menschen kann als ethische Argu-

hin, dass die Moglichkeiten, die einem durch die Position gegeben sind, fiir die
Hilfeleistung einzusetzen, in matif inbegriffen ist. Al-Mawardi gebraucht den Be-
griff al-gah, was in verkiirzter Form ,Gesicht einer Sache® bedeutet. Der Kommen-
tator Uways vermerkt, dass mit ,Gesichtern eines Volks“ (wugith al-gawm) die
fithrende Klasse gemeint ist. Hier wird implizit die moralische Frage aufgeworfen,
ob hochrangige Personlichkeiten ihre Machtbefugnisse fiir bestimmte Leistungen
gebrauchen diirfen. Al-Mawardi impliziert sogar eine moralische Verpflichtung zu
einer solchen Handlung, denn ma'if féllt unter den géttlichen Imperativ in Sure
4:104. Die letzte Beschreibung ma'if ‘amali als ,Hilfe in schwierigen Situationen®
(al-ma‘ina fi n-naiba) weist auf die Hilfe in aulerordentlichen Fillen hin. Uways
definiert naiba als ,eine vorher unbekannte problematische Situation aufgrund
eines Ungliicks oder Katastrophe® Siehe al-Mawardi, Adab ad-din wa-d-dunya, 323.

122 Ebd.

123 Ebd., 51

124 Siehe Diwell et al., Handbuch Ethik, 74.

125 “Laysa hayrukum man taraka d-dunya li-I-ahira... (Der Beste von euch ist nicht
derjenige, der das Diesseits fiir das Jenseits vernachléssigt...) Siehe al-Mawardsi,
Adab ad-din wa-d-dunya, 214.

126 Wir haben uns fiir die Ubersetzung von hayr als das ,Wohl“ entschieden, weil im
zweiten Beweggrund das Wohlergehen (salah) angefithrt wird und das ma‘rif-Kon-
zept im Kapitel der Bedingungen des Wohlergehens des Einzelnen in der Welt
(qawa‘id salah al-insan fi d-dunya) behandelt wird.

127 Gagric, ,Isar

80

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das ethische Konzept des Wohlergehens (salah) bei al-Mawardi

mentationsgrundlage dienen, wenn der Begrift ma'ifin der Gegenwart mit
neuem Inhalt gefiillt werden soll.

Fazit

In der islamischen Tradition wurden ethische Fragen in verschieden Dis-
ziplinen thematisiert und behandelt. Die adab-Literatur stellt hier neben
dem islamischen Recht, der islamischen Philosophie, der systematischen
Theologie und der Mystik ein zentrales Genre dar. Das Werk Adab ad-
dunya wa-d-din al-Mawardis kann ebenfalls als ethisches Werk verstanden
werden, welches allerdings im Unterschied zu anderen adab-Werken nicht
an eine bestimmte Klientel gerichtet ist (wie beispielsweise Fiirstenspiegel),
sondern die Allgemeinheit unterhaltsam ansprechen und dabei ein religios
begriindetes Moralverstindnis vermitteln will. Das ausgeprégte Rekurrieren
auf islam-theologische Quellenzitate ist — neben den ebenfalls vorhandenen
tugendethischen Elementen!?8 — der gleichzeitige Versuch einer religiosen
Riickbindung und Verankerung der Moral in Abgrenzung zur rein philoso-
phischen Ethik, weswegen Fakhry zurecht al-Mawardi der religiosen Ethik
zuordnet.!??

Al-Mawardi mdéchte mit seinem Konzept des Wohlergehens (salah)
das Verhiltnis des Einzelnen zur Allgemeinheit erértern und normieren.
Gemiafl dem aristotelischen Menschenbild des zoon politikon ist der
Mensch ein auf die Gemeinschaft ausgelegten Wesen. Daher basiert nach
al-Mawardi das Verhiltnis des Einzelnen und der Gemeinschaft auf einer
Abhingigkeit beider Seiten voneinander. Der Gedanke, dass es dem In-
dividuum nur wohlergehen kann, wenn es dem Nachsten wohlergeht,
bestimmt die Handlungen und Beziehungen. Dabei sind die Funktionali-
tat und der Nutzen die bestimmenden Faktoren des Handelns, womit
al-Mawardis ethische Ansitze als konsequentialistisch bewertet werden
konnen. Der grofite Nutzen ist die Gliickseligkeit (sa@da) im Dies- und
Jenseits.

In ndherer Analyse wurden folgende Grundgedanken hinter den Bedin-
gungen fiir das Wohlergehen beschrieben: Al-Mawardis ,Rahmenbedin-
gungen fiir das Wohlergehen der Welt* (qawaid salah ad-dunya) sind

128 Vor allem im Bab adab an-nafs, siehe al-Mawardi, Adab ad-din wa-d-dunya, 367-
583.

129 Fakhry untersucht al-Mawardis Ethik im vierten Kapitel ,Religious Ethics®, siehe
Fakhry, Ethical Theories in Islam, 158-167.

81

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bahattin Akyol

geprigt von dem Gedanken der Vermeidung von Ubel, was gleichzeitig
als ein Ziel der Scharia interpretiert werden kann. Die semantische Nahe
zwischen den Begriffen salah und maslaha unterstreicht diese Gemeinsam-
keit. Al-Mawardi betrachtet die Rahmenbedingungen fiir das Wohlergehen
der Welt aus einer allgemeineren Perspektive. Auch wenn nicht jeder Adres-
sat der formulierten Handlungsnormen ist, so sind doch alle von deren
Auswirkungen betroften, so etwa bei nur an den Herrscher oder die 6ffent-
liche Ordnung gerichteten Normen. Wihrend die Bedingungen fiir das
Wohlergehen in dem Sinne als negativ zu verstehen sind, als dass sie auf
die Vermeidung von Ubel ausgerichtet sind, sind die ,,Rahmenbedingungen
fir das Wohlergehen des Einzelnen® (gawa'id salah al-insan fi-d-dunya)
insofern positive Handlungsnormen, als dass sie auf die aktive Schaffung
von Verbundenheit (ulfa) abzielen. Der Mensch braucht somit gute Bezie-
hungen zu seinen Mitmenschen fiir ein gelingendes Leben.

Die Grundkonzeption des Wohlergehens bei al-Mawardi bietet Ansitze,
dieses Konzept im Hinblick auf gegenwirtige ethische Probleme neu zu
betrachten und weiterzudenken. Diese Perspektive kann in heutige ethische
Fragestellungen eingebracht werden, und zwar im Sinne einer Betonung
der Sozialitit des Menschen und der Bedeutung seiner Beziehungen fiir
sein Wohlergehen. Religion wird dabei eine wichtige Rolle spielen, da
— ankniipfend an al-Mawardi - diese zwar auch theologisch begriinde-
te Funktionen und Geltungsanspriiche hat, aber zugleich als universell
verstandenen menschlichen Bediirfnissen Rechnung tragt. Somit kdnnen
auch islamisch-theologische Ethikansatze in einer mehrheitlich nichtmusli-
mischen Gesellschaft sinnvolle Perspektiven er6ffnen und einen Beitrag fiir
alle leisten.

Bibliographie

Alboga, Bekir. Lehranalytische Betrachtung bei Abi’'l-Hasan al-Mawardi (974 — 1058).
Oberster Richter des 4./10. Jahrhunderts im islamischen Kalifat der Abbasiden; sein
Leben und seine Gedankenwelt. Kéln: Divanverlag, 2014.

Arkoun, Mohammed. , L 'éthique Musulmane d'apres Mawardi® Extrait de la Revue des
Etudes Islamiques, année 1963. Paris: Geuthener, 1964: 251-281.

as-Samani, Abu Sa'd ‘Abd al-karim b. Muhammad. al-Ansab. 12 Bde. Hyderabad:
Maglis da’irat al-ma‘arif al-utmaniyya, 1382/1962.

Brockelmann, Carl. ,Al-Mawardi® Encyclopaedia of Islam, Second edition. Leiden:
Brill, 2012. https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/
al-mawardi-COM_0713. Zugegriften am 12.07.2021.

82

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/al-mawardi-COM_0713. Zugegriffen am 12.07.2021
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/al-mawardi-COM_0713. Zugegriffen am 12.07.2021
https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das ethische Konzept des Wohlergehens (salah) bei al-Mawardi

al-Gabiri, Muhammad ‘Abid. al-Aql al-ahlaqi al-arabi . Beirut: Markaz dirasat al-
wahda al-‘arabiyya, 2001

Cagrict, Mustafa. Islam Diisiincesinde Ahlak. 8. Auflage. Istanbul: Dem Yayinlari, 2018.

—. ,Edebid-diinya ve’d-din® TDV islam Ansiklopedisi. Istanbul: TDV Islam Aragtirma-
lar1 Merkezi, 1994. https://islamansiklopedisi.org.tr/edebud-dunya-ved-din. Zuge-
griffen am 07.08.2021.

—. JIsar. TDV Islam Ansiklopedisi. Istanbul: TDV islAm Aragtirmalar1 Merkezi, 2000.
https://islamansiklopedisi.org.tr/isar--digerkamlik. Zugegriffen am 07.08.2021.

—. ,Salih* TDV Islam Ansiklopedisi. Istanbul: TDV Islam Aragtirmalari Merkezi, 2009.
https://islamansiklopedisi.org.tr/salih. Zugegriffen am 07.08.2021.

Cook, Michael. Commanding right and forbidding wrong in Islamic thought. Cam-
bridge: Cambridge University Press, 2010.

Diiwell, Marcus, Christoph Hiibenthal und Micha H. Werner (Hg.). Handbuch Ethik. 3.
Auflage. Stuttgart: J.B. Metzler, 2011.

Fakhry, Majid. Ethical Theories in Islam. Leiden: Brill, 1991.

Gabrieli, F.. ,Adab“ Encyclopaedia of Islam, Second Edition. Leiden: Brill, 2012. https://
referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/adab-SIM_0293?s
.num=0&s.f.s2_parent=s.f.book.encyclopaedia-of-islam-2&s.q=adab. Zugegriffen am
07.08.2021.

Giinther, Sebastian. ,Bildung und Ethik im Islam® In Islam Einhalt und Vielfalt einer
Weltreligion, Hg. Rainer Brunner. Stuttgart: Kohlhammer, 2016: 210-236.

Hoffe, Otfried. Ethik. Eine Einfiihrung. Miinchen: C.H. Beck, 2013.

Ibn Manzur. Lisan al-arab. 15 Bde. Beirut: Dar as-Sadir, 1414/1993-1994.

Izutsu, Toshihiko. Ehtico-Religious Concepts in the Quran. London: McGill-Queen’s
University Press, 2002.

Kallek, Cengiz. ,Maverdinin ahlaki, ictimai, siyasi ve iktisadi goriisleri Divan flmi
Aragtirmalar Dergisi (2004): 219-265.

Kallek, Cengiz. ,Maverdi TDV Islam Ansiklopedisi, Istanbul: TDV Islam Arastirmalari
Merkezi, 2003. https://islamansiklopedisi.org.tr/maverdi. Zugegriften am 07.08.2021.

Katz, Marion Holmes. ,Ethics, Gender, and the Islamic Legal Project® https://law.yal
e.edu/sites/default/files/area/center/kamel/katz_final_proofs.pdf. Zugegriffen am
04.07.2022.

al-Mawardi, Abt I-Hasan ‘Ali b. Muhammad. Adab ad-din wa-d-dunya. 1. Auflage.
Beirut: Dar al-Minhag, 1434/2013-2014.

Moosa, Ebrahim. ,The Ethical in Shari’a Practices®. In Pathways to Contemporary Islam,
Hg. Mohamed Nawab Mohamed Osman. Amsterdam: Amsterdam University Press,
2020: 235-264.

Nagel, Tilman. Staat und Glaubensgemeinschaft im Islam. Von den Anféingen bis ins 13.
Jahrhundert. 2 Bde. Ziirich: Artemis Verlag, 1981.

Patrizi, Luca. ,The Metaphor of the Divine Banquet and the Origin of the Notion
of Adab" In Knowledge and Education in Classical Islam, Hg. Sebastian Glinther.
Leiden: Brill, 2020: 516-538.

83

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://islamansiklopedisi.org.tr/edebud-dunya-ved-din
https://islamansiklopedisi.org.tr/isar--digerkamlik
https://islamansiklopedisi.org.tr/salih
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/adab-SIM_0293?s.num=0&s.f.s2_parent=s.f.book.encyclopaedia-of-islam-2&s.q=adab.
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/adab-SIM_0293?s.num=0&s.f.s2_parent=s.f.book.encyclopaedia-of-islam-2&s.q=adab.
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/adab-SIM_0293?s.num=0&s.f.s2_parent=s.f.book.encyclopaedia-of-islam-2&s.q=adab.
https://islamansiklopedisi.org.tr/maverdi
https://law.yale.edu/sites/default/files/area/center/kamel/katz_final_proofs.pdf
https://law.yale.edu/sites/default/files/area/center/kamel/katz_final_proofs.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://islamansiklopedisi.org.tr/edebud-dunya-ved-din
https://islamansiklopedisi.org.tr/isar--digerkamlik
https://islamansiklopedisi.org.tr/salih
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/adab-SIM_0293?s.num=0&s.f.s2_parent=s.f.book.encyclopaedia-of-islam-2&s.q=adab.
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/adab-SIM_0293?s.num=0&s.f.s2_parent=s.f.book.encyclopaedia-of-islam-2&s.q=adab.
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/adab-SIM_0293?s.num=0&s.f.s2_parent=s.f.book.encyclopaedia-of-islam-2&s.q=adab.
https://islamansiklopedisi.org.tr/maverdi
https://law.yale.edu/sites/default/files/area/center/kamel/katz_final_proofs.pdf
https://law.yale.edu/sites/default/files/area/center/kamel/katz_final_proofs.pdf

Bahattin Akyol

Pleger, Wolfgang. Das gute Leben Eine Einfiihrung in die Ethik. Stuttgart: JBMetzler,
2017.

Poya, Abbas. ,Conditions for a Good World. The Concept of Comprehensive Justice
by Abu al-Hasan al-Mawardi (972-1058) In Sharia and Justice. An Ethical, Legal,
Political, and Cross-cultural Approach, Hg. Abbas Poya. Berlin/ Boston: De Gruyter,
2018.

al-Istahani, Ragib. al-Mufradat fi garib al-Quran. Beirut: Dar al-Qalam, 1412/1991.

Reinhart, A. Kevin. ,What We Know about Ma‘raf*. Journal of Islamic ethics 1/1-2
(2017): 51-82.

Rescher, Oskar. Das kitab adab ad-dunya wa'd-din, iibers. aus dem Arabischen. 3 Bde.
Stuttgart: 0.A., 1984.

Reuter, Hans-Richard. ,Grundlagen und Methoden der Ethik® In Handbuch der Evan-
gelischen Ethik, Hg. Wolfgang Huber, Torsten Meireis und Hans-Richard Reuter.
Miinchen: C.H.Beck, 2015: 9-124.

as-Subki, Tag ad-din. Tabaqat as-Safiiyya al-kubra. 10 Bde. Kairo: Dar al-Higr,
1413/1992.

Toksari, Ali. ,Birr TDV Islam Ansiklopedisi, Istanbul: TDV slam Arastirmalar1 Merke-
zi, 1992. https://islamansiklopedisi.org.tr/birr. Zugegriffen am 07.08.2021.

Tumanian, T.G.. ,On the Theoretical Legacy of Aba ‘l-Hasan al-Mawardi Vestnik of
Saint Petersburg University Philosophy and Conflict Studies 3 (2020): 572-581.

al-Arzingani, Uways (Han Zada). Minhag al-yaqin Sarh adab ad-dunya wa-d-din. 2
Bde. Beirut: Dar al-Kutub al-‘ilmiyya, 2019.

Wehr, Hans. Arabisches Worterbuch fiir die Schriftsprache der Gegenwart. 5. Auflage.
Wiesbaden: Harrassowitz, 1998.

‘Izz b. ‘Abd as-Salam. Qawa'id al-ahkam fi masalih al-anam. 2 Bde. Kairo: Maktabat
al-Kulliyyat al-azhariyya, 1414/1994.

84

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethical Assessment of Acts in the Prospect of Before Revelation

An Examination of Sarif al-Murtada’s Approach

Mehrdad Alipour

Introduction

There is a prolonged debate in Muslim theological discourse concerning
the moral assessment (hukm) of useful things (al-asya) or acts (al-afal)!
before revelation (qabla s-Sar)? or before the arrival of revelation (qabla
wurid as-sar).® This issue posits the question of what can be said morally
about useful things or acts before or in the absence of Islamic revelation.
The central query in this debate is about the fundamental nature of actions:
are they in nature permitted, obligated, or proscribed? Muslim scholars
held various opinions in response to this question. Abi Bakr al-Gassas (d.
981/370) summarises these opinions as the following:

L.

All acts are permitted (mubah) before revelation unless reason distin-
guishes something to be evil (qabih) or obligatory (wagib).

. All acts are proscribed (mahzir) before revelation unless reason rules

something to be obligatory.

. Reason cannot say anything about all such acts — whether they are

permitted or proscribed before revelation. This view is called suspension
of judgment (at-tawaqquf).

In this debate, classical Muslim scholars often use the two concepts of ‘things’ (al-asya)
and ‘acts’ (al-afal) interchangeably. Although Muslim legal discourse is more suscepti-
ble to the notion of ‘acts’, applying the concept of ‘things’ in this discussion implies
a broader meaning of assessment, that is, the assessment of everything (every act,
behaviour, subject, or phenomenon) which is useful and free from harm.

Abu I-Husayn al-Basri, al-Mu‘tamad, 11:315.

Al-Gazili, al-Mustasfa, 1:51. Some scholars have used gabla magi’ as-sam which means
‘before the coming of Islamic revelation’ (see Qadi ‘Abd al-Gabbar, al-Mugni, XIV:151).
Al-Gassas, al-Fusiil f1 I-Usil, 111:247.

85

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mehrdad Alipour

Various studies in the secondary literature examined Sunni legal and ethi-
cal stances on the assessment of acts before the revelation in depth.5 Si1
discourse on this topic, however, is yet to be fully investigated.® In this
chapter, I shall closely study the view of Sarif al-Murtada, the prominent
Si1 scholar of the tenth and eleventh centuries, on this topic. In doing
so, I will first elaborate on the meaning of the before revelation dilemma.
Second, the principle of rational assessment of goodness and evilness, as an
essential prerequisite of the before revelation problem, will be investigated.
Finally, Sarif al-Murtada’s scholarship shall be examined to elaborate on the
classical St doctrines regarding the before revelation issue. However, first,
let us briefly review al-Murtada’s biography.

Sarif al-Murtada

Abu 1-Qasim ‘All b. Husayn al-Musaw1 (965/355-1044/436), better known
as Sarif al-Murtada or ‘Alam al-Huda, was a descendant of the seventh
infallible Imam, Musa al-Kazim (765/128-799/183). He was a prominent
Si scholar and syndic (naqib) of the Talibids in Bagdad. His most notable
teacher in ST kalam (theology), figh (jurisprudence), and usil al-figh (legal
theory) was Sayh al-Mufid (948/336-1022/413). Sarif al-Murtada studied
hadit under the authority of Husayn b. ‘Al b. Babawayh’ and Mu'tazill
kalam with Abt Ishaq Nasibini as well as (perhaps) shortly with Qadi ‘Abd
al-Gabbar® A number of eminent scholars graduated from al-Murtadd’s
school, among them Muhammad b. al-Hasan at-Tas1 (d. 1067/460), better
known as Sayh at-Taifa (‘head of the tribe/school’), who was the most
notable disciple of al-Murtada.’

5 See, for example, Reinhart, Before Revelation; Hourani, Reason and Tradition in Islam-
ic Ethic; “Ghazali on the Ethics of Action”, 69-88; “The Rationalist Ethics of ‘Abd
al-Jabbar”, 105-15; and Shihadeh, “Theories of Ethical Value in Kalam”, 384-407.

6 Si1approach on this topic has briefly been addressed in Gleave, “Value Ontology”, 174;
Reinhart, Before Revelation, 41.

7 Husayn b. ‘Ali b. Babawayh is the brother of Sayh al-Sadiiq, the compiler of al-Faqih,
one of the four major Sii hadit compilations (see at-Tiist, Rigal, 434). For a compre-
hensive biography of Sarif al-Murtada, see al-Hansari, Rawdat al-Gannat, TV:294-310.

8 See Madelung, “Alam-al-Huda”. Although most biographers of Sarif al-Murtada do not
mention ‘Abd-al-Gabbar as his teacher, Gi§umi counts al-Murtada as ‘Abd al-Gabbar’s
disciple (see Gisumi, “Sarh”, 383; also Abdulsater, Shii Doctrine, 42).

9 At-Tasi is known as the founder of the oldest ST7 seminary of Nagaf (in Iraq) where he
taught figh, usal al-figh, ilm al-kalam, ilm ar-rigal (the science of hadit transmitters),

86

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethical Assessment of Acts in the Prospect of Before Revelation

Sarif al-Murtada’s contribution to kalam, figh, usiil al-figh, Arabic lite-
rature, and poetry is vast. He was a prolific author who left books in
various Islamic disciplines. Bibliographical sources attribute to him well
over 80 books, treatises, and letters.'® Among them, the following works
are frequently addressed in academic studies: al-Mulahhas and ad-Dahira,
both in the science of kalam; as-Safi fi I-Imama, a critical response to
Qadi ‘Abd al-Gabbar’s view on the issue of imama (leadership) in his
Kitab al-Mugni; al-Mugni‘ fi I-Gayba, a theological defense of the Imami
stance on the occultation of the Twelfth Imam; al-Intisar (also known as
al-Infiradat fi I-Figh), a book to pinpoint distinguishing features of Imami
figh from other legal schools; and ad-Daria ila Usil as-sari'a, one of the
first extant literature on ST1 legal theory.

Before Revelation

The present study, as indicated, examines the assessment of useful things
before revelation in classical S17 doctrine through the examination of Sarif
al-Murtada’s scholarship. However, we first need to elaborate on Muslim
scholars” purpose in debating this topic. Given our modern mindset, it
might appear ad hoc to see jurists and theologians living in the era after
the Islamic revelation being concerned with the ethical or legal assessment
of useful things before the arrival of Islam. One might argue that this
discussion was unfruitful. To make sense of this debate, Reinhart, who
has extensively studied this topic in classical Sunni context, explains that
Muslims were not concerned about “acts before Revelation” per se, neither
about the revelation in general nor Islamic revelation.!! If not, then, what
did Muslim scholars mean by the clause “al-asya’al-afal qabla wurid as-
Sar” (‘things/acts before the arrival of revelation’)?

and tafsir (the Quranic exegesis) for more than three decades. He also contributed
to Sii hadit literature by compiling two of the four early hadit collections: Tahdib
al-Ahkam (better known as at-Tahdib) and al-Istibsar fi-ma Ihtalafa min al-Ahbar
(better known as al-Istibsar). For more information on al-Murtad@’s students, see al-
Hansari, Rawdat al-Gannat, 1V:299-300; Madelung, “Alam-al-Huda”; and Abdulsater,
Shi‘i Doctrine, 21.

10 Madelung, “Alam-al-Huda”. For a complete list of al-Murtada’s works, see Afandi,
Riyad, 1V:34-9; al-Hansari, Rawdat al-Gannat, IV:301-04; and Abdulsater, Shi Doc-
trine, 28-37.

11 Reinhart, Before Revelation, 4.

87

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mehrdad Alipour

This clause can mean various things. It can be understood as the questi-
on of the status of things/acts before the revelation in general or before
Muhammad’s revelation. It might also denote an inquiry about things/acts
before people - assumingly non-Muslims, in a specific place in the world -
could have received Muhammad’s revelation. Or it might be concerned
with the status of any acts before Muslims could have received the Islamic
revelation about them. Finally, and more broadly, it could signify a query
about the status of acts regardless of the Islamic revelation.> However,
classical scholarship has not explicitly clarified the meaning of this phrase.

The first meaning of this clause tacitly implies that the status of acts in
the pre-revelatory world can legally be continued in the post-revelatory era.
Thus, if an act was permitted before the arrival of revelation - even if the
revelation remains silent about this act —, it should be considered as still
permitted. Nevertheless, the unconditional continuation of an act’s status
before the revelation to the post-revelation era is often rejected by Muslim
scholars.!®

However, the other three possibilities summarised above can similarly
be rephrased as the following: What is the status of useful things/acts
regardless or in the absence of received Islamic revelation? — This way
of structuring the debate can be supported by the fact that the issue of
before revelation first appeared in the works of Mu‘tazili theologians as
an addendum of their discussion on rational goodness and evilness of
acts (at-Tahsin wa-t-taqgbih al-aqli). After Mu'tazilis argued for the validity
of rational goodness and evilness of acts, they were then faced with the
following challenge: If one holds that reason/intellect (‘agl) is capable of
assessing acts regardless of revelation (whether Islamic legislation on a
particular act was received or not), and that reason finds a given act useful
but not obligatory or evil (thus prohibited), what would be reason’s ethical
assessment of this act? For example, eating apples is useful. However, it is
not obligatory or prohibited by reason to eat apples. Hence, the question
is what the assessment of reason is about eating apples regardless or in the
absence of received revelation: Is it permitted or proscribed?

12 Sayyid Ibrahim al-Qazwini, the ST scholar of the nineteenth century, critically dis-
cussed most of the above mentioned possible meanings of qabl wurid as-sar* (see
al-Qazwini, Dawabit al-Usil, 359).

13 See, for example, al-Gazali, al-Mustasfa, 1:165; as-Sarif al-Murtada, ad-Daria, 11:602-
03.

88

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethical Assessment of Acts in the Prospect of Before Revelation

Assessment of Goodness and Evilness

As indicated, the issue of before revelation first appeared as an addendum
to Mu'‘tazili discussion on the rational assessment of goodness and evilness
(at-tahsin wa-t-tagbih or al-husn wa-I-qubh) of acts which refers to a theo-
logical discourse regarding the moral assessment of things (asya’) or acts
(afal) in Muslim scholarship. This debate essentially concerns the source
of ethical assessment and investigates whether reason is a source of moral
assessment or whether the divine law (as-sar) is the unique source of such
assessment.

Although the very nature of the question on whether reason is a source
of assessment of goodness or evilness of things was a moral consideration,
it has been debated in Islamic theology (kalam), legal theory (usal al-figh),
and Islamic philosophy. Although detecting the origin of the debate on husn
and qubh in Islamic discourse is hardly possible, this was certainly an issue
for early Mu'tazili scholars, such as Aba 1-Hudayl al-Mu'tazili (d. 840/226)
and Abu I-Qasim al-Kabi (d. 931/319).14

Tahsin and tagbih in Islamic theological literature have traditionally been
discussed from two different aspects: The first aspect dealt with the mat-
ter whether goodness and evilness objectively exist, independent of their
agents and from divine commands. This was an ontological question about
the existence of good and evil (in general) or, more precisely, the existence
of goodness and evilness of a certain thing/act. This question makes sense
when one realises that acts and their attributes were considered as existing
entities in classical Muslims’ view. Therefore, one could accurately argue
(as Mu‘tazilis did) for the existence of goodness and evilness of things/acts.
In brief, according to the Mu'tazili approach, a given act would be conside-
red an essence (gawhar). Thus, the goodness or evilness which could be
attributed to this act would be seen as an accident (‘arad) or aspect (wagh)
of this essence (gawhar = act).®

The second aspect of the problem was as follows: Assuming that good-
ness and evilness do factually exist, can humans comprehend or discern
them solely by using their reason? In other words, the essential concern
here was to ask whether apprehending the goodness or evilness of an act is

14 Reinhart, Before Revelation, 139-43. 5
15 Abu Rasid an-Niy$abari, Kitab al-Masaiil, 16-20; Qadi ‘Abd al-Gabbar, al-Mugni,
6 (1): 11-13 and 82-88.

89

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mehrdad Alipour

within the realm of rational assessment regardless of the divine commands
or revelations? This was an epistemological query.

Scholars have taken different positions towards these two questions. As
a result of such disputes, two stands have been established in Muslim
scholarship: rationalists and traditionalists.!® It seems that the former point
of view is mainly represented by Mu‘tazili scholars, the latter mainly by
As‘aris.” Concerning the first question, namely the ontological dilemma,
the Mu‘tazili school often argued that goodness and evilness actually exist
as an accident or aspect of a certain thing or act. Moreover, Mu'‘tazili scho-
lars articulated that goodness and evilness fall under the general concepts
of justice (‘adl) and injustice (zulm) respectively.!® On the other hand, God,
in Mu‘tazilis’ view is regarded to be just (adil). Thus, God treats humans
based on justice only. Therefore, the goodness of a given act logically
requires God to command humans to perform the good act. In contrast,
the evilness of a given act logically requires God to prohibit the execution
of the evil act.!® Unlike Mu'tazilis, traditionalists upheld that goodness and
evilness do not actually exist as an accident or aspect of a certain act.
Therefore, according to this approach, acts may obtain moral assessments
based on God’s commands.?°

Regarding the epistemological question, the As‘ari school argued that
since goodness and evilness of acts are subjective and thus do not factually
exist, human reason (‘agl) is incapable of assessing the moral value of acts.
Therefore, the revelatory sources should contain the assessment (hukm) of

16 Such a clear and sharp distinction between rationalists and traditionalists may not
always be accurate. This point is particularly significant when we realise that scholars
of both groups have suggested very different positions from within their own camp.
On this issue, see Reinhart, Before Revelation, 144-45 and 218.

17 Madelung, “Al-Ghazal’s Changing Attitude to Philosophy”, 28-29. However, sever-
al studies recently challenged this approach which regards the As‘ri theology as
“anti-rationalist” (see, for example, Bouhafa, “Beyond the Tyranny of Theory vs.
Practice”; Shihadeh, “Psychology and Ethical Epistemology”; and Syed, Coercion and
Responsibility in Islam). In fact, as Shihadeh argues, the classical A§ari view was
not anti-rationalism. Instead, it opposed the ethical realism of Mu‘tazili approach.
Thus, this ethical view can be categorised as ‘anti-realism’ or ‘subjectivism’ (Shihadeh,
“Psychology and Ethical Epistemology”, 3-6).

18 Qadi ‘Abd al-Gabbar, al-Mugn, 6 (1): 63 and XIV:152.

19 Qadi ‘Abd al-Gabbar, al-Mugni, 6 (1): 51. Early Sii scholars also adopted a similar
view on God’s justice and that He does not execute evil acts, see, for example, as-Sarif
al-Murtada, al-Mulahhas, 305; and id., ad-Daria, 11:815.

20 Al-Gazali, al-Mustasfa, 45; Hourani, Reason and Tradition in Islamic Ethic, 98-108.

90

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethical Assessment of Acts in the Prospect of Before Revelation

every act.?! Mu‘tazili scholars, in contrast, believed that the faculty of reason
is capable of apprehending the goodness and evilness of acts, as goodness
and evilness do exist in reality. Thus, reason can assess the moral value of
acts without or beyond the divine commands.??

Although the debates on tahsin and tagbih existed as early as the ninth
century, Muslims’ positions towards this issue have only been classified
between the 11'" and 13 centuries, when various Muslim legal schools were
fully formed and managed to define their relationships with the two ma-
jor theological doctrines: Mu‘tazili and As‘arl. Thus, Hanafl and Maturidi
schools believed in a moderate approach according to which reason was
capable of assessing the moral value of acts, but the rational assessment
would not necessarily result in hereafter reward or punishment. Hanbali,
Safiq, and Maliki schools often advocated the Ag‘ari position according to
which reason was not able to assess the moral values of acts without divine
assessment or guidance.??

Moral Assessment and ST Doctrine

In regard to tahsin and taqbih, classical Imami scholars, such as Sarif
al-Murtada, upheld a similar position to the Basran Mu'tazilis. Sarif al-Mur-
tada argues that goodness and evilness of acts really exist independent of
the agent and regardless of the divine commands.?* To further explain this
point, al-Murtada suggests the following taxonomy of acts.?

There are two types of acts?®: (1) Acts which have no attributes beyond
their origination (hudit), such as speech uttered by unconscious and
sleeping people or the movements of their body, because these acts lack
intention (gasd) and consequence, causing neither benefit (naf) nor harm
(darar). (2) Acts which have other attributes in addition to their origination

21 Al-Gazali, al-Mustasfa, 45-49. For al-Gazali, the assessment is nothing but the divine
dictum (hitab as-sar’), and before the arrival of revelation, there was no dictum.

22 Reinhart, Before Revelation, 151-58.

23 Halawa, “At-Tahsin wa-t-Taqbih ‘inda I-Madahib al-Arba‘a”, 83-84.

24 A3-Sarif al-Murtada, al-Mulahhas, 306-07. A similar position was presented by Sayh
at-Tusi as well (see at-Tasi, Tamhid al-Usil, 160-63).

25 Sayh at-Tasi presents a similar taxonomy, though with a clearer articulation (see
at-Tusi, Tamhid al-Usil, 160-62).

26 It should be noted that ‘acts’ (afal) here means those things that people are able
(qadir) to execute (as-Sarif al-Murtada, al-Mulahhas, 306).

91

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mehrdad Alipour

form the second type. While the former group of acts cannot have any
moral value, thus, cannot be assessed as good or evil, the latter group
divides into two subtypes: those acts which are executed while the agent
is compelled?” and the acts which are executed based on the agent’s inten-
tion and free will (muhalla baynahu wa-baynahu). The former cannot be
morally assessed as good or evil due to the lack of the agent’s intention and
free will. However, the latter — namely acts performed with the intention
and free will of the agent — are again to be divided into two types: those acts
which are morally assessed as good and those which are evaluated as evil.
In line with al-Murtada, an act whose agent deserves blame for on some
occasions is called evil. In contrast, a good act is an act whose agent will
never deserve blame.?8

Moreover, similar to the Mu‘tazili school, early Si4 scholars believed that
humans can discern the goodness or evilness of acts through their reason,?
as reason is the source of ethical values according to these scholars. This is
why ag-Sarif al-Murtada argues that when divine commands exist in regard
to actions, reason comprehends their goodness nonetheless, so that the
divine commands should solely be regarded as emphases on the rational
assessment.>

Mu‘tazili and early Sii scholars™ (including al-Murtada’s) approach con-
cerning both ontological and epistemological aspects of goodness and evil-
ness of acts might be critiqued. In regard to the objective moral values
of acts, namely the existence of goodness and evilness independent of the
agents, one might argue that this view apparently contradicts itself. On the
one hand, it considers goodness and evilness as real aspects or attributes of
acts, thus good and evil acts do exist independent of their agents. This view
implies that goodness and evilness are the objective benefits or harms that
might result from the agents’ acts regardless of their intention, awareness,

27 Compelled (mulga’) is basically a person who has no option but to perform the act,
either as a compulsory (igbar) act or a coercion (ikrah) act, though al-Murtada occa-
sionally distinguishes between these two types (see as-Sarif al-Murtada, ad-Dahira,
559-63).

28 As-Sarif al-Murtada, al-Mulahhas, 306. Sayh at-Tisi further clarifies the evil act as an
act whose agent deserves blame, if the agent was not compelled and knew or had the
possibility to know the evilness of the act. In contrast, the good act is an act whose
agent will not deserve blame, if the agent knew or was aware of the goodness of the
act and was not compelled (at-Tasi, Tamhid al-Usil, 160-61)

29 A§-Sarif al-Murtada, al-Mulahhas, 309-12; at-Tusi, Tamhid al-Usul, 164-69.

30 A$-Sarif al-Murtada, ar-Rasa’il, 141.

92

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethical Assessment of Acts in the Prospect of Before Revelation

and free will. On the other hand, evaluation of good and evil acts is
dependent on the awareness, intention, and free will of the agents.

There is no blunt response to this critique in al-Murtada’s works. His
failure to elaborate on the nexus between his moral realism and the role
of agents apparently should have something to do with the rise of this
objection. It seems that this critique, as articulated here, was not clearly
posited to the Mu‘tazili approach at the time of al-Murtada. However, a
deeper reading of al-Murtada’s texts tacitly confirms that he was concerned
with a similar issue as he distinguishes between the objective value of acts
and the desert (istihgdaq) of agents. Let us explain this point. It seems that
there are three distinct but interrelated pairs of concepts in this discussion
which need to be unpacked: (1) goodness (husn) and evilness (qubh); (2)
good (hasan) and evil (qabih); (3) assessment of goodness (tahsin) and
evilness (taqbih) of acts by virtue of the agents’ desert.’!

The two concepts of goodness (husn) and evilness (qubh) refer to the
ontologically objective aspect or attribute of acts in al-Murtada’s view. They
are manifested in reality as the consequence (benefit [naf] or harm [darar])
of the acts, whether the consequence relates to the agents or to other
people. This point on the notions of goodness and evilness can be clarified
by considering al-Murtad@’s articulation of acts. For example, he explains
that the speech uttered by a sleeping or unconscious person does not have
any attributes beyond their origination. Thus, these acts have no aspects
of goodness and evilness. He grounds his view in the fact that there is no
consequence, benefit or harm, in the case of speech uttered by sleeping or
unconscious people.3 This is why such people cannot issue any types of
speech such as making report (ihbar) or ordering (amr). As indicated, this
is the case when sleeping or unconscious people’s acts have no benefit or
harm.

However, if the sleeping or unconscious people execute acts which result
in benefits or harms, then such acts contain goodness or evilness. For
instance, if a sleeping person hits someone which results in pain to that
person or gives massage to someone who subsequently feels pleasure, then
these acts have the attributes of goodness and evilness, respectively, because
the true nature of goodness — namely benefit or justice (‘adl) - and the true

31 It should be noted that the two concepts of tahsin and tagbih as such have not been
used by al-Murtada or at-Tasi, albeit it can be inferred from their discussions on the
assessment of good and evil acts.

32 A$-Sarif al-Murtada, al-Mulahhas, 308.

93

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mehrdad Alipour

nature of evilness — namely harm or injustice (zulm) - exist in these cases.??
At this stage, the intention and awareness of the agent do not matter for the
goodness and evilness of acts.3*

Regarding the two notions of good (hasan) and evil (gabih), they refer to
acts which result in benefits or harms in al-Murtada’s view. In other words,
good acts are acts which have the attribute of goodness without containing
evilness on any occasion regardless of the agent’s intent and awareness. Evil
acts are acts which may result in harm and, thus, contain the attribute of
evilness on some occasions regardless of the agent’s intent and awareness.
Therefore — concerning the aforementioned examples - in the case of the
sleeping person’s act, the act can be valued as a good act when it benefits
someone, and thus has the attribute of goodness. In contrast, the act of
such a person which harms someone should be valued as an evil act, and
thus contains the attribute of evilness. This means the act causes objective
harm to others.® At this stage, acts can be assessed as good or evil viewed
from a moral ontological aspect regardless of the agents who execute the
acts. Thus, it can be concluded that there is a form of tahsin and taqbih
concerning the acts per se at this level in al-Murtada’s approach.

However, it appears that the assessment of goodness and evilness of acts,
in al-Murtad@’s view, mainly refers to a moral epistemology determining
or assessing the value of acts by virtue of the agents’ desert (istihgaq) for
praise (madh) or blame (damm) and for (apparently, otherworldly) reward
(tawab) or punishment (igab). Given this understanding of al-Murtada,
agents deserve praise and reward or blame and punishment for their acts
if - and only if - they execute the acts with intent and awareness of the
nature of their acts. At this level, the assessment of the moral value of a
praiseworthy or blameworthy act is reliant on the intent, free will, and
awareness of the agents.>® To this point, agents who execute acts without

33 A$-Sarif al-Murtada, al-Mulahhas, 308. Also see at-Tasi, Tamhid al-Usiil, 160.

34 Further, as shall be discussed, al-Murtada describes the permitted act (mubah) as a
beneficial act which - beyond its origination - contains the attribute of goodness,
albeit the agent of the act does not deserve praise or blame. In his view, a permitted
act in essence (fi I-mana) is nothing but the above definition. However, it is not
formally called ‘permitted’ unless the agent knows about the nature of the act and that
it is neither praise- nor blameworthy.

35 A¥-Sarif al-Murtada, al-Mulahhas, 308. Also see at-Tasi, Tamhid al-Usiil, 160.

36 As-Sarif al-Murtada, al-Mulahhas, 309.

94

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethical Assessment of Acts in the Prospect of Before Revelation

awareness and intent or free will would neither be rewarded nor punis-
hed.”

Let us now return to the previous example of the sleeping person’s act
and see how al-Murtada articulates this act given the above-mentioned
three different pairs of concepts. Since the sleeping person’s act provides
benefit, it contains the attribute of goodness (husn), so it should be valued
as a good act (hasan) regardless of the agent’s intent and awareness. Howe-
ver, due to the lack of the agent’s intent and awareness - in line with
al-Murtada -, the act in terms of its nexus with the agent cannot be assessed
as a praiseworthy and rewarding act. Therefore, there is no tahsin regarding
the agent’s desert. Likewise, the act of a sleeping person which harms so-
meone, thus contains the attribute of evilness (qubh) and should be valued
as an evil act (qabih). However, there is no taqbih regarding the agent’s
desert due to the lack of the agent’s intent and awareness. Thus, the agent
would neither be blamed nor punished. To sum this up, for al-Murtada
agents deserve praise or blame for doing good acts only if they execute
the acts with intent and awareness. As shall be discussed in the following
section, this distinction can also be observed in al-Murtada’s definition of
the permitted act (al-mubah). A permitted act, in his view, is a beneficial
act and free from harm. However, it does not imply any praise, reward, and
blame for its agent. This means the permitted act is valued as a good act
concerning the first two levels. However, in terms of its agent’s desert, it is
not assessed as morally good, namely praiseworthy.

With this explanation in mind, the relationships between al-Murtada’s
moral realism and the role of agents can be explained as the following: acts
with consequences, benefits, or harms contain the attribute of goodness
or evilness. From a moral ontological aspect, such acts should be assessed
as good or evil regardless of the agents’ intent, free will, and awareness.
Thus, the aforementioned first two pairs relate to moral ontological realism.
Therefore, goodness and evilness — and thereby the good and evil - objec-
tively exist as the attributes or aspects of acts. However, if we are to morally
evaluate or assess acts of a given agent and conclude that the agent deserves
praise and reward or blame and punishment for doing the act, then such
tahsin and taqbih requires the intent and awareness of the agents. This is

37 It appears that at-Tasi is also referring to this point where he emphasises that aware-
ness is required for the assessment of moral values of acts because the acts of sleeping
or unconscious people can be evil or good; they do not deserve praise or blame due
to the lack of awareness. He attributes this view as the correct position among ST
scholars (at-Tusi, Tamhid al-Usul, 160-61).

95

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mehrdad Alipour

why al-Murtada, as shall be seen, defines the Islamic fivefold assessment of
acts by their relations to praise and reward or blame and punishment.

Concerning the ability of reason to discern goodness and evilness of
acts, both Barahima (those who denied the necessity of prophethood and
revelation) and AS$a‘ira argued against this view, though from different
grounds. From their vantage point, they ask that if reason is capable of
understanding good and evil, why does God need to send prophets and
revelation? In other words, what is the role or purpose of revelation in such
a context that reason is fully capable of establishing a moral value or ethical
system?38

Al-Murtada, concurring with the Basran Mu'tazili, suggests the following
solution. On the one hand, he presses on the fact that the moral value of
acts is objective and that reason is capable of apprehending it. Moreover,
reason is the final moral assessor of acts. Therefore, rational moral obliga-
tion, according to al-Murtada’s approach, must be followed. Thus, divine
injunctions must be framed in this structure. This means: If reason assesses
an act as good, God should accordingly command Muslims to perform
this act. On the contrary, if reason assesses an act as evil, God should
accordingly prohibit Muslims from practising this act. This view, as indica-
ted earlier, finds its ground in the widely accepted theological approach
among Mu'tazili and Si7 scholars who have upheld that God is just and
only commands to justice and good deeds, and that God does not do evil
acts.®

On the other hand, reason sometimes fails to grasp the goodness or
evilness of a specific act due to the lack of information. In such cases,
God’s omniscience will come to assist reason in discerning the moral value
of such acts. In fact, according to al-Murtada, such divine assistance or
injunction is necessary due to the principle of the necessity of divine grace
(ga‘idat wugnb al-lutf) which implies God to guide his servants in cases
where they may not be able to discern the goodness or evilness of acts.4?

However, God’s intervention, namely His obligations or prohibitions,
in such cases does not mean that He is giving moral value to the acts
and thus bringing humans under such obligations or prohibitions. Instead,
the obligations or prohibitions exist without such revelatory injunctions
as the acts possess goodness or evilness. Based on this approach, the esta-

38 Baqillani, Tambhid, 137; Guwayni, Irsad, 262-63.
39 AS-Sarif al-Murtada, al-Mulahhas, 305, 337; ad-Daria, 11: 815.
40 AS$-Sarif al-Murtada, ad-Dahira,190-93.

96

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethical Assessment of Acts in the Prospect of Before Revelation

blishment of moral value, unlike the Asa‘ira position, is not induced by
revelation. However, due to the lack of information, reason sometimes fails
to distinguish these obligations, and thus needs aids from God to provide
humans with additional information about their obligations.#! Therefore,
according to al-Murtada, moral revelation and God’s ordains are only to
elaborate (tafsil), distinguish (tabyin), or disclose (tamyiz) “the rational
moral value that reason failed to grasp because of the inaccessibility of
information”.*> But one must not forget that — in line with al-Murtada -
in all cases, whether rational moral obligations/prohibitions or revelatory
moral obligations/prohibitions, Muslims are following God’s commands as
He commands Muslims to follow reason.*?

Taxonomy of Acts

Employing legal terminologies, al-Murtada classifies moral acts into va-
rious categories. While identifying evil acts as a single category of legally
prohibited (haram) or proscribed (mahzir), he classifies good acts under
the following three major subcategories:*

Obligatory (wagib): An obligatory act is a good act containing an extra
attribute beyond its goodness, that is, the agent deserves praise by executing
it and deserves blame by not executing the act.

Recommended (nadb): This refers to a good act containing an extra
attribute beyond its goodness, that is, the agent deserves praise by executing
the act but does not deserve blame by not executing it.

Permitted (mubah): The permitted or licit act is one that has no attribute
beyond its goodness (husnihi). Having the attribute of goodness implies

41 As-Sarif al-Murtada, ar-Rasa’il, 1:81; al-Mulahhas, 311-14.

42 A$-Sarif al-Murtada, ar-Rasa’il, 1:138.

43 A$-Sarif al-Murtada, ar-Rasa’il, 1:318.

44 A$-Sarif al-Murtada, al-Mulahhas, 306-07; also ad-Dahira, 278-79, 286; and ad-
Daria, 11:562-65. Al-Murtada classifies good acts into five categories: 1. permitted
(mubah), 2. recommended (nadb), 3. bring benefit to someone (ihisan), 4. specified
obligatory (wagib mudayyaq), and 5. unspecified obligatory (wagib muhayyar). How-
ever, it is tenable to return the third category to the second one, namely recommen-
ded (nadb), as the third category is a particular form of the recommended acts,
meaning that it benefits others and the agent would be praiseworthy for executing
the act, but not blameworthy if the agent decides to not fulfil the act. Moreover, the
fourth and fifth categories refer to two types of obligatory acts which readily can be
merged into a category of obligatory.

97

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mehrdad Alipour

that the permitted act is beneficial with no harm, neither worldly nor other-
worldly. Despite the goodness of such an act, its agent does not deserve
praise or blame for practising upon the permitted act. For al-Murtada,
this is the true nature (mana) of the permitted act. However, a permitted
act will not be entitled as permitted unless the agent knows or has been
informed about the nature of the act and that there is no praise or blame for
fulfilling the act.*®

It appears that mubah (licit or permitted) is a medial category in the
assessment of acts. Unlike the proscribed/prohibited, it contains goodness;
and, unlike the obligatory and recommended type, it does not lead to
praise and reward for its agent. This is exactly why al-Murtada excludes the
mubah from legal duties (at-taklif) and limits the legal duties to obligatory
and recommended.*® Therefore, the permitted act in his view can be inter-
preted as a neutral act in terms of the agent’s desert of blame, praise, or
(otherworldly) reward. It is thus beyond the Islamic moral discourse. Isla-
mic ethics will not assess such acts as evil or good, namely as blameworthy
or praiseworthy and punishable or rewarding.

Nevertheless, since permitted acts contain the attribute of goodness,
they imply (worldly) benefit (naf), if the agent fulfils the act. Al-Murtada
articulates the before revelation problem as the status of those acts which
are purely beneficial for the agent and have no aspects of harm: are these
acts permitted or proscribed?¥ In this respect, it appears that the permitted
act is not considered a neutral act because the execution of such acts will
provide (worldly) benefits for the agent on the one hand; and, on the other
hand, there would be no immediate (‘agila) or deferred (agila) harms to the
agent.

Sarifal—Murtadd’s Approach on hazr and ibaha
As demonstrated, the question about hazr and ibaha arises after the inves-

tigation on the possibility of rational assessment of things/acts (at-tahsin
wa-t-tagbih al-aqli). It means those scholars who hold that reason is not

45 A§-Sarif al-Murtada, al-Mulahhas, 307; ad-Daria, 11:563. Compare al-Murtad@’s ar-
ticulation of mubah as permitted with a view which describes it as one which can
be equally done or forgone: a neutral act (see al-Gazali, al-Mustasfa, 1:45). To find a
similar approach to al-Murtada, see Abu l-Husayn al-Basr1, al-Mutamad, 11:315.

46 A$-Sarif al-Murtada, ad-Dahira, 112.

47 A$-Sarif al-Murtada, ad-Dari‘a, 11:808.

98

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethical Assessment of Acts in the Prospect of Before Revelation

reliably capable of moral assessment of acts should inevitably believe that
acts have no assessment before revelation. In contrast, scholars who advoca-
te that reason is potentially capable of assessing acts before or regardless of
revelation may believe in various views on the assessment of such acts.

Moreover, it is important to realise that the discussion on hazr and
ibaha is not about the acts which reason explicitly assesses as good, thus
obligatory or recommended, or as evil, thus prohibited. Instead, it relates to
those acts which are purely useful/beneficial and cause no harm to anyone
(fi-ma yasihhu l-intifa‘u bihi wa-la darara ‘ala ahadin fihi). The question
then is whether such acts are assessed as permitted or proscribed by reason.
Scholars often relate this debate to before or regardless of revelation and ask
the following question: Are acts permitted or proscribed before revelation
(qabla s-sar)?48 Although al-Murtada discusses this topic in the same way
as Mu‘tazili scholars, he does not address the issue as the before revelation
problem. This is perhaps because the very nature of the debates on hazr
and ibaha pertains to rational discussions, implying that those debates have
been established to examine the status of beneficial acts before or regardless
of Islamic revelation.*

As indicated, al-Murtada illustrates the before revelation as an issue rela-
ted to the execution of acts which are purely useful/beneficial and without
harm to anyone. He classifies the disputes on this topic as follows:>* A
group of scholars believes that the execution of useful acts is proscribed
(mahzir). Others uphold that it is permitted (mubdh) to practise upon
such acts. Yet a number of scholars suspend/refrain from choosing between
the aforementioned two positions and, after full considerations of both
sides of the arguments, they could not come to a decision on whether
such acts should be permitted or proscribed before revelation.”! This view

48 See, for example, Abu 1-Husayn al-Basr1, al-Mutamad, 11:315.

49 This is perhaps why orthodox As‘arfs, such as al-Gazali (see al-Gazali, al-Mustasfa, 1:
51-52), find this debate entirely pointless as in their view acts have no goodness or
evilness beyond God’s commands, let alone apprehending the goodness or evilness of
acts by the reason.

50 See Figure 1.

51 The difference between the positions of no assessment and in-suspension is as follows.
The former approach implies that there is no assessment from reason on useful acts
before revelation. In fact, reason, according to this view, is not capable of assessing
these matters. The in-suspension position, however, entails that reason is capable of
assessing useful acts before revelation. Nevertheless, after full consideration, reason
cannot come to a decisive position about such acts and whether they should be
permitted or proscribed because both sides of the arguments seem to be equal when

99

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mehrdad Alipour

can be called ‘in-suspension position’ (at-tawaqquf). Further elaborating,
he classifies proscribers into those who hold that the useful acts — such as
breathing, without which human bodies cannot survive or the life cannot
be completed without - are permitted, while the rest is proscribed; and
to others who consider useful acts generally equal in terms of being proscri-
bed, whether or not human’s life is dependent on.

The position of putting the assessment in suspension is described by
al-Murtada as an approach which theoretically acknowledges that such
acts can be either permitted or proscribed (gawwazii kulla wahidin min
al-amrayn: yani al-hazra wa-l-ibahata). However, in practice, there is no
difference between this approach and the proscribed position as both belie-
ve that such acts must not be executed. The only difference returns to the
grounds they have presented for the mandatory avoidance of these acts.
Those who believe in proscription argue that such acts must be avoided
because it is definitely known that these acts are evil. However, those who
believe in suspension ask for eluding such acts in practices because - in
their view — there is no assurance on whether fulfilment of such acts would
not lead to evil acts. Thus, as they suggest, these acts must not be fulfilled
before the revelation to certainly avoid any possible vile acts.

examined by reason. Al-Gazali refers to this distinction and further explicates that
if those who believe in the in-suspension position mean that there is no rational
assessment on such cases until the arrival of revelation, then their view is correct.
However, if these scholars intend by this approach that reason, after all, does not
know whether useful acts before revelations are proscribed or permitted, then their
approach is wrong. This is because - in cases of the useful acts before revelation - we
indeed know that there is neither proscription nor permission because the meaning
of proscription is the statement by God, ‘do not do this’, and the meaning of permis-
sion is God’s statement that, ‘do it if you wish and neglect it if you wish’. Assuming
that this debate relates to the before revelation context, no such statements have yet
arrived (al-Gazali, al-Mustasfa, 52).

100

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethical Assessment of Acts in the Prospect of Before Revelation

Various Positions on the Assessment of Useful Acts
Before Revelation

Proscribed Except for
those Acts which
Human'’s Life is
Dependent on

Generally
Proscribed

Generally
Suspended

Generally

Permitted

In Practice
must be
avoided

In cases of
proscription

Figure 1: al-Murtadd’s typology of positions on assessment of useful acts

Both Sayh al-Mufid (d. 1022/413) and his pupil Sayh at-Tasi (d.
1067/460H) believe in the in-suspension approach.”> However, al-Murtada
argues for the permitted position.>® Before delving into his arguments, let
us elaborate on how he refutes the proscribed and in-suspension views.
Since al-Murtada equates the in-suspension attitude with the proscribed
position in practice, he does not argue against the in-suspension position
independently simply because - in his opinion - by rejecting the proscri-
bed approach and arguing for the permitted position, there is no need to
discuss the in-suspension view.

52 Al-Mufid, at-Tadkira bi Usil al-Figh, 43; at-Tasi, al-Udda f7 Usul al-figh, 11:274. Al-
though al-Mufid’s discussion on this subject is succinct, at-Tusi extensively elaborates
on the fact that neither permitted nor proscribed approach suffices to convincingly
defend their positions. Therefore, reason cannot come to a determined assessment of
acts before revelations. Thus, reason asks for the suspension of judgment.

53 I am not aware of any classical or modern ST scholars who believe in proscribed
position. However, Gleave suggests that Sarif al-Murtada supports the minority ap-
proach in Sif legal theory, namely the proscribed position, and Sayh at-TasT argues
for the permitted approach (Gleave, “Value Ontology and the Assumption of Non-
Assessment”, 174). But his understanding of al-Murtad@’s and at-TusT’s positions is
inaccurate. As demonstrated in this chapter, on the one hand, al-Murtada defends the
permitted position, which later became the popular approach in St legal school; and,
on the other hand, at-Tusi argues for the view of the in-suspension position.

101

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mehrdad Alipour

Critiquing Proscribed Position

Proscribers often argue for their position in the following way. On the one
hand, all creatures are created by God, and thus should be considered as
His properties. On the other hand, it is inconceivable for reason to use
an owner’s property without their assent (idn) and permission (ibaha)
because it violates the ownership of the possessor. Given that the issue
at hand is related to before the Islamic revelation, there is no assessment
given by God, which means there is no assent and permission from God
to make use of His properties. Therefore, reason certainly proscribes to
benefit God’s properties without His permission.

For al-Murtada, this argument is clearly not compelling. First, as shall
be discussed, unlike the proscribers’ claim, he believes in the existence
of God’s assent and permission to execute useful acts. Thus, reason has
enough proof for the permitted position. If this is the case, then - in line
with al-Murtada - the connotation of the ‘aqli proof on permission is
stronger than the revelatory assent.>* In other words, if using a property
is considered good by a revelatory assent, then it should definitely be so
by the ‘aqli proof, too. To endorse his argument, al-Murtada provides the
following examples: If one puts water on a road in a specific way which
indicates permission to make use of it, it customarily implies that drinking
this water should be permitted. In fact, in this instance, the implication of
the act on permission is stronger than permission or assent would have
been made by the owner’s words. Likewise, if one brings food and seats the
guest at the table, the implication of such an act on permission is stronger
than their verbal assent.

Moreover, in his second critique, al-Murtada negates the proscribers’
point that using others’ property without their assent is evil due to the
violation of ownership. Instead, he believes that using others’ property

54 It appears that al-Murtada is taking an extreme rationalist approach by preferring
reason to revelation and considering reason more powerful than the revelatory
sources which contain words. The question then, as Reinhart puts it, is what the
advantage of Muslims to non-Muslims is, if what humans in general have is more
powerful than that which only Muslims have, namely the Islamic revelation (Rein-
hart, Before Revelation, 43). However, it seems to me that al-Murtada does not
argue for the superiority of the reason over the revelation in general. What he is
doing here is to explain that in case of useful acts and worldly properties there is a
rational principle which essentially permits using them if it does not harm anyone
(see a§-Sarif al-Murtada, ad-Daria, 11:824). To prove this claim, he uses the linguist
argument that acts and signals are more powerful than words.

102

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethical Assessment of Acts in the Prospect of Before Revelation

without permission is vile because it harms them. This is why using the
shadow of people’s walls without their permission or using others’ mirrors
without their assent is certainly not considered vile, though the ownership
has been violated. Such uses are, instead, regarded as good because they do
not harm the owners.

To better understand al-Murtada’s point, let us suppose a person who
gives permission to someone to eat his food. The part of food which will
be eaten by the permitted person is still the property of the owner, and the
owner’s assent does not transfer the property from the owner to the user.
Yet, it is good for the permitted person to eat the food because - in the case
of the owner’s assent — it would no longer harm the owner. Otherwise, if
one definitely knows that eating the food would harm the owner, it is not
licit for the permitted user to eat the food despite the owner’s assent. Given
this explanation, al-Murtada concludes that using God’s properties before
revelation will not harm God. Thus, it should not be considered evil and
proscribed.>

Defending Permitted Position

There are various arguments presented by scholars who have defended the
permitted position.56 Sarif al-Murtada holds that two of such arguments
can persuasively prove the permitted approach.

(1) Purely Useful with No Aspects of Harm

For the first argument, he relies on necessary or indubitable knowledge
(al-ilm ad-darari). This argument can be articulated as follows. When one
knows that a given act is purely useful/beneficial and free from harms,
whether in this world or in the otherworld, one then necessarily knows that
this act is permitted. Thus, the fulfilment of such an act should be regarded
as good due to its beneficial nature. In contrast, any act or thing which
is purely harmful and free from benefits, one necessarily knows that this
act is evil and its execution must be proscribed. In al-Murtad@’s opinion,
the indubitable knowledge of the goodness and permission of useful act is

55  A§-Sarif al-Murtada, ad-Daria, 11:821-24. 3
56 See, for example, Aba I-Husayn al-Basri, al-Mu‘tamad, 11:315-19; and as$-Sarif al-Mur-
tada, ad-Daria, 11:809-20.

103

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mehrdad Alipour

similar to the necessary knowledge of the evilness of injustice (zulm) and
the goodness of beneficence (ihsan) or endowment (inam).>”

The ground for this reason sits on al-Murtada’s other theological prin-
ciple implying that any assessment of things/acts must have an indubitable
foundation in the reason. For example, reason assesses unfair or unjust
acts as inevitably evil - thus proscribed - and fair acts or thanksgiving as
inevitably good - thus obligatory. Similarly, there must be a basis in reason
for the assessment of permitted acts. The indubitable foundation of such
acts is their pure beneficial nature (al-manfa‘a al-halisa).>

It is significant to note that the central point in this argument is that
such useful acts are free from worldly and otherworldly harms. One might
wonder how Sarif al-Murtada argues for the negation of harms in such a
broad sense. Responding to this objection, he classifies harms in two kinds:
immediate (‘dgila) and deferred (agila). The immediate or worldly harm
does not exist in useful acts because humans are in possession of several
means such as reason and experience by which they may know something
is harmful. There are no means, that is no rational or experiential evidence,
to provide us with knowledge (ilm) or personal opinion (zann) about
the immediate harm concerning the given useful acts. By the absence of
knowledge or personal opinion on the immediate harm of the useful acts,
we become certain that there is no such harm in these acts. Otherwise,
as al-Murtada argues, if we do not trust humans’ sources and tools to
gain knowledge, then we would have no means to learn about the absence
of immediate harms in our daily life from using ordinary things, doing
trades, and many other daily-based activities. Concerning the deferred or
otherworldly harm, the absence of the otherworldly harm or punishment
is already known from the absence of divine regulation which has to have
been revealed if any deferred punishment is established for the execution of
these acts. This is because God has to inform humans of deferred harms,
namely punishments, which imply the evilness of the act. If we have no
such information, we become certain about the absence of deferred harm,
t00.%

One might still wonder how people can know the absence of all aspects
of evilness from a given useful act. Al-Murtad@’s response to this question
is based on his trust in humans’ ability in knowing all aspects of evilness.

57 Aé—sarif al-Murtada, ad-Daria, 11:809-10.
58 AS$-Sarif al-Murtada, ad-Daria, 810-11.
59 AS-Sarif al-Murtada, ad-Daria, 811-12.

104

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethical Assessment of Acts in the Prospect of Before Revelation

Thus, he argues that the various aspects of evilness are known by everyone.
Hence, everyone knows that acts such as lying, doing injustice, intending to
practise an evil act (iradat al-qabih) or demanding for the impossible (taklif
li-ma la yutaq) are all vile. However, the given useful act is not one of them.
Moreover, we know that there is no corruption (mafsada) in doing this act,
otherwise, God would inform us of its corrupted nature. Therefore, we will
come to know and conclude that all aspects of evilness are absent in this
act.%0

(2) Goodness of Breathing

Al-Murtada’s second argument for the permitted position relies on the spe-
cific act of breathing. This act is generally considered good and permitted.
The question is from where the goodness of breathing comes. One might
respond that breathing is good because humans need it. Al-Murtada rejects
this response because it implies that everything which is needed must be
good, while no scholar, according to al-Murtada, accept its ramification.
Yet, one might further reason that the goodness of breathing is due to the
humans’ need and to the fact that there are no aspects of evilness and harm.
In this case, al-Murtada replies, the reason for the goodness of breathing
would ultimately return to what he already explicated, that is, breathing
is purely useful with no aspects of vileness and harm, thus is good and
permitted.®!

However, for al-Murtada, it is inconceivable to argue for the goodness
of breathing as the following. Not breathing would harm humans because
life cannot be continued without breathing. Therefore, humans should
be permitted to breathe. Nevertheless, conceding this logic, humans then
should be mandated to only breathe when it is necessary. Al-Murtada finds
this argument uncompelling because - in his view - all rational humans
believe in the contrary approach, meaning that humans are permitted to
breathe as they wish. Moreover, if the breathing argument is conceivable,
then it should also be conceivable for a person to harm himself by not
breathing, on the ground, that it is vile to use others’ property, such as
the air and the breathing organs, without the owner’s (God’s) permission.
Now, if it is conceivable for humans to use necessary breathing in order to
survive in the belief that their lives are God’s properties and must be saved,

60 AS-Sarif al-Murtada, ad-Daria, 812.
61 As-Sarif al-Murtada, ad-Daria, 812-13.

105

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mehrdad Alipour

then it should also be conceivable for them to avoid breathing in order
to save and not damage the quietness of the air and the breathing organs
in the belief that the air and breathing organs are also God’s properties.
In fact, as al-Murtada polemically remarks, there is no difference between
saving humans’ lives and saving the air and breathing organs as both are
God’s properties and should not be profited without His permission. If this
is the case, then the question is why we should choose one side, i.e. saving
humans’ lives, over the other, i.e. saving the air and breathing organs.

Al-Murtada concludes that breathing should be permitted because it
is good and free from evilness and harm, not because of not-breathing
harms humans. To sum up, both al-Murtada’s arguments for the permitted
position apparently rely on the fact that useful acts are purely good with no
vileness and harm.

Conclusion and Further Discussion

This chapter has investigated Si7 approaches on the before revelation prob-
lem by focusing on as-Sarif al-Murtadd’s scholarship. It has demonstrated
that the classical scholars have conceived of this debate as a result of
the theological discourse on rational goodness and evilness of acts. Scho-
lars who believed that there are no goodness and evilness beyond God’s
commands also believed that the debate on the useful things/acts before
revelation is a fruitless discussion as there is no ethical and legal assessment
of acts before revelation. However, scholars who upheld that goodness and
evilness do exist regardless of God’s commands, and that reason can com-
prehend this goodness and evilness, disputed about the status of useful acts
before revelation. They presented three different positions in this regard:
permitted, proscribed, in-suspension. Concerning the classical S discour-
se, there are two views on this problem: 1. The in-suspension position
which has been defended by Sayh al-Mufid and his pupil Sayh at-Tisi. 2.
The permitted position which is advocated by Sarif al-Murtada.

However, this was Sarif al-Murtada’s position which later became wi-
dely accepted among Sii scholars until the sixteenth century, when the
Ahbari (Scripturalist) movement was established by Muhammad Amin
al-Astarabadi (d. 1626-27/1036H).62 Although scripturalists believed in the

62 See, for example, al-Muhaqqiq al-Hilli, Ma‘ari¢ al-Usil, 202-05; al-‘Allama al-Hilli,
Nihayat al-Wusiil, 1:140; al-Baha’ ad-Din al-‘Amili, Zubdat al-Usil, 68.

106

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethical Assessment of Acts in the Prospect of Before Revelation

existence of goodness and evilness regardless of God’s commands, they
refuted the ability of reason to comprehend them or to be a source of moral
assessment of acts.% Thus, in their view, the divine law (as-sar) was mainly
the unique assessor of acts.®* Concerning the before revelation problem,
however, Scripturalists mainly supported al-Mufid’s and at-TasT’s position,
namely the in-suspension approach.

By the defeat of Ahbari school in the 18t century, Si1 legal theorists again
advocated the permitted position; a position which has also been argued for
by modern and contemporary Sii legal scholars.56

I would like to close this conclusion by addressing the following point:
Interestingly — parallel to the before revelation problem - two other debates
have arisen in later Si1 legal discourse.

First, from al-Muhaqqiq al-Hilli (d. 676/1277) onwards, a new principle
entitled the principle of fundamental non-assessment (al-bara’a al-asliyya)
has been discussed in Sii legal theory.®” It was categorised as the follow-
ing: all things (al-asya’) are free of Islamic legal ruling, namely, they are
essentially permitted in the lack of direct or explicit regulation. Ever since
Sii scholars often advocated this principle in their scholarships. It seems
that al-Gazali was the first person who abundantly used the technical
term al-baraa al-asliyya in his works, though not always to address the
original assessment of a subject in the absence or regardless of revelation.
Instead, by this principle, he often refers to the established assessment of
a subject via revelation that stays as it is, namely unchanged rather than
free of revelational assessment. In this way, al-Gazali uses this principle in
connection with the principle of continuity (al-istishab) — meaning that,
once a particular assessment of a case has been regulated, it is presumed
to continue as enforced until reliable evidence implies a change in the
assessment of the case, and thus regulates a new assessment.%8

63 See al-Astarabadi, al-Fawa'id al-Madaniyya, 447 and 457.

64 Al-Astarabadi, al-Fawa'id al-Madaniyya, 278 and 328.

65 Al-Astarabadi, al-Fawa’id al-Madaniyya, 457-59; and al-Hurr al-‘Amili, al-Fawa’id
at-Tusiyya, I: 509.

66 See, for example, al-Qummi, al-Qawanin, 111:33-38; and al-Hurasani, Kifayat al-
Usil, 347-48.

67 See al-Muhaqqiq al-Hilli, Ma@rig al-Usul, 213.

68 Al-Gazali, al-Mustasfa, 102, 103, 121, and 159-60. For an extensive discussion on
the issue of fundamental non-assessment in secondary literature, see Gleave, “Value
Ontology and the Assumption of Non-Assessment”, 171-74.

107

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mehrdad Alipour

Second, the post-Ahbari Sif legal school invented a debate examining the
status of subjects which have not been addressed in the primary sources for
igtihad, namely the Qur'an, tradition (sunna), reason (‘agl), and consensus
(igma). In such cases, jurists should apply the second level of igtihad that
is based on procedural principles (al-usil al-amaliyya), including ‘the prin-
ciple of rational or divine exemption’ (asalat al-bara’a al-aqliyya/as-sariy-
ya) and ‘the principle of rational or divine precaution’ (asalat al-ihtiyat
al-aqliyya/as-sariyya). The goal of igtihad on this level is to determine
Muslim individuals’ position on a given issue and to explore the ways in
which they can address this problem in practice. Therefore, a legal ruling
derived from procedural principles at the second level does not imply an
actual legal ruling (al-hukm al-waqi7), but rather an apparent legal ruling
in practice (al-hukm az-zahiri al-amali). In fact, as al-Ansari explains, the
need for such principles emerges when a mugtahid, after searching and
examining all the primary sources, believes that an actual legal ruling for
a given case is still dubious or doubtful (ma‘a s-sakk).®® Thus, legal rulings
derived from such principles may only be applied in cases where no actual
legal rulings on those issues can be found.”®

The very nature of these three seemingly similar topics in legal theory
still needs to be carefully investigated. Comparing and contrasting between
hazr and ibaha with the principle of rational/divine exemption and the
principle of rational/divine precaution as well as with the principle of
fundamental non-assessment can illuminate the distinguishing aspects of
discussions on hazr and ibaha with the other two topics debated by the
scholars of later Si1 legal theory.”!

Bibliography

Abdulsater, Hussein Ali. Shii Doctrine, Mu'tazili Theology. Al-Sharif al-Murtada and
Imami Discourse. Edinburgh: Edinburgh University Press, 2017.

Abu 1-Husayn al-Basrl, Muhammad b. ‘All. al-Mu‘tamad fi Usal al-Figh, Ed. Halil
al-Mays. Beirut: Dar al-Kutub al-Tlmiyya, 1983-4/1403H.

69 Al-Ansari, Fara’id al-Usul, 11:10-11.

70 To my knowledge, Western scholarship thus far has barely examined this debate
in modern Sif legal theory. For a discussion on this topic, see Alipour, Negotiating
Homosexuality in Contemporary Shii Islam, 129-31 and 253-56.

71 Modern Si1 scholars became aware of this point and thus have carefully distinguished
between them (see, for example, al-Garawi al-Isfahani, Nihayat ad-Diraya, 11:494-98;
an-Na'ini, Fawa’id al-Usul, 111:329; and ar-Rahani, Zubdat al-Usal, TV:302-05.

108

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethical Assessment of Acts in the Prospect of Before Revelation

Abu Rasid al-Naisaburi, Said b. Muhammed b. Said. Kitabu I-Masa’il fr'l-hilaf bejn
al-Basrijjin wa ’l-Bagdadijjin, Ed. Arthur Biram. Berlin: Druck von H. Itzkowski,
1902. Retrieved (March 2021) from: https://books-library.online/files/download-pdf
-ebooks.org-kupd-3296.pdf.

Afandi, ‘Abdullah b. Isa al-Isfahani. Riyad al-Ulama’ wa-Hiyad al-Fudala, Ed. Ahmad
al-Husayni. Qum: Maktabat Ayatullah al-Mar‘asi an-NagafT, 1995-6/1374Sh.

Alipour, Mehrdad. Negotiating Homosexuality in Contemporary Shii Islam: A Legal-
Hermeneutical Analysis of Twelver Imami Shii Islamic Sources. PHD Thesis (un-
published). Retrieved (June 2021) from: https://ore.exeter.ac.uk/repository/handle/1
0871/125222.

‘Allama al-Hilll, Hasan b. Yusuf. Nihayat al-Wusal ila Tlm al-Usil. Qum: Madrasat
al-Imam as-Sadiq. 2005-6/1425H.

Astarabadi, Muhammad Amin. al-Fawa’id al-Madaniyya. Qum: Mu’assasat an-Nasr
al-Islami, 2005-6/1426H.

Baha’ ad-Din al-‘Amili, Muhammad b. Husayn. Zubdat al-Usil. Qum: Mirsad, 2003~
4/1423H.

Bagqillani, Aba Bakr Muhammad b. at-Tayyib. Tamhid al-Awa’il at-Talhis ad-Dala’il, Ed.
‘Imad ad-Din Haydar. Beirut: Mu’assasat al-Kutub at-Taqafiyya, 1993.

Garawi al-Isfahani, Muhammad Husayn. Nihayat ad-Diraya fi Sarh al-Kifaya, Ed.
Mahdi Ahadi. Qum: Intisarat-i Sayyid as-Suhada’, 1995-6/1374Sh.

Gassas, Ahmad b. ‘Ali. al-Fusal Fi I-Usiil, Ed. Ajil Jasim. Kuwait: Wizarat al-Awqaf, 1994.

Gazali, Aba Hamid M}lhammad b. Muhammad. al-Mustasfa min 1lm al-Usal, Ed.
Muhammad ‘Abd as$-Safi. Beirut: Dar al-Kutub al-TImiyya, 1993.

GiSumi, al-Hakim al-Muhassin b. Karama. “Sarh ‘Uyin al-Masil”. In Fadl al-Ttizal
wa-Tabaqat al-Mu'tazila, Ed. Fuw'ad as-Sayyid. Tunis, Tunisia: ad-Dar at-Tanisiyya
li-n-Nasr, 1973-4/1393H. 365-93.

Gleave, Robert. “Value Ontology and the Assumption of Non-Assessment in Postclassi-
cal Shi‘a Legal Theory” In Philosophy and Jurisprudence in the Islamic World, Ed.
Peter Adamson. Berlin: De Gruyter, 2019. 169-94.

Guwayni, ‘Abd al-Malik b. ‘Abdullah. al-Irsad ila Qawati‘ al-Adilla fi Usil al-Itiqad,
Eds. Muhammad Yasuf Musa and ‘Ali ‘Abd al-Mun‘im ‘Abd al-Hamid. Cairo: Makta-
bat al-Hangi, 1950.

Halawa, ‘Ala> Muhammad and Bin Ahmad, Ridwan. “At-Tahsin wa-t-Tagbih ‘inda 1-
Madahib al-Arbaa> Magallat Gami‘at al-Quds al-Maftiha li-l-Buhiit al-Insaniyya
wa-Il-Igtima‘iyya 50 (2019): 79-89.

Hansari, Muhammad Bagqir. Rawdat al-Gannat fi Ahwal al-Ulama wa-s-Sadat. Qum:
Isma‘liyan, 2011-2/1390SH.

Hourani, George. Reason and Tradition in Islamic Ethics. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press, 2007.

Hourani, George. “Ghazali on the Ethics of Action”. Journal of the American Oriental
Society 96/1 (1976): 69-88.

109

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://books-library.online/files/download-pdf-ebooks.​org-kupd-3296.pdf
https://books-library.online/files/download-pdf-ebooks.​org-kupd-3296.pdf
https://ore.exeter.ac.uk/repository/handle/10871/125222
https://ore.exeter.ac.uk/repository/handle/10871/125222
https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://ore.exeter.ac.uk/repository/handle/10871/125222
https://ore.exeter.ac.uk/repository/handle/10871/125222

Mehrdad Alipour

Hourani, George F. “The Rationalist Ethics of ‘Abd al-Jabbar”. In Islamic Philosophy
and the Classical Tradition, Eds. Hourani Stern and Brown. Columbia. SC: Universi-
ty of South Carolina Press, 1973. 105-115.

Hurasani, Muhammad Kazim. Kifayat al-Usil. Qum: Mwassasat Al al-Bayt li-Thya’
at-Turat. 1989-1990/1409H.

Hurr al-Amili, Muhammad b. Hasan. Al-Fawdid at-Tiasiyya. Qum: Maktabat al-
Mahallati, 2003-4/1423H.

Ibnv Qudama al-Maqdisi, Muwaffaq ad-Din Aba Muhammad. Rawdat an-Nazir wa-
Gannat al-Mandzir, Ed. ‘Abd al-Karim Namla. Beirut: Mirassasat ar-Rayan li-Tiba‘a
wa-n-Nasr, 2002/1423H.

Madelung, Wilferd. “Alam-al-Hoda”. Encyclopaedia Iranica [= Elr] 1/8, 1985, 791-95.
Retrieved (May 2021) from: http://www.iranicaonline.org/articles/alam-al-hoda-abu
1-qasem-ali-b.

Muhaqgiq al-Hilli, Najm ad-Din Gafar b. Hasan. Ma‘rig al-Usil, Ed. Muhammad
Husayn ar-Radawi. Qum: M@’assasat Al al-Bayt li-Thya’ at-Turat, 1983-4/1403H.

Na1ni, Mirza Husayn. Fawaid al-Usal, Muhammad ‘Ali al-Kazimi (ed.). Qum:
Mu’assasat an-Nasr al-Islami, 1986-7/1406H.

Qadi ‘Abd al-Gabbar, Abi I-Hasan b. Ahmad al-Asad-Abadi. al-Mugni fi Abwab at-
Tawhid wa-I-Adl, Eds. Mahmtd Muhammad Hudayrl and Ibrahim Madkaretal.
Cairo: Wizarat at-Taqafa wa-1-Ir$ad al-Qawmi, 1958-66.

Qazwini, Sayyid Ibrahim. Dawabit al-Usil. Qum: Published by the Author, 1952-
3/1371H.

Qummi, Mirza Aba 1-Qasim. al-Qawanin al-Muhkama fi I-Usil. Qum: Thya® al-Kutub
al-Tlmiyya, 2009-10/1430H.

Reinhart, A. K. Before Revelation. The Boundaries of Muslim Moral Thought. Albany,
NY: State University of New York Press, 1995.

Rahani, Muhammad Sadiq. Zubdat al-Usal. Qum: Madrasat al-Imam as-Sadiq, 1992-
3/1412H.

Sarif al-Murtada, Abii 1-Qasim ‘Ali b. al-Husayn, al-Mulahhas. Tehran: Markazi Nasr
Danisgahi, 2002-3/1381Sh.

Sarif al-Murtada, Aba 1-Qasim “Ali b. al-Husayn. ad-Darta ila Usil as-Sarta, Ed. Aba
Qasim Gurgl. Tehran: Intisarat-i Danisgah-i Tehran, 1969-70/1348Sh.

Sarif al-Murtada, Abi 1-Qasim ‘Ali b. al-Husayn. Rasail. Qum: Dar al-Qurn al-Karim,
1364Sh/1985-6.

Shihadeh, Ayman. “Theories of Ethical Value in Kalam. A New Interpretation”. In
The Oxford Handbook of Islamic Theology, Ed. Sabine Schmidtke. Oxford: Oxford
University Press, 2016. 384-407.

Tasi, Muhammad b. Hasan. al-Udda fi Usil al-Figh, Ed. Muhammad Rida Ansari.
Qum: Intisarat-i Sitari, 1997-8/1376Sh.

Tasi, Muhammad b. Hasan. Tamhid al-Usal fi Tlm al-Kalam. Qum: R&¥id, 2015-
6/1394Sh.

110

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



http://www.iranicaonline.org/articles/alam-al-hoda-abul-qasem-ali-b
http://www.iranicaonline.org/articles/alam-al-hoda-abul-qasem-ali-b
https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://www.iranicaonline.org/articles/alam-al-hoda-abul-qasem-ali-b
http://www.iranicaonline.org/articles/alam-al-hoda-abul-qasem-ali-b

Theorien der Ethik in der Rechtslehre al-Gazalis

Selma Schwarz

Einleitung

Im Rahmen des Forschungsprojektes Wege zu einer Ethik: Neue Ansitze
aus Theologie und Recht zwischen modernen Herausforderungen und islami-
scher Tradition, welches zunéchst die Erschlieffung wesentlicher ethischer
Entwiirfe von Autoren unterschiedlicher Disziplinen der klassischen und
nachklassischen Periode zum Ziel hat, sollen im vorliegenden Artikel zen-
trale ethische Theorien eines Autoren der klassischen Periode vorgestellt
werden. Dabei wird insbesondere auf die theologische Schule der A§ariten
einzugehen sein. Zudem wird die islamische Normenlehre in den Blick
genommen, und hier im Wesentlichen die Metaethik. Das Werk, das fiir
diese Einzelstudie im Hinblick auf die Herausarbeitung von Theorien der
Ethik beziehungsweise von ethischen Entwiirfen herangezogen wird, tragt
den Titel al-Mustasfa min ‘ilm al-usiil, verfasst von Abat Hamid Muhammad
ibn Muhammad al-Gazali (450/1058-505/1111). Al-Gazali gilt als einer der
einflussreichsten Gelehrten der islamischen Tradition und ist bekannt als
herausragender Theologe und Jurist, als religioser Reformer und als origi-
neller Denker und Mystiker der theologischen Schule der Af‘ariten.! Bei
dem genannten Werk handelt es sich um ein Werk der Rechtstheorie.

In diesem Artikel wird in einem ersten Schritt der Ethikbegriff definiert,
wobei hier auch erlautert werden soll, was unter normativer Ethik und
Metaethik zu verstehen ist. Da fiir diese Studie ein Rechtswerk untersucht
wird, soll hier auf den Zusammenhang zwischen islamischem Recht und
Ethik eingegangen werden, um die Relevanz von Rechtswerken bewerten
zu konnen. AnschlieSend werden Informationen zur Person al-Gazalis und
seiner Arbeit gegeben sowie seine Diskussion der Ethik verortet.

Da al-Gazili gegen die mu‘tazilitische Theorie argumentiert, werden
zundchst die unterschiedlichen Theorien der mu‘tazilitischen theologischen
Schule und der as‘aritischen theologischen Schule zum Problem der Ermitt-

1 Watt, ,Al-Ghazali; 2:1038.

111

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Selma Schwarz

lung moralischer Werte erlautert. Dies ist wichtig, um die Argumentation
al-Gazalis verstehen und weiterhin genauer einordnen zu kénnen. Da es
bei der Diskussion zur Erkenntnis des moralischen Wertes hauptsachlich
um die Frage nach der Beurteilung des Guten (al-husn) und des Bosen
(al-qubh) geht, wird bei dieser Darstellung ein besonderes Augenmerk
auf die unterschiedlichen Theorien zum Guten und Bésen gelegt. Daran
anschlielend wird al-Gazalis Argumentation zur Erkenntnis des morali-
schen Wertes untersucht. Hierauf aufbauend entwickelte al-Gazali eine
Handlungstheorie, die ebenfalls analysiert wird. In diesem Zusammenhang
werden zudem sowohl das Konzept des taklif (religiose Verpflichtung) als
auch das Prinzip des maslaha (Gemeinwohl) und al-Gazilis Sichtweisen
hierauf erértert. In der Schlussfolgerung werden schliefSlich die Ergebnisse
dieser Studie zusammengefasst und ein Ausblick auf das Transferpotential
der herausgearbeiteten ethischen Theorie auf heutige gesellschaftliche ethi-
sche und rechtliche Fragestellungen gegeben.?

1. Der Begriff der Ethik

Es scheint sinnvoll, zunédchst den Begriff der Ethik und deren Aufgabe zu
definieren. Peter Dabrock zufolge ist die Aufgabe der Ethik, Moral und
Ethos hinsichtlich ihrer strittigen Fille zu analysieren und diese orientie-
rend zu deuten.? Nach Hans-Richard Reuter werde unter dem Begriff der
Ethik die Reflexion iiber das gute Leben und richtige Handeln verstanden.
Ethik bezeichne die Reflexionsinstanz von Moral und Ethos - in ihr gehe
es um die theoretische Untersuchung beziehungsweise kritische Priifung
von gelebter Sittlichkeit und geltenden moralischen Normen. Unter dem
Begrift der Moral wiederum werde ein System von Normen und Verhal-
tensregeln verstanden, die sich an den Grundunterscheidungen gut - bose
oder schlecht, richtig — falsch, geboten - verboten orientieren und fiir
alle gelten.* Weiterhin bezieht sich Moral im normativen Sinn auf einen

2 Es gibt zahlreiche Studien sowohl zur theologischen Schule der Afariten als auch
zur Person und den Werken al-Gazalis. Fiir den vorliegenden Artikel von besonderer
Bedeutung sind jedoch eine Monographie von George F. Hourani zur Vernunft und
Tradition in der islamischen Ethik aus dem Jahr 1985 und eine Monographie von
Ayman Shihadeh aus dem Jahr 2006 iiber die teleologische Ethik von Fahr ad-Din
ar-Razi, in der der Autor auch detailliert auf die Theorie al-Gazalis eingeht.

Dabrock, ,,Konkrete Ethik" 19.

4 Reuter, ,Ethik 14-16.

w

112

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Theorien der Ethik in der Rechtslehre al-Gazalis

Verhaltenskodex, der von jedem Menschen akzeptiert wird, der bestimmte
intellektuelle und willensméflige Bedingungen erfiillt.> Unter dem Begriff
des Ethos, so Hans-Richard Reuter, werde die Gesamtheit der auf ein gutes
Leben gerichteten Haltungen und Vorstellungen, an denen sich das Han-
deln in einer Gruppe oder Gemeinschaft faktisch ausrichtet, verstanden.
Ethik als Theorie werde Hans-Richard Reuter zufolge dann bedeutsam,
wenn die kulturelle und soziale Praxis kritisch gesehen wird und schon
seit langem bestehende Moralkodizes in eine Krise geraten sind. Die Ethik
priift die erhobenen Geltungsanspriiche der moralischen Ebene und die
eingespielten Gewohnheiten im Ethos auf ihre Tragfahigkeit.® Die theologi-
sche Ethik im Speziellen gewinnt aufgrund ihrer besonderen Perspektive,
namlich der von gliubigen Menschen, ihre Besonderheit.”

Es scheint zudem angebracht, zu definieren, was unter normativer Ethik
und was unter Metaethik verstanden werden kann. Ethik kann als Unter-
suchung der Moral definiert werden. Somit beinhaltet Ethik die Systemati-
sierung, Verteidigung und Empfehlung von Konzepten fiir richtiges und
falsches Verhalten. Das Gebiet der Ethik zerfallt wiederum in zwei Teile, in
die normative Ethik und in die Metaethik. Die normative Ethik untersucht
die Frage, welche Arten von Dingen gut und schlecht sind und wie wir ent-
scheiden sollen, welche Handlungen richtig und welche Handlungen falsch
sind. Die Metaethik untersucht die normative Ethik und versucht, die dort
verwendeten Konzepte und Begriffe zu verstehen. Somit untersucht die
Metaethik Konzepte und Begriindungsmethoden.?

2. Zusammenhang von islamischem Recht und Ethik

Da in dieser Einzelstudie die Konzentration auf der islamischen Normen-
lehre liegt, soll auf den Zusammenhang von islamischem Recht und Ethik
eingegangen werden. George Hourani schreibt hierzu, der figh befasse
sich mit dem menschlichen Verhalten. Beurteilungen (hukm, pl. ahkam)®
seien in den schriftlichen Quellen fiir jede Art von Handlungen festgelegt

Gert, ,Morality* 2.

Reuter, ,,Ethik® 15f.

Dabrock, ,,Konkrete EthikS 19.

Al-Attar, Islamic Ethics, 18.

Fiir das arabische Wort hukm gibt es zahlreiche Ubersetzungen ins Deutsche. Neben
»Beurteilung® bedeutet hukm auch ,Anordnung’; ,Befehl’ ,Bestimmung’, ,Entschei-
dung? ,religiéses Gebot*, ,Urteil“ und ,Vorschrift®.

O 0 N N

113

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Selma Schwarz

oder angedeutet und bestimmten, ob eine Handlung von Gott entweder
befohlen, empfohlen, erlaubt, missbilligt oder verboten sei. Somit sei der
figh in seinen Einzelheiten (furi) die normative Rechtslehre, die theore-
tisch in der Lage sei, das gottliche Urteil {iber jede Kategorie menschlicher
Handlungen zu entdecken. Aber der figh habe auch einen grundlegenderen
Teil, namlich die Wissenschaft der Rechtsprinzipien (usiil al-figh), die in
einer allgemeineren Art die Belege fiir die Regeln des figh untersuche - die
Bedingungen der Giiltigkeit der Quellen und der Methoden der Interpre-
tation und Erweiterung der Quellen.” Somit sind normative Urteile tiber
moralische Handlungen Thema der figh-Literatur, und daher ist die Frage,
wie bestimmte Handlungen bewertet werden, Gegenstand des figh. Die
Bedeutung und der Grund normativer Urteile ist wiederum Gegenstand
des usil al-figh. Dementsprechend sind Fragen der normativen Ethik Ge-
genstand in Werken iber figh und Fragen der Metaethik Gegenstand in
Werken tiber usull!

Frederick S. Carney schreibt diesbeziiglich von einer weitgehenden Ver-
flechtung der Religion, des Rechts und der Ethik in einer gemeinsamen
Scharia, da im Islam sowohl die rechtlichen als auch die moralischen Ver-
pflichtungen weitestgehend aus denselben Begriindungen abgeleitet wiir-
den und sich in ihren Forderungen erheblich tiberschnitten. Zudem werde
die Begriindung zu einem erheblichen Teil als der offenbarte Wille Gottes —
im Koran und in der Sunna - aufgefasst. Dies bedeute jedoch nicht, dass is-
lamische Ethik und islamisches Recht als ein einfaches Ablesen von Koran
und Sunna zu verstehen seien. Dennoch sei es moglich, Koran und Sunna
als vollstaindig normativ in dem Sinne zu akzeptieren, dass sie Prinzipien
der Verpflichtungen liefern und doch in einigen Interpretationstraditionen
Raum lassen, um ein eigenes Urteil bei der Bestimmung des Inhalts zusitz-
licher Regeln der Verpflichtung, die nicht im Koran und in der Sunna zu
finden sind, einflieflen zu lassen.!?

Auch A. Kevin Reinhart argumentiert, das islamische Recht sei grund-
legender fiir die islamische Ethik als die islamische Theologie oder Phi-
losophie. Er betont, dass das islamische Recht der zentrale Bereich des
islamischen ethischen Denkens sei. Das islamische Recht sei nicht blof§
Jurisprudenz im engeren Sinne, sondern auch ein ethisches und erkennt-
nistheoretisches System von grofler Feinheit und Ausgereiftheit. Zum Pro-

10 Hourani, Reason and Tradition, 136.
11 Al-Attar, Islamic Ethics, 17.
12 Carney, ,Islamic Ethics' 161.

114

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Theorien der Ethik in der Rechtslehre al-Gazalis

zess der Rechtsfindung schreibt Reinhart weiterhin, das Gesetz werde nicht
erlassen, sondern verstanden, nicht produziert, sondern entdeckt und for-
muliert. Der Prozess der Rechtsfindung habe zum Ziel, die Bedeutung der
Offenbarung fiir das menschliche moralische Leben zu verstehen. Hierbei
gehe man von einer grofien, aber begrenzten Menge an Daten aus, die
das Rohmaterial fiir den Transformationsprozess von einem Offenbarungs-
bericht in eine moralische beziehungsweise gesetzliche Norm darstellen. So
sei der Prozess der Rechtsfindung die disziplinierte Suche nach einer fiir
eine gegebene Situation oder Handlung angemessenen Beurteilung.!®

Es ist jedoch wichtig zu betonen, dass dies einzelne Sichtweisen auf den
Zusammenhang von islamischem Recht und islamischer Ethik sind. Es
ist durchaus auch in anderen Disziplinen der islamischen Tradition tiber
ethisch gutes und richtiges Handeln nachgedacht und diskutiert worden,
was sich wiederum auch in den unterschiedlichen Werken al-Gazalis wi-
derspiegelt.

3. Verortung der Person al-Gazalis und dessen ethischer Diskussion

Al-Gazali wurde um das Jahr 450/1058 in Tabaran geboren, einer Klein-
stadt im Gebiet Tts, welches sich iiber den Nordosten des gegenwértigen
Irans erstreckte!® Seine frithe religivse Ausbildung erhielt al-Gazili in
Tabaran, seiner Geburtsstadt. In seinen Jugendjahren begab er sich nach

13 Reinhart, ,Islamic Law", 186-188.

14 Tas war Teil der persischsprachigen Region Hurasan, die im heutigen Westen Afgha-
nistans und Osten des Irans lag und eine Provinz des islamischen Kalifenreiches
darstellte. Die Stadte in Hurasan galten als Zentren der islamischen Gelehrtenkultur.
Nisapar war die Hauptstadt Hurasans und wurde im 5./11. Jahrhundert der Mittel-
punkt der muslimischen theologischen Schule der Afariten. Die genannte Schule
wurde nach 462/1070 sehr bedeutsam, unter anderem weil sie von hochsten staatli-
chen Stellen gefordert wurde. Der Grofiwesir Nizam al-Mulk - ebenso wie al-Gazali
ein $afiitischer Gelehrter und aus dem Gebiet Tas stammend - errichtete in den
bedeutendsten Stidten des Reiches Bildungsstitten — die sogenannten Nizamiyya
madrasas - fiir die héhere Berufsausbildung, unter anderem fiir die Bereiche der isla-
mischen Rechtswissenschaft und der Theologie. Viele der wichtigsten Lehramter an
diesen Bildungsstitten wurden an as‘aritische Theologen vergeben. Diese Religions-
politik war von zentraler Bedeutung fiir die Ausbreitung der as‘aritischen Theologie
in der Zeit des 5./11. und des 6./12. Jahrhunderts. Die Safiiten aus dem Gebiet Tis
gelangten zu Lebzeiten al-Gazilis in hohe Amter und hatten erheblichen Einfluss. Vor
diesem Hintergrund ist al-Gazalis eindrucksvolle Karriere zu verstehen. Siehe Griffel,
»Al-Gazali 290 f.

115

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Selma Schwarz

Nisapar, wo er bei dem bekannten und angesehenen Rechtsgelehrten und
Theologen Abii 1-Mali ‘Abdallah al-Guwayni (419/1028-478/1085) an der
dort gegriindeten Nizamiyya madrasa studierte. Al-Gazali entwickelte sich
unter al-Guwayni zu einem ausgezeichneten Studenten und begann schon
bald, in der Lehre zu helfen und auch Lehrbiicher fiir die Kurse seines
Lehrers zu verfassen. Im Jahr 483/1091 wurde er von Nizam al-Mulk auf ein
Lehramt in Bagdad an der dortigen Nizamiyya madrasa berufen. Wahrend
seiner Zeit in Bagdad ging al-Gazalis Schiilerzahl in die hunderte und man
kann sagen, dass er in dieser Zeit der in Bagdad bedeutendste offentliche
Intellektuelle war. Im Jahr 487/1095, vier Jahre nach seiner Berufung auf
das Lehramt in Bagdad, begab sich al-Gazali nach Damaskus, um im Jahr
490/1097 nach Tabaran, seiner Geburtsstadt, zuriickzukehren, wo er eine
private kleine madrasa griindete. Im Jahr 499/1106 nahm al-Gazali ein
Lehramt an der Nizamiyya madrasa in Nisapuar an, welches bereits sein
Lehrer al-Guwayni bekleidet hatte. Al-Gazili kehrte jedoch ein paar Jahre
spater wieder nach Tabaran zuriick und starb dort schliefllich im Jahr
505/1111.15

Al-Gazilis wesentliches Anliegen war wihrend seines gesamten Lebens
ein ethisches, ndmlich die Suche nach der Antwort auf die Frage nach der
richtigen Verhaltens- beziehungsweise Handlungsweise des einzelnen Men-
schen, und das gewiss aus einer religiosen Perspektive. In diesem Rahmen
hat al-Gazali drei theologische Disziplinen konzipiert — die Charakterethik
(ahlaq), die Theologie (kalam) und die Rechtslehre (figh).’6 Al-Gazali kann
als eine sehr komplexe Figur bezeichnet werden. Seine zahlreichen Schrif-
ten unterscheiden sich sowohl in ihren Inhalten und Schwerpunkten als
auch in ihren Sprachstilen sehr voneinander. Zudem verfasste al-Gazali
nie eine klare, erkldrende Zusammenfassung seiner eigenen dogmatischen
Theologie.”

Grundsitzlich ist al-Gazali der theologischen Schule der Afariten zu-
zuordnen.!® Doch seine tatsdchliche Beziehung zur traditionellen theologi-

15 Griffel, ,Al-Gazalt; 291-294.

16 Hourani, Reason and Tradion, 135; Frank, Al-Ghazali, 5.

17 Frank, Al-Ghazali, 3.

18 Die theologische Schule der Asariten wurde von Abu l-Hasan al-A$ari, geboren
um 260/873-4 in Basra, gegriindet und schliefSlich nach ihm benannt. Die theologi-
sche Schule der As‘ariten wurde unter den ‘Abbasiden offenbar zur vorherrschenden
Schule in den arabischsprachigen Teilen des Reiches. Im Allgemeinen waren ihre An-
hénger mit der $afitischen Rechtsschule verbunden. Mit dem Auftkommen der Seld-
schuken und hierbei besonders durch den Groflwesir Nizam al-Mulk (Regierungszeit

116

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Theorien der Ethik in der Rechtslehre al-Gazalis

schen Schule der Asariten ist vielschichtig und gibt Anlass zu Diskussio-
nen. Die gingigste Meinung hierzu ist, dass al-Gazali die zentralen Thesen
der Agariten vollstindig beibehalten habe, in der Folge aber bestimmte
Anderungen vornahm.” Neueste Studien zeigen, dass al-Gazali - teilweise
unter philosophischem Einfluss - komplexe Formen des Subjektivismus
entwickelte.2? Al-Gazali argumentierte diesbeziiglich, dass es egoistische
Motive gebe, die Werturteile hervorriefen, dass diese aber indirekt und un-
bewusst sein, letztendlich jedoch zu akzeptierten ethischen Regeln fithren
konnten, die dem ersten Anschein nach nicht egoistisch sind.?!

In seinem Mustasfd befasste al-Gazali sich mit der Theorie der Quellen
und Methoden zur Ableitung von Normen. Er verfasste es wihrend seiner
Lehrtatigkeit in Nisapiir und stellte es im Jahr 503/1109 - zwei Jahre bevor
er starb - fertig.?? Wie erwihnt, ist die Theorie der Methoden und der
Quellen des Wissens iiber die Beurteilungen Gegenstand des usiil al-figh,
sodass al-Gazali die Bestandteile hauptsichlich in diesem Werk behandelte.
Hier folgt al-Gazali den klassischen Linien der 3afiitischen Schule. Sein
Werk zeichnet sich durch eine klare Darstellung aus, was sicherlich ein
Grund dafiir ist, dass es bis heute im Lehrplan der islamischen Rechtswis-
senschaft zu finden ist.2

4. Zwei unterschiedliche Theorien zur Erkenntnis des moralischen Wertes

Wie eingangs dargestellt, sind zentrale Fragen im Bereich der Ethik Fragen
danach, was gute und richtige Handlungen ausmacht. Von grundlegender
Bedeutung sind demnach auch Fragen danach, woran erkannt beziehungs-
weise woher gewusst werden kann, was gute und richtige Handlungen sind,
dementsprechend auch, was bose, schlechte und falsche Handlungen sind
und daraus folgend, welche Handlungen als geboten, als verboten oder als
erlaubt angesehen werden konnen. Diese Fragen schlieflen die grundlegen-

454/1063-484/1092) erhielt die Schule der Asariten offizielle Unterstiitzung. Hierzu
Watt, ,,Abu I-Hasan al-Ash‘ari 1:694 f. und Watt, ,, Al-Ash‘ariyya’; 1:696.

19 Frank, Al-Ghazali, 3.

20 Fiir eine ausfiihrlichere Darstellung der theologischen Schule der Asariten und des
Subjektivismus siehe Kapitel 4.2.

21 Shihadeh, ,Psychology®, 2. Fiir die detaillierte Argumentation al-Gazalis siehe Kapitel
5 in diesem Artikel.

22 Hourani, Reason and Tradition, 150; Watt, ,,Al-Ghazali”, 2:1040.

23 Hourani, Reason and Tradition, 161.

117

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Selma Schwarz

de Frage nach dem moralischen Wert mit ein: Was ist das gemeinsame
Element in all dem, das als gut und somit als richtig bezeichnet wird, und
was ist das gemeinsame Element in all dem, das als bose und schlecht und
somit als falsch bezeichnet wird? Dieses Problem wurde schon frith unter
muslimischen Theologen thematisiert, und so war eine der bedeutendsten
Debatten, die in islamischen intellektuellen Kreisen in der frithen abbasidi-
schen Periode gefithrt wurden, die Diskussion um die Frage nach der Natur
des moralischen Wertes.?*

Zu einem groflen Teil ging es bei dieser Diskussion um die Frage
nach der Beurteilung des Guten und des Bosen. Man diskutierte hierbei
insbesondere dariiber, ob sich zum einen moralische Wertebegriffe auf
reale und objektive charakteristische Eigenschaften beziehungsweise auf
Wesensmerkmale, die Handlungen oder Dingen inhdrent sind, beziehen
oder nicht, und zum anderen, ob moralische Urteile durch unabhéngige
Vernunft (al-aql al-mustaqill) erkannt und begriindet werden konnen oder
nicht. Im Wesentlichen standen sich hier zwei Haupttheorien gegeniiber.
Dies war auf der einen Seite die Theorie der mu'tazilitischen theologischen
Schule und auf der anderen Seite die Theorie der asaritischen theologi-
schen Schule. Die Mu‘taziliten und die A$‘ariten nahmen zwei sehr unter-
schiedliche Standpunkte beztiglich der beiden genannten Aspekte ein.?> Im
Folgenden soll nun genauer auf die beiden Theorien und auf ihre jeweili-
gen Ansichten iiber die Natur des moralischen Wertes eingegangen werden.

4.1 Mu'tazilitische Theorie zu tahsin und taqbih

Die Mu'taziliten stellen eine religiose Bewegung dar, die in der ersten Hilfte
des 2./8. Jahrhunderts in Basra von Wasil ibn ‘At3’ (gest. 131/748) gegriindet
und schliellich zu einer der wichtigsten theologischen Schulen des Islam
wurde.?® Nach der von ihnen vertretenen Theorie haben bestimmte Werte,
so beispielsweise Gerechtigkeit, eine reale Existenz, und zwar unabhéngig
sowohl von dem Willen einzelner Menschen als auch von dem Willen Got-
tes.?” So sind fiir die Mu‘taziliten moralische Werte reale charakteristische
Eigenschaften beziehungsweise reale Wesensmerkmale von Handlungen,

24 Hourani, Reason and Tradition, 57 f.

25 Shihadeh, Ethics, 45. Siehe hierzu auch Shihadeh, ,,Psychology* 1.
26 Gimaret, ,Mu‘tazila“, 7:783.

27 Hourani, Reason and Tradition, 57.

118

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Theorien der Ethik in der Rechtslehre al-Gazalis

und zwar unabhingig von subjektiven Entscheidungen, Urteilen, Gefiih-
len oder Sitten sowohl des Beobachtenden als auch des Handelnden und
egal ob menschlich oder gottlich. Die Sichtweise der Mu‘taziliten kann
als Objektivismus oder auch als ethischer Realismus bezeichnet werden.
Zudem vertreten die Mu'taziliten die Meinung, dass einige ethische Wahr-
heiten durch ungestiitzte Vernunft erkannt werden konnen, andere ethische
Wahrheiten jedoch nur mit Hilfe der Offenbarung (nagql), wobei dieses
Wissen unmittelbar (dariri) oder diskursiv (nazari) zustande kommen
kann. Auflerdem sind in der Ethik der Mu'taziliten die grundlegenden
ethischen Prinzipien universell, was bedeutet, dass sie unverdnderlich sind
und gleichermaflen fiir alle Handelnden - also sowohl fiir Gott als auch
fir die Menschen - gelten.?® Man kann behaupten, dass die Mu'taziliten
Rationalisten sind, da sie die Meinung vertreten, dass dem Menschen
bestimmte Erkenntnisse allein durch den Verstand zugénglich sind, auch
ohne oder vor jeder Offenbarung. So ist der Rationalismus auch im Bereich
der Ethik fiir die Mu‘taziliten von entscheidender Bedeutung, denn fiir die
Mu'taziliten ist der Mensch allein durch seinen Verstand fahig zu wissen,
was moralisch gut oder schlecht ist.?

Innerhalb der mu‘tazilitischen Schule entwickelten sich zwei unter-
schiedliche Stromungen hinsichtlich der Natur des moralischen Wertes.
Dies waren zum einen die bagdadischen Mu'taziliten, die eine Form des
ethischen Absolutismus vertraten. Diese waren der Meinung, dass mora-
lische Werte von Handlungen reale charakteristische Eigenschaften bezie-
hungsweise reale Wesensmerkmale im Wesen von Handlungen darstellen
und somit sowohl von den Konfigurationen (wagh) der Handelnden als
auch von den Folgen der Handlungen unbeeinflusst sind. Nach dieser An-
sicht sind beispielsweise Toten oder Liigen schlecht und damit absolut ver-
boten, unabhingig von einzelnen Konfigurationen. Die andere Stromung
innerhalb der mu‘tazilitischen Schule waren die basrischen Mu‘taziliten, die
den ethischen Absolutismus der bagdadischen Mu'taziliten ablehnten. Die
basrischen Mu‘taziliten waren der Meinung, dass ethische Beurteilungen
von Konfigurationen, unter denen Handlungen ausgefiihrt werden, abhén-
gen. So ist nach Ansicht dieser Stromung beispielsweise das Zufiigen von
Schmerzen nur unter bestimmten Umstinden schlecht, und zwar dann,

28 Shihadeh, Ethics, 47 f.
29 Gimaret, ,Mu‘tazila®, 7:791f.

119

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Selma Schwarz

wenn durch das Zufiigen von Schmerzen weder ein Schaden abgewendet
noch ein Nutzen herbeigefithrt wird.*°

4.2 Asaritische Theorie zu tahsin und tagbih

Die Theorie der Mu'taziliten, die besagt, dass moralische Werte reale cha-
rakteristische Eigenschaften beziehungsweise reale Wesensmerkmale von
Handlungen seien, wurde von den As‘ariten vehement zuriickgewiesen.
Sie lehnen demnach den moralischen Objektivismus und somit auch den
Rationalismus der Mu‘taziliten scharf ab. Threr Meinung nach beziehen
sich moralische Werte nicht auf reale Eigenschaften von Handlungen, da
diese - so beispielsweise Gerechtigkeit — keine objektive Realitdt hitten.
Dementsprechend ist es ihrer Meinung nach auch nicht méglich, durch
unabhingige Vernunft moralische Wahrheiten in Handlungen oder Dingen
wahrzunehmen beziehungsweise zu erkennen.?' Die klassische Kritik der
Agfariten richtete sich hauptsachlich gegen den ethischen Absolutismus der
bagdadischen Mu'taziliten.3> Im Folgenden soll nun untersucht werden, ob
und wie ethisches Denken anhand al-Gazalis Mustasfa entwickelt werden
kann.

5. Al-Gazalis Argumentation zur Erkenntnis des moralischen Wertes

Al-Gazali bekriftigt die Ansicht der theologischen Schule der Agariten.
In einer Art Streitgesprdch fithrt er hier unterschiedliche Meinungen be-
ziehungsweise Lehrsitze der Mu'taziliten an, die er anschlieflend jeweils
kritisch hinterfragt und zudem durch eigene Argumente widerlegt. Auch
hier ist zu erkennen, dass al-Gazalis Kritik sich vornehmlich gegen den
ethischen Absolutismus der bagdadischen Mu'taziliten richtet.3?

Al-Gazali schildert demgemif zunichst die mu'tazilitische Meinung,
dass das Gutsein und das Bdsesein Eigenschaften beziehungsweise Charak-
teristiken aus sich selbst heraus fiir das Gute und das Bose seien (al-husnu
wa-l-qubhu wasfani datiyyani li-l-hasani wa-I-qabihi), dass also moralische

30 Shihadeh, Ethics, 47f.
31 Shihadeh, Ethics, 49f.
32 Vasalou, Moral Agents, 2.
33 Shihadeh, Ethics, 85.

120

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Theorien der Ethik in der Rechtslehre al-Gazalis

Werte reale charakteristische Eigenschaften beziehungsweise reale Wesens-
merkmale von Handlungen und Dingen sind und weiterhin, dass diese
zwangsldufig in einigen Dingen durch den Verstand begreifbar seien (mud-
rakan bi-darirati I-aqli fi ba'di l-asya’i), dass es also moglich ist, durch
unabhingige Vernunft moralische Wahrheiten in Handlungen und Dingen
wahrzunehmen.?*

Dieser Meinung der Mu'taziliten widerspricht al-Gazali darauthin deut-
lich. So bestreitet er dreierlei in der Argumentation der Mu'taziliten. Zu-
néchst wendet er sich gegen die Meinung der Mu'taziliten, dass die Existenz
des Guten und Bosen eine Eigenschaft beziehungsweise eine Charakteristik
aus sich selbst heraus sei (amma l-awwalu wa-huwa da'wa kawnihi wasfan
datiyyan). Seiner Meinung nach sei dies ein willkiirliches Urteil, welches
durch die Vernunft nicht zuginglich sei (fa-huwa tahakkumun bi-ma la
yuqalu). In diesem Zusammenhang fiihrt al-Gazali das Beispiel des Liigens
an. So fragt er, wie das Liigen aus sich selbst heraus schlecht sei, wenn
durch dieses das Blut des Propheten geschiitzt werden konnte (al-kidbu
kayfa yakiunu qubhuhu datiyyan wa-law kana fihi ismatu dami nabiyyin).
In diesem Fall sei das Liigen gut, ja sogar verpflichtend (la-kana hasanan
bal wagiban). Dieses Beispiel zeigt, dass Liigen nach Meinung al-Gazalis
nicht in allen Fillen und deshalb auch nicht an sich beziehungsweise aus
sich selbst heraus schlecht ist.?®

Die zweite Angelegenheit, die er hier bestreitet, ist die Aufferung der
Mu'taziliten, dass dies - die Eigenschaft beziehungsweise die Charakteristik
des Schlechten aus sich selbst heraus - fiir die Vernunftbegabten zwangs-
laufig bekannt sei (wa-t-tani - fi qawlikum inna dalika mimma yalamuhu
l-uqala’u bi-d-darirati). Kritisch fragt er nach, wie sich das eingebildet wer-
den konne, wihrend er dies mit ihnen disputiere (wa-kayfa yutasawwaru
dalika wa-nahnu nundziukum fihi) und dies somit - nach Meinung
al-Gazalis - fiir Vernunftbegabte nicht zwangsliufig bekannt sein kann.36

Die dritte von al-Gazali angefiihrte Angelegenheit ist die Meinung der
Mu'taziliten, dass, wenn die Vernunftbegabten iiber etwas einer Meinung
seien, dieses ein entschiedenes Argument dafiir sei und ein Beweis fiir
dessen unvermeidliche Existenz (wa-t-talitu - fi zannikum anna ‘uqalaa
law ittafaqii ‘alayhi la-kana dalika huggatan maqti'an biha wa-dalilan
‘ala kawnihi dariariyyan). Vielmehr, so fiihrt al-Gazali etwas spiter aus,

34 Al-Gazali, Mustasfa, 114.
35 Ebd.
36 Ebd.

121

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Selma Schwarz

sei es moglich, dass sie in etwas iibereinstimmten, das iiberhaupt nicht
zwangslaufig so sei (bal yagiizu an yaqa'a l-ittifaqu minhum ‘ala ma laysa
bi-daruriyyin). Bei der zweiten und der dritten Angelegenheit argumentiert
al-Gazali somit hauptsichlich gegen die Ansicht der Mu‘taziliten, durch
unabhingige Vernunft moralische Wahrheiten in Handlungen oder Dingen
erkennen zu kénnen.?”

Etwas spiter in seinem Text fiihrt er eine weitere Meinung der Mu'ta-
ziliten an, die er anschliefSend ebenfalls deutlich kritisiert und mit eigenen
Argumenten widerlegt. So schreibt er, die Mu'taziliten behaupteten, sie
wiissten definitiv, dass, wenn eine Person die Wahl habe, sich zwischen der
Wabhrheit und der Liige zu entscheiden, diese Person, wenn diese vernunft-
begabt sei, die Wahrheit vorziehe und zu ihr geneigt sei (nalamu qatan
anna man istawa indahu s-sidqu wa-I-kidbu atara s-sidqa wa-mala ilayhi in
kana ‘aqilan).’

Dieser Meinung widerspricht al-Gazali nachdriicklich. Seine Kritik rich-
tet sich hier wiederholt gegen die Meinung der Mu'taziliten, dass durch
unabhéngige Vernunft moralische Wahrheiten in Handlungen oder Dingen
wahrgenommen werden konnen. Er schreibt hierzu, was die Anwendung
dieser unter den Menschen zirkulierenden Formulierungen betreffe, so leite
sie sich von personlichen Interessen her (fa-amma itlaqu n-nasi hadihi
L-alfazi fi-ma yaduru baynahum fa-yustamaddu min al-agradi). Er ist also
der Meinung, dass Entscheidungen der Menschen immer auf Grundlage
ihrer personlichen Interessen getroffen werden. Al-Gazali fithrt weiter aus,
dass die personlichen Interessen subtil seien und somit verborgen und nur
die kritischen Forscher sie wahrndhmen (wa-lakin qad tadiqqu l-agradu
wa-tahfa fa-la yatanabbahu laha illa -muhaqqiquina). Seiner Meinung
nach gibt es fiir diesen Irrtum beziehungsweise diese Einbildung drei Ursa-
chen (wa-hiya talatatu mataratin yaglatu l-wahmu ftha).*

Eine Ursache sei, dass der Mensch das als schlecht bezeichne, was sei-
nem personlichen Interesse entgegenwirke (inna l-insana yutalliqu isma
l-qubhi ‘ala ma yuhalifu garadahu), auch wenn es dem personlichen Inter-
esse eines anderen entspreche (wa-in kana yuwafiqu garada gayrihi), wobei
der Mensch aber nicht auf andere achte (min haytu innahu la yaltafitu
ila I-gayri). Al-Gazali fihrt fort, dass jeder Charakter eingenommen von
sich selbst und geringschatzend gegeniiber anderen sei (fa-inna kullu tabin

37 Al-Gazali, Mustasfa, 114 .
38 Al-Gazali, Mustasfa, 115.
39 Al-Gazali, Mustasfa, 116.

122

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Theorien der Ethik in der Rechtslehre al-Gazalis

masrifun bi-nafsihi wa-mustahaqirun li-gayrihi). Menschen setzen den Be-
grift ,schlecht” also fiir alles ein, was ihren Zielen entgegenwirkt, weil sie
egoistisch sind.*® Er argumentiert hier, dass alle moralischen Urteile auf
die subjektiven Erwédgungen des Eigeninteresses reduzierbar sind, genauer
gesagt, auf die Zustimmung und auf den Widerspruch zu den Zielen des
Handelnden. Dies stellt eine entscheidende Wendung zum Emotivismus
dar, den al-Gazali als Alternative zum Objektivismus der Mu'taziliten ver-
tritt.4!

Es stellt sich sodann jedoch die Frage, wie durch die Asariten erkldrt
wird, warum Menschen auch Handlungen ausfiihren, die nicht egoistisch,
sondern altruistisch und selbstlos erscheinen. Die klassischen As‘ariten
argumentieren hier, dass dieses Verhalten durch einfache psychologische
Faktoren motiviert ist, und zwar hauptsédchlich durch allgemeine Sympa-
thie und den Wunsch nach Anerkennung und Lob.*2 So gibt auch al-Gazali
als Grund fur solch ein altruistisches Verhalten die Abwehr des Leidens an,
das den Menschen aufgrund des gattungsbedingten Mitgefiihls tiberkomme
(li-dafi l-ada lladi yalhaqu l-insana min riqqati I-ginsiyyati). Der Mensch
stelle sich selbst in diesem Ungliick vor (al-insanu yuqaddiru nafsahu fi til-
ka I-baliyyati). Zudem habe der Mensch das Verlangen nach Anerkennung
fiir seine Wohltétigkeit (talabu t-tana’i ‘ala ihsanihi).*3

Als weitere Ursache fiihrt al-Gazali an, dass das Zuhoren in der Kindheit
wie die Gravierung in den Stein sei, und so werde es in das Selbst bezie-
hungsweise in das eigentliche Wesen eingepflanzt (wa-s-sama‘u f1 s-sigari
ka-n-naqsu fi I-hagari fa-yangarisu fi n-nafsi). So kann es sein, dass einem
Menschen seit der Kindheit auf dem Weg der Erziehung und Anweisung
vorgetragen werde, dass die Liige schlecht sei und es nicht erwiinscht sei,
sich der Liige zu nédhern (fa-innahu ulgiya ilayhi mundu s-siba ‘ala sabili
t-ta'dibi wa-l-irsadi anna I-kidba qabihun la yanbagi an yaqduma ‘alayhi
ahadun). Al-Gazali argumentiert also, dass Meinungen und Ansichten sich
von Kindheit an einpréigen konnen, auch wenn diese nicht richtig sind.**

Eine weitere von al-Gazali gesehene Ursache ist die Moglichkeit der Ein-
bildung. So schreibt er, ein Grofiteil der Kiithnheit der Kreaturen rithre von
diesen Einbildungen her, denn die Einbildung ergreife mit Macht Besitz

40 Ebd.

41 Hourani, Reason and Tradition, 55.
42 Shihadeh, Ethics, 76.

43 Al-Gazali, Mustasfa, 118.

44 Al-Gazali, Mustasfa, 116 f.

123

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Selma Schwarz

vom Selbst (aktaru igdami l-halqi bi-sababi hadihi l-awhami fa-inna l-wah-
ma ‘azimu l-istilai ‘ala n-nafsi). Al-Gazali gibt ein eingingiges Beispiel da-
fiir, wie stark Einbildungen wirken kénnen. Eine Person vermeide Honig,
wenn er dunkel sei, weil sie denke, dieser sei schmutzig (tanfiru n-nafsu ‘an
al-asli ida subbiha li-annahu wagada l-istigdar). Die Einbildung tiberwalti-
ge sie, bis das Essen schliefilich unméglich sei (wa-yaglibu I-wahmu hatta
yata‘addaru l-aklu). Der Verstand urteile unter triigerischer Einbildung
(hakama l-aqlu bi-kidbi l-wahmi). Al-Gazali stellt hier also dar, dass eine
Tauschung des Verstands durch Einbildung méglich ist.*>

Die Theorie der As‘ariten besagt, dass alle Werte durch den Willen Got-
tes bestimmt werden. Dieser Theorie zufolge ist es immer die Entscheidung
Gottes, was gut und was schlecht ist. Diese Vorstellung kann als theistischer
Subjektivismus bezeichnet werden. Allgemein bezieht sich der Begrift Sub-
jektivismus auf Theorien, die besagen, dass Werte von Handlungen oder
Dingen von Meinungen oder Einstellungen der Betrachtenden bestimmt
werden. Im klassischen Islam nahm der Subjektivismus die Form des the-
istischen Subjektivismus an mit der Vorstellung, dass Handlungen oder
Dinge durch die Beurteilung Gottes entweder gut oder schlecht sind. Nach
dieser Vorstellung macht Gott durch seine Entscheidung Handlungen und
Dinge fiir die Menschen gut oder schlecht. Folglich ist das, was Gott fiir die
Welt wiinscht und verordnet, gut und richtig.4¢

Al-Gazali betont, dass keine Beurteilung vorliege, wenn es diese Anspra-
che durch den Gesetzgeber - also Gott — nicht gébe (fa-in lam yugad hada
L-hitabu min as-$arii fa-la hukma). Der Verstand konne weder das Gute
noch das Schlechte erkennen (fa-li-hada quina: al-aqlu la yuhassinu wa-la
yuqabbihu). Al-Gazili vertritt demnach entschieden die Meinung, dass es
keine Beurteilungen fiir Handlungen vor dem Erscheinen der Offenbarung
gegeben habe (wa-1a hukma li-l-afali qabla wuradi s-sar%).4”

Durch die in diesem Kapitel dargestellte Argumentation al-Gazalis wird
deutlich, dass er die Theorie der theologischen Schule der As‘ariten vertritt.
Dennoch sei hier darauf hingewiesen, dass er die Position der klassischen
Agariten weiterentwickelte. In seiner Argumentation wurde deutlich, dass
er der Meinung ist, dass alle moralischen Urteile auf die subjektiven Er-
wiagungen des Eigeninteresses reduzierbar sind, was eine entscheidende

45 Al-Gazali, Mustasfa, 117.
46 Hourani, Reason and Tradition, 57-59.
47 Al-Gazali, Mustasfa, 112.

124

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Theorien der Ethik in der Rechtslehre al-Gazalis

Wendung zum Emotivismus darstellt, den al-Gazali als Alternative zum
Objektivismus der Mu‘taziliten vertritt.*

6. Al-Gazalis Begriindung einer Handlungstheorie

Nachdem die Frage erdrtert wurde, wie aus asaritischer und hierbei im
Besonderen aus al-Gazilis Sicht erkannt beziehungsweise woher gewusst
werden kann, wie man moralisch gut handelt, stellt sich im Zusammen-
hang mit der Handlungstheorie die Frage, was letztendlich moralisch gutes
Handeln und was moralisch gutes Verhalten ist. Die Handlungstheorie
stiitzt sich somit auf die Erkenntnistheorie.

Fiir die AS‘ariten ist die Grundlage der Erkenntnis des Guten und des
Bosen in jeglicher Hinsicht das offenbarte Gesetz. Somit ist das, was
Gott gebietet, verpflichtend, das, was Gott erlaubt, gut und das, was Gott
verbietet, schlecht.?? Ganz im Sinne der A§ariten definiert al-Gazali in sei-
nem Mustasfa unter dem Titel ,die wirkliche Bedeutung der Beurteilung®
(hagiqatu I-hukmi) sein Verstindnis einer Beurteilung. So schreibt er, die
Beurteilung sei eine Auflerung in der Ansprache der Offenbarung, wobei
diese in Verbindung mit den Handlungen der Verpflichteten stehe (anna
I-hukma ‘indana ‘ibaratun ‘an hitabi s-Sari ida ta‘allaqa bi-afali I-mukal-
lafina). Das Verbotene sei das, woriiber gesagt werde: Unterlasst es und
macht es nicht (fa-I-haramu huwa I-magqilu fihi: itrukihu wa-la tafaliahu);
die Verpflichtung sei durch die Auflerung markiert: Macht es und unterlasst
es nicht (wa-l-wagibu huwa I-maqulu fihi: ifalihu wa-la tatrukahu); und
das Erlaubte durch die Auﬁerung: Wenn ihr wollt, macht es, und wenn ihr
wollt, unterlasst es (wa-I-mubahu huwa I-maqilu fihi: in $itum fa-ifalithu
wa-in Situm fa-itrukihu).>

Auf Grundlage der Ansicht, dass moralische Werte in Beziehung zum
Willen und zum Gebot Gottes verstanden werden miissen, entwickelten
die ASariten eine gottliche Gebotstheorie. Der eigentliche Bezugspunkt
der Agariten liegt somit im iiberweltlichen Status der Offenbarung, die
fiir die As‘ariten die Quelle fiir Pflichten und Verhaltensregeln darstellt.>!

48 Shihadeh, ,Psychology, 6.
49 Gimaret, ,Mu‘tazila’; 7:792.
50 Al-Gazali, Mustasfa, 112.
51 Shihadeh, Ethics, 53.

125

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Selma Schwarz

Nach Ansicht der As‘ariten kdnnen einige Glaubenswahrheiten, ebenso wie
moralische Werte, nur durch die Offenbarung gewusst werden.>?

Die As‘ariten setzen moralisches Handeln mit dem Einhalten der Verhal-
tensregeln — also den Pflichten und Empfehlungen, die aus den géttlichen
Vorschriften abgeleitet werden - gleich. Die Offenbarung stellt fiir die
Agariten folglich die einzige beziehungsweise die primire Quelle fiir mora-
lisches Wissen dar. Die Aufgabe der Menschen ist es demnach, die offen-
barten Texte auszulegen, die Vorschriften in den offenbarten Texten zu re-
flektieren und zu verstehen, wie diese anzuwenden sind. Diese Aufgabe fallt
hauptsichlich in den juristischen Bereich.> In den meisten gelehrten Krei-
sen des klassischen sunnitischen Islam setzte sich die Theorie der As‘ariten
durch. Dieses Ergebnis hatte schliefSlich weitreichende Konsequenzen im
Recht und in anderen Bereichen der islamischen Zivilisation.>*

7. Konzept des taklif (religiose Verpflichtung)

Im Bereich des islamischen Rechts bezeichnet der Begriff taklif die Ver-
pflichtung zur Einhaltung der religiésen Vorschriften.> So bedeutet der
Begriff taklif die Tatsache, dass Gott seinen Geschopfen Pflichten auferlegt
und sie somit einem Gesetz unterwirft.’® Grundsitzlich stellt sich auch
im Zusammenhang mit dem Konzept des taklif die Frage, woher die Men-
schen die Pflichten, die ihnen durch Gott auferlegt sind, kennen. Hier
unterscheiden sich die Mu'taziliten und die AS‘ariten in ihren Antworten.
Der wichtigste Unterschied zwischen diesen beiden Schulen liegt auch hier
in der Bedeutung, die sie der Vernunft zuschreiben.””

Fiir die Mu‘taziliten ist die Erkenntnis der Pflichten sowohl durch den
Verstand als auch durch die Offenbarung moglich. So gibt es den Mu‘ta-
ziliten zufolge zwei Arten des taklif — zum einen die Verpflichtung, die
durch den Verstand bekannt ist (taklif ‘aqli) und zum anderen die Ver-
pflichtung, die durch die Offenbarung bekannt ist (taklif sam?). Threr Mei-
nung nach ist beispielsweise durch die Vernunft die Verpflichtung zur Auf-

52 Schmidtke, ,Theologie®; 179.

53 Shihadeh, Ethics, 53.

54 Hourani, Reason and Tradition, 57.

55 Weiterhin bezeichnet der Begrift taklif die Rechtsfahigkeit und das Gebot Gottes.
Zudem wird der Begriff taklif mit ,Verpflichtung“ und ,,Auferlegung® iibersetzt.

56 Gimaret, ,Taklif 10:138.

57 Nasir, ,Taklif; 292.

126

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Theorien der Ethik in der Rechtslehre al-Gazalis

richtigkeit bekannt. Durch die Offenbarung bekannt sind ihrer Meinung
nach die speziellen religiosen Pflichten, wie beispielsweise die téglichen
fiinf Gebete. Die A$ariten hingegen sind der Meinung, dass keine Ver-
pflichtung durch die Vernunft bekannt ist, sodass ihrer Meinung nach das
offenbarte Gesetz (hitab as-sar?) die einzige Grundlage fiir die Erkenntnis
der Verpflichtungen ist.>® Der Ansicht der A§ariten entsprechend schreibt
al-Gazali hierzu, die Beurteilung sei auf die Ansprache zuriickzufithren
(wa-annahu (al-hukma) yargiu ila I-hitabi), und so gebe es keine Beurtei-
lung und keinen Befehl aufier durch den Schopfer, also Gott (fa-la hukma
wa-la amra illa lahu).>®

Das entsprechende, von dem Verb kallafa — was unter anderem ,beauf-
tragen“ oder ,iibertragen® bedeutet — abgeleitete Passivpartizip mukallaf
wird fiir denjenigen Menschen verwendet, der diesem Gesetz unterwor-
fen ist, und bezeichnet in diesem Zusammenhang jedes Individuum, das
Kenntnis tiber den gesamten Bereich des Gesetzes hat.®® Entsprechend
schreibt al-Gazali in seinem Mustasfd, der, dem die Bestimmung auferlegt
werde, sei der mukallaf (al-mahkiamu ‘alayhi wa-huwa I-mukallafu), und
zwar unter der Bedingung, dass der mukallaf vernunftbegabt beziehungs-
weise im Vollbesitz der Geisteskrifte sei, sodass er die Ansprache begreifen
und verstehen konne (Sartuhu an yakina ‘agilan yafhamu I-hitaba).5!

8. Prinzip des maslaha (Gemeinwohl)

Beim theistischen Subjektivismus, der, wie gezeigt wurde, hauptséichlich
von den Asariten vertreten wird, ergibt sich das Problem, einen Bezug
zur Gesellschaft beizubehalten. Die Position, dass, was auch immer Gott
befiehlt und verbietet, gut und schlecht beziehungsweise richtig und falsch
ist, bekraftigt die Bedeutung des Offenbarungswissens bei der Festlegung
von Entscheidungen. Es stellt sich hier jedoch die Frage, wie mit Fillen,
in denen die offenbarten Texte nicht eindeutig sind und mit Fallen, {iber
die die offenbarten Texte nichts aussagen, umgegangen werden kann. Es
ist hier unabdingbar, dass Rechtsgelehrte iiber das offenbarte Recht hinaus-
gehen, wenn dieses neuen oder verdnderten gesellschaftlichen Umstinden

58 Gimaret, ,Taklif 10:138 f.
59 Al-Gazali, Mustasfa, 157.
60 Gimaret, ,,Taklif 10:138.
61 Al-Gazali, Mustasfa, 158.

127

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Selma Schwarz

nicht gerecht werden kann.®? Aus diesem Grund waren die Rechtsgelehrten
schon frith mit der Frage konfrontiert, in welcher Weise das offenbarte
Gesetz auf neue Situationen angewendet werden kann, sodass eine giiltige
Verbindung zur Offenbarung herstellt wird und gleichzeitig Losungen fiir
dort nicht angesprochene Fille gefunden werden konnen.®* Eine mogliche
Losung fiir derartige Fragen kann das Konzept des maslaha bieten. Im
islamischen Recht stellt maslaha ein Konzept des Gemeinwohls und des
offentlichen Interesses dar. So wird alles, was das menschliche Wohl férdert
und was zur Abwendung von Schaden (mafsada)®* beitragt, mit maslaha
gleichgesetzt.%

Wie bereits dargestellt, wird der rationalistische Objektivismus mit den
Mu'taziliten und der theistische Subjektivismus mit den A‘ariten in Zu-
sammenhang gebracht. Diese Dichotomie gilt jedoch nicht notwendiger-
weise bei der Haltung eines Gelehrten beziiglich der Beurteilung der An-
wendung von maslaha in der Rechtsfindung. So gehért unter anderem
al-Gazali, obwohl dieser den A§ariten zugerechnet wird, zu den Haupt-
befiirwortern der Verwendung von magslaha fiir noch nie dagewesene
Félle - dies jedoch ausschliefilich innerhalb der Methode der Analogie
(qiyds).s6 Al-Gazalis Lehrer al-Guwayni wird als der erste erwahnt, der
seine Aufmerksamkeit auf das Konzept des maslaha lenkte. In al-Gazalis
Schriften wird die Idee des maslaha schliefilich erstmals als ausgereiftes
Konzept greifbar, wobei wohl auch andere Gelehrte zu dieser Zeit zu der
Entwicklung dieses Konzeptes beigetragen haben miissen.’

In seinem Mustasfa legt al-Gazali dar, dass maslaha im engeren Sinne
als die Forderung von Nutzen (manfa‘a) und die Abwendung von Schaden
(madarra) definiert werden kann. Es sei der Ausdruck fiir den Grundsatz

62 Opwis, Maslaha, 311.

63 Opwis, Maslaha, 28.

64 Der arabische Begriff mafsada wird ins Deutsche wortlich tibersetzt mit ,schimpf-
liche Tat“ oder ,Ursache der Schlechtigkeit® Er leitet sich vom arabischen Verb
fasada ab, das unter anderem mit ,schlecht?, ,verdorben sein® oder ,falsch sein®
tibersetzt wird. Im Zusammenhang mit dem Prinzip des magslaha stellt der Begriff
mafsada einen Gegensatz zu dem Begriff maslaha dar. In diesem Fall wird der Begriff
mafsada eher mit ,Schaden® oder ,Beschadigung” tibersetzt. Siehe hierzu Khadduri,
»Maslaha’; 6:738.

65 Ebd. Ins Deutsche tibersetzt bedeutet maslaha unter anderem ,forderliche Sache®
»Heil ,Wohl ,Nutzen oder ,Interesse®. Das Wort maslaha leitet sich von dem Verb
salaha ab, was unter anderem ,,gut sein’, ,richtig sein“ und ,zuldssig sein“ bedeutet.

66 Opwis, Maslaha, 31.

67 Khadduri, ,Maslaha’; 6:739.

128

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Theorien der Ethik in der Rechtslehre al-Gazalis

der Herbeifithrung des Nutzens oder der Abwehr des Schadens (mana
I-maslahati — amma I-maslahatu fa-hiya ‘ibaratun fi l-asli ‘an galbi man-
faatin aw dafi madarratin). Im weiteren Sinne stellt maslaha jedoch den
letztlichen Zweck der Offenbarung dar. Al-Gazali schreibt hierzu, seiner
Meinung nach sei mit maslaha die Bewahrung der Zwecke der Offenba-
rung gemeint (nani bi-l-maslahati I-mahafazata ‘ala magqsidi s-sari) und
zu den Zwecken der Offenbarung gehérten die Erhaltung der Religion
(din), des Lebens (nafs), der Vernunft (‘agl), der Nachkommenschaft (nasl)
und des Besitzes (mal). Was immer die Bewahrung dieser fiinf Grundsit-
ze umfasse, sei maslaha (fa-kullu ma yatadammanu hifza hadihi l-usili
I-hamsati fa-huwa maslahatun) und alles, was diese Grundsatze verfehle,
sei mafsada - ein Schaden - und dessen Abwehr sei maslaha (wa-kullu
ma yufawwitu hadihi l-usiila fa-huwa mafsadatun wa-dafuha maslahatun).
Zu diesen fiinf genannten Grundsitzen schreibt al-Gazali erginzend, ihre
Bewahrung falle in die Kategorie der Notwendigkeiten (wa-hadihi l-usiilu
I-hamsatu hifzuha waqi‘un fi rutbati d-darirati).58

Al-Gazali ist der Meinung, dass normative Ethik ausschliefilich inner-
halb des usiil al-figh betrieben werden konne und zwar vor allem durch
Schriftexegese. Die primiren Quellen, die al-Gazili fiir die Festlegung von
Verhaltensregeln akzeptiert, sind der Koran, die Hadithe, der Konsens
(igma) und die Analogie (qiyas)®®. Normalerweise stiitzt giyas sich auf
Beurteilungen, die ausdriicklich in einer oder mehreren bestimmten Aus-
sagen in den ersten beiden genannten Quellen festgelegt sind. Al-Gazali
ist jedoch der Meinung, dass giyas auch auf allgemeineren Richtlinien
beruhen kann, die sich induktiv aus den Quellen der Offenbarung ableiten
lassen. Es handelt sich hierbei um die Zwecke der Offenbarung, die dem
Interesse der Menschen in einer allgemeinen Weise dienen, namlich, wie
bereits erwdhnt, der Erhaltung der Religion, des Lebens, der Vernunft, der
Nachkommenschaft und des Besitzes. Fiir al-Gazali stellt dies demnach
eine Form des giyds dar, jedoch schréankt er ein, dass diese Form nur in Fal-
len angewendet werden darf, die bestimmte strenge Bedingungen erfiillen.
Seiner Meinung nach kann das Prinzip des maslaha nur angewendet wer-

68 Al-Gazali, Mustasfa, 416 f. Siehe hierzu auch Khadduri, ,Maslaha' 6:739.

69 Bei der Methode des giyas wird ein bestimmter Fall, fiir den eine Beurteilung durch
die schriftlichen Quellen vorliegt, mit dem Ziel untersucht, einen Rechtsgrund (-
la Sarfyya) fir die Anwendbarkeit der Beurteilung des Falles zu ermitteln. Dieser
Rechtsgrund kann daraufhin genutzt werden um weitere Beurteilungen fiir andere
Fille festzulegen, fiir die es keine schriftlichen Beurteilungen in der Offenbarung
gibt. Siehe Shihadeh, Ethics, 68.

129

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Selma Schwarz

den, wenn eine bestimmte Handlung notwendig ist, um einen dieser fiinf
genannten wesentlichen Zwecke der Offenbarung zu erhalten. In Fillen,
in denen eine Handlung einem Interesse dient, das die Schrift weder befiir-
wortet noch ablehnt und das unter keines der fiinf Zwecke des Gesetzes
tallt, darf keine Beurteilung in Bezug auf sie getroffen werden, argumentiert
al-Gazali, da dies seiner Meinung nach eine unbegriindete Gesetzgebung
darstellen wiirde. Fiir al-Gazali miissen die Leitlinien des menschlichen
Handelns den priméren Quellen der Offenbarung vollstindig untergeord-
net sein. Und selbst dann kann seiner Meinung nach auf diesen Ansatz nur
in auflerordentlich schwerwiegenden Fallen zurtickgegriffen werden.”®

Al-Gazali bestitigt somit die Verwendung des giyds als Methode der
juristischen Argumentation. Seiner Meinung nach ist die Anwendung des
Konzeptes des maslaha innerhalb der Anwendung der Methode des giyas
zuldssig. Er begriindet dies damit, dass das Erreichen von maslaha eine
Notwendigkeit ist, und entwickelt zu diesem Zweck die Lehre von der
Notwendigkeit als Mittel, mit dem der letztliche Zweck der Offenbarung
realisiert werden kann. Al-Gazali argumentiert, dass im Falle der Notwen-
digkeiten keine Abhéngigkeit von einer Textreferenz notig sei. Zur Zeit
von al-Gazali war das Prinzip des maslaha somit zu einem eindeutigen
Rechtskonzept geworden, auf dessen Grundlage Rechtsgelehrte rechtliche
Entscheidungen treffen konnten.”!

9. Schlussfolgerung

Ziel dieses Artikels war die Erschlieflung zentraler ethischer Theorien
eines Autoren der klassischen Periode, wobei die theologische Ethik der
aSaritischen Schule im Vordergrund und das Hauptaugenmerk auf der isla-
mischen Normenlehre lag. Hierfiir wurde das Werk Mustasfa von al-Gazali
untersucht.

Es wurde deutlich, dass al-Gazali sehr klar die Meinung der as‘aritischen
theologischen Schule vertritt, nach der alle Werte durch den Willen Gottes
bestimmt werden, und es somit auch keine Beurteilungen von Handlungen
vor der Herabsendung der Offenbarung habe geben kénnen. Dennoch
zeigte sich, dass al-Gazali die Position der klassischen A§ariten weiterent-
wickelte. In dem untersuchten Werk stellte al-Gazali heraus, dass alle

70 Shihadeh, Ethics, 68 f.
71 Khadduri, ,Maslaha®; 6:739.

130

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Theorien der Ethik in der Rechtslehre al-Gazalis

moralischen Urteile auf die subjektiven Erwagungen des Eigeninteresses
reduzierbar seien. Dies stellt eine entscheidende Wendung zum Emotivis-
mus dar, den al-Gazali als Alternative zum Objektivismus der Mu'taziliten
vertritt.

Al-Gazali entwickelte, aufbauend auf seine Erkenntnistheorie, eine
Handlungstheorie, die in diesem Artikel ebenfalls analysiert wurde. Hierbei
wurde seine Ansicht deutlich, dass moralisches Handeln mit den Pflichten
und Empfehlungen, die aus dem offenbarten Gesetz hervorgehen, gleichzu-
setzen ist.

Es ist erkennbar, dass die aaritische Position, wie sie von al-Gazali
vertreten wird, bei heutigen Fragestellungen, die so nicht in den offenbar-
ten Schriften thematisiert worden sind, an ihre Grenzen stofit, und es
somit hdufig schwierig ist, einen Bezug zur Gesellschaft beizubehalten.
Einen Ansatzpunkt bietet hier das von al-Gazali erstmals als ausgereiftes
Konzept beschriebene Prinzip des maslaha, welches das Gemeinwohl und
das offentliche Interesse in den Vordergrund stellt. In welcher Form dieses
jedoch heute auf aktuelle gesellschaftliche Fragestellungen angewendet und
dabei dennoch ein Bezug auf die offenbarten Quellen beibehalten werden
kann, bleibt weiterhin zu untersuchen.

Bibliographie

Al-Attar, Mariam. Islamic Ethics. Divine Command Theory in Arabo-Islamic Thought.
New York/London: Routledge, 2010.

Carney, Frederick. ,Some Aspects of Islamic Ethics”. The Journal of Religion 63/2
(1983): 159-174.

Dabrock, Peter. ,,Konkrete Ethik in fundamentaltheologischer Perspektive®. In Was ist
theologische Ethik? Grundbestimmungen und Grundvorstellungen, Hg. Michael Roth
und Marcus Held. Berlin/Boston: De Gruyter, 2018. 19-40.

Frank, Richard M. Al-Ghazali and the Ash‘arite School. Duke Monographs in Medieval
and Renaissance Studies 15. Durham/London: Duke University Press, 1994.

al-Gazali, Aba Hamid Muhammad ibn Muhammad. al-Mustasfa min ilm al-usil, Hg.
Muhammad al-Asqar, 2 Bde. Beirut: Al-Resalah, 1997.

Gert, Bernard und Joshua Gert. ,The Definition of Morality*. Stanford Encyclopedia of
Philosophy. Stanford: Metaphysics Resarch Lab Stanford University, 2020.

Gimaret, Daniel. ,Mu‘tazila® Encyclopaedia of Islam, Second Edition. Leiden: Brill,
1986.

Gimaret, Daniel. ,Taklif . Encyclopedia of Islam, Second Edition. Leiden: Brill, 1986.

131

httpsz//dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44, hrtps://wwwinlibra.com/de/agb - Open Accass - [ Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Selma Schwarz

Griffel, Frank. ,Al-Gazali als Kritiker In Islamische Philosophie im Mittelalter. Ein
Handbuch, Hg. Heidrun Eichner, Matthias Perkams und Christian Schéfer. Darm-
stadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 2017. 289-313.

Hourani, George E. Reason and Tradition in Islamic Ethics. Cambridge: Cambridge
University Press, 1985.

Khadduri, Majid. ,Maslaha®. Encyclopedia of Islam, Second Edition. Leiden: Brill, 1986.

Nasir, Mohamad Nasrin. ,The Concept of "Taklif" according to Early Asharite Theolo-
gians®. Islamic Stuies 55/3 (2016): 291-299.

Opwis, Felicitas. Maslaha and the Purpose of the Law. Islamic Discourse on Legal
Change from the 4th/10th to 8th/14th Century. Studies in Islamic Law and Society 31.
Leiden/Boston: Brill, 2010.

Reinhart, Kevin A. ,Islamic Law as Islamic Ethics® The Journal of Religious Ethics 11/2
(1983): 186-203.

Reuter, Hans-Richard, ,I. Grundlagen und Methoden der Ethik In Handbuch der
Evangelischen Ethik, Hg. Wolfgang Huber, Torsten Meireis und Hans-Richard Reuter.
Miinchen: Beck, 2015. 11-19.

Schmidtke, Sabine. ,Rationale Theologie®. In Islam. Einheit und Vielfalt einer Weltreligi-
on, Hg. Rainer Brunner. Stuttgart: Kohlhammer, 2016. 167-190.

Shihadeh, Ayman. ,Psychology and Ethical Epistemology. An Ash‘ari Debate with
Mu'tazili Ethical Realism, 11th-12th C Journal of Arabic and Islamic Studies 20
(2020): 1-21.

Shihadeh, Ayman. The Teleological Ethics of Fakhr al-Din al-Razi. Islamic Philosophy,
Theology and Science 64. Leiden/Boston: Brill, 2006.

Vasalou, Sophia. Moral Agents and their Deserts. The Character of Mu'tazilite Ethics.
Oxford/Princeton: Princeton University Press, 2008.

Watt, William Montgomery. ,Al-Ash‘ariyya® Encyclopedia of Islam, Second Edition.
Leiden: Brill, 1986.

Watt, William Montgomery. ,,Al-Ash‘arl, Abu 1-Hasan® Encyclopedia of Islam, Second
Edition. Leiden: Brill, 1986.

Watt, William Montgomery. ,,Al-Ghazali®. Encyclopedia of Islam, Second Edition. Lei-
den: Brill, 1986.

132

https://dol.org/10.5771/9783748932413-15 - am 12.01.2026, 01:47:44.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Ethik „mit Leib und Seele“ Das Konzept Ṭāšköprīzādes in seinem Šarḥ al-Aḫlāq al-ʿAḍudiyya
	1. Einleitung
	2. Ṭāšköprīzāde und sein historischer Kontext
	3. Die Leib-Seele-Dichotomie
	4. Begriffsbestimmung des ḫuluq und Habitualisierung des Charakters
	5. Die Veranlagung (mizāǧ) und die natürliche Sittlichkeit
	6. Veränderbarkeit des Charakters
	7. Ethische Urteile
	8. Konklusion
	Bibliographie

	Das ethische Konzept des Wohlergehens (ṣalāḥ) bei al-Māwardī
	Einleitung
	I. Al-Māwardī und sein Adab ad-dunyā wa-d-dīn
	A. Historischer Kontext und Struktur des Werks
	B. Adab und seine Bedeutungsentwicklung
	C. Adab und Ethik
	D. Adab bei al-Māwardī

	II. Das Konzept des Wohlergehens (ṣalāḥ)
	A. Bedeutung des Begriffs ṣalāḥ
	B. Ṣalāḥ bei al-Māwardī
	C. Ulfa als wichtigste Bedingung für das Wohlergehen des Menschen
	D. Maʿrūf: Die moralisch gute Handlung

	Fazit
	Bibliographie

	Ethical Assessment of Acts in the Prospect of Before Revelation
	An Examination of Šarīf al-Murtaḍā’s Approach
	Introduction
	Šarīf al-Murtaḍā
	Before Revelation
	Assessment of Goodness and Evilness
	Moral Assessment and Šīʿī Doctrine
	Taxonomy of Acts
	Šarīf al-Murtaḍā’s Approach on ḥaẓr and ibāḥa
	Critiquing Proscribed Position
	Defending Permitted Position
	Conclusion and Further Discussion
	Bibliography


	Theorien der Ethik in der Rechtslehre al-Ġazālīs
	Einleitung
	1. Der Begriff der Ethik
	2. Zusammenhang von islamischem Recht und Ethik
	3. Verortung der Person al-Ġazālīs und dessen ethischer Diskussion
	4. Zwei unterschiedliche Theorien zur Erkenntnis des moralischen Wertes
	4.1 Muʿtazilitische Theorie zu taḥsīn und taqbīḥ
	4.2 Ašʿarītische Theorie zu taḥsīn und taqbīḥ

	5. Al-Ġazālīs Argumentation zur Erkenntnis des moralischen Wertes
	6. Al-Ġazālīs Begründung einer Handlungstheorie
	7. Konzept des taklīf (religiöse Verpflichtung)
	8. Prinzip des maṣlaḥa (Gemeinwohl)
	9. Schlussfolgerung
	Bibliographie


