IVQ
EPISTEMOLOGISCHES ZUM ICH

Das Korperbild in der Geschichte der Psychoanalyse nach Freud
Die Funktionen des Ichs | Sinnlichkeit, Verstand und Vernunft
Stufen der Anthropomorphisierungen | Der Analytiker ohne Ich?

Wir haben uns das letzte Mal mit Freuds Beitrdgen zum Korperbild
beschiftigt und dabei gesehen, dass er viele einzelne Beitrége beige-
steuert, jedoch keine Theorie zum Koérperbild ausgearbeitet hat. Die
Fokussierung auf die zweite Topologie, jene des Narzissmus, fiihrte
zur Einsicht, welche Schwierigkeiten im Konzept des Narzissmus
liegen. Es ist nahezu unbrauchbar geworden; zudem sind die Aus-
gangspunkte bei Freud und bei Lacan unterschiedlich. Freud ging
von einem Emanationsmodell aus, also vom Subjekt, das anfanglich
im Autoerotismus befangen ist und sich allmdhlich gegen auflen 6ff-
net. Bei Lacan geht die Bewegung gerade umgekehrt. Sie kennen
vielleicht die Kontroverse zwischen Piaget und Wygotski, in der der
selbe Unterschied feststellbar ist: Piaget geht von einem biologischen
Subjekt aus, das sich gegen auen schrittweise 6ffnet und entwickelt.
Bei Wygotski geht die Bewegung von auBen nach innen.'

Wir werden heute noch ganz kurz auf die Beitrdge zum Korper-
bild nach Freud zu sprechen kommen. Ich werde mich dabei auf das
Allerwesentlichste beschrinken, weil ich glaube, dass mit Lacans
Theorie etwas Neues ins Spiel gebracht worden ist. Die Funktionen
des Ichs fiir das menschliche Erkennen werden im Zentrum stehen; in
diesem Zusammenhang werden wir einen Blick auf Kant werfen.

Nach Freud sind selbstverstdndlich Beitrige zum Korperbild ausge-
arbeitet worden. Den ersten Namen, den ich nenne, ist derjenige von
Paul Schilder.” Schilder hat iiber das Korperschema geschrieben. Er

1 Vgl. dazu Jean Piaget, Sprechen und Denken des Kindes. Diisseldorf:
Schwann 1972; Lew S. Wygotski, Denken und Sprechen. Berlin: Aka-
demie 1964.

2 Vgl. dazu Paul Schilder, Das Kérperschema. Ein Beitrag zur Lehre vom
Bewusstsein des eigenen Korpers. Berlin: J. Springer 1923.

55

https://dol.org/10.14367/9783839404676-004 - am 14.02.2026, 07:54:52. i@ oo



https://doi.org/10.14361/9783839404676-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

hat vor allem die Bedeutung von Links-Rechts-Vertauschungen be-
merkt. Das ist darum besonders interessant, weil es in direkter Bezie-
hung zum Spiegelstadium steht. Er hat sich auch Gedanken iiber
Phantomglieder und Phantomschmerzen gemacht. Sie wissen wahr-
scheinlich, dass es immer wieder vorkommt, dass Leute, die z.B. ein
Korperglied haben amputieren miissen und stattdessen eine Prothese
tragen, an dieser Schmerzen verspiiren. Das kann auch bei einem
Zahn passieren, der ersetzt worden ist. Da kann einem der Zahnarzt
lange versichern, dass gar kein Nerv vorhanden sei. Etwas, was ei-
gentlich nicht zum Korper gehort, wird manchmal in das Koérper-
schema integriert. Deshalb kann auch eine Prothese schmerzen.

Nun konnte man sich Gedanken machen iiber den Zusammen-
hang zwischen Korperschema und Koérperbild; das wére jedoch im
Kontext von Schilders Ausfithrungen ohne Belang, weil bei ihm die-
se Unterscheidung fehlt. Auch im Zusammenhang von Aphasie und
Hirnverletzungen tauchen Phinomene auf, die ihm zufolge mit dem
Korperschema zu tun haben. Spéter war es Paul Federn, der sich in
vielen Arbeiten vor allem mit dem Ich beschiftigte.” Auch Melanie
Klein schrieb Beitrige iiber Schrift und Korperbild;® ich werde spiter
daran ankniipfen.

Alle diese Beitrige zum Korperbild nach Freud wurden vor der
Ausarbeitung des Spiegelstadiums geschrieben. Ich habe schon
mehrmals betont, dass beim Spiegelstadium die neue Einsicht darin
besteht, dass sich das Subjekt im Medium des anderen erfihrt. Um
sich zu erfahren, muss es zwar schon vorausgesetzt sein, aber es weif3
noch nichts davon. Und wenn es etwas von sich weil3, sieht es sich
im anderen entfremdet. Innerhalb der Lacan-Schule, also unter der
Voraussetzung der Ausarbeitung des Spiegelstadiums, gibt es eine
Reihe weiterer Arbeiten zum Korperbild. In erster Linie nenne ich
Frangoise Dolto’ und Maud Mannoni.® Beide waren iiber einen lan-
gen Zeitraum in Lacans Seminaren dabei. In eigenstdndigen Beitra-
gen haben sie vieles, was Lacan nur angesprochen, aber nicht ausge-
arbeitet hat, weiterentwickelt. Insbesondere galten ihre Bemiihungen

3 Vgl. dazu Paul Federn, Ichpsychologie und die Psychosen. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 1998.

4 Vgl. dazu Melanie Klein, ,,Die Bedeutung der Symbolbildung fiir die
Ichentwicklung®. In: Gesammelte Schriften I. Stuttgart: Frommann-
Holzboog.

5 Vgl. dazu Frangoise Dolto, z.B. Das unbewusste Bild des Korpers.
Weinheim und Berlin: Quadriga 1987.

6 Vgl. dazu Maud Mannoni, z.B. Das zuriickgebliebene Kind und seine
Mutter. Olten: Walter 1972.

56

https://dol.org/10.14367/9783839404676-004 - am 14.02.2026, 07:54:52. i@ oo



https://doi.org/10.14361/9783839404676-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. EPISTEMOLOGISCHES ZUM ICH

einer Psychotherapie der Psychosen, die sie teilweise explizit von der
Methode der psychoanalytischen Kur unterschieden haben. Auf einen
zusammenfassenden Satz gebracht, geht es in diesen Ansdtzen dar-
um, das Korperbild wieder herzustellen. Wir werden im Zusammen-
hang mit der Therapie von Psychosen ausfithrlicher davon sprechen.
Last but not least erwihne ich Gisela Pankow, die sich sicher nicht
als Lacanianerin bezeichnet hitte, obwohl sie dieser Schule nahe-
stand.” Nicht umsonst war ein Vortrag von ihr in Paris Gegenstand
eines Seminars von Lacan.® Sie betonte am entschiedensten die Dif-
ferenz der Korperbildtherapie gegeniiber der Psychoanalyse. Sie sag-
te dazu, dass jene die Subjekte anschlieBend zur Analyse befahige.

Kommen wir nun zum hauptséchlichsten Punkt: den Funktionen des
Ichs fiir das menschliche Erkennen. Erinnern wir uns daran, dass der
Begriff ,,Stadium* zwei verschiedene Bedeutungen hat: Er bezeich-
net einerseits eine Etappe im Werden des Subjekts, andererseits eine
Struktur. Vergegenwdrtigen wir uns nochmals, dass das Spiegelbild
dem Subjekt erméglicht, sich in Raum und Zeit zu positionieren.
Raumerfahrung und Zeiterfahrung wéren ohne Spiegelstadium nicht
moglich. Der Raum wird durch das spiegelbildliche Gegeniiber be-
grenzt; die Zeiterfahrung konstituiert sich ausgehend von den Erfah-
rungen von Anwesenheit und Abwesenheit des andern.

Wenn wir von Raum und Zeit sprechen, denken wir unwillkiir-
lich an Kant. Kant nennt Raum und Zeit reine Anschauungen.’ Sie
sind Bedingungen der Méglichkeit, dass wir tiberhaupt erkennen; sie
sind vorausgesetzt, a priori gegeben. Mit dem Spiegelstadium kann
man zeigen, dass sie auf Voraussetzungen beruhen. A priori, das
wiirde heiflen, sie wiren immer da, gleichsam angeboren, von An-
fang an dem Subjekt zugehorig. Es ist das Spiegelstadium, das diese
Erfahrungen iiberhaupt erst moglich macht. Ich wiirde jetzt aber nicht
so weit gehen, das Spiegelstadium als letzte Ursache fiir die Raumer-
fahrung einzusetzen, weil das Spiegelstadium seinerseits wieder auf
Voraussetzungen beruht. Diese Voraussetzungen haben mit dem An-
deren und sicher auch mit dem biologischen Subjekt zu tun. Als Fol-

7 Vgl. dazu Gisela Pankow, z.B. Gesprengte Fesseln der Psychose.
Frankfurt a.M.: Fischer TB 1984.

8 Vgl. dazu J. Lacan, Le Séminaire V, Les formations de l‘inconscient,
Paris: Ed. du Seuil 1998, S. 143 f.

9 Vgl. dazu Immanuel Kant, z.B. Kritik der reinen Vernunft, Transzen-
dentale Elementarlehre, 1. Teil. In: Werke, Bd. 3 u. 4. Darmstadt: Wiss.
Buchgesellschaft, Sonderausgabe 1983.

57

https://dol.org/10.14367/9783839404676-004 - am 14.02.2026, 07:54:52. i@ oo



https://doi.org/10.14361/9783839404676-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

ge davon kann es geschehen, dass Raum und Zeit nicht a priori ge-
geben sind, sogar ausfallen.

Bleiben wir noch einen Moment bei Kant. Ich weil3, dass wir in
der Philosophie drin sind, wenn wir uns mit ihm beschiftigen. Wa-
rum nicht? Es ist wichtig, diese grundsitzlichen Dimensionen zu se-
hen, weil wir erst dann, wenn wir diese erkennen, ermessen konnen,
was es heiflt, wenn sie nicht vorhanden sind. Kant hat sich vor allem
mit der Frage beschéftigt: Wie kann ich erkennen? Er hat drei Stufen
unterschieden: die Sinnlichkeit, den Verstand, die Vernunft. Der
Verstand ist das, was wir brauchen, wenn wir uns den sinnlichen Ge-
gebenheiten, die in Raum und Zeit gegeben sind, zuwenden, wenn
wir sie erkennen wollen. Wenn ich irgend etwas erkenne, was vor
meinen Augen liegt, wenn ich hore, brauche ich den Verstand. Er ist
auf sinnliche Erfahrungen angewiesen. Sie geben mir das raumzeitli-
che Material, das ich in meinem Kopf mittels meines Erkenntnis-
organs verarbeite. Eine Abbildtheorie wiirde dagegen sagen, wir
nehmen direkt die Bilder in unserem Kopf auf. Es trifft zwar zu, dass
auf der Netzhaut Bilder erscheinen, diese werden aber wiederum zu
Engrammen codiert, d.h. das Abbildliche verwandelt sich in etwas,
was nicht mehr abbildlich genannt werden kann. Das Erkenntnisor-
gan bringt das sinnliche Material auf Begriffe. Fiir Kant ist es so,
dass die sinnlichen Daten strukturiert werden miissen. Wir wollen
versuchen, etwas in diese Geheimnisse hineinzuleuchten. Kant hat
vier Kategorien des Verstandes aufgestellt, denen gemif3 das sinnli-
che Material zu Erkenntnissen synthetisiert werden: Quantitét, Quali-
tit, Relation und Modalitit.'® Dazu ein Beispiel: Die Quantitiit bringt
das Material der Empfindungen zu einer Einheit. Kant ldsst den Le-
ser sich vorstellen, er setze fiinf Punkte auf ein Blatt Papier. Diese
fiinf Punkte ordnen sich sofort zu einer Fiinfheit, also zu einer Ein-
heit. Die Silbe ,,-heit™ steht hier fiir die Vereinheitlichung. Was ich
wahrnehme, versuche ich in diesem Sinne zu synthetisieren.

Mit einem kleinen Vorblick kann ich vielleicht zeigen, warum
das so wichtig ist: Wir haben vom fragmentierten Korper gespro-
chen. Die synthetische Funktion des Verstandes ist notwendig, um
das Spiegelbild als ein einheitliches zu konstituieren. Diese Verein-
heitlichungen bleiben nicht auf die Wahrnehmung des eigenen Bildes
beschrinkt, sondern sind dariiber hinaus fiir andere Wahrnehmungen
notwendig. Die Wahrnehmung des eigenen Korperbildes bildet je-
doch eine Art Matrix fir diese.

10 Ebd. § 10.

58

https://dol.org/10.14367/9783839404676-004 - am 14.02.2026, 07:54:52. i@ oo



https://doi.org/10.14361/9783839404676-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. EPISTEMOLOGISCHES ZUM ICH

Die zweite Kategorie bezeichnet Kant als Qualitét. Es geht bei dieser
Kategorie darum, ob der Verstand etwas Wahrgenommenes bejaht,
verneint oder unbestimmt ldsst. Was bejaht wird, hat eine Fiille, die
in der Negation fehlt. Wir werden sehen, dass die Moglichkeit der
Verneinung ohne Versprachlichung des Subjekts nicht gegeben wire,
mithin ist der Signifikant hier bereits als wirksam gesetzt. Wenn wir
diese Kategorie auf das Spiegelbild anwenden, zeigt sich eine inte-
ressante Seite: Ich habe Thnen schon vom Beispiel des Kindes er-
zdhlt, das sich vor dem Spiegel niederkauert, sein Bild gleichsam
verschwinden lidsst und dabei den Laut ,,0-0-0!* ausst63t, was Freud
als ,fort!* auffasste. Genau dieses Beispiel passt zur Qualitét, weil
sich das Subjekt vor dem Spiegel als abwesendes konstituiert, wenn
es sich nicht mehr sieht. Das Subjekt weil3, dass es ist, obwohl es sich
nicht mehr sieht. In dem Sinne ist die Abwesenheit zugleich eine
Anwesenheit. Man kann nur das negieren, was zuvor schon bejaht
worden ist. Die Negation ist in diesem Sinne nicht das genaue Ge-
genteil der Bejahung, sondern eine Aufstockung zu dieser. Was ab-
wesend ist, das Bild im Spiegel, ist im Lautbild buchstiblich aufge-
hoben, es ist im Mentalen, im Gedéchtnis, da.

Die dritte Kategorie ist die Relation. Damit meint Kant die Art
der Verkniipfung zwischen zwei Gegebenheiten, zwischen A und B.
Er unterscheidet verschiedene Formen von Relationen. Die Interde-
pendenz, wenn beide Elemente voneinander abhingig sind, ist nicht
zu verwechseln mit der Relation von Ursache und Wirkung, worin
nur eines der beiden Elemente vom anderen abhéngig ist. In Bezug
auf das Spiegelstadium mochte ich diese Kategorie etwas nédher an-
schauen. Erinnern Sie sich noch einmal an das Beispiel des Jiinglings
Narcissus von Ovid. Wie entdeckt er sein Spiegelbild im Wasser?
Wie merkt er, dass er sein Bild sieht? Der Dichter sagt, es erfolge
aufgrund der Parallelitdt der Bewegungen. Steckt darin nicht eine
erste Erfahrung von Kausalitéit? Was der eine tut, tut auch der andere,
und wenn der eine merkt, dass das Spiegelbild sein Abbild ist, kann
er dieses Abbild beeinflussen, iiber es verfiigen. Es gehorcht hun-
dertprozentig den eigenen Bewegungen, wobei es die Links-Rechts
Vertauschungen gibt. In diesem Sinne ist das Spiegelstadium viel-
leicht am Ursprung des Allmachtsdenkens, das mochte, dass die Welt
den Intentionen des Subjekts gehorcht.

Die vierte Funktion ist die Modalitédt. Kant bezeichnet damit den
Grad der Wirklichkeit. Es geht also darum zu entscheiden, ob etwas
wirklich oder unwirklich, blof eingebildet oder real vorhanden ist.
Die Unterscheidung zwischen Wirklichkeit, Moglichkeit und Un-

59

https://dol.org/10.14367/9783839404676-004 - am 14.02.2026, 07:54:52. i@ oo



https://doi.org/10.14361/9783839404676-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

moglichkeit gehort zu dieser Kategorie. Wiederum gibt hier das
Spiegelstadium eine interessante Illustration dieser Erfahrungen.
Wenn das Kind zum ersten Mal sein Spiegelbild entdeckt, so weil} es
zunichst weder, dass es bloB ein Bild sieht noch gar, dass es (als
Subjekt) seinem Bild gegeniibersteht. Es glaubt, dass das, was es im
Spiegel sieht, eine andere, lebendige Person sei. Frangoise Dolto be-
schreibt ein eindriickliches Beispiel von Zwillingen, die nicht zwi-
schen der Relation zum Spiegelbild und der Relation zum andern
Zwilling unterscheiden konnten.'' Das Problem wurde erst dann be-
merkt, als einer der Zwillinge krank war und nicht in den Kindergar-
ten gehen konnte. Das Kind, das zu Hause geblieben war, spielte mit
dem Spiegelbild, im Glauben, das wire sein Bruder. Die néchste Er-
kenntnis besteht ja darin, dass das Spiegelbild nicht ein wirkliches
Anderes ist, sondern nur ein kaltes Bild. Ist das nicht der Anfang der
Unterscheidung von Wirklichkeit und Imagination, oder auch von
Wirklichkeit und Unwirklichkeit? Man kénnte hier viel weiter gehen,
wir wollen es aber damit bewenden lassen.

Was taugt denn das Ich, wenn es derart entfremdet, tduscht? Ist es
mehr als blof3 eine Schablone des Subjekts, und ist nicht das Subjekt
viel wichtiger? Man muss allerdings bedenken, was die Folgen wé-
ren, wenn es dieses Ich nicht gébe. In diesem Falle wiirde der Reali-
tatsbezug ausfallen. Im Realititsbezug steckt dieser ichhafte Bezug;
in diesem Sinne lédsst sich das Reale von der Realitét unterscheiden.
Zur Realitdt gehort die Ichhaftigkeit des Subjekts. Ohne sie wird es
psychotisch. Die Psychose lisst sich so definieren, dass das Korper-
bild und damit auch die entfremdenden Funktionen fehlen.

Interessanterweise hingen wir gleichwohl am Ideal einer reinen
Erkenntnis ohne Ich. Wir moéchten gerne die AuBlenwelt oder auch
andere so wahrnehmen, wie sie sind, und wir machen immer wieder
die Erfahrung, dass wir unsere eigenen Kategorien und Erfahrungen
mit hinein legen. Das Problem ist vor allem bei Diagnosen spiirbar,
aber auch in Beurteilungen von Therapieverldufen. Es gibt gewitzte
Patienten, die einem sagen, wenn man eine Deutung gemacht hat:
,»Das hat wohl mit Thnen zu tun.” Sie haben recht, die Frage ist nur,
ob es nur mit uns als Therapeuten oder nicht doch auch mit ihnen zu
tun hat. Wir konnen aber diesen Bereich dessen, was wir eben mit
Lacan Narzissmus nennen, nicht hinter uns lassen — die Erkenntnis
dessen, was wir das Reale nennen, bleibt ein Ideal.

11 Vgl. dazu Das unbewusste Bild des Korpers, S. 138 f.

60

https://dol.org/10.14367/9783839404676-004 - am 14.02.2026, 07:54:52. i@ oo



https://doi.org/10.14361/9783839404676-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. EPISTEMOLOGISCHES ZUM ICH

Ich habe nun versucht, eine Tabelle mit den Funktionen des Ichs auf-
zustellen.

Tabelle 1
Kritisierte Funktionen Ideale Funktionen
Anthropomorphismus Objektivitdt
Ding fiir mich (Phé&nomen) Ding an sich (Noumenon)
Solipsismus Bezug zur Alteritét
Narzissmus Liebe
Egoismus Altruismus
Entfremdung Orientierung
Heteronomie Autonomie
Ilusion Wahrheit
AuBersichsein Beisichsein
Fixierung Artikulation
Wertung Sachlichkeit

Die linke Spalte zeigt die problematischen, verkennenden, illusioné-
ren Funktionen des Ichs, jene also, die dazu fithren, das Ich als zu
iiberwindende Instanz aufzufassen. Demgegeniiber zeigen die Begrif-
fe auf der rechten Seite seine notwendigen Funktionen, deren Fehlen,
wie sich noch erweisen wird, das Subjekt in die Psychose stiirzen
lassen.

Gehen wir sie der Reihe nach durch! An erster Stelle steht der
Anthropomorphismus, ihm gegeniiber die Objektivitit als Ideal. Ich
habe Thnen in der ersten Sitzung das Beispiel des kleinen Hans ge-
bracht, dieses fiinfjahrigen Jungen, der eine Lokomotive sah, aus der
Dampf entwich und der dann nach dem Geschlecht der Lokomotive
fragte. Man konnte sagen, das ist eben die Wahrnehmung eines Kin-
des, und als Erwachsene machen wir so etwas nicht, da sind wir mit
unserer Wahrnehmung weiter. Es ist wahr, dass es Fortschritte gibt,
aber der Anthropomorphismus ist doch ein stetiger Begleiter unserer
Erkenntnisse. Es ist eine interessante Frage, wie weit wir ihn hinter
uns lassen konnen. Es gilt als Ideal der wissenschaftlichen Erkennt-
nis, nicht anthropomorph zu sein. Z.B. ist die vorgalileische Erkennt-
nis, dass sich die Erde um die Sonne dreht, sehr anthropomorph, weil
sie sich am Phidnomen des Sonnenuntergangs bzw. -aufgangsorien-
tiert. Die nachgalileische ist jedoch auf eine Art auch anthropo-

61

https://dol.org/10.14367/9783839404676-004 - am 14.02.2026, 07:54:52. i@ oo



https://doi.org/10.14361/9783839404676-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

morph, weil der Betrachter des Kosmos eine Aufenposition ein-
nimmt; er springt quasi in Gedanken von der Erde weg und sieht die
Sonne und die Erde von auflen her. Die Malistibe, die er hat, Raum
und Zeit, sind ebenfalls anthropomorph strukturiert. Im Zwischenbe-
reich von wissenschaftlichen Einsichten und kindlichen Erfahrungen
situiert sich das, was wir eben Realitdt nennen — sie ist durch und
durch anthropomorph strukturiert. Wenn ich einen Schrank sehe,
dann spreche ich z.B. von seinen Beinen, oder sogar von seinem
Korper. Die Ausmalie messe ich in Metern, wobei ein Meter etwa
einer Schrittlinge entspricht. Frither war die Elle ein wichtiges Mass.
Auch die ZeitmafBstibe griinden in Anthropomorphismen; der Se-
kundentakt ist dem Pulsschlag vergleichbar. Sogar einen Text fassen
wir als Korper auf, er hat Kopf und Fu3, manchmal enthélt er Fulino-
ten. Selbst die Noten der Musik sind anthropomorph, haben Fiil3e,
sind Verkorperungen von Kldangen. An dieser Stelle liefe sich sogar
ein Bezug zu den chinesischen Schriftzeichen herstellen.'” Gewisse
Radikale symbolisieren einen Menschen. Dieser Bezug geht noch
viel weiter; tiber die Schrift werden wir spiter sprechen. Ein grof3es
Problem in der Wissenschaft besteht darin, wie man von all dem
sprechen kann, was nicht sichtbar ist, vor allem vom Géttlichen. Es
gibt interessante Literatur, die sich mit dem Problem des Anthropo-
morphismus in der Theologie beschéftigt. Denken wir auch an den
Philosophen Feuerbach, der sagte, Gott sei eine Projektion des Men-
schen.”® Mit einem solchen Denkansatz kann man sogar auf die Idee
kommen, dass es gar nicht moglich ist, vom Géttlichen zu sprechen,
weil man nicht {iber Anthropomorphismen hinauskommt. Das Gottli-
che entzieht sich uns, weil wir gar nicht anders konnen, als immer
wieder unser Korperschema aulen anzuwenden. Wir spiiren das sel-
ber, wenn wir z.B. in Notsituationen an jemanden denken, der uns
helfen konnte; es ist immer wieder eine Figur, die nach unseren eige-
nen Wiinschen gebaut ist.

Zur Anthropomorphisierung gehdren nicht nur gegenstindliche
Erkenntnisse, sondern auch Empfindungen. Zunichst habe ich den
Gegenstand von Erkenntnissen in einen Zusammenhang mit Anthro-
pomorphismen gebracht, danach den Mafistab, der selber auf meinen
Korper verweist. Dem ist beizufiigen, dass auch Empfindungen anth-
ropomorph sind. Am ehesten ist das wiederum bei Kindern beob-
achtbar. Wenn Kinder mit Puppen spielen, so ist ganz klar, dass diese

12 Vgl. dazu die Ausfiihrungen iiber die japanische Schrift, S. 181.
13 Vgl. dazu Anselm Feuerbach, Das Wesen des Christentums. Stuttgart:
P. Reclam jun.

62

https://dol.org/10.14367/9783839404676-004 - am 14.02.2026, 07:54:52. i@ oo



https://doi.org/10.14361/9783839404676-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. EPISTEMOLOGISCHES ZUM ICH

fur sie lebendig sind, Empfindungen haben. Der Bezug zum Spiegel-
stadium, in dem urspriinglich das Bild nicht vom lebendigen andern
unterschieden werden kann, ist offensichtlich.

Sie kennen das Konzept des Animismus, das ebenfalls zeigt, dass
auch fiir Erwachsene die Welt voller Empfindungen steckt. Wir legen
auch den Gottern die Empfindungen zu, die wir selber haben. Die
Stimmung ist hier etwas, was sogar dem Wort nach diese Verbin-
dung von Innen und AuBlen bezeichnet. Eine Stimmung ist niemals
nur innen oder auflen. Wenn ich traurig oder fréhlich bin, so ist es die
ganze Welt. Und selbst, wenn ich das reflektieren kann, so bleibt
immer noch eine Vermischung von Innen und Aufen.

Wir konnten noch einmal kurz auf die Kausalitidt zu sprechen
kommen, wo es ja auch diese Anthropomorphismen gibt. Dass das
Auflen dem Innen gehorcht oder das Innen eine Folge des Auf3en ist,
diese Kausalitdten kommen aus dem Spiegelstadium her. Wenn wir
an die Technik denken, ist es ja sogar so, dass diese Kausalitit Pro-
gramm ist. Ich mochte gerne mit mdoglichst wenigen Handgriffen
iiber Vieles verfiigen konnen, z.B. am Computer — die Welt soll ver-
fligbar sein wie mein Spiegelbild. Unsere Kultur hat sich so entwi-
ckelt, dass wir eine grofle Macht iiber die Natur ausiiben, die wir, so
zeigt die Geschichte immer wieder, gerne auf andere Menschen aus-
dehnen mochten.

Ich habe Thnen einmal vom Film Kaspar Hauser erzéhlt. Da gibt
es ein rithrendes Beispiel eines Pddagogen, der Kaspar Hauser erkla-
ren will, dass ein vom Baum fallender Apfel, der auf dem Boden
nicht sogleich sichtbar ist, sich deshalb nicht versteckt, wie dies Kas-
par Hauser glaubt. Der Pddagoge will den Unterschied zwischen ei-
ner Sache und einem beseelten Ding einfithren. Er ergreift einen Ap-
fel und wirft ihn auf einen Weg, in der Annahme, er bleibe nach ei-
nigen Metern liegen. Der Apfel macht jedoch der Steine wegen, die
seinem Lauf im Wege stehen, Spriinge und verschwindet im Gras, so
dass Kaspar Hauser sich in seiner animistischen Theorie bestétigt
sieht.

Kommen wir noch einmal auf Kant zu sprechen. Er unterschied
bekanntlich zwischen dem Ding an sich und dem Ding fiir mich. Das
Ding fiir mich ist das Phédnomen, das, was ich mit den Sinnen wahr-
nehme. Das Ding an sich wire Gegenstand der reinen Erkenntnis.
Wir konnen diese Unterscheidung so interpretieren, dass im Phéno-
men stets das Korperbild und der Korper, die Positionalitdt des Sub-
jekts, enthalten sind. Das Ding an sich wire ein Gegenstand der Er-

63

https://dol.org/10.14367/9783839404676-004 - am 14.02.2026, 07:54:52. i@ oo



https://doi.org/10.14361/9783839404676-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

kenntnis ohne Korperbild und ohne Korper — das wire das Ideal der
Erkenntnis, aber wir sehen, das ist unmoglich.

Sehen wir uns den néchsten Punkt in der Tabelle an, den Solipsis-
mus. Wenn das Ich auBen lokalisiert ist und im andern gesehen wird,
dann stellt sich die Frage nach dem, was nicht ichhaft ist. Es kann
doch nicht sein, dass alles Ich ist! Wir sto3en hier auf ein Problem,
das auch die Philosophie beschiftigt, z.B. jene von Fichte.'* Es gibt
zudem eine Richtung in der Philosophie, die Solipsismus heifit und
sich mit dem Namen Stirner verbindet."” Der Begriff kommt aus dem
Lateinischen solus ipse, was ,,selbst allein® bedeutet.

Nehmen wir nochmals Freuds Beispiel aus der Traumdeutung,
dem wir in der vorletzten Sitzung begegnet sind. Freud hat darin ge-
zeigt, dass und wie das Ich in allen Figuren des Traums vorkommt.
Alle Darstellungen scheinen auf das Ich riickfithrbar zu sein. Also
muss man zum Ergebnis kommen, dass der Traum solipsistisch ist;
auch die Personen, die im Traum als Nicht-Ich erscheinen, sind dies
letztendlich fiir das Ich, haben einen Bezug zu ihm. Wie kann es so-
mit moglich sein, den Solipsismus zu durchbrechen? Ist er auf den
Traum beschrinkt? Jedenfalls steht er dem Ideal der Alteritéit gegen-
tiber. Wir kennen das Problem, wenn es um die Frage des Zugangs
zur Andersheit des andern geht. Entspricht diese Andersheit nicht
immer wieder einer Vorstellung von uns? Wenn dem so ist, sieht
man nicht, wie man aus dem Bereich des Ichhaften hinauskommt.
Solche alltdglichen Erfahrungen zeigen, dass der Bezug zur Anders-
heit nicht nur im Traum fraglich ist.

In diesem Zusammenhang gibt es ein Wort Lacans: ,,Der Andere
existiert nicht*."® Nicht existieren, das heiflt, dass er immer wieder
eingedeckt wird mit unseren Vorstellungen. Als Instanz, die eine Dif-
ferenz bewirkt, ist er nicht einfach nichts, sondern nicht fassbar, er
entzieht sich der Empirie. Wir haben das selbe Problem in einer frii-
heren Sitzung in Bezug auf die Zeit, genauer: auf die Zukunft, ent-
deckt. Es war damals, als jemand fragte, wie der Zusammenhang
zwischen Spiegelstadium und Zukunft sei, warum Lacan das Futu-
rum II als die eigentliche Zeit des Psychischen konzipiert habe. Da

14 Vgl. dazu Johann Gottlieb Fichte, Die Bestimmung des Menschen.
Stuttgart: P. Reclam jun.

15 Vgl. dazu Max Stirner, Der Einzige und sein Eigentum. Stuttgart: P.
Reclam jun.

16 J. Lacan, ,,Subversion des Subjekts und Dialektik des Begehrens®. In:
Schriften 11, S. 203.

64

https://dol.org/10.14367/9783839404676-004 - am 14.02.2026, 07:54:52. i@ oo



https://doi.org/10.14361/9783839404676-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. EPISTEMOLOGISCHES ZUM ICH

stiefen wir ebenfalls auf die Nicht-Existenz der Zukunft. Man kann
hinzufiigen, dass gerade dadurch, dass der Andere nicht existiert, es
Zukunft gibt. Er instituiert eine zeitliche Offenheit.

Als néchster Punkt in der Tabelle folgt der Narzissmus. Ich habe ihn
der Liebe gegeniiber gestellt. Es ist eine alltigliche Erfahrung, dass
das, was Liebe genannt wird, stets in einem Riickbezug zu einem sel-
ber steht. Im Grunde geht es erneut um ein dhnliches Problem wie je-
nes beim Solipsismus in Bezug auf die Alteritdt. Einerseits kann es
Liebe nur geben, wenn ein Bezug zur Andersheit oder — wie Lacan
sagt — zum Mangel des andern da ist.'” Andererseits ist es schwer
vorstellbar, was diese Andersheit sein soll. Gleichwohl gibt es Unter-
schiede im Grad des Narzissmus. Durch Sprechen mit dem andern
lasst sich das Feld des Narzissmus erweitern. Es kann jedoch nicht
verlassen werden. Fiir das Konzept der Ubertragung ist das sehr
wichtig. Nehmen wir an, ein Therapeut habe die Idee, seinen Nar-
zissmus nicht mit in die Therapie einflieBen zu lassen. Was ist die
Folge dieser Einstellung? Er (oder sie) getraut sich gar nicht, etwas
zu sagen, aus Angst, dass das auf ihn zuriickgefiihrt wird. Somit
bleibt er ein Zuhorer, der liberzeugt ist, objektiv und neutral zu sein.
Der Irrtum besteht darin, dass sein Zuhdren vom Patienten ganz an-
ders interpretiert wird. Dieser kann das als Teilnahmslosigkeit, als
Verschweigen oder als verkappte Aufforderung, noch besser zu spre-
chen, auffassen. Umgekehrt kann ein Zuviel an Narzissmus dem Pa-
tienten das Gefiihl geben: ,,Gdbe es doch eine Bresche in diesem Ge-
fangensein.” Wir treffen hier wieder auf die Schwierigkeit, intentio-
nal ein guter Therapeut sein zu wollen. Wie oft erweisen sich Mo-
mente, von denen wir glauben, sie seien missraten, als forderlich fiir
das Vorankommen. Das ist nicht einfach zu ertragen! Manchmal hat
man den Eindruck, dass es Therapeuten gibt, die nicht viel verstehen,
dennoch — oder gerade deswegen? — kommen die Therapien gut vor-
an. Noch schwerer zu ertragen ist das Umgekehrte!

Wenn wir in der Tabelle weitergehen, kommen wir zum Egoismus.
Sie merken schon, es treten immer wieder dhnliche Probleme auf.
Wir haben schon gesehen, dass das Wort Egoismus in Bezug auf das
Spiegelstadium sehr problematisch ist, weil das Ego zuerst auBlen
lokalisiert ist. Nehmen wir einmal an, man meine mit dem Egoismus,
dass man nur seine eigenen Interessen und Wiinsche gelten lésst —

17 Vgl. dazu J. Lacan, Le Séminaire X, L’ angoisse, Sitzung vom 30.1.
1963.

65

https://dol.org/10.14367/9783839404676-004 - am 14.02.2026, 07:54:52. i@ oo



https://doi.org/10.14361/9783839404676-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

gibt es unter diesen Vorzeichen einen Bezug zum Altruismus? Be-
steht grundsétzlich die Moglichkeit, nicht-egoistisch zu sein? Wird
nicht immer, gleichsam gesetzmiBig, der andere nach seinem eige-
nen Bild gesehen? Sie kennen das Problem vielleicht in Bezug auf
eine Gabe. Es ist schwierig, dem andern etwas zuliebe zu tun, ohne
dass das eigene Ich dabei ins Spiel kommt! Ich glaube, ich muss das
hier nicht weiter ausfiihren.

Der nichste Punkt betrifft die Entfremdung. Sie besteht darin, dass
sich das Subjekt zuerst im anderen als Bild siecht. Wenn es beim an-
deren ist, vergisst es sich selbst, bemerkt es seine Selbstvergessenheit
nicht. Um eine Orientierung in Raum und Zeit zu bekommen, muss
es einen weiteren Schritt machen, vom anderen zu sich selbst als
Subjekt zuriickkehren, sich reflektieren. Da ist eine gewisse Entwick-
lung, eine Dialektik moglich zwischen dem Ich und dem Subjekt.
Stufen der Vertrautheit konstituieren sich, in die die Erfahrungen im
AuBen nach Innen mitgenommen werden.

Wir kommen zur Heteronomie. Da die Problematik immer wieder
ghnlich ist, mochte ich den Kommentar zur Tabelle abkiirzen und es
Threr Phantasie iiberlassen, die restlichen Punkte auszumalen. Ich
mochte noch die beiden Punkte, die Fixierung und die Bewertung
erwdhnen. Mit Fixierung ist gemeint, dass das Bild statisch ist, das
Sprechen dagegen dynamisch. Das Bild entspricht offenbar einem
Wunsch, bei sich selber gewisse fixe Ziige feststellen zu konnen; das
hat etwas mit Genielen zu tun. Ohne Bild, ohne Vorstellung seiner
selbst zu sein, hat etwas Unertrédgliches; lacanianisch gesprochen wi-
re das reine Metonymie. Es braucht eine Arretierung dieser wieder-
holten Verschiebungen. An dieser Stelle kommt das Objekt zum Zu-
ge, das Objekt, das dem Subjekt eine gewisse Statik, aber auch Ori-
entierung gibt. Die Normalitét liegt wohl im Zwischenbereich zwi-
schen Fixierungen und ihrem Aufbrechen durch Artikulation.

Was die Bewertung betrifft, so gehort ihre Problematik auch zu
den Bereichen des Narzissmus und des Solipsismus. Wir kénnen
nicht anders, als einer Sache einen Wert zu geben. Sachlich zu sein,
ist stets ein Ideal; beim genaueren Hinsehen stellt man fest, dass das
Subjekt doch immer von etwas affiziert ist.

Versuchen wir nun, die gesamte Tabelle auf das Betrachten eines
Films anzuwenden. Wir sehen einen Film und bemerken, was darin
alles passiert. Zunédchst bekommen die Figuren sofort einen Bezug zu

66

https://dol.org/10.14367/9783839404676-004 - am 14.02.2026, 07:54:52. i@ oo



https://doi.org/10.14361/9783839404676-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. EPISTEMOLOGISCHES ZUM ICH

einem selbst. Die Frage stellt sich, ob jede Figur etwas vom eigenen
Ich repréasentiert oder ob auch das Ich sich verdndert im Hinblick auf
andere Figuren. Auf jeden Fall gibt es Identifizierungen, auch Selbst-
vergessenheit. Fiir Momente vergisst man, dass man in einem Sessel
sitzt, man ist ganz im Geschehen drin. Dann gibt es Momente, in de-
nen man wieder aus dem Geschehen herauskatapultiert wird, eine
Distanz zum Film verspiirt. Dieses Wissen, nicht ganz drin zu sein,
ist notwendig. Wenn wir stets 100-prozentig im Film drin wéren, wé-
ren wir psychotisch.

Ich erwidhnte in der letzten Sitzung eine merkwiirdige Aussage
Lacans: Der Analytiker miisste eigentlich ein Mensch ohne Ich sein.
Er kann ja nicht gemeint haben, dass der Analytiker psychotisch sein
sollte, ich denke eher, dass wir diesen Satz interpretieren miissen.
Vielleicht gibt es so etwas wie das gute und das schlechte Imaginire,
also ein Imaginéres, das man tiberwinden kann und eines, in dem
man immer drin bleibt.

Da dazu keine Fragen laut geworden sind, schliefe ich diesen
Teil ab. Als néchstes steht das Partielle, das Objekt auf dem Pro-
gramm. Da er6ffnen sich noch einmal ganz neue Beziige zum Kor-
perbild.

Fiir mich ist es immer wieder erstaunlich, dass das Koérperbild
auch im Unsichtbaren, im Akustischen, z.B. in der Musik sptiirbar ist.
Es gibt Musik, die exaltierend wirkt, wo man das Gefiihl hat, sich
auszudehnen. Weshalb sind z.B. die Moll-Tonarten eher mit Traurig-
keit verkniipft, die Dur-Tonarten eher mit Frohlichkeit? Es ist, als ob
der eigene Korper als ideeller Korper in den Klidngen enthalten ist. Es
gibt den Ausdruck Klangkorper. Wir empfinden auch Klénge als
Korper oder fassen ein Orchester als Korper auf.

67

https://dol.org/10.14367/9783839404676-004 - am 14.02.2026, 07:54:52. i@ oo



https://doi.org/10.14361/9783839404676-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14367/9783839404676-004 - am 14.02.2026, 07:54:52.



https://doi.org/10.14361/9783839404676-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

