
AUS POLITIK UND WIS SENSCHAFT 

Weder Modernismus noch Fundamentalismus 

Karl-Jaspers-Vorlesungen zu Fragen der Zeit an der 

Universität Oldenburg vom 9. 1 1 . bis 1 9 . 1 1 . 1 994 

Von Ursula Günther 

Die Karl-Jaspers-Vorlesungen zu Fragen der Zeit wurden 1 990 vom Oldenburger Philoso­
phieprofessor Prinz Rudolf zu Lippe initiiert, um ein hochschulübergreifendes Forum flir 
einen interkulturellen Dialog zu schaffen. In der Auseinandersetzung mit hierzulande 
wenig beachteten Stimmen der "Anderen" - neben kritischen Stimmen aus den eigenen 
Reihen - soll der Blick auf allzu gängige Denk- und Lebensmuster geschärft und neue 
Perspektiven und Impulse flir Antworten auf drängende Fragen eröffnet werden, um einen 
Weg flir eine gemeinsam zu gestaltende Zukunft zu ebnen. Bedauerlicherweise hat die 
Stiftung Niedersachsen die finanzielle Förderung Ende des Wintersemesters 1 994/95 ein­
gestel lt, weshalb die Karl-Jaspers-Vorlesungen nicht fortgesetzt werden können. 

Mit dem Thema "Weder Modernismus noch Fundamental ismus" war Mohammed Arkoun I 
vom 9. 1 1 . bis zum 1 9. 1 1 . 1 994 an der Universität Oldenburg mit einer Vorlesungsreihe zu 
Gast. Im Anschluß daran fand ein dreitägiges Colloquium statt, dessen Gästel iste sich 
durch eine bunte Mischung von Disziplinen und Arbeitsbereichen auszeichnete. 

Mohammed Arkoun, Berber, 1 928 in Taourit-Mimoun in der Großen Kabylei Algeriens 
geboren, inzwischen emeritierter Professor flir islamische Ideengeschichte an der Neuen 
Sorbonne (Paris III), ist einer der bedeutendsten modemen nordafrikanischen Kritiker der 
arabisch-muslimischen Welt. Er ist einerseits der westlichen, d .h . besonders der französi­
schen Geistestradition verpflichtet, andererseits in der arabischen Ideengeschichte verwur­
zelt. Er setzt sich sowohl mit der islamischen als auch der westlichen Vernunft kritisch 
auseinander und sucht nach neuen Wegen der Begegnung und Annäherung der bei den 
Kulturkreise. 

550 

Mohammed Arkoun hat u . a. folgende Monographien zum Thema veröffentl icht: Essais sur l a  

pensee islamique, Paris, 1 973 (4. Aufl .);  Lectures du Coran, Paris, 1 982;  Pour une critique d e  la  

raison islamique, Paris, 1 984; Ouvertures sur  l 'Islam, Paris, 1 989;  Rethinking Islam: Common 

Questions, Uncommon Answers, Boulder u.a. ,  1 994. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1995-4-550 - am 24.01.2026, 19:21:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1995-4-550
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Islam gegen den Westen - der Westen gegen den Islam 

Bereits der Titel der Vorlesungsreihe gibt Aufschluß über Arkouns Ansatz. Er ist bemüht, 
die sowohl im Westen als auch im Nahen Osten weithin verbreiteten polaren Denk­
schemata "Fundamentalismus vs aufgeklärte Modeme" oder " Islam vs Westen" als Kon­
strukt zu entlarven und eine alternative Herangehensweise zu entwickeln. Die verhärteten 
Fronten der dual istischen Polemik der Abgrenzung bricht er auf, indem er ein positives, 
d.h. integratives Modell entwickelt, mit dem der Islam als religiöses und kulturelles Phä­
nomen in den historischen Raum einer gemeinsamen Mittelmeerkultur eingebettet werden 
karm. Diese Einbettung wertet er als eine der dringendsten Herausforderungen unserer Zeit. 
Denn die beiden am stärksten verbreiteten Sichtweisen auf den Islam, d.h. die westliche 
Position, die den Islam gern als isoliertes Phänomen darstel lt und ihm die alleinige Ver­
antwortung für die gegenwärtige Situation im Nahen und Mittleren Osten anlastet und die 
dazu konträre Argumentation orthodoxer und fundamental istischer Kreise der arabisch­
muslimischen Welt, die dem Westen die alleinige Schuld für die Misere in den eigenen 
Ländern zuschreibt, haben dieselbe Tendenz: Sie "ghettoisieren" den jeweiligen Gegen­
spieler als das "Andere" ,  Fremde, das - vermeintlich - keine Bezüge zu Europa oder dem 
Westen bzw. der arabischen Welt aufweist. Solche Haltungen verhärten die bestehenden 
Fronten und verhindern jede konstruktive Auseinandersetzung. 

Arkouns Kritik zeigt sich an zwei Beispielen : Er präsentiert eine veränderte Sichtweise des 
Islam und der arabisch-muslimischen Welt, darüber hinaus verknüpft er diese mit einer 
Kritik am Westen und dessen Umgang mit dem Islam. Dieses westl iche Islambild kann 
zunächst anhand der Presse nachgezeichnet werden. Die journalistische Berichterstattung 
ist vorwiegend in einer ereignisbezogenen Sichtweise gehalten, die selten eine historische 
Einbettung der Geschehnisse vornimmt und kaum oder keine Bezüge zur jüngeren oder 
älteren Vergangenheit herstellt. Die Folge einer solchen Herangehensweise ist eine enge 
und verkürzte Perspektive, in der der Islam als der einzige Faktor gilt, anhand dessen die 
Gesellschaften des Nahen und Mittleren Ostens hinreichend beschrieben werden können. 
Das aber reduziert ihn auf das rein Religiöse; historische, kulturelle und pol itische Aspekte 
kommen nicht zum Tragen. Im Gegentei l :  Dies nährt die I llusion, es gäbe eine Erklärung 
für die aktuelle spannungsgeladene Situation im Nahen und Mittleren Osten : nämlich 
bestimmte als typisch islamisch geltende Phänomene. Und genau das schürt die allgemei­
nen Feindbildtendenzen und damit auch die Angst des Westens vor dem Islam und der 
- vermeintlich - gesellschaftspol itischen Sprengkraft dieser Rel igion. Solange jedoch der 
Islam als Bedrohung wahrgenommen und dargestel lt wird, wird sich auch der Umgang und 
die Auseinandersetzung mit ihm auf den Wunsch nach Kontrolle und gleichzeitig nach 
Abschottung beschränken. 

5 5 1  

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1995-4-550 - am 24.01.2026, 19:21:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1995-4-550
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Islam u n d  Moderne: ewiger Widerspruch oder konstru iertes Gegensatzpaar? 

Die Modeme zählt gemeinhin zu den Errungenschaften des Westens, sie steht fUr den 
Siegeszug der aufgeklärten Vernunft nach einem langen Kampf um ihre Autonomie in der 
Auseinandersetzung mit Kirche und Religion. Dies gipfelt im modemen säkularen Staat. 
Säkularismus verdrängte die Religion in die Privatsphäre. Dabei bedienen sich die Verfech­
ter des Säkularismus erkenntnistheoretischer Methoden und beziehen sich auf eine Ratio­
nalität, die sich nicht mehr - wie es fUr die religiöse Vernunft der Fall war und ist - auf 
eine mythische Beziehung zu einer Wahrheit stützt, die seit Beginn des Prophetenturns 
geoffenbart wurde, sondern die auf dem Fundament der historischen Kritik ruht. 

Es ist auffällig, daß historische Analysen der Modeme die arabischen Phasen einer kriti­
schen islamischen Vernunft nicht berücksichtigen, obwohl es solche gegeben hat, sondern 
die Unvereinbarkeit von Islam und Modeme hervorheben, die Unvereinbarkeit dieser 
Religion mit einer säkularen Staatsform. Auch in diesem Bereich wird die bereits angedeu­
tete Polarität sichtbar. Auf einer solchen Argumentationsebene scheinen sich Modeme und 
Religion bzw. Islam gegenseitig auszuschließen. Nur ein theoretischer Rahmen, in den sich 
beide einbetten lassen, kann aus dieser vermeintlichen Aporie herausfUhren, kann die Frage 
lösen, ob diese Unvereinbarkeit eventuell auch ein reines, bestimmten Zwecken dienliches 
Konstrukt sein könnte. Erst ein Rahmen schafft eine Meta-Ebene, die, indem sie die 
herkömmlichen Festschreibungen, wie z.B. die Unvereinbarkeit von Islam und Modeme, 
transparenter erscheinen läßt, deren Bannwirkung auch aufzuheben vermag. Dies könnte 
mit Hilfe einer Theorie von Religion als notwendiger Dimension menschlichen Lebens und 
menschlicher Geschichte geschehen. Für Arkoun und seine GesprächspartnerInnen 
erscheint es erforderlich, daß auch die Modeme einer kritischen Betrachtung unterzogen 
und jede Kritik an religiöser Vernunft immer Hand in Hand mit einer Kritik an der Ver­
nunft im allgemeinen gehen muß, gerade weil ihr als wesentliches Erkenntnisinstrumenta­
rium moderner Wissenschaftlichkeit nahezu unantastbarer Charakter zugeschrieben wird. 

Islamwissenschaft als Textwissenschaft 

An der wissenschaftlichen Auseinandersetzung mit dem Islam moniert Arkoun - ohne 
jedoch ihre Dienste schmälern zu wollen -, daß sie in erster Linie auf philologisch-herme­
neutischer Ebene stattfindet: Die Islamwissenschaft - besonders die deutsche - versteht 
sich überwiegend als Textwissenschaft, richtet also ihr Augenmerk vornehmlich auf die 
Authentizität von Texten. Auch hier wird der Islam auf einen Aspekt reduziert bzw. einsei­
tig dargestellt, wenn die als authentisch ausgewiesenen Texte als Erklärungshilfen fUr die 
arabisch-muslimische Identität angefUhrt werden. Dynamische Aspekte finden wenig oder 
kaum Beachtung bei solchen textorientierten Überlegungen, weil das zugrunde gelegte 
älteste Material per se statisch betrachtet wird und keinen Veränderungen mehr unterliegen 

552 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1995-4-550 - am 24.01.2026, 19:21:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1995-4-550
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kann. Das Alte, dessen Authentizität als bewiesen gilt, wird so ehrfürchtig behandelt, daß 
kaum Raum für neue, veränderte Sichtweisen oder Interpretationen besteht, die Tendenz, 
nicht daran zu rühren, überwiegt. Doch kaschiert diese Ehrfurcht nicht auch die Furcht, 
neue Wege des Umgangs mit alten Quellen zu beschreiben? So wird kulturelle Identität in 
erster Linie auf der Basis schriftlicher Äußerungen definiert und dargestellt. Diese Heran­
gehensweise ist ausschnitthaft und vermittelt den Eindruck, ein Teil stehe stellvertretend 
für das Ganze, und zwar erstens im Hinblick auf die ausgewerteten Texte, die sich in der 
Regel auf die Bereiche Recht und Hochreligion beschränken, und zweitens im Hinblick auf 
den untersuchten Zeitraum, der sich vor allem auf die als grundlegend erachteten Texte des 
7. bis 1 3 .  Jahrhunderts beläuft - die von muslimischen Forschern in genau demselben 
Maße als verbindlich betrachtet werden. 

Die muslimische Islamforschung läßt sich in zwei Gruppen einteilen: erstens die der west­
l ich ausgebildeten Historiker, die den Islam mit aus dem Westen übernommenen Methoden 
untersuchen und deshalb mit den sogenannten "Oriental isten" verglichen werden können. 
Sie haben ähnliche oder gar dieselben Forschungsziele. Zweitens die der muslimischen 
Rechtsgelehrten, der culamä' , die den Islam mit dem Anliegen, den Glauben zu repräsentie­
ren und zu stärken, auf orthodoxe Art darstellen. Auch hier findet auf der Basis der heili­
gen Schriften eine einseitige Auseinandersetzung statt, weil der Islam mit diesen gleich­
gesetzt wird. Das ist insofern fragwürdig, als in vielen Einparteienstaaten des Nahen Ostens 
der Islam als Legitimationsgrundlage dient und damit der von den culamä' geführte öffent­
liche Diskurs staatlicher Kontrolle, oftmals sogar der Zensur, d.h. weiteren Einschränkun­
gen der Perspektive unterl iegt. Hier wird Religion als die Basis nationaler Identität instru­
mentalisiert, um der Herausforderung und dem hegemonialen Druck des Westens zu 
begegnen, die als äußerst bedrohlich wahrgenommen werden. 

Arkouns Entwurf einer Kulturwissenschaft des Mittel meerrau mes 

Wie kann nun eine veränderte Herangehensweise an den Islam aussehen? Arkoun erweitert 
den Rahmen, indem er neben der religiösen die kulturellen, historisch-anthropologischen 
Dimensionen deutlich macht und postuliert, daß der Islam als geopolitische Kraft, als ein 
historischer Raum, der aus vielen Kulturen, Traditionen und Denkweisen besteht und in 
seiner Vielschichtigkeit von Marokko bis Indonesien reicht, beschrieben werden sollte. Vor 
allem eine vergleichende Studie mit der jüdischen und christlichen Tradition, deren 
gemeinsame Wiege im Kulturraum des Mittelmeerbeckens liegt, kann deutlich machen, 
daß die islamische Tradition nicht etwa ein isoliertes Phänomen, sondern in eben diese 
Mittelmeertradition eingebunden ist. Es wäre darum korrekt, nicht mehr nur von einer 
jüdisch-christlichen Tradition zu sprechen und den Islam auf einen Sonderstatus zu 
verbannen, sondern d iesen Begriff auf jüdisch-christlich-islamische Tradition zu erweitern . 
Dabei handelt es sich jedoch keinesfalls um einen bloßen Vergleich der Religionen oder 

553 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1995-4-550 - am 24.01.2026, 19:21:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1995-4-550
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine geopolitische Analyse, die Priorität liegt vielmehr auf der Komponente von Raum als 
Kulturraum. Dieser wird aus alten Quellen und mythisch-mythologischen Vorstellungs­
welten, dem " imaginaire", gespeist. Hier l iegt einer der Schlüssel zu den gemeinsamen, im 
Mittelmeerraum beheimateten Wurzeln der drei großen monotheistischen Religionen. 
Einsicht in diese Quellen bietet die Beschäftigung mit dem Bereich der mündlichen Tradi­
tion, der Welt der Bilder und Symbole. Da bislang überwiegend theologische Konzepte 
zum Gegenstand der Betrachtung gewählt wurden, konnte diesem Bereich nicht die ange­
messene Aufmerksamkeit zuteil werden. Auch hier setzt Arkoun einen neuen Akzent: Er 
deckt die in Wissenschaftskreisen vielfach zu beobachtende Überbewertung der Schrift­
kultur im Vergleich zur mündlichen Tradition auf. Indem er dieses fehlende Element 
seinen Betrachtungen über Kultur hinzufügt, tritt sogleich der Mangel und die Einseitigkeit 
des herkömmlichen Konzeptes von Kultur zutage, das sich bei der Beschreibung einer 
Gesellschaft lediglich auf schriftliche Äußerungen und Leistungen bezieht. So wird z.B. 
mündliche Tradition mit dem Begriff "Volkskultur" abgewertet und in die populistische 
Ecke gedrängt - und dies, obwohl die "Betroffenen", wenn es um ihre Selbstdarstel lung 
geht, den Begriff "Kultur" und nicht etwa "Volkskultur" wählen. Arkoun erweitert das 
Konzept von Kultur, indem er die ins Abseits gedrängte mündliche Tradition als wesentli­
ches gruppen- und identitätsbildendes Element berücksichtigt. 

Das Wechselspiel der Kräfte in einer Gesellschaft 

Arkoun bedient sich der intellektuellen Errungenschaften der westlichen Modeme und 
Ideengeschichte, wie z .B. der historischen Kulturanthropologie als methodische Grundlage 
für die Analyse der unterschiedlich wirksamen Kräfte und Strukturen innerhalb von Gesell­
schaftssysternen. Das folgende Model l bezieht sich allerdings nur auf monotheistische 
Gesellschaften und auf solche, die sich an der Schwelle zum Monotheismus befinden. Es 
ist z.B. nicht ohne weiteres auf die griechische oder römische Kultur übertragbar. Verläßt 
man die Ebene des Religiösen und begibt sich auf die Ebene der sogenannten Ideologien, 
gilt es außerdem für Systeme, deren immanente Wahrheit sich ausschließlich auf eine 
schriftliche Referenz bezieht. 

Staatsbildung <:::> Schriftkultur <:::> Wissenskultur <:::> Orthodoxie 

segmentierte <:::> mündliche 
Gesellschaft Tradition 

<:::> Volkskultur <:::> Heterodoxie 

Das Schaubild zeigt, daß sich die Entwicklung zu einer Nation oder einem Staat durch 
solidarische Zusammenarbeit der Kräfte der oberen Horizontalen und gegen den Wider-

554 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1995-4-550 - am 24.01.2026, 19:21:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1995-4-550
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stand der unteren vollzieht. Staatliche Macht stützt sich auf eine einheitliche und damit 
auch Einheit stiftende Schriftkultur, die durch die Träger der Wissenskultur fixiert und 
legitimiert wird. Dadurch bi ldet sich eine Form von Orthodoxie heraus, die ganz im Dienst 
der Sicherung und Erhaltung der Macht steht. Eine solche festigt sich jedoch nicht nur auf 
religiöser Ebene, sondern auch in anderen Bereichen wie z .B. der Sprache, Literatur oder 
Historiographie. Die religiöse Orthodoxie nimmt deshalb einen besonders wichtigen Raum 
ein, weil Religion auf einer einzigen und ausschließlichen Definition von Wahrheit basiert, 
die durch Offenbarung Gottes an einen Propheten zu den Menschen gelangte. Jedes abwei­
chende Modell der Wahrheitsfindung oder Sinngebung muß dann zwangsläufig als hetero­
dox verdammt werden. Das geschieht, indem die Kräfte, die in der segmentierten und 
zugleich heterogenen Gesellschaft Wirken, wie es die untere Horizontale des Schaubilds 
beschreibt, bekämpft bzw. ins Abseits gedrängt werden. Die meisten wissenschaftlichen 
wie journalistischen Gesellschaftsanalysen halten und hielten lediglich die Faktoren der 
oberen Horizontalen hinsichtl ich ihrer gesellschaftsstrukturierenden Bedeutung für rele­
vant. Die Folgen einer solchen Perspektive werden in der Beziehung des Westens zur 
arabisch-muslimischen Welt deutlich, die als eine Beziehung der Abgrenzung beschrieben 
werden kann. Werden jedoch die Faktoren der unteren Horizontalen berücksichtigt sowie 
die Spannungsfelder, die sich aus der Konfrontation der bei den Ebenen ergeben, erweitert 
sich die Perspektive, vor allem bei einem Vergleich verschiedener Gesellschaften oder 
anderer Systeme im weiteren Sinne, egal ob ideologischer oder religiöser Natur. Dem 
immer noch vorherrschenden ethnozentrischen Blickwinkel der westlichen Forschung, aus 
dem heraus der "Andere" immer als völlig abseits und verschieden erschien, weil die 
trennenden Unterschiede betont wurden, können nun verbindende Gemeinsamkeiten zur 
Seite gestellt werden. Das Schaubild spiegelt demnach auch den von Arkoun beobachteten 
Konflikt zwischen einer wissenschaftlichen Auseinandersetzung mit dem Islam wider, in 
der dessen schriftlichen Zeugnisse als die einzig relevanten Äußerungen gelten und somit 
auch als einzige Referenz fungieren. 

Religion und Glaube 

Sinn und Zweck einer Religion liegen u .a. in der Möglichkeit, den Menschen eine Erfah­
rung des Göttlichen, des Absoluten und Transzendenten anzubieten und diese Erfahrung 
auch zu benennen. Gerade die Namensgebung religiöser Erfahrung erweist sich jedoch als 
problematisch, weil die einer Benennung innewohnende Festlegung zu einer Spaltung in 
orthodox und heterodox (vgl. auch das Schaubild) fuhrt, und zwar sowohl im interreligiö­
sen Bereich als auch innerhalb ein- und derselben Religion. Mit der Festlegung auf einen 
Text, der als authentisches und geschlossenes, d.h. nicht mehr veränderbares Corpus gilt, 
ist auch eine inhaltliche, interpretatorische Festlegung verbunden, die durch die sogenann­
ten "Verwalter des Heiligen" garantiert wird. Dieses Phänomen läßt sich bei allen drei 
monotheistischen Religionen beobachten. 

555 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1995-4-550 - am 24.01.2026, 19:21:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1995-4-550
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sobald nun Religion zum wissenschaftlichen Untersuchungs gegenstand wird, entsteht das 
Dilemma der Polarität zwischen Wissenschaft und Theologie. Glaube wird zu einem 
epistemologischen Hindernis in der Forschung, weil gerade Glaubensfragen häufig 
Gegenstand der Untersuchung sind. Die westliche und muslim ische Islamforschung bewegt 
sich bislang jedoch noch in einem Spannungsfeld, das sich einerseits durch eine festgelegte 
eschatologische Sichtweise (seitens vieler muslimischer Forscher) und andererseits durch 
eine festgelegte rationalistische Sichtweise (seitens der westlich-europäischen Forscher) 
charakterisieren läßt. Daraus entsteht zwangsläufig eine Polarität zwische Glaube und 
historischem Kontext, die einen fruchtbaren Austausch nahezu unmöglich macht, weil 
gegenseitige Vorwürfe die Diskussion beherrschen und inhaltliche Auseinandersetzungen 
erschweren. So erhebt der Westen Bedenken hinsichtlich der Historizität muslimischer 
Forschung, die muslimische Seite äußert Vorbehalte, ein Nicht-Muslim könne schwer das 
rechte Verständnis für den Islam aufbringen. Beide drängen den jeweils anderen - um in 
der Begrifflichkeit des Schaubildes zu bleiben - in die von der Orthodoxie abweichende 
Heterodoxie ab. Dabei wird seitens der traditionellen Forschung, im Westen wie im Nahen 
Osten, nicht berücksichtigt, daß Glaube eine Suche ist, ein psychisches und soziales Phä­
nomen, ein Konstrukt in der Geschichte, das über die Geschichte hinaus, auf Transzenden­
tes zielt und dem somit selbst weder eine historische Zeit noch ein historischer Raum zu 
eigen ist. Gerade im mythisch-religiösen Denken erfahren Zeit und Raum eine andere 
Wertigkeit als im historischen Denken. Der sich an einem Geschichtsverständnis von zeit­
licher Linearität orientierende Historiker findet schwerlich Zugang zu mythisch-religiösen 
Bereichen, weil dort eher eine Art Zeitlosigkeit herrscht oder anders gesagt, die Qualität 
der Zeit eine andere ist. Umgekehrt bestehen für den sich im rein Mythisch-Rel igiösen 
bewegenden Gläubigen ähnliche Schwierigkeiten, die rationale Position der Historiker zu 
akzeptieren. Solche Sichtweisen sind miteinander nicht kompatibel. Um weitere Mißver­
ständnisse und fruchtlose Diskussionen zu vermeiden, erscheint es Arkoun darum wichtig, 
daß sich das Augenmerk des Forschers - unabhängig von seiner religiösen Überzeugung -
auf den jeweiligen Diskurs richtet, auf die diesem eigene Symbolik und Metaphorik. Denn 
solange die Erklärungsmuster für das Phänomen und die Bedeutung von Glauben in Prin­
zipien des Glaubens selbst bestehen, kann sich die Diskussion immer nur innerhalb des 
Horizontes des entsprechenden Glaubens bewegen, gerade weil die Natur eines jeden 
Glaubens ein Moment der Ausschließlichkeit birgt. Eine diskursorientierte Betrachtungs­
und Herangehensweise schafft eine Meta-Ebene, die einen Dialog mit anderen religiösen 
Diskursen erlaubt, ohne gleich die Identität des Gegenübers in Frage zu stellen. Zusam­
menhänge und strukturelle Gemeinsamkeiten mit anderen religiösen Diskursen können 
deutlich werden. Außerdem spiegelt die Diskursanalyse die entsprechende historische 
Dialektik wider, ohne jedoch in eine inhaltliche Bewertung zu münden. 

Die Meta-Ebene einer diskursorientierten Betrachtung religiöser Phänomene, die auch 
anthropologische Gegebenheiten berücksichtigt, bietet eine Lösung aus dem Dilemma 
Wissenschaft vs Theologie bzw. Glaube vs Vernunft. Der Argumentationsrahmen ist weiter 

556 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1995-4-550 - am 24.01.2026, 19:21:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1995-4-550
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gesteckt, die Position des Forschenden, sei er nun Theologe mit einem entsprechenden 
Bekenntnis oder ein rationalistisch orientierter Wissenschaftler, ist nicht mehr von Belang. 

Integration und Desintegration 

Der Umgang mit Glauben bzw. mit dem Islam sowie seine Präsentation im öffentlichen 
Diskurs wurde nicht nur in den Vorlesungen thematisiert, sondern zog sich auch wie ein 
Leitmotiv mit unterschiedlichen Variationen durch die Diskussion des dreitägigen Collo­
quiums. Gerade die ständig wachsende Zahl von Musl imen in Europa wird zusehends als 
gesel lschaftspolitische Herausforderung bewertet. Europa sieht sich dadurch unmittelbar 
mit dem "Anderen" konfrontiert, ein Eindruck, der sich aufgrund der tendenziösen 
Medienpolitik bis hin zu einer ideologischen Konfrontation verstärkt. Dies läßt die Frage 
nach einer politi schen Vision, den anderen Teil Europas, d .h .  den Süden und Süd-Osten 
des Mittelmeerraumes, zu integrieren, immer dringlicher erscheinen. Führt indes die prak­
tische kulturelle Integration von Gruppen in einer Gesellschaft mit anderen religiösen und 
kulturellen Gepflogenheiten nicht zu einem Verlust der Religion und damit auch zur Auf­
gabe der kulturellen Wurzeln der zu Integrierenden? Birgt die Problematik der Integration 
nicht auch die Gefahr von Desintegration? Wie kann mit solchen, auf bei den Seiten beste­
henden BefUrchtungen angemessen umgegangen werden? Sind kulturel le Eigenständigkeit 
und Integration tatsächlich nicht miteinander zu vereinbarende Gegensätze oder gibt es 
Wege, die aus dieser Polarität herausfUhren? 

An dieser Stelle sind die Intel lektuellen gefordert, vor allem als Lehrende und Forschende, 
als Hüter von nicht allgemein zugänglichem Wissen, als Katalysatoren fUr einen kulturellen 
Austausch. Arkoun möchte den akademischen Diskurs erweitert sehen, es gilt, neue Orte 
und Institutionen zu gründen, neue Foren der Auseinandersetzung und des Austausches zu 
schaffen, eine humanistische Vision des Miteinander zu entwickeln. Als erster Meilenstein 
könnte ein in jeder Hinsicht unabhängiges Zentrum fUr Islamstudien fungieren. Arkoun ist 
in seiner Forderung nach Integration jedoch noch radikaler: Er geht soweit, daß er diese 
langfristig auch auf akademischer Ebene verwirklicht sehen wil l .  Das bedeutet in letzter 
Konsequenz, auf lange Sicht die orientalistischen Fakultäten zu schließen und islamwissen­
schaftliche Inhalte in die entsprechenden Fakultäten zu integrieren . Dann wäre z.B. 
muslimische Geschichte eine Abteilung der Historiker, islamische Philosophie eine der 
Philosophen, islamische Theologie eine der Theologen etc . ,  was dem Schattendasein der 
Islamwissenschaft ein Ende setzen und das Wissen um die muslimische Kultur in allen 
Facetten in die hiesige Wissenschaftslandschaft einbetten würde. Ein solcher Wandel im 
Geist löst sich von der Idee der ideologischen Konfrontation und macht den Weg frei fUr 
ein solidarisches "Wir" . Dann bleibt die Geschichte der Muslime nicht mehr die der 
"Anderen" ,  sondern wird zum Teil unserer eigenen, und zwar einerseits im Hinblick auf ein 
gemeinsames und verbindendes Mittelmeererbe, andererseits als teilnehmendes und 

557 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1995-4-550 - am 24.01.2026, 19:21:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1995-4-550
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verständnisvolles Wissen um die Hintergründe unserer "Nachbarn" .  Ein Weg, den die 
menschl iche Existenz bereits auf vielen Ebenen beschreitet und der sich mit dem Begriff 
allgemeiner Globalisierung umschreiben läßt. 

Eng verknüpft mit dieser Tendenz der G10balisierung sind die Phänomene des Exils sowie 
der Migration im allgemeinen, die vermutlich noch an Bedeutung gewinnen und die 
Dringlichkeit eines Miteinander der Kulturen verschärfen werden. Die Flucht vieler krea­
tiver Geister eines Landes auf der Suche nach einem anderen, freieren Forum für ihre Ideen 
oder Aktivitäten, gepaart mit dem Wil len zur Rückkehr, all dies sind grundlegende 
Komponenten des Begriffs "Exi l " .  Der Immigration hingegen l iegen überwiegend wirt­
schaftliche Motive zugrunde, eine Rückkehr ist ebensowenig notwendigerweise impliziert 
wie die Suche nach einem Forum der Auseinandersetzung. Inwiefern Exil - aber auch 
Immigration - nun zur persönlichen Isolation führen muß, wird immer auch davon abhän­
gen, ob bereits ein entsprechender und vertrauter Kontext im Gastland besteht oder im 
Entstehen begriffen ist. Solange ein Meta-Bewußtsein, eine Idealvorstel lung, ja vielleicht 
sogar eine Utopie vom Geist der Heimat auch im Gastland Raum finden kann, solange ist 
Exil , Migration, nicht unbedingt mit der Aufgabe der eigenen Kultur und einer völligen 
Assimilation verbunden. Dies war z.B. in Mexiko während des spanischen Bürgerkrieges 
der Fal l :  Die spanischen Exilanten fanden ihren Kontext wieder, konnten Wurzeln schla­
gen, auch wenn die geographischen Gegebenheiten andere waren. Sie waren keine dester­
rados, sondern transterrados, was, soll das Bild der Erde übertragen werden, am ehesten 
mit Entwurzelte bzw. Verpflanzte wiedergegeben werden kann. Exil als wesentliches 
Paradigma für den muslimischen Kontext (Higra) wird auch zum Symbol für die Trennung 
des Mittelmeerraumes in einen jüdisch-christlichen und einen islamischen Kulturkreis. Der 
Islam wurde sozusagen nach einem Schisma ins Exil verbannt; allmählich jedoch beginnt 
eine Wiederannäherung, die notwendige Voraussetzung für eine Rückkehr und damit auch 
für die Wiederherstellung eines ganzheitlichen Zustandes, eines geeinten MitteImeerrau­
mes, in dem die Spaltung überwunden und aufgehoben ist. Werden die vorherrschenden 
Definitionen, Paradigmen und bestehende festgelegte Denkschemata aufgebrochen bzw. 
"ver-lernt", verfolgt man dieses Umlernen und Neudenken von Althergebrachtem regel­
recht als Konzept, so kann ein neuer Raum von geistiger Unabhängigkeit entstehen, und 
der vormals "Andere" wird zu einer Quelle des Austausches und der Bereicherung. 

558  

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1995-4-550 - am 24.01.2026, 19:21:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1995-4-550
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

