AUS POLITIK UND WISSENSCHAFT

Weder Modernismus noch Fundamentalismus
Karl-Jaspers-Vorlesungen zu Fragen der Zeit an der
Universitdt Oldenburg vom 9.11. bis 19.11.1994

Von Ursula Giinther

Die Karl-Jaspers-Vorlesungen zu Fragen der Zeit wurden 1990 vom Oldenburger Philoso-
phieprofessor Prinz Rudolf zu Lippe initiiert, um ein hochschuliibergreifendes Forum fiir
einen interkulturellen Dialog zu schaffen. In der Auseinandersetzung mit hierzulande
wenig beachteten Stimmen der "Anderen" — neben kritischen Stimmen aus den eigenen
Reihen — soll der Blick auf allzu géngige Denk- und Lebensmuster geschirft und neue
Perspektiven und Impulse fiir Antworten auf drangende Fragen eroffnet werden, um einen
Weg fiir eine gemeinsam zu gestaltende Zukunft zu ebnen. Bedauerlicherweise hat die
Stiftung Niedersachsen die finanzielle Forderung Ende des Wintersemesters 1994/95 ein-
gestellt, weshalb die Karl-Jaspers-Vorlesungen nicht fortgesetzt werden konnen.

Mit dem Thema "Weder Modernismus noch Fundamentalismus" war Mohammed Arkoun1
vom 9.11. bis zum 19.11.1994 an der Universitdt Oldenburg mit einer Vorlesungsreihe zu
Gast. Im Anschlufl daran fand ein dreitdgiges Colloquium statt, dessen Gisteliste sich
durch eine bunte Mischung von Disziplinen und Arbeitsbereichen auszeichnete.

Mohammed Arkoun, Berber, 1928 in Taourit-Mimoun in der Groflen Kabylei Algeriens
geboren, inzwischen emeritierter Professor fiir islamische Ideengeschichte an der Neuen
Sorbonne (Paris III), ist einer der bedeutendsten modernen nordafrikanischen Kritiker der
arabisch-muslimischen Welt. Er ist einerseits der westlichen, d.h. besonders der franzosi-
schen Geistestradition verpflichtet, andererseits in der arabischen Ideengeschichte verwur-
zelt. Er setzt sich sowohl mit der islamischen als auch der westlichen Vernunft kritisch
auseinander und sucht nach neuen Wegen der Begegnung und Anndherung der beiden
Kulturkreise.

Mohammed Arkoun hat u.a. folgende Monographien zum Thema veroffentlicht: Essais sur la
pensée islamique, Paris, 1973 (4. Aufl.); Lectures du Coran, Paris, 1982; Pour une critique de la
raison islamique, Paris, 1984; Ouvertures sur I'Islam, Paris, 1989; Rethinking Islam: Common
Questions, Uncommon Answers, Boulder u.a., 1994.

550

24.01.2026, 18:21:04.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1995-4-550
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Islam gegen den Westen — der Westen gegen den Islam

Bereits der Titel der Vorlesungsreihe gibt Aufschlufl iiber Arkouns Ansatz. Er ist bemiiht,
die sowohl im Westen als auch im Nahen Osten weithin verbreiteten polaren Denk-
schemata "Fundamentalismus vs aufgeklarte Moderne" oder "Islam vs Westen" als Kon-
strukt zu entlarven und eine alternative Herangehensweise zu entwickeln. Die verhidrteten
Fronten der dualistischen Polemik der Abgrenzung bricht er auf, indem er ein positives,
d.h. integratives Modell entwickelt, mit dem der Islam als religioses und kulturelles Phi-
nomen in den historischen Raum einer gemeinsamen Mittelmeerkultur eingebettet werden
kann. Diese Einbettung wertet er als eine der dringendsten Herausforderungen unserer Zeit.
Denn die beiden am stdrksten verbreiteten Sichtweisen auf den Islam, d.h. die westliche
Position, die den Islam gern als isoliertes Phdnomen darstellt und ihm die alleinige Ver-
antwortung fur die gegenwirtige Situation im Nahen und Mittleren Osten anlastet und die
dazu kontrire Argumentation orthodoxer und fundamentalistischer Kreise der arabisch-
muslimischen Welt, die dem Westen die alleinige Schuld fur die Misere in den eigenen
Landern zuschreibt, haben dieselbe Tendenz: Sie "ghettoisieren" den jeweiligen Gegen-
spieler als das "Andere", Fremde, das — vermeintlich — keine Beziige zu Europa oder dem
Westen bzw. der arabischen Welt aufweist. Solche Haltungen verhérten die bestehenden
Fronten und verhindern jede konstruktive Auseinandersetzung.

Arkouns Kritik zeigt sich an zwei Beispielen: Er prisentiert eine verdnderte Sichtweise des
Islam und der arabisch-muslimischen Welt, dariiber hinaus verkniipft er diese mit einer
Kritik am Westen und dessen Umgang mit dem Islam. Dieses westliche Islambild kann
zundchst anhand der Presse nachgezeichnet werden. Die journalistische Berichterstattung
ist vorwiegend in einer ereignisbezogenen Sichtweise gehalten, die selten eine historische
Einbettung der Geschehnisse vornimmt und kaum oder keine Beziige zur jiingeren oder
dlteren Vergangenheit herstellt. Die Folge einer solchen Herangehensweise ist eine enge
und verkiirzte Perspektive, in der der Islam als der einzige Faktor gilt, anhand dessen die
Gesellschaften des Nahen und Mittleren Ostens hinreichend beschrieben werden kénnen.
Das aber reduziert ihn auf das rein Religiose; historische, kulturelle und politische Aspekte
kommen nicht zum Tragen. Im Gegenteil: Dies ndhrt die Illusion, es gébe eine Erklarung
fir die aktuelle spannungsgeladene Situation im Nahen und Mittleren Osten: nadmlich
bestimmte als typisch islamisch geltende Phianomene. Und genau das schiirt die allgemei-
nen Feindbildtendenzen und damit auch die Angst des Westens vor dem Islam und der
— vermeintlich — gesellschaftspolitischen Sprengkraft dieser Religion. Solange jedoch der
Islam als Bedrohung wahrgenommen und dargestellt wird, wird sich auch der Umgang und
die Auseinandersetzung mit ihm auf den Wunsch nach Kontrolle und gleichzeitig nach
Abschottung beschrénken.

551

24.01.2026, 18:21:04.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1995-4-550
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Islam und Moderne: ewiger Widerspruch oder konstruiertes Gegensatzpaar?

Die Modeme zéhlt gemeinhin zu den Errungenschaften des Westens, sie steht fiir den
Siegeszug der aufgeklarten Vernunft nach einem langen Kampf um ihre Autonomie in der
Auseinandersetzung mit Kirche und Religion. Dies gipfelt im modernen sékularen Staat.
Sékularismus verdriangte die Religion in die Privatsphére. Dabei bedienen sich die Verfech-
ter des Sdkularismus erkenntnistheoretischer Methoden und beziehen sich auf eine Ratio-
nalitét, die sich nicht mehr — wie es fuir die religiose Vernunft der Fall war und ist — auf
eine mythische Beziehung zu einer Wahrheit stiitzt, die seit Beginn des Prophetentums
geoffenbart wurde, sondern die auf dem Fundament der historischen Kritik ruht.

Es ist aufféllig, daB historische Analysen der Moderne die arabischen Phasen einer kriti-
schen islamischen Vernunft nicht beriicksichtigen, obwohl es solche gegeben hat, sondern
die Unvereinbarkeit von Islam und Moderne hervorheben, die Unvereinbarkeit dieser
Religion mit einer sdkularen Staatsform. Auch in diesem Bereich wird die bereits angedeu-
tete Polaritit sichtbar. Auf einer solchen Argumentationsebene scheinen sich Moderne und
Religion bzw. Islam gegenseitig auszuschlieBen. Nur ein theoretischer Rahmen, in den sich
beide einbetten lassen, kann aus dieser vermeintlichen Aporie herausfiihren, kann die Frage
losen, ob diese Unvereinbarkeit eventuell auch ein reines, bestimmten Zwecken dienliches
Konstrukt sein konnte. Erst ein Rahmen schafft eine Meta-Ebene, die, indem sie die
herkémmlichen Festschreibungen, wie z.B. die Unvereinbarkeit von Islam und Modeme,
transparenter erscheinen ldaft, deren Bannwirkung auch aufzuheben vermag. Dies kénnte
mit Hilfe einer Theorie von Religion als notwendiger Dimension menschlichen Lebens und
menschlicher Geschichte geschehen. Fiir Arkoun und seine GespriachspartnerInnen
erscheint es erforderlich, da auch die Moderne einer kritischen Betrachtung unterzogen
und jede Kritik an religioser Vernunft immer Hand in Hand mit einer Kritik an der Ver-
nunft im allgemeinen gehen muf, gerade weil ihr als wesentliches Erkenntnisinstrumenta-
rium moderner Wissenschaftlichkeit nahezu unantastbarer Charakter zugeschrieben wird.

Islamwissenschaft als Textwissenschaft

An der wissenschaftlichen Auseinandersetzung mit dem Islam moniert Arkoun — ohne
jedoch ihre Dienste schmilern zu wollen —, daB sie in erster Linie auf philologisch-herme-
neutischer Ebene stattfindet: Die Islamwissenschaft — besonders die deutsche — versteht
sich tiberwiegend als Textwissenschaft, richtet also ihr Augenmerk vornehmlich auf die
Authentizitit von Texten. Auch hier wird der Islam auf einen Aspekt reduziert bzw. einsei-
tig dargestellt, wenn die als authentisch ausgewiesenen Texte als Erkldrungshilfen fiir die
arabisch-muslimische Identitdt angefiihrt werden. Dynamische Aspekte finden wenig oder
kaum Beachtung bei solchen textorientierten Uberlegungen, weil das zugrunde gelegte
dlteste Material per se statisch betrachtet wird und keinen Verdnderungen mehr unterliegen

552

24.01.2026, 18:21:04. -@



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1995-4-550
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kann. Das Alte, dessen Authentizitidt als bewiesen gilt, wird so ehrfiirchtig behandelt, da3
kaum Raum fur neue, verdnderte Sichtweisen oder Interpretationen besteht, die Tendenz,
nicht daran zu rithren, tiberwiegt. Doch kaschiert diese Ehrfurcht nicht auch die Furcht,
neue Wege des Umgangs mit alten Quellen zu beschreiben? So wird kulturelle Identitét in
erster Linie auf der Basis schriftlicher AuBerungen definiert und dargestellt. Diese Heran-
gehensweise ist ausschnitthaft und vermittelt den Eindruck, ein Teil stehe stellvertretend
fur das Ganze, und zwar erstens im Hinblick auf die ausgewerteten Texte, die sich in der
Regel auf die Bereiche Recht und Hochreligion beschranken, und zweitens im Hinblick auf
den untersuchten Zeitraum, der sich vor allem auf die als grundlegend erachteten Texte des
7. bis 13. Jahrhunderts belduft — die von muslimischen Forschern in genau demselben
Mafe als verbindlich betrachtet werden.

Die muslimische Islamforschung 148t sich in zwei Gruppen einteilen: erstens die der west-
lich ausgebildeten Historiker, die den Islam mit aus dem Westen iibernommenen Methoden
untersuchen und deshalb mit den sogenannten "Orientalisten" verglichen werden kénnen.
Sie haben dhnliche oder gar dieselben Forschungsziele. Zweitens die der muslimischen
Rechtsgelehrten, der ‘ulama’, die den Islam mit dem Anliegen, den Glauben zu représentie-
ren und zu stirken, auf orthodoxe Art darstellen. Auch hier findet auf der Basis der heili-
gen Schriften eine einseitige Auseinandersetzung statt, weil der Islam mit diesen gleich-
gesetzt wird. Das ist insofern fragwiirdig, als in vielen Einparteienstaaten des Nahen Ostens
der Islam als Legitimationsgrundlage dient und damit der von den “ulama’ gefiihrte 6ffent-
liche Diskurs staatlicher Kontrolle, oftmals sogar der Zensur, d.h. weiteren Einschrankun-
gen der Perspektive unterliegt. Hier wird Religion als die Basis nationaler Identitét instru-
mentalisiert, um der Herausforderung und dem hegemonialen Druck des Westens zu
begegnen, die als duflerst bedrohlich wahrgenommen werden.

Arkouns Entwurf einer Kulturwissenschaft des Mittelmeerraumes

Wie kann nun eine verdnderte Herangehensweise an den Islam aussehen? Arkoun erweitert
den Rahmen, indem er neben der religiosen die kulturellen, historisch-anthropologischen
Dimensionen deutlich macht und postuliert, da3 der Islam als geopolitische Kraft, als ein
historischer Raum, der aus vielen Kulturen, Traditionen und Denkweisen besteht und in
seiner Vielschichtigkeit von Marokko bis Indonesien reicht, beschrieben werden sollte. Vor
allem eine vergleichende Studie mit der judischen und christlichen Tradition, deren
gemeinsame Wiege im Kulturraum des Mittelmeerbeckens liegt, kann deutlich machen,
daB die islamische Tradition nicht etwa ein isoliertes Phinomen, sondern in eben diese
Mittelmeertradition eingebunden ist. Es wire darum korrekt, nicht mehr nur von einer
judisch-christlichen Tradition zu sprechen und den Islam auf einen Sonderstatus zu
verbannen, sondern diesen Begriff auf jiidisch-christlich-islamische Tradition zu erweitern.
Dabei handelt es sich jedoch keinesfalls um einen blofen Vergleich der Religionen oder

553

24.01.2026, 18:21:04. -@



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1995-4-550
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eine geopolitische Analyse, die Prioritdt liegt vielmehr auf der Komponente von Raum als
Kulturraum. Dieser wird aus alten Quellen und mythisch-mythologischen Vorstellungs-
welten, dem "imaginaire", gespeist. Hier liegt einer der Schliissel zu den gemeinsamen, im
Mittelmeerraum beheimateten Wurzeln der drei grofBen monotheistischen Religionen.
Einsicht in diese Quellen bietet die Beschéftigung mit dem Bereich der miindlichen Tradi-
tion, der Welt der Bilder und Symbole. Da bislang tiberwiegend theologische Konzepte
zum Gegenstand der Betrachtung gewiéhlt wurden, konnte diesem Bereich nicht die ange-
messene Aufmerksamkeit zuteil werden. Auch hier setzt Arkoun einen neuen Akzent: Er
deckt die in Wissenschaftskreisen vielfach zu beobachtende Uberbewertung der Schrift-
kultur im Vergleich zur miindlichen Tradition auf. Indem er dieses fehlende Element
seinen Betrachtungen tiber Kultur hinzufiigt, tritt sogleich der Mangel und die Einseitigkeit
des herkommlichen Konzeptes von Kultur zutage, das sich bei der Beschreibung einer
Gesellschaft lediglich auf schriftliche AuBerungen und Leistungen bezieht. So wird z.B.
miindliche Tradition mit dem Begriff "Volkskultur" abgewertet und in die populistische
Ecke gedrangt — und dies, obwohl die "Betroffenen", wenn es um ihre Selbstdarstellung
geht, den Begriff "Kultur" und nicht etwa "Volkskultur" wahlen. Arkoun erweitert das
Konzept von Kultur, indem er die ins Abseits gedrangte miindliche Tradition als wesentli-
ches gruppen- und identitédtsbildendes Element beriicksichtigt.

Das Wechselspiel der Kriifte in einer Gesellschaft

Arkoun bedient sich der intellektuellen Errungenschaften der westlichen Moderme und
Ideengeschichte, wie z.B. der historischen Kulturanthropologie als methodische Grundlage
fiir die Analyse der unterschiedlich wirksamen Krifte und Strukturen innerhalb von Gesell-
schaftssystemen. Das folgende Modell bezieht sich allerdings nur auf monotheistische
Gesellschaften und auf solche, die sich an der Schwelle zum Monotheismus befinden. Es
ist z.B. nicht ohne weiteres auf die griechische oder romische Kultur iibertragbar. Verlaft
man die Ebene des Religiosen und begibt sich auf die Ebene der sogenannten Ideologien,
gilt es auBerdem fiir Systeme, deren immanente Wahrheit sich ausschlieflich auf eine
schriftliche Referenz bezieht.

Staatsbildung <  Schriftkultur <&  Wissenskultur &  Orthodoxie

g ¢ 13 g
segmentierte <  miindliche & Volkskultur &  Heterodoxie
Gesellschaft Tradition

Das Schaubild zeigt, daB sich die Entwicklung zu einer Nation oder einem Staat durch
solidarische Zusammenarbeit der Krifte der oberen Horizontalen und gegen den Wider-

554

24.01.2026, 18:21:04.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1995-4-550
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stand der unteren vollzieht. Staatliche Macht stiitzt sich auf eine einheitliche und damit
auch Einheit stiftende Schriftkultur, die durch die Trager der Wissenskultur fixiert und
legitimiert wird. Dadurch bildet sich eine Form von Orthodoxie heraus, die ganz im Dienst
der Sicherung und Erhaltung der Macht steht. Eine solche festigt sich jedoch nicht nur auf
religioser Ebene, sondern auch in anderen Bereichen wie z.B. der Sprache, Literatur oder
Historiographie. Die religiose Orthodoxie nimmt deshalb einen besonders wichtigen Raum
ein, weil Religion auf einer einzigen und ausschlieBlichen Definition von Wahrheit basiert,
die durch Offenbarung Gottes an einen Propheten zu den Menschen gelangte. Jedes abwei-
chende Modell der Wahrheitsfindung oder Sinngebung mufl dann zwangsldufig als hetero-
dox verdammt werden. Das geschieht, indem die Krifte, die in der segmentierten und
zugleich heterogenen Gesellschaft wirken, wie es die untere Horizontale des Schaubilds
beschreibt, bekdmpft bzw. ins Abseits gedrdngt werden. Die meisten wissenschaftlichen
wie journalistischen Gesellschaftsanalysen halten und hielten lediglich die Faktoren der
oberen Horizontalen hinsichtlich ihrer gesellschaftsstrukturierenden Bedeutung fur rele-
vant. Die Folgen einer solchen Perspektive werden in der Beziehung des Westens zur
arabisch-muslimischen Welt deutlich, die als eine Beziehung der Abgrenzung beschrieben
werden kann. Werden jedoch die Faktoren der unteren Horizontalen beriicksichtigt sowie
die Spannungsfelder, die sich aus der Konfrontation der beiden Ebenen ergeben, erweitert
sich die Perspektive, vor allem bei einem Vergleich verschiedener Gesellschaften oder
anderer Systeme im weiteren Sinne, egal ob ideologischer oder religioser Natur. Dem
immer noch vorherrschenden ethnozentrischen Blickwinkel der westlichen Forschung, aus
dem heraus der "Andere" immer als vollig abseits und verschieden erschien, weil die
trennenden Unterschiede betont wurden, kénnen nun verbindende Gemeinsamkeiten zur
Seite gestellt werden. Das Schaubild spiegelt demnach auch den von Arkoun beobachteten
Konflikt zwischen einer wissenschaftlichen Auseinandersetzung mit dem Islam wider, in
der dessen schriftlichen Zeugnisse als die einzig relevanten AuBerungen gelten und somit
auch als einzige Referenz fungieren.

Religion und Glaube

Sinn und Zweck einer Religion liegen u.a. in der Moglichkeit, den Menschen eine Erfah-
rung des Gottlichen, des Absoluten und Transzendenten anzubieten und diese Erfahrung
auch zu benennen. Gerade die Namensgebung religioser Erfahrung erweist sich jedoch als
problematisch, weil die einer Benennung innewohnende Festlegung zu einer Spaltung in
orthodox und heterodox (vgl. auch das Schaubild) fiihrt, und zwar sowohl im interreligi-
sen Bereich als auch innerhalb ein- und derselben Religion. Mit der Festlegung auf einen
Text, der als authentisches und geschlossenes, d.h. nicht mehr verdnderbares Corpus gilt,
ist auch eine inhaltliche, interpretatorische Festlegung verbunden, die durch die sogenann-
ten "Verwalter des Heiligen" garantiert wird. Dieses Phinomen 148t sich bei allen drei
monotheistischen Religionen beobachten.

555

24.01.2026, 18:21:04.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1995-4-550
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sobald nun Religion zum wissenschaftlichen Untersuchungsgegenstand wird, entsteht das
Dilemma der Polaritdt zwischen Wissenschaft und Theologie. Glaube wird zu einem
epistemologischen Hindernis in der Forschung, weil gerade Glaubensfragen héufig
Gegenstand der Untersuchung sind. Die westliche und muslimische Islamforschung bewegt
sich bislang jedoch noch in einem Spannungsfeld, das sich einerseits durch eine festgelegte
eschatologische Sichtweise (seitens vieler muslimischer Forscher) und andererseits durch
eine festgelegte rationalistische Sichtweise (seitens der westlich-europdischen Forscher)
charakterisieren 14Bt. Daraus entsteht zwangsldufig eine Polaritit zwische Glaube und
historischem Kontext, die einen fruchtbaren Austausch nahezu unmdéglich macht, weil
gegenseitige Vorwiirfe die Diskussion beherrschen und inhaltliche Auseinandersetzungen
erschweren. So erhebt der Westen Bedenken hinsichtlich der Historizitit muslimischer
Forschung, die muslimische Seite duflert Vorbehalte, ein Nicht-Muslim konne schwer das
rechte Verstindnis fur den Islam aufbringen. Beide dridngen den jeweils anderen — um in
der Begrifflichkeit des Schaubildes zu bleiben — in die von der Orthodoxie abweichende
Heterodoxie ab. Dabei wird seitens der traditionellen Forschung, im Westen wie im Nahen
Osten, nicht beriicksichtigt, daB Glaube eine Suche ist, ein psychisches und soziales Pha-
nomen, ein Konstrukt in der Geschichte, das iiber die Geschichte hinaus, auf Transzenden-
tes zielt und dem somit selbst weder eine historische Zeit noch ein historischer Raum zu
eigen ist. Gerade im mythisch-religiosen Denken erfahren Zeit und Raum eine andere
Wertigkeit als im historischen Denken. Der sich an einem Geschichtsverstidndnis von zeit-
licher Linearitit orientierende Historiker findet schwerlich Zugang zu mythisch-religiésen
Bereichen, weil dort eher eine Art Zeitlosigkeit herrscht oder anders gesagt, die Qualitit
der Zeit eine andere ist. Umgekehrt bestehen fir den sich im rein Mythisch-Religiosen
bewegenden Glaubigen dhnliche Schwierigkeiten, die rationale Position der Historiker zu
akzeptieren. Solche Sichtweisen sind miteinander nicht kompatibel. Um weitere Mif3ver-
standnisse und fruchtlose Diskussionen zu vermeiden, erscheint es Arkoun darum wichtig,
daB sich das Augenmerk des Forschers — unabhingig von seiner religissen Uberzeugung —
auf den jeweiligen Diskurs richtet, auf die diesem eigene Symbolik und Metaphorik. Denn
solange die Erklarungsmuster fiir das Phanomen und die Bedeutung von Glauben in Prin-
zipien des Glaubens selbst bestehen, kann sich die Diskussion immer nur innerhalb des
Horizontes des entsprechenden Glaubens bewegen, gerade weil die Natur eines jeden
Glaubens ein Moment der AusschlieBlichkeit birgt. Eine diskursorientierte Betrachtungs-
und Herangehensweise schafft eine Meta-Ebene, die einen Dialog mit anderen religiosen
Diskursen erlaubt, ohne gleich die Identitdt des Gegeniibers in Frage zu stellen. Zusam-
menhidnge und strukturelle Gemeinsamkeiten mit anderen religiosen Diskursen kdnnen
deutlich werden. Auflerdem spiegelt die Diskursanalyse die entsprechende historische
Dialektik wider, ohne jedoch in eine inhaltliche Bewertung zu miinden.

Die Meta-Ebene einer diskursorientierten Betrachtung religioser Phinomene, die auch

anthropologische Gegebenheiten beriicksichtigt, bietet eine Losung aus dem Dilemma
Wissenschaft vs Theologie bzw. Glaube vs Vernunft. Der Argumentationsrahmen ist weiter

556

24.01.2026, 18:21:04.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1995-4-550
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gesteckt, die Position des Forschenden, sei er nun Theologe mit einem entsprechenden
Bekenntnis oder ein rationalistisch orientierter Wissenschaftler, ist nicht mehr von Belang.

Integration und Desintegration

Der Umgang mit Glauben bzw. mit dem Islam sowie seine Prdsentation im 6ffentlichen
Diskurs wurde nicht nur in den Vorlesungen thematisiert, sondern zog sich auch wie ein
Leitmotiv mit unterschiedlichen Variationen durch die Diskussion des dreitégigen Collo-
quiums. Gerade die stdndig wachsende Zahl von Muslimen in Europa wird zusehends als
gesellschaftspolitische Herausforderung bewertet. Europa sieht sich dadurch unmittelbar
mit dem "Anderen" konfrontiert, ein Eindruck, der sich aufgrund der tendenzidsen
Medienpolitik bis hin zu einer ideologischen Konfrontation verstirkt. Dies 148t die Frage
nach einer politischen Vision, den anderen Teil Europas, d.h. den Siiden und Siid-Osten
des Mittelmeerraumes, zu integrieren, immer dringlicher erscheinen. Fiihrt indes die prak-
tische kulturelle Integration von Gruppen in einer Gesellschaft mit anderen religiésen und
kulturellen Gepflogenheiten nicht zu einem Verlust der Religion und damit auch zur Auf-
gabe der kulturellen Wurzeln der zu Integrierenden? Birgt die Problematik der Integration
nicht auch die Gefahr von Desintegration? Wie kann mit solchen, auf beiden Seiten beste-
henden Befiirchtungen angemessen umgegangen werden? Sind kulturelle Eigenstindigkeit
und Integration tatsdchlich nicht miteinander zu vereinbarende Gegensidtze oder gibt es
Wege, die aus dieser Polaritit herausfiihren?

An dieser Stelle sind die Intellektuellen gefordert, vor allem als Lehrende und Forschende,
als Hiiter von nicht allgemein zuginglichem Wissen, als Katalysatoren fiir einen kulturellen
Austausch. Arkoun moéchte den akademischen Diskurs erweitert sehen, es gilt, neue Orte
und Institutionen zu griinden, neue Foren der Auseinandersetzung und des Austausches zu
schaffen, eine humanistische Vision des Miteinander zu entwickeln. Als erster Meilenstein
konnte ein in jeder Hinsicht unabhéngiges Zentrum fiir Islamstudien fungieren. Arkoun ist
in seiner Forderung nach Integration jedoch noch radikaler: Er geht soweit, daB3 er diese
langfristig auch auf akademischer Ebene verwirklicht sehen will. Das bedeutet in letzter
Konsequenz, auf lange Sicht die orientalistischen Fakultdten zu schliefen und islamwissen-
schaftliche Inhalte in die entsprechenden Fakultiten zu integrieren. Dann wire z.B.
muslimische Geschichte eine Abteilung der Historiker, islamische Philosophie eine der
Philosophen, islamische Theologie eine der Theologen etc., was dem Schattendasein der
Islamwissenschaft ein Ende setzen und das Wissen um die muslimische Kultur in allen
Facetten in die hiesige Wissenschaftslandschaft einbetten wiirde. Ein solcher Wandel im
Geist 16st sich von der Idee der ideologischen Konfrontation und macht den Weg frei fur
ein solidarisches "Wir". Dann bleibt die Geschichte der Muslime nicht mehr die der
"Anderen", sondern wird zum Teil unserer eigenen, und zwar einerseits im Hinblick auf ein
gemeinsames und verbindendes Mittelmeererbe, andererseits als teilnehmendes und

557

24.01.2026, 18:21:04.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1995-4-550
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verstdndnisvolles Wissen um die Hintergriinde unserer "Nachbarn". Ein Weg, den die
menschliche Existenz bereits auf vielen Ebenen beschreitet und der sich mit dem Begriff
allgemeiner Globalisierung umschreiben laft.

Eng verkniipft mit dieser Tendenz der Globalisierung sind die Phanomene des Exils sowie
der Migration im allgemeinen, die vermutlich noch an Bedeutung gewinnen und die
Dringlichkeit eines Miteinander der Kulturen verschiarfen werden. Die Flucht vieler krea-
tiver Geister eines Landes auf der Suche nach einem anderen, freieren Forum fiir ihre Ideen
oder Aktivititen, gepaart mit dem Willen zur Rickkehr, all dies sind grundlegende
Komponenten des Begriffs "Exil". Der Immigration hingegen liegen iiberwiegend wirt-
schaftliche Motive zugrunde, eine Riickkehr ist ebensowenig notwendigerweise impliziert
wie die Suche nach einem Forum der Auseinandersetzung. Inwiefern Exil — aber auch
Immigration — nun zur personlichen Isolation fithren muf}, wird immer auch davon abhén-
gen, ob bereits ein entsprechender und vertrauter Kontext im Gastland besteht oder im
Entstehen begriffen ist. Solange ein Meta-BewuBtsein, eine Idealvorstellung, ja vielleicht
sogar eine Utopie vom Geist der Heimat auch im Gastland Raum finden kann, solange ist
Exil, Migration, nicht unbedingt mit der Aufgabe der eigenen Kultur und einer volligen
Assimilation verbunden. Dies war z.B. in Mexiko wéhrend des spanischen Biirgerkrieges
der Fall: Die spanischen Exilanten fanden ihren Kontext wieder, konnten Wurzeln schla-
gen, auch wenn die geographischen Gegebenheiten andere waren. Sie waren keine dester-
rados, sondern transterrados, was, soll das Bild der Erde tibertragen werden, am ehesten
mit Entwurzelte bzw. Verpflanzte wiedergegeben werden kann. Exil als wesentliches
Paradigma fuir den muslimischen Kontext (Higra) wird auch zum Symbol fiir die Trennung
des Mittelmeerraumes in einen jiidisch-christlichen und einen islamischen Kulturkreis. Der
Islam wurde sozusagen nach einem Schisma ins Exil verbannt; allmahlich jedoch beginnt
eine Wiederanndherung, die notwendige Voraussetzung fiir eine Riickkehr und damit auch
fur die Wiederherstellung eines ganzheitlichen Zustandes, eines geeinten Mittelmeerrau-
mes, in dem die Spaltung iiberwunden und aufgehoben ist. Werden die vorherrschenden
Definitionen, Paradigmen und bestehende festgelegte Denkschemata aufgebrochen bzw.
"ver-lernt", verfolgt man dieses Umlernen und Neudenken von Althergebrachtem regel-
recht als Konzept, so kann ein neuer Raum von geistiger Unabhéngigkeit entstehen, und
der vormals "Andere" wird zu einer Quelle des Austausches und der Bereicherung.

558

24.01.2026, 18:21:04.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1995-4-550
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

