
4. Kapitel:
Fichtes Theorie des Selbstbewußtseins
(des wissenden Wissens)
als Beispiel für Selbstproduktion

1. Fichtes Selbstbewußtseinsanalyse als Weiterentwicklung der
Kantischen Theorie

Fichte ist zweifellos einer der bedeutendsten, wenngleich herme­
tischsten Analytiker des Selbstbewußtseins. Wiewohl er sich selbst 
zunächst als Kantianer versteht, als bloßer Explikator von Kant an­
geregter Gedankengange, wird er stets im Laufe seiner philosophi­
schen Entwicklung aufgrund immer tiefer dringender Einsichten in 
die Schwierigkeiten, Inkonzinnitaten und Widersprüche der Kanti­
schen Interpretation zu einem Hinausgang über Kant getrieben, der 
ihn schließlich zu einer Konzeption veranlaßt, die nur noch als Ge­
genmodell aufgefaßt werden kann.

Weder vor noch nach Fichte hat die Reflexion auf das Selbstbe­
wußtsein jemals das Niveau erreicht, das sie bei Fichte innehat. 
Kant benutzt zwar das Selbstbewußtsein als höchstes Prinzip seiner 
Philosophie, analysiert es aber nicht im eigentlichen Sinne und 
schon gar nicht unabhängig von seiner Funktion zur Begründung 
von Objekt- und Welterkenntnis. Da sich Kants Philosophie primär 
als Erkenntnistheorie, nicht als Bewußtseinstheorie versteht und es 
ihr vorzUglich um die Objektkonstitution geht, nicht um den singu­
lären und signifikanten Status des Selbstbewußtseins, ergibt sich für 
sie auch nicht die Notwendigkeit einer Analyse des Selbstbewußt­
seins unabhängig von seiner Leistung fUr die Errichtung des Lehr­
gebäudes.

Und nach Fichte, schon bei Hegel, sinkt der Theoriestand wieder 
ab, da Hegel kritiklos an das Kantische Reflexionsmodell an­
schließt. Selbstbewußtsein, wie es in der Wissenschaft der Logik be­
schrieben wird, ist das Zu-sich-Kommen eines, das an sich schon 
Selbstbeziehung oder, in hegelscher Terminologie, Gleichheit mit 
sich ist. Die Wissenschaft der Logik ist folglich nichts anderes als 
der Prozeß der Explikation eines an sich schon Bestehenden. Selbst 
wenn man konzediert, daß Hegel gewisse Aspekte der Kantischen

202

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202 - am 21.01.2026, 00:47:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theorie in fruchtbarer Weise weiterentwickelt, so etwa das von 
Kant nur aufgeworfene, aber nicht gelöste Problem des Verhältnis­
ses von allgemeinem und individuellem Ich, von Ichheit, worin alle 
Ich-Subjekte als ihrer gemeinsamen Natur ubereinstimmen, und je­
weiligem empirischem, individuellem Ich - wofür Hegel eine logi­
sche Konstruktion anbietet, nach der der Gedanke von der Einheit 
des Ich aufgrund einer Selbstspaltung sowohl das allgemeine Ich 
wie die einzelnen Iche umfaßt -, so hat er doch zeitlebens an dem 
traditionellen Reflexionsmodell festgehalten und damit dafiir ge­
sorgt, daß der gesamte Hegelianismus in dieser Hinsicht unselb- 
standig und unproduktiv bleibt.

Auch der Nachidealismus hat es in der Analyse des Selbstbe­
wußtseins nicht uber den von Fichte erreichten Stand hinausge­
bracht. In den nachidealistischen Philosophien wird das Selbstbe­
wußtsein als absolute Evidenz, als die es bisher in Anspruch 
genommen wurde, in Frage gestellt und damit auch seine Begrün­
dungsfunktion für die Philosophie. Konkretere Prinzipien wie Le­
ben in der Lebensphilosophie, Existenz im Existenzialismus treten 
an seine Stelle. Gleichwohl werden seine Strukturen auch weiterhin 
benutzt, nur daß sie in anderem Gewande begegnen. Heideggers 
Analyse des Daseins in Sein und Zeit ist nichts anderes als eine 
temporale Interpretation der dem Selbstbewußtsein immanenten 
Reflexionsstruktur. Dasein wird von ihm verstanden aus einem Vor­
entwurf in die Zukunft und einem Zurückkommen von dieser auf 
die geschichtlich bedingte Gegenwart. Damit ist zwar das Wissens­
moment eliminiert, nicht aber die Struktur der Selbstbeziehung, die 
hier in das Projekt eines Lebensentwurfes integriert ist. Und auch 
Husserls Analysen des Selbstbewußtseins, so fruchtbar sie im ein­
zelnen sein mögen, so sehr sie zur terminologischen und sachlichen 
Differenzierung beitragen, gehen in entscheidenden Punkten nicht 
über das traditionelle Reflexionsmodell hinaus.

Fichtes geschichtliche Leistung muß darin gesehen werden, daß 
er erstmals in der Neuzeit das Selbstbewußtsein als solches thema­
tisiert und zum Gegenstand der Forschung erhoben hat. Sein ge­
samtes philosophisches Werk, das als Wissenschaftslehre bekannt 
ist, dient der Analyse der einzigartigen Struktur des Selbstbewußt­
seins.

Innerhalb der Fichteschen Wissenschaftslehre findet sich eine 
Reihe von Formeln und formelhaften Wendungen, die unterschied­
liche Stufen der Einsicht auf dem Wege des Eindringens in die 
Struktur des Selbstbewußtseins bezeichnen. Dieter Henrich hat in

203

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202 - am 21.01.2026, 00:47:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seinem Aufsatz Fichtes ursprüngliche Einsicht1 drei solcher Formeln 
herausgestellt und sie als Stadien einer Entwicklung interpretiert, 
deren jede die ihr vorhergehende kritisiert und revidiert und damit 
einen neuen, höheren Reflexionsstand erreicht. Die von ihm her­
ausgestellten Formeln lauten: erstens „Das Ich setzt schlechthin sich 
selbst“, zweitens „Das Ich setzt sich schlechthin als sich setzend“ 
und drittens „Das Ich ist eine Tätigkeit, der ein Auge eingesetzt 
ist“.1 2 Ebenfalls eine Drei-Stadien-Theorie vertritt Wolfgang danke3 
in seinem Fichte-Buch, wobei er allerdings auf andere Formeln re­
kurriert und folglich auch zu einer anderen Interpretation der Fich- 
teschen Genese gelangt. Unangesehen der Differenzen fallt auf, 
daß die Formeln vom Terminus „setzen“ Gebrauch machen, sowohl 
in aktivischer wie passivischer Form. Da „setzen“ soviel bedeutet 
wie „produzieren“, „hervorbringen“, dokumentiert sich in diesen 
Formeln ein Produktionstheorem, das Fichtes Interpretation des 
Selbstbewußtseins in markanter Weise von der Kants absetzt, die 
als Sich-auf-sich-Beziehen und damit als Reflexionstheorem be­
schrieben wurde. Schon diese erste, ganz oberflächliche Auslegung 
zeigt, daß Selbstbewußtsein von Fichte nicht mehr als Selbstbezie­
hung, sondern als Selbstproduktion verstanden wird, womit seine 
Theorie den Charakter einer Produktionstheorie gewinnt.

Da Fichtes Theorie aus einer Kritik und Abgrenzung von Kants 
Reflexionstheorie erwachsen ist, laßt sich ihr spezifischer Charakter 
nur vor dem Hintergrund dieser und in Absetzung von ihr verste­
hen. Aus diesem Grunde sind zunächst die Eigenheiten und Schwä­
chen des reflexionstheoretischen Modells herauszustellen, um so­
dann Fichtes Neukonzeption zu entwickeln.

2. Das traditionelle reflexionstheoretische Modell des 
Selbstbewußtseins und seine Schwierigkeiten

Selbstbewußtsein in der Form, daß jemand zu sich selbst „ich“ sagt, 
daß er sich ein Ich nennt, von sich als Ich weiß u. a., ist ein uns allen 
bekanntes und vertrautes Phänomen. Es bezeichnet eine Funda­

1 D. Henrich: Fichtes ursprüngliche Einsicht, Frankfurt a. M. 1966, in: Subjektivität und 
Metaphysik, Festschrift für W. Cramer, Frankfurt a. M. 1966, S. 188-232 (selbstandig 
wieder abgedruckt Frankfurt a. M. 1967).
2 A. a. O., S. 16, vgl. zu den einzelnen Formeln S. 17ff., 21 ff., 25 ff.
3 W. Janke: Fichte. Sein und Reflexion - Grundlagen der kritischen Vernunft, Berlin 
1970, S. 416 Anm.

204

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202 - am 21.01.2026, 00:47:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mentalmöglichkeit unserer geistigen Existenz. Wir sind als Wesen 
dadurch ausgezeichnet, daß wir nicht nur ein Objektbewußtsein, 
söndern auch ein Subjektbewußtsein haben, daß wir uns nicht nur 
auf Objekte außerhalb unser beziehen können, söndern auch auf 
uns selbst. Wir haben die Fähigkeit, nicht allein Objekte zu unter­
scheiden, söndern auch uns selbst vön den Objekten und uns söl- 
chergestalt zu ausdrücklicher Bewußtheit zu bringen.

Zustande kömmt die Selbstöbjektivatiön dadurch, daß der 
Mensch, der gewöhnlich mit der Außenwelt befaßt ist, sich vön die­
ser abwendet und sich auf sich selbst könzentriert. Abwendung des 
Ich-Subjekts vön den außeren Objekten bedeutet Selbstzuwen­
dung, sö daß das Subjekt nicht langer mehr mit fremden Gegenstän­
den befaßt ist, söndern mit sich selbst als Gegenstand.

Dieses Reflexiönsmödell ist der Physik, speziell der Optik, ent- 
nömmen. Den physikalischen Sachverhalt der Lichtreflexiön be­
schreiben wir sö, daß der Lichtstrahl vön einer Lichtquelle ausgeht, 
auf eine gegenuberliegende Wand trifft und vön dieser zurnckgebö- 
gen wird, im Extremfall auf sich selbst. Dieses der räumlichen Welt 
entnömmene Mödell ubertragen wir dann auf die Innenwelt des 
Geistes und beschreiben mittels seiner das Selbstbewußtsein. Hier 
ist es nicht mehr der Lichtstrahl, söndern der Intentiönsstrahl, der 
in sich zurnckkehrt. Das Ich begegnet mithin in der Döppelfunktiön 
vön Subjekt und Objekt, vön Wissendem und Gewußtem.

Die Differenz der Relata ist selbstverständlich nicht in lökalem 
Sinne als örtliche Verschiedenheit und Getrenntheit zu verstehen, 
auch nicht in tempöralem Sinne, als öb zuerst ein Ich-Subjekt vör- 
handen sei und erst dann ein Ich-Objekt, und auch nicht als qualita­
tive Differenz, da Subjekt und Objekt identisch sein söllen. Sie be­
sagt lediglich eine pösitiönale öder funktiönale Differenz, die mit 
dem Gedanken einer Interndifferenz des Ich kömpatibel ist. Es ist 
ein und dasselbe Ich, das in der Funktiön des Subjekts wie des Ob­
jekts auftritt und trötz der Dualitat und Differenz seine Einheit und 
Identitat wahrt.

Bei genauerer Überprüfung fuhrt dieses Mödell, söfern es An­
spruch auf Erklärung des Zustandekömmens vön Selbstbewußtsein 
macht, in Apörien. Diese resultieren aus Identifikatiönsschwierig- 
keiten. Die These, daß das Ich trötz seiner Spaltung ein und dassel­
be bleibt und die in ihm auftretende Döppelung seiner Einheit und 
Identitat nichts anhat, ist zunächst eine Behauptung, die es erst zu 
erweisen gilt. Der Versuch ihrer Legitimatiön fuhrt jedöch in ein 
Dilemma; d.h. in eine ausweglöse Situatiön angesichts der mögli­

205

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202 - am 21.01.2026, 00:47:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chen Erklärungen. Die beiden alternativen Erklärungsweisen, die 
hier zur Disposition stehen, sind die Kenntnis des Ich von sich und 
die Nicht-Kenntnis des Ich von sich.

(1) Nimmt man an, daß das Ich noch keine Kenntnis von sich, von 
seiner Einheit aus Subjekt und Objekt habe, sondern diese erst 
durch Reflexion erlangen müsse, so kommt es überhaupt nicht zu 
einer Identifikation. Denn besitzt das Subjekt nur eine Vorstellung 
von sich qua Subjekt, so vermag es, wenn es auf Objekte trifft, nicht 
dasjenige herauszufinden, das ihm selber zugehört. Da es das ihm 
zugehörige Objekt nicht kennt, weiß es weder, wonach es suchen 
soll, welches der Objekte es sich selber zuschreiben soll, noch auch, 
wenn es unter den Objekten zufallig auf das ihm zugehörige stößt, 
daß es dasjenige ist, welches es mit sich identifizieren soll.4 Dieser 
Sachverhalt laßt sich an Beispielen demonstrieren. Man kann sich 
Lebewesen denken, die standig in ihrem eigenen Gesichtskreis le­
ben und dennoch nicht wissen, daß sie dies tun, wie Hummer und 
Langusten, deren Stielaugen standig ihr Umfeld, ihren eigenen Kör­
per eingeschlossen, abtasten, ohne sich desselben als des eigenen 
bewußt zu sein. Zustande einer radikalen Subjekt-Objekt-Spaltung 
sind aus der Psychologie, insbesondere aus schizophrenen Verhal­
tensweisen, oder auch aus der Dichtung bekannt. Auch das geläufi­
ge Phanomen der Zugehörigkeit des eigenen Schattens zum Körper 
ist keineswegs selbstverständlich. Nur demjenigen, der aufgrund 
seiner Körperbewegungen sich diesen Schatten zuzuordnen gelernt 
hat, erscheint die Aufforderung, uber ihn zu springen, absurd, nicht 
demjenigen, der dies noch nicht gelernt hat.

Analoges laßt sich vom Selbstbewußtsein gemaß dem Refle­
xionsmodell sagen. Bringt das Subjekt noch kein Wissen seiner Zu­
gehörigkeit zum Objekt mit, so vermag es dieses durch bloße Ruck­
wendung auf sich auch nicht zu erlangen, da das ihm begegnende 
Objekt ein fremdes sein könnte, nicht das eigene; und fur den Fall, 
daß es tatsächlich das eigene ist, wird es als solches durch bloßes 
Auftreffen nicht erkannt. Soll die Identifikationsleistung erbracht 
werden, dann ist ein vorgangiges Wissen um die Subjekt-Objekt-

4 Mutatis mutandis begegnet diese Argumentation schon in Platons Menon 80df. 
Dort wird der eristische Satz erörtert, daß Lernen, d.h. Suchen, unmöglich sei. Denn 
weiß man bereits, so braucht man nicht zu lernen, weiß man aber noch nicht, so kann 
man das Nicht-Gewußte auch nicht lernen, da man gar nicht weiß, wonach man suchen 
soll, und gesetzt den Fall, man trafe zufallig auf das Gesuchte, so könnte man es doch 
mangels eines Wissens von ihm gar nicht als solches identifizieren.

206

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202 - am 21.01.2026, 00:47:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einheit unerläßliche Voraussetzung, und dies zwingt zur Gegen­
these einer vorgängigen Kenntnis des Ich von sich.

(2) Die Schwierigkeit dieser Version ist eine andere als im vor­
hergehenden Fall: nicht die Unmöglichkeit des Zustandebringens 
der Identifikation, sondern deren Redundanz. Wird ein Wissen 
von der Subjekt-Objekt-Einheit bereits mitgebracht, so stellt die 
Identifikation des Subjekts mit dem Objekt kein Problem dar, doch 
wird dann das Reflexionsmodell, das gerade durch Ruckwendung 
des Subjekts auf sich als Objekt das Zustandekommen der Wissens­
einheit erklären soll, redundant.

Lesen laßt sich die Redundanz sowohl als Zirkel wie als Regreß 
bzw. Progreß, je nachdem, ob definiendum und definiens einer und 
derselben Ebene oder unterschiedlichen angehoren. Im ersten Fall 
erhalt man ein ständiges In-sich-Kreisen, da das zu Erklärende, 
namlich das Wissen von der Subjekt-Objekt-Einheit, bereits in An­
spruch genommen wird. Im zweiten Fall resultiert ein unendlicher 
Regreß oder Progreß, weil auf jeder Stufe gefragt werden kann, 
woher das vorausgesetzte Wissen von der Subjekt-Objekt-Einheit 
stamme, und hierauf geantwortet werden muß, daß es per hypothe- 
sin aus der Reflexion stamme, die ihrerseits dieses Wissen zwecks 
Identifikation voraussetzt, womit sich die Frage nach dem Zustan­
dekommen dieses Wissens iteriert.

Konstruieren laßt sich der infinite Regreß bzw. Progreß auf seiten 
sowohl des Subjekts wie des Objekts. Im ersten Fall hat man folgen­
dermaßen zu argumentieren: Damit das Subjekt sich im Objekt als 
es selber wiederfinden kann, muß es bereits ein Wissen von dieser 
Identitat mitbringen, welches doch aus der Reflexion hat erklärt 
werden sollen. Zeigt sich, daß die Rückwendung auf sich und die 
Schließung zum Kreis nicht anders moglich sind als unter der Vor­
aussetzung eines Wissens um diese Identifikation, so muß das Sub­
jekt dieses Wissen bereits von sich haben. Das Subjekt, dem das 
Bewußtsein von sich zukommt, wird durch diesen riäckbezüglichen 
Akt nicht erst ein Ich, sondern weiß sich bereits als solches.

Auf diese Weise findet im Subjekt eine unendliche Selbstein­
schachtelung oder, wie man auch sagen konnte, eine unendliche 
Selbstpotenzierung statt, insofern für das schlichte Wissen von sich 
ein Wissen des Wissens und für dieses ein Wissen des Wissens des 
Wissens usw. die Voraussetzung bildet.

In der Wissenschaftslehre nova methodo von 1798 hat Fichte diese 
Schwierigkeiten expliziert:

207

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202 - am 21.01.2026, 00:47:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Man hat bisher so gefolgert: Entgegengesetzter Dinge oder äußerer Ob­
jekte können wir uns nicht bewußt sein, ohne uns selbst bewußt zu sein, 
d. h. uns selbst Objekt zu sein. Durch den Akt unseres Bewußtseins, dessen 
wir uns dadurch bewußt werden können, daß wir uns wieder als Objekt den­
ken, und dadurch Bewußtsein von unserm Bewußtsein erlangen. Dieses Be­
wußtseins von unserm Bewußtsein werden wir aber wieder nur dadurch be­
wußt, daß wir dasselbe abermals zum Objekt machen, und dadurch 
Bewußtsein von dem Bewußtsein unseres Bewußtseins erhalten, und so ins 
Unendliche fort. - Dadurch aber wurde dieses unser Bewußtsein nicht er- 
klart, oder es gibt demzufolge gar kein Bewußtsein, indem man es als Zu­
stand des Gemüts oder als Objekt annimmt, und daher immer ein Subjekt 
voraussetzt, dieses aber niemals findet. Diese Sophisterei lag bisher allen 
Systemen - selbst dem Kantischen - zum Grunde.“5

Das analoge Argument auf seiten des Objekts lautet: Damit das 
Subjekt sich mit dem Objekt identifizieren kann, muß es im Objekt 
bereits das ganze Ich, die Totalität aus Subjekt und Objekt, vorfin­
den. Fragt man, woher dieses Ich in seiner Totalität stamme, so er­
halt man zur Antwort: aus der reflexiven Selbstzuwendung, fiir die 
aber gerade das Vorfinden des ganzen Ich im Objekt die Voraus­
setzung bildet. Nicht dadurch, daß das Subjekt bloß auf ein Objekt 
stoßt, entwickelt es ein Ich-Bewußtsein, sondern allein dadurch, 
daß es im Objekt auf ein schon vorhandenes Ich trifft. So ergibt sich 
hier auf seiten des Objekts und im Objekt eine unendliche Verviel­
fältigung der Ich-Struktur. Herbart, ein Fichte-Schuler, hat in seiner 
Psychologie als Wissenschaft diese objektive Selbsteinschachtelung 
folgendermaßen dargestellt:
„Zuvörderst: Wer, oder Was ist das Objekt des Selbstbewußtseins? Die Ant­
wort muß in dem Satze liegen: das Ich stellt Sich vor. Dieses Sich ist das Ich 
selbst. Man substituiere den Begriff des Ich, so verwandelt sich der erste 
Satz in folgenden: das Ich stellt vor das Sich vorstellende. Fiir den Ausdruck 
Sich wiederhole man dieselbe Substitution, so kommt heraus: das Ich stellt 
vor das, was vorstellt das Sich vorstellende. Hier kehrt der Ausdruck Sich 
von neuem zumck; es bedarf der namlichen Substitution. Dieselbe ergibt 
den Satz: das Ich stellt vor das, was vorstellt das Vorstellende des Sich-Vor- 
stellens. Erneuert man die Frage: was dieses Sich bedeute? Wer denn am 
Ende eigentlich der Vorgestellte sei? so kann wiederum keine andere Ant­
wort erfolgen, als durch die Auflösung des Sich in sein Ich, und des Ich in

5 J. G. Fichte: Nachgelassene Schriften, hrsg. von H. Jacob, Bd. 2, Berlin 1937, S. 356. 
(Wenn moglich werden auch Band und Seitenzahl der Fichte-Gesamtausgabe angege­
ben: J. G. Fichte-Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, hrsg. 
von R. Lauth und H. Jacob, Bd. 1 ff., Stuttgart-Bad Cannstatt 1962ff. [abgekurzt: Ge- 
samtausg.], Bd. IV,2, S. 301.

208

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202 - am 21.01.2026, 00:47:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Sich vorstellen. Dieser Zirkel wird ins Unendliche fort durchlaufen wer­
den, ohne Angabe des eigentlichen Objekts in der Vorstellung Ich.“6

Hiernach genügt es nicht zu sagen, daß jemand sich vorstellt; denn 
was er im „sich“ vorstellt, ist eigentlich ein Sich-Vorstellen. Fragt 
man, was dieses letzte „sich“ bedeute, so kommt man wiederum 
auf ein Sich-Vorstellen und so in infinitum. Auf diese Weise ergibt 
sich nicht nur ein schlichtes Sich-Vorstellen, sondern ein sich stän­
dig potenzierendes Vorstellen des Vorstellens des Sich-Vorstellens. 
Das Ich stellt sich vor, heißt genau betrachtet: Das Ich stellt vor ein 
Vorstellen, welches ein Vorstellen vorstellt, welches ein Sich-Vor- 
stellen vorstellt usw.

Wie die Ausführungen zeigen, verstrickt sich das anscheinend so 
naive und selbstverständliche Reflexionstheorem in die größten 
Schwierigkeiten, was nicht heißen soll, daß Reflexion nicht einen 
guten Sinn hatte. Sie ist sinnvoll zur Explikation eines Vorgegebe­
nen, und als solche stellt sie eine der wichtigsten Leistungen bewuß­
ter Wesen dar. Reflexion bedeutet hier soviel wie Thematisierung, 
Bewußtmachung eines bereits vorliegenden Sachverhalts. Ange­
wandt auf das Selbstbewußtsein, dient sie der Verdeutlichung eines 
immer schon vorhandenen Phänomens. Diese berechtigte Bedeu­
tung qualifiziert sie aber nicht zur Erklärung des Zustandekom­
mens des Sachverhalts „Selbstbewußtsein“; denn entweder bleibt 
sie hinter dem Anspruch, die Subjekt-Objekt-Einheit zu erklären, 
zuruck oder schießt über ihn hinaus und wird redundant.

Das Bewußtsein dieser Schwierigkeiten beginnt bereits bei Kant, 
sich Bahn zu brechen. Zur vollen Explikation gelangt es jedoch erst 
bei Fichte. Besagte Schwierigkeiten sind es denn auch, die ihn nicht 
nur zu einer Kritik, sondern zu einem Neuentwurf der Selbstbe­
wußtseinstheorie motivieren, zu einer Substitution des Reflexions­
modells durch das Produktionsmodell.

3. Fichtes Produktionsmodell

Da das Produktionsmodell aus einer Notsituation heraus geboren 
worden ist und nicht auf einem beliebigen Einfall beruht, den man 
je nach Beurteilung genial oder absurd nennen kann, da es einen 
ausdriäcklichen Gegenentwurf zum Reflexionsmodell darstellt, läßt

6 J. F. Herbart: Sämtliche Werke, hrsg. von K. Kehrbach und O. Flugel, 12 Bde., Lan­
gensalza 1887-1912, Bd. 5, S. 242f. (§27).

209

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202 - am 21.01.2026, 00:47:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


es sich auch nur in Absetzung von diesem begreifen. Hervorzuhe­
ben sind drei Unterscheidungsmomente:

(1) Wenn das Reflexionsmodell von einem vorfindlichen Ich aus­
geht und auf dieses durch Ruckwendung seines Intentionsstrahls 
lediglich zurückkommt, hieraus jedoch Schwierigkeiten resultieren, 
so liegt es nahe, nicht von dessen Vorfindlichkeit, sondern von des­
sen Produziertheit auszugehen. Das Ich wird nicht als Ausgangs­
punkt, sondern als Endpunkt eines Prozesses betrachtet. Seine Exi­
stenz wird nicht vorausgesetzt, sondern allererst erzeugt.

(2) Wenn das Reflexionsmodell auf dem Gedanken der Rückbe- 
züglichkeit des Bewußtseinsaktes beruht, dann legt es sich auch hier 
nahe, eine andere formale Struktur zu wahlen, nicht die der Rück- 
bezüglichkeit des Aktes, sondern die der einsinnigen Gerichtetheit, 
wie sie zwischen Produktion und Produkt, Ursache und Wirkung, 
Grund und Folge besteht. Die neue Theorie operiert mit der Ur­
sache-Wirkungskategorie und dem auf ihr basierenden einseitigen 
Dependenzverhaltnis.

(3) Wenn beim Reflexionsmodell strukturell indifferent bleibt, ob 
es sich um ein aktives, dynamisches Verhältnis oder um ein ruhiges, 
statisches handelt - auch wenn Kant dasselbe bereits als spontanes 
Selbstverhaltnis deutete - und in dieser Hinsicht eine Unentschie­
denheit vorliegt, so stellt es einen legitimen Versuch dar, sich beim 
neuen Modell eindeutig für das aktive, spontane Verhältnis zu ent­
scheiden, wie es das Produktionstheorem prononciert tut.

Aus der Beachtung dieser Monita ergibt sich Fichtes neue Fas­
sung des Selbstbewußtseins, wie sie erstmals in den ersten drei 
Grundsatzen seiner Hauptschrift Grundlage der gesamten Wissen­
schaftslehre von 1794 artikuliert wird: Erstens „Das Ich setzt sich 
selbst“7, zweitens „Das Ich setzt sich ein Nicht-Ich entgegen“8, drit­
tens „Das Ich setzt im Ich dem teilbaren Ich ein teilbares Nicht-Ich 
entgegen“9. Diese Formeln gilt es genauer zu analysieren.

(1) Was bedeutet „setzen“? Der Begriff hat zwei Konnotationen: 
eine praktische und eine theoretische. Der ersten zufolge bedeutet 
er soviel wie: „hervorbringen“, „erzeugen“, „erschaffen“, „bewir­
ken“, „gründen“, „stiften“, „ins Leben rufen“, der zweiten zufolge:

7 Vgl. Fichtes Werke, hrsg. von I. H. Fichte (Nachdruck von J. G. Fichtes sämmtliche 
Werke, hrsg. von I. H. Fichte, 8 Bde., Berlin 1845/46, J G. Fichtes nachgelassene Werke, 
hrsg. von I. H. Fichte, 3 Bde., Bonn 1834/35), Berlin 1971 [abgekürzt: Werke], Bd. 1, 
S. 96, 97 (Gesamtausg., Bd. I,2, S. 259).
8 Vgl. a. a. O., Bd. 1, S. 104 (Gesamtausg., Bd. I,2, S. 266).
9 Vgl. a. a. O., Bd. 1, S. 110 (Gesamtausg., Bd. I,2, S. 272).

210

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202 - am 21.01.2026, 00:47:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„annehmen“, „behaupten“, „bestimmen“, oft mit Präfix gebraucht, 
wie „festsetzen“, „ansetzen“, „voraussetzen“. Zum Beleg der ersten 
Konnotation lassen sich drei Beispielgruppen anfuhren:

(a) Von Menschen und Tieren sagen wir in bezug auf ihre Nach­
kommen, daß sie Kinder oder Junge in die Welt setzen, womit wir 
meinen, daß sie anderen Wesen Leben geben.

(b) Begriffe wie „Gesetz“, „Satzung“, „Satz“ deuten darauf, daß 
sie zumindest von ihrem Ursprung her nichts Vorgefundenes sind, 
sondern Setzungen des Menschen, Produkte, die auf Freiheit und 
Willkür basieren.

(c) Wir sprechen von Stiftungs- und Griindungsakten im Sinne 
von Setzungsakten, etwa wenn ein Verein, eine Institution oder son­
stige Einrichtung, z.B. ein Kloster, ein Stift, kraft Setzungsakt ge- 
griindet, neu installiert und somit ins Leben gerufen wird.

Auch fur die zweite Bedeutung finden sich Stutzen:
(a) Jemandem eine Frist setzen, bedeutet, ihm einen Zeitpunkt 

nennen, bis zu dem er etwas zu tun oder zu unterlassen hat. Mit 
diesem Termin legen wir uns auf eine von vielen Möglichkeiten fest, 
indem wir eine bestimmte herausgreifen. „Bestimmen“ hat hier die 
Bedeutung: aus einem vagen, unbestimmten Feld etwas ausgrenzen 
und gegen anderes abgrenzen, indem das Betreffende unter einen 
bestimmten Begriff gebracht wird, der alles übrige ausschließt. Om- 
nis determinatio est negatio, lautet die bekannte spinozistische For­
mel für Bestimmung. Jede Determination ist Abgrenzung gegen an­
deres.

(b) Auf ein Bestimmtes im Unterschied zu einem Unbestimmten 
fuhrt auch die Bedeutung von „setzen“ als „behaupten“, „unterstel­
len“, „annehmen“, z.B. ich setze in einer Hypothese das und das, 
d.h. ich behaupte dieses oder jenes, nehme dieses oder jenes an. 
Gemeint ist damit nicht, daß irgend etwas Beliebiges oder Willkür­
liches behauptet wird, sondern etwas ganz Bestimmtes, Spezifi­
sches.

(c) Ich setze beim Roulettespiel auf Rot oder Schwarz, bedeutet: 
Ich wahle aus einem Spektrum von Möglichkeiten eine bestimmte 
aus und lege mich auf diese und keine andere fest.

Weist die erste Bedeutung auf die Hervorbringung eines Daseins 
überhaupt, so die zweite auf die Festlegung des Daseins auf ein So­
sein. „Überhaupt erst ins Sein rufen“ und „etwas auf bestimmte 
Weise ins Sein rufen“ sind die beiden Grundbedeutungen von „set­
zen“. So verschieden sie prima vista erscheinen mögen, so hangen 
sie doch notwendig miteinander zusammen; denn das Dasein (Sein)

211

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202 - am 21.01.2026, 00:47:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tritt niemals rein für sich auf, sondern immer nur als bestimmtes, 
durch diese oder jene Eigenschaft qualifiziertes. Es ist stets ein 
Quale, ein So-oder-so-Beschaffenes, das auf die Frage nach einem 
Wie-Beschaffensein antwortet. Fichte hat mit Nachdruck auf die 
Zusammengehörigkeit von Dasein und Sosein bzw. der ihnen ent­
sprechenden Akte „erzeugen“ und „bestimmen“ hingewiesen und 
diese unter den verschiedensten Formeln und Termini herausge­
stellt. Eine der bekanntesten ist die von „was“ und „weil“, die er in 
der Wissenschaftslehre von 1801/02 gebraucht. Dort heißt es in be­
zug auf das Absolute: „Es ist schlechthin, was es ist, und ist dieses 
schlechthin, weil es ist.“10 11 12 Die Begründungskonjunktion „weil“ 
dient hier zum Ausdruck des Gründungsaktes und das Indefinitpro­
nomen „was“ zur Explikation des Wesens, des Soseins des existen­
ziell Gegründeten. Etwas zur Vorlage bringen, heißt stets, etwas 
Bestimmtes zur Vorlage bringen. Diese sachliche Zusammengehö­
rigkeit ist bereits etymologisch im Begriff des Setzens angelegt.

Der Setzungsakt im Fichteschen Produktionstheorem hat dem­
nach zwei Aufgaben: zum einen die, die Existenz des Ich Uberhaupt 
hervorzubringen, und zum anderen die, die Existenz des Ich auf 
bestimmte Weise festzulegen. Nimmt man diesen Gedanken ernst, 
dann explizieren die ersten drei Grundsätze genau das, was in der 
Selbstsetzung des Ich angelegt ist: der erste die Hervorbringung des 
Daseins des Ich, der zweite, da das Dasein als bestimmtes nur in 
Abgrenzung von anderem, vom Nicht-Ich, erzeugt werden kann, 
die Hervorbringung des Nicht-Ich und der dritte die vollständige 
und definitive Bestimmung des Ich als Synthese aus Ich und Nicht- 
Ich. Die Grundsätze stellen so die Explikation der Selbstproduk­
tion des Ich dar.11

In dem 1797 verfaßten Versuch einer neuen Darstellung der Wis­
senschaftslehre hat Fichte den Setzungsvorgang in seiner Ambigui- 
tat von „erzeugen“ und „bestimmen“ auf die Formel gebracht: Das 
Ich „ist ein sich Setzen als setzend ..., keineswegs aber etwa ein 
bloßes Setzen“12. Das Wörtchen „als“ - eines der wichtigsten der 
Philosophie - fungiert im philosophischen Fachjargon als Standard­
ausdruck fUr ein nicht nur anschaulich Gegebenes, sondern begriff­

10 Vgl. a. a. O., Bd. 2, S. 19 (Gesamtausg., Bd. II,6, S. 150).
11 Vgl. K. Gloy: Die drei Grundsätze aus Fichtes ,Grundlage der gesamten Wissen­
schaftslehre“ von 1794, in: Philosophisches Jahrbuch, Bd. 91 (1984), S. 289-307, bes. 
S. 296ff.
12 Fichte: Werke, Bd. 1, S. 528 (Gesamtausg., Bd. I,4, S. 276).

212

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202 - am 21.01.2026, 00:47:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lieh Erfaßtes und Bestimmtes. Etwas als etwas vorstellen, etwas als 
dieses und nieht als jenes nehmen, bedeutet, das Betreffende aus 
seinem Umfeld auszugrenzen und gegen anderes abzugrenzen. Aus­
grenzen aber ist die Leistung des Begriffs im Untersehied zur holi- 
stiseh erfassenden Ansehauung. Da „als“ mithin als Explikations­
partikel und eindeutiges Indiz für ein begrifflieh Erfaßtes und 
Bestimmtes fungiert, weist sein Gebraueh darauf, daß das leh sieh 
nieht einfaeh nur hervorbringt und allenfalls ansehaulieh konsta­
tiert, sondern daß es diese Hervorbringung immer aueh sehon ver­
standen hat. Selbstsetzung ist Tätigkeit und Wissen von der Tätig­
keit zugleieh. Letzteres ist sehon vom Begriff des Selbstbewußtseins 
her gefordert.

(2) Ferner ist naeh der Bedeutung von „sehleehthin“ zu fragen. 
Der Terminus wird synonym gebraueht mit „absolut“. Wenn etwas 
sehleehthin erfolgt, so gesehieht es auf absolute Art. Da der Begriff 
„absolut“ der Korrelat- und Kontrastbegriff zu „relativ“ bzw. „rela­
tional“ ist und letzterer stets eine Beziehung zwisehen zwei Relata 
bezeiehnet, wie sie u. a. im Ursaehe-Wirkungs- oder Grund-Folge­
Verhältnis vorliegt, weist „absolut“ - wie aueh sehon die lateinisehe 
Herkunft des Wortes von absolvere = „ablosen“, „loslösen“, „isolie­
ren“ anzeigt - darauf, daß es hier keine Ursaehe, keine Vorausset­
zung gibt. Eine absolute oder sehleehthinnige Handlung erfolgt 
grund- und motivlos, rein aus sieh heraus, a se und per se, wie die 
traditionellen Bestimmungen lauten.

Die Charakterisierung des Setzungsaktes als eines absoluten bzw. 
sehleehthinnigen stimmt mit der anfangs genannten Forderung 
uberein, die an das Produktionstheorem in Absetzung vom Refle­
xionstheorem erging. Setzte das Reflexionstheorem ein Ieh voraus, 
auf das dureh Rüekbiegung des Bewußtseinsaktes zurüekgekom- 
men werden sollte, so darf das Produktionstheorem, wenn es abso­
lute Setzung sein soll, niehts Vorausgesetztes enthalten. Es muß sieh 
mit dem Erzeugungsakt, in diesem und dureh diesen selbst setzen.

Daß in bezug auf das Absolute unsere gewohnliehen Kategorien 
versagen, versteht sieh. Eine sehleehthinnige Setzung laßt sieh nur 
approximativ dureh Erfahrungsbeispiele belegen. Dienlieh sind in 
diesem Zusammenhang die von der analytisehen Philosophie „basie 
aetions“ genannten Akte, wie das Armheben und -senken, das Hin­
setzen und Aufstehen u.a. Wiewohl diese Akte nieht sehleehthin 
basal sind, sind sie für den Akteur ein unmittelbares Erlebnis. Nieht 
sehleehthin basal sind sie insofern, als sie sowohl für den Anatomen 
wie für den Psyehologen Voraussetzungen haben, für den einen die

213

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202 - am 21.01.2026, 00:47:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


physiologische Beschaffenheit des Armes, seine Zusammensetzung 
aus Knochen, Sehnen, Muskeln, Nerven usw., fUr den anderen die 
psychologische Verfassung des Menschen, zu der auch nicht-offen­
kundige Motive gehören. Wenn diese Handlungen nur in gewisser 
Hinsicht unmittelbar sind, in anderer nicht, so soll der von Fichte 
intendierte Setzungsakt in jeder Hinsicht unmittelbar sein. Können 
für jene noch gewisse Voraussetzungen aufgefunden werden, so soll 
dieser gänzlich voraussetzungslos aus sich selbst erfolgen. Er ist 
durch nichts anderes vermittelt, geschieht instantan oder, wie Fich­
te sagt, „ohne allen weiteren Grund“13.

(3) Am problematischsten ist die Auslegung des kleinen Wört­
chens „sich“ in den obigen Formeln. Fichtes Theorie des Selbstbe­
wußtseins ist trotz des außeren Anscheins nicht nur einer egologi­
schen Deutung fahig, sondern auch einer nicht-egologischen. Sie 
laßt sowohl eine Interpretation zu, die das Ich als Subjekt des 
Setzungsaktes akzeptiert und so am traditionellen Substanz-Akzi­
dens- bzw. Subjekt-Prädikat-Modell orientiert ist, wie auch eine, die 
den Setzungsakt als subjektlose, ichlose Tätigkeit nimmt und das 
Produkt dieser Selbstsetzung mit dem Namen „ich“ belegt. Da von 
diesen verschiedenen Auffassungen die Lesart der Produktions­
formeln abhangt, sind diese im ersten Fall mit Akzentuierung des 
Ich zu lesen: „Das Ich setzt sich selbst“, im zweiten Fall im ab- 
geschwachten Sinne: „Das Setzen setzt sich selbst.“ Der Unter­
schied dieser beiden Versionen reduziert sich auf die Annahme 
eines ichhaften oder ichlosen, aber gleicherweise selbstbeziiglichen 
Aktes.

Was bedeutet „sich“? Ist das „sich“ schon erreicht, wenn das Set­
zen irgendein Setzen setzt? In diesem Fall legte sich der Einwand 
nahe, daß das gesetzte Setzen vom setzenden Setzen differierte. 
Beide Setzungsakte könnten grundverschieden sein und nichts mit­
einander zu tun haben. Wer garantiert denn, daß das setzende Set­
zen nicht ein Setzen setzt, das von ihm absolut verschieden ist? Das 
eben soll das Reflexionspronomen verhindern. Es fordert die Zu­
sammengehörigkeit und Identitat beider Setzungsakte. Der Set­
zungsakt muß im anderen sich selbst setzen. Soll das Ich nicht unter­
bestimmt bleiben, so muß diese Identitat gewährleistet sein. Das 
Reflexionsmodell zeigte jedoch, daß die Identitat zweier Relata 
nur durch ein Wissen um diese Identitat garantiert werden kann.

13 Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre (a. a. O., Bd. 1, S. 93 [Gesamtausg., 
Bd. I,2, S. 256]).

214

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202 - am 21.01.2026, 00:47:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


War dieses Wissen dort Voraussetzung der Reflexion, so ist es hier 
Resultat der Produktion. Es genUgt nicht, daß das setzende Setzen 
irgendein Setzen setzt, sondern es muß sich selbst setzen und in eins 
damit das Wissen um seine eigene Tätigkeit oder, in Fichtes Termi­
nologie, sein Fiir-sich-Sein.

Zu demselben Resultat gelangt man auch durch folgende Überle­
gung: Wir haben es mit dem Selbstbewußtsein, also mit dem Wissen 
von sich, zu tun. In der bisherigen Interpretation wurde dieses Wis­
sensmoment unterschlagen und nur der Produktionscharakter ana­
lysiert. Es versteht sich aber, daß zumindest im Resultat das Wissen 
des Produktionsaktes von sich wieder auftauchen muß. Das Pro­
duktionstheorem kann sich also nicht darin erschöpfen, nur eine 
Tätigkeit zu setzen, sondern es muß das Wissen von dieser Tätigkeit 
mitsetzen.

Diese Überlegung, hier vorgefuhrt am nicht-egologischen Mo­
dell, laßt sich ohne weiteres auf das egologische ubertragen. Das 
sich selber setzende Ich ist Selbstproduktion und Selbstbewußtsein 
in einem, so daß als Resultat des Produktionsprozesses das Bewußt­
sein von sich mit vorhanden ist. In der Formel vom Sich-Setzen des 
Ich fungiert das Ich sowohl im genitivus subiectivus wie im genitivus 
obiectivus. Es ist das Setzende wie das Gesetzte. Soll es im Gesetz­
ten sich selbst und nicht irgendeine ichhafte Tatigkeit hervorbrin­
gen, so muß das Resultat das Wissen von sich, namlich von der ich- 
haften Tatigkeit, implizieren.

Faßt man den Sinn der bisherigen Fichteschen Produktionsfor­
meln zusammen, so liegt hier eine Relation vor, allerdings nicht 
eine zwischen zwei Relata, sondern eine mit einem Relat, wie sie 
fiär das Verhältnis „Produktion und Produkt“ typisch ist. Es findet 
ein Setzungsakt statt, dessen Resultat der Akt und das Wissen des 
Aktes von sich ist. Und da der Setzungsakt schlechthin oder absolut 
erfolgt, ohne fremden Grund, sondern selbst Grund und Folge ist, 
muässen Produktion und Produkt, Setzung und Wissen von dieser 
Setzung simultan sein. Nicht etwa geht der Setzungsakt voraus, so 
daß das Wissen seine logische oder zeitliche Folge ware, sondern, 
indem er geschieht, ereignet sich auch das Wissen von ihm. Vorgän­
gig darf das setzende Ich nicht sein, um nicht den Einwanden des 
Reflexionstheorems zu verfallen. Dadurch, daß es sich nicht voraus­
setzt, sondern überhaupt erst hervorbringt, ist das Ich Tatigkeit und 
Wissen von dieser Tatigkeit zugleich.

215

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202 - am 21.01.2026, 00:47:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Schwierigkeiten des Produktionsmodells

War das Fichtesche Produktionstheorem eingefiihrt zur Vermei­
dung von Schwierigkeiten und Inkonsequenzen des Reflexions­
theorems, so zeigt sich bei genauerer Überprüfung, daß es selbst 
keineswegs frei von solchen ist. Im Gegenteil, es erscheint noch ab­
surder, paradoxer und unverständlicher als das Reflexionstheorem. 
Konnte sich letzteres immerhin noch empirisch legitimieren, so läßt 
das Produktionstheorem keine derartige Legitimation mehr zu. 
Wenn Reflexion noch einen berechtigten Sinn als Thematisierung 
und Explikation eines vorgegebenen Sachverhalts hat, so scheint 
demgegeniäber das Produktionstheorem eine bodenlose Konstruk­
tion zu sein.

Laßt sich der Vorwurf der Absurdität noch relativ leicht entkräf­
ten mittels des Arguments, daß es sich beim Selbstbewußtsein um 
einen Fundamentalbegriff der Philosophie handle, fur dessen Aus­
legung andere Kriterien gelten als fur das aus ihm Freigesetzte - im 
Rückgang auf die letzten Gründe des Seins und der Erkenntnis 
müssen die natürlichen, weltbezogenen Auslegungsformen notwen­
dig scheitern, da die letzten Gründe keine solchen waren, wenn sie 
sich durch das aus ihnen Begründete adaquat erfassen ließen -, so 
steht es mit einer Reihe von Schwierigkeiten anders, die das Fichte- 
sche Produktionsmodell in der Tat suspekt machen. Vier solche sind 
zu nennen: erstens das Einschleichen reflexionstheoretischer Mo­
mente, zweitens der Widerspruch im Bedingungsverhaltnis, drittens 
die Unerklarlichkeit der Einheit von Produktion und Produkt und 
viertens die Nichtdeduzierbarkeit von Begriff und Anschauung aus­
einander.

(1) Vielerorts schleichen sich in die Konstruktion reflexionstheo­
retische Momente ein, die eigentlich hatten überwunden sein sol­
len. Mindestens an drei Stellen ist dies der Fall.

(a) Es ist Fichtes These, daß die Produktion zu einem Produkt 
führt, welches mit dem Wissen von sich identisch ist. Fragt man, 
wie dieses Wissen der Tätigkeit von sich zustande komme, so kann 
es nur erklärt werden aus einer Rückwendung der Tätigkeit auf sich, 
indem der Handlungsimpuls in sich zurücklauft. Indem der Akt sich 
auf seine eigene Aktuositat richtet, entsteht ihm das Wissen von 
sich; denn ausdrücklich heißt es: das Ich setzt sich und nicht ein an­
deres. Die Rückbezüglichkeit ist also keineswegs eliminiert, son­
dern kehrt im Rahmen der Produktion als Selbstproduktion wieder. 
In der Zweiten Einleitung in die Wissenschaftslehre findet sich eine

216

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202 - am 21.01.2026, 00:47:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stelle, in der Fichte ausdrücklich gegen das Reflexionsmodell und 
seine Rückbezüglichkeit polemisiert, dabei aber übersieht, daß sein 
eigenes Produktionsmodell, das er dort „ein Handeln auf ein Han­
deln“ nennt, derselben Schwierigkeit unterliegt:
„Das Ich geht zurück in sich selbst, - wird behauptet. Ist es denn also nicht 
schon vor diesem Zurückgehen, und unabhangig von demselben da für sich; 
muß es nicht für sich schon da sein, um sich zum Ziele eines Handelns ma­
chen zu können; und, wenn es so ist, setzt nicht eure Philosophie schon vor­
aus, was sie erklären sollte?

Ich antworte: keineswegs. Erst durch diesen Akt, und lediglich durch ihn, 
durch ein Handeln auf ein Handeln selbst, welchem bestimmten Handeln 
kein Handeln überhaupt vorhergeht, wird das Ich ursprünglich für sich 
selbst.“14
Gleichgültig, ob die Rückbeziehung durch einen in sich zurücklau­
fenden Intentionsstrahl wie im Reflexionsmodell interpretiert wird 
oder wie hier durch ein selbstbezügliches Handeln, die Selbstbezüg- 
lichkeit mit ihren Problemen bleibt bestehen. Lauft der Akt pro­
duzierend in sich selbst zurück, so muß er entweder bereits ein Wis­
sen von sich voraussetzen, um sich mit sich selbst identifizieren zu 
konnen, oder aber es kommt zu keiner Identifikation, falls ein sol­
ches Wissen noch nicht besteht. Folglich ist nicht einzusehen, wie 
Fichtes rückläufiger Akt den Problemen soll entgehen konnen.

(b) Selbstbewußtsein ist nach dem Produktionstheorem Tatig- 
keitsbewußtsein. Sein Vollzug kann uns zugemutet werden. Selbst­
bewußtsein ist nichts Vorliegendes, sondern etwas erst Herzustel­
lendes. So beginnt Fichte viele seiner Wissenschaftslehren mit der 
Aufforderung an die Zuhörer, sich von der Außenwelt abzuwenden 
und sich selbst zuzuwenden und Selbstbewußtsein zu erzeugen. 
Jeder kann und muß das Selbstbewußtsein in sich hervorbringen, 
um von ihm zu wissen. Wer vorgibt, dies nicht zu können, dem kann 
es auch nicht andemonstriert oder mittels eines Schlusses bewiesen 
werden. Entweder man hat es oder man hat es nicht. Allenfalls las­
sen sich noch einmal die Mittel und Wege zur Herstellung desselben 
angeben, vollziehen aber muß es ein jeder in und durch sich selbst. 
Gibt es eine Aufforderung zur Herstellung, so gibt es auch einen 
Adressaten: das jeweilige Ich, das durch die Fahigkeit charakteri­
siert ist, sich seiner selbst bewußt zu werden, d. h. das zu explizieren, 
was implizit in ihm liegt. Selbstbewußtsein ist dann nichts anderes 
als die Thematisierung eines bereits Vorhandenen, genau wie es das

14 A. a. O., Bd. 1, S. 458f. (Gesamtausg. Bd. I,4, S. 213).

217

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202 - am 21.01.2026, 00:47:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Reflexionstheorem in Ansatz brachte, das von einem vorgegebenen 
Ich ausging und auf dieses nur zurückkam. Mit dem Adressaten, an 
den die Forderung zum Vollzug des Selbstbewußtseins ergeht, 
schleicht sich die Reflexionstheorie wieder ein.

(c) Wenn nach dem Produktionsmodell der Akt das Wissen von 
sich produziert, dann muß dieses Wissen von sich, dieses Kenntnis­
Haben, offensichtlich eine Realitat sein, die zusammen mit dem 
Akt oder am Akt auftritt. Wird mit der These ernst gemacht, daß 
der Akt wirklich von sich weiß, so muß ihm nicht nur das Wissen 
von sich als Akt, sondern auch das vom Wissen des Aktes von sich 
konzediert werden. Der Akt weiß also, genaugenommen, zweierlei: 
von sich und von seinem Wissen von sich. Dasjenige an ihm, das das 
zweite Wissen weiß, muß seinerseits wieder gewußt werden, denn es 
gehört ja zu dem Akt selbst, und so fort ins Unendliche. Der Vor­
gang potenziert sich derart, daß immer ein Wissen von sich nach 
dem anderen produziert wird, freilich nicht in einer zeitlichen Fol­
ge, sondern so, daß alle Glieder der Reihe auf einmal vorhanden 
sind. Mit der bloßen Tatsache, daß der Akt von sich weiß, ist bereits 
die ganze Reihe gegeben. Das Produktionstheorem vermeidet also 
nicht den unendlichen Regreß, sondern produziert ihn geradezu.

Man könnte dieser Schwierigkeit dadurch zu entgehen versu­
chen, daß man annahme, das Wissen, das der Akt von sich besitzt, 
sei das einzige am Akt, was nicht mitgewußt würde. Doch das be­
friedigt nicht. Ist es namlich möglich, am sich wissenden Akt eine 
Differenz zwischen seinem Wissen von sich und ihm selbst bzw. 
dem, was von ihm noch bleibt, wenn das Wissen abgezogen wird, 
zu statuieren, dann ergibt sich eine Situation, wie sie ebenfalls aus 
dem Reflexionsmodell bekannt ist und gerade vermieden werden 
sollte, namlich eine, in der Wissen und Gewußtes als Verschiedene 
auftreten und ihre Identifikation zu einem und demselben Selbst­
bewußtsein Schwierigkeiten bereitet. Es wiederholt sich dann das 
aus der Reflexionstheorie bekannte Identifikationsproblem.

Um diese Schwierigkeit zu vermeiden, ließe sich noch denken, 
daß das Wissen, das der Akt von sich hat, keine Realitat sei. Nicht 
nur sei dieses Wissen dem Akt unbewußt, sondern es stelle über­
haupt keine Realitat dar. Zwar laßt sich dann der Regreß vermei­
den, aber man versteht auch nicht mehr, was das Wissen des Aktes 
von sich überhaupt noch sein soll. Dieses muß doch irgendwie vor­
handen sein; andernfalls ware nicht einsichtig, worin es sich von 
einem Nichts unterschiede. Es bleibt also bei der Alternative, daß 
das Wissen, das der Akt von sich hat, entweder etwas ist, womit die

218

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202 - am 21.01.2026, 00:47:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


genannten Regreßschwierigkeiten auftauchen, oder nichts ist, dann 
freilich auch kein Wissen.15

(2) Eine zweite Schwierigkeit resultiert aus der doppelten, in sich 
widersprüchlichen Forderung, die an das Produktionsmodell er­
geht: Zum einen soll es Gebrauch machen von dem Gedanken der 
Produktion, d.h. eines Ursache-Wirkungs- bzw. Grund-Folge-Ver- 
haltnisses, das, ob im logischen oder temporalen Sinne, die Struktur 
eines einsinnigen Dependenzverhaltnisses hat, zum anderen soll es 
den Gedanken der Absolutheit, der causa sui, realisieren, demzu­
folge Ursache und Wirkung, Grund und Folge gleichurspriinglich 
oder simultan sind. Daß sich aus diesen unterschiedlichen Struktu­
ren, der Einsinnigkeit und der Gleichursprünglichkeit, anders ge­
sagt, der einseitigen Dependenz und der Interdependenz Unge­
reimtheiten ergeben, versteht sich.

(a) Der Produktionsvollzug hat zum Resultat das Wissen von 
sich, die Kenntnis seiner Eigenschaften, zumindest seiner eigenen 
Existenz. Das Wissen von sich setzt den Produktionsvollzug, der 
gewußt werden soll, voraus; denn die Informationen, die im Wissen 
impliziert sind, mhssen sich auf etwas Vorgegebenes stutzen. Der 
Produktionsvollzug ist mithin die Bedingung für das Wissen von 
sich. Andererseits soll der Vollzug gleichursprünglich mit dem Wis­
sen von sich sein; denn das Wissen vom Produktionsvollzug ist kei­
ne nur kontingente, sondern eine essentielle Eigenschaft des Voll­
zugs. Indem sich der Produktionsvollzug vollzieht, entsteht ihm 
auch das Wissen von sich wie eine Art Epiphanomen. Wie aber bei­
des, einseitiges Bedingungsverhaltnis und Gleichursprünglichkeit 
von Bedingung und Bedingtem, zugleich möglich sein soll, bleibt 
ein Ratsel.

(b) Noch drastischer zeigt sich die Unmöglichkeit bei temporaler 
Interpretation des bisher nur logisch ausgelegten Bedingungsver- 
haltnisses. Die Unmöglichkeit dokumentiert sich dann in der Un­
begreiflichkeit des Anfangens. Das Wissen, so war gesagt worden, 
setzt den Produktionsvollzug voraus, um davon überhaupt wissen 
zu können; andererseits aber ist der Vollzug nicht früher als das 
Wissen, sondern gleichzeitig mit ihm. Wie soll das Wissen, das stets 
Wissen von etwas Vorausgehendem ist, entstehen können, wenn der 
Vollzug noch nicht vorhanden ist? Und wie soll der Vollzug begin­

15 Zur Argumentation vgl. U. Pothast: Über einige Fragen der Selbstbeziehung, Frank­
furt a.M. 1971,S.72f.

219

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202 - am 21.01.2026, 00:47:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen können, wenn noch kein Wissen von ihm besteht, das doch we­
senhaft für ihn ist?

(c) Aüch kann man nicht dadürch aüsweichen, daß man den Pro- 
düktionsvollzüg zünachst ohne Kenntnis von sich anfangen laßt ünd 
sagt, er werde sich erst, wenn schon etwas von ihm realisiert sei, 
selbst bewüßt. In seiner Natür liegt, sich zü haben, ünd ihn als be- 
wüßtlosen sich selbst vorzügeben, hieße, ihm eine essentielle Eigen­
schaft abzüsprechen. Züdem ware ein nachträgliches Bewüßtwer- 
den eine Art Erinnerüng ünd daraüf angewiesen, daß bereits ein 
Momentanbewüßtsein des Aktes von sich existierte; denn ein total 
ünbewüßter ünd ünzüganglicher Akt könnte niemals erinnert wer­
den. Da sich das Bewüßtseinserlebnis in jedem Aügenblick neü er- 
zeügt, bleibt dem Akt keine Zeit, sich zü vergessen, welches die 
Voraüssetzüng für eine spatere Erinnerüng wäre.16

(3) Eine weitere Schwierigkeit besteht in der Unaüsweisbarkeit 
der behaüpteten Züsammengehörigkeit von Prodüktion ünd Pro- 
dükt im Selbstbewüßtsein. Der bloße Hinweis aüf die Faktizität 
des Selbstbewüßtseins, in dem eine solche Einheit realisiert ist, ge­
nügt zür Erklarüng nicht. Eine solche ware nür dann garantiert, 
wenn sich die Unabtrennbarkeit von Tätigkeit ünd Wissen der 
Tätigkeit von sich dürch deren Wechselimplikation erweisen ließe, 
indem gezeigt werden könnte, daß, wenn immer eine Tätigkeit vor­
liegt, aüch ein Wissen von ihr besteht, ünd daß, wenn immer ein 
Wissen von ihr vorliegt, aüch die Tätigkeit involviert ist. Die Zü­
sammengehörigkeit zweier Faktoren laßt sich nür dürch ihre Inter­
dependenz plaüsibilisieren.

Was die erste These betrifft, so folgt mitnichten aüs der Tätigkeit 
das Wissen von dieser; denn es gibt viele Tätigkeiten in der Natür, 
selbst reflexive, die ünbewüßt sind ünd bleiben. Jedes Anstößen 
einer Kügel an eine andere ist eine Tätigkeit, ohne daß sie ein Wis­
sen von diesem Vorgang enthielte, ünd selbst die reflexiven Tatig- 
keiten wie das Sich-Waschen, das Sich-Eingraben eines Flüsses in 
den Berg führen noch nicht zü einem Bewüßtsein davon.

Was die zweite These betrifft, so ist zwar die Herleitüng der 
Tätigkeit aüs dem Wissen von ihr seit Kants Fassüng des Selbst- 
bewüßtseins als aktives Prinzip möglich, die Interpretation des 
Selbstbewüßtseins als Tatigkeitsbewüßtsein aber ist keineswegs 
selbstverständlich, da sich dieses nicht nür als aktives Sich-aüf- 
sich-Beziehen, sondern aüch als statisches immer schon Aüf-sich-

16 Vgl. U. Pothast, a. a. O., S. 71.

220

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202 - am 21.01.2026, 00:47:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bezogensein auffassen läßt, und im letztgenannten Fall ergibt sich 
kein Schluß auf eine Tätigkeit.

Selbst wenn man konzediert, daß die Tätigkeit ein Implikat des 
Wissens von sich ist, so gilt doch nicht umgekehrt, daß das Wissen 
von sich ein Implikat der Tätigkeit ist. Fichte bleibt den Beweis der 
notwendigen Zusammengehörigkeit von Produktion und Produkt 
im Selbstbewußtsein schuldig.

(4) Das Produktionstheorem in seiner bisherigen Fassung entläßt 
noch mit einer weiteren Frage. Da das Selbstbewußtsein von Fichte 
als faktische Einheit aus Produktion und Produkt beschrieben wird, 
wobei das Produkt das Wissen von sich sein soll, ist zu fragen, was 
dieses Wissen von sich bedeute? Zumal vor dem Hintergrund der 
Kantischen Tradition mit ihrer Unterscheidung von anschaulichem 
und begrifflichem Wissen, in der Fichte steht, muß die Frage nach 
der Art dieses Wissens relevant werden. Handelt es sich um eine 
unmittelbare anschauliche Selbstvergewisserung oder um eine mit­
telbare begriffliche Explikation? Der Ansatz eines bloßen Wissens 
von sich ist jedenfalls unterbestimmt und verlangt eine Spezifika­
tion.

Auch wenn man konzediert, daß das Selbstbewußtsein von 
Anfang an mehr enthalt als bloße Selbstanschauung, namlich be­
griffliche Selbstzuwendung, und in diese Richtung auch die Inter­
pretation des dritten Grundsatzes der Grundlage der gesamten 
Wissenschaftslehre mit seiner Wechselbestimmung von Ich und 
Nicht-Ich geht, ebenso der Gebrauch der als-Partikel, so liegt hier 
doch ein Erklarungs- und Begriändungsdefizit vor.

Die vorgenannten Schwierigkeiten machen Fichtes Produktions­
theorie, zumindest in dieser Fassung, extrem fragwürdig, und so ver­
steht sich, daß die Erkenntnis des einen oder anderen Mangels zu 
einer Revision und Neuformulierung fuhrt.

Überblickt man die vier Monita: erstens das Einschleichen re­
flexionstheoretischer Momente, zweitens die Inkompatibilitat von 
einseitiger und wechselseitiger Dependenz, drittens die Unausge- 
wiesenheit der Einheit differenter Momente und viertens die Unter­
bestimmtheit des Wissens von sich, so ist festzustellen, daß Fichte 
durchgehend in seinem Werk bemiäht ist, die reflexionslogische 
Schwierigkeit zu vermeiden, wenngleich ihm dies letztlich nicht ge­
lingt, daß er die zweite Schwierigkeit nicht eigens zur Sprache 
bringt, die dritte zum Hauptthema seiner Spatphilosophie erhebt, 
ohne sie allerdings zu losen, und das vierte Problem, die Unterbe­
stimmtheit des Wissens, speziell mit der Formulierung durch „als“

221

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202 - am 21.01.2026, 00:47:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


angeht, die genauer als der dritte Grundsatz der Grundlage die Be 
grifflichkeit zum Ausdruck bringt.

5. Die Formulierung des Selbstbewußtseins mit „als“

Angesichts der Kantischen Unterscheidung zweier Vorstellungs­
arten, der anschaulichen und der begrifflichen, von denen die eine 
unmittelbar auf einen Gegenstand bezogen ist und wegen dessen 
Präsenz stets nur eine einzelne sein kann, eine repraesentatio singu- 
laris, und von denen die andere mittelbar ist, nicht nur in dem Sinne, 
daß sie sich über die Vermittlung der Anschauung auf Gegenstande 
bezieht, sondern auch in dem, daß sie sich begrifflicher Mittel be­
dient, und wegen der Allgemeinheit des Begriffs eine repraesentatio 
communis ist, muß die Frage nach der spezifischen Art und Weise 
des Wissens von sich in der Produktionsformel akut werden. Beim 
Versuch einer Spezifizierung des Wissens von sich bieten sich zwei 
Möglichkeiten an: Entweder ist das Wissen von sich begrifflicher 
Art. In diesem Fall ist man genötigt, der Tätigkeit das anschauliche 
Moment zuzuordnen, da sich das begriffliche Wissen stets uber die 
Anschauung auf den Gegenstand bezieht. Oder das Wissen von sich 
umfaßt beide Erkenntnisarten. In diesem Fall ergibt sich die Kon­
sequenz, die Tätigkeit zu einer in jeder Hinsicht unbewußten zu 
erklären, da sie das Wissen in seiner Totalitat, bestehend aus An­
schauung und Begriff, erst zum Produkt hat. Die Tätigkeit ist dann 
ein reines An-sich-Sein, das weder durch das anschauliche noch 
durch das begriffliche Vorstellen eingeholt werden kann, da jede 
Vorstellung, auch die vom An-sich, der Immanenz des Erkennens 
verhaftet bleibt. Bei jener Tätigkeit an sich muß es sich daher um 
eine schlechthin transzendente handeln.

Diese beiden Möglichkeiten geben die Formeln wieder, die 
Fichte in seinen auf die Grundlage folgenden Schriften und Vorle­
sungen gebraucht. Die erste Version, die das anschauliche Moment 
der Tätigkeit und das begriffliche dem Wissen der Tätigkeit von sich 
zuordnet, entspricht der Formulierung mit „als“, die zweite Version, 
die das anschauliche und begriffliche Moment dem Wissen von sich 
zuspricht und damit einen prinzipiellen Hiat zwischen der un­
bewußten Tätigkeit und ihrem Produkt statuiert, entspricht dem 
Fichteschen Spattheorem nach 1800.

In der schon angefuhrten Schrift Versuch einer neuen Darstellung 
der Wissenschaftslehre von 1797 verwendet Fichte die Formulie­

222

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202 - am 21.01.2026, 00:47:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rung: Das Ich „ist ein sich Setzen als setzend keineswegs aber 
etwa ein bloßes Setzen“11, die sich verkürzt wiedergeben laßt durch 
die Formel: „Das Ich setzt sich schlechthin als sich setzend.“ Gegen­
über der bisherigen Ausdrucksweise „Das Ich setzt sich schlecht­
hin“ unterscheidet sich diese durch den Zusatz „als sich setzend“. 
Inwiefern ist dieser Zusatz dazu angetan, das in der früheren For­
mulierung noch unterbestimmte Wissen von sich naher zu bestim­
men?

Das kleine Wörtchen „als“, das im Griechischen ^ und im Latei­
nischen qua lautet, ist in der philosophischen Sprache Standardaus­
druck für ein begrifflich Erfaßtes. Die Leistung des begrifflichen 
Vermögens besteht darin, aus einem Feld von Möglichkeiten etwas 
auszugrenzen und von anderem, im Prinzip von allem anderen, ab­
zusondern und dieses Ausgegrenzte unter einen bestimmten Begriff 
zu subsumieren sowie das Abgesonderte unter den kontradiktorisch 
gegenteiligen. Ausgrenzung ist die Leistung des Begriffs, der im La­
teinischen terminus heißt und Grenze bedeutet. Bestimmt man das 
vor einem Stehende als Tisch, als Möbelstück, als Serienprodukt, 
als Ding überhaupt usw., so stellt man es jeweils unter eine be­
stimmte Beschreibung, die sich der Begriffe bedient. Man nimmt 
es nicht als irgend etwas, sondern als etwas Spezifisches: „Als“ ist 
mithin eine Explikationspartikel und als solche eindeutiges Indiz 
für ein konzeptuelles Vorstellen, das den Gegenstand nicht nur ho- 
listisch erfaßt wie die Anschauung, sondern diskursiv begreift im 
Durchgang durch anderes und in Abgrenzung von anderem.

Die Als-Formel geht insofern über die frühere Wendung hinaus, 
als sie das Moment des Wissens von sich als begriffliches bestimmt. 
Indem sie das „sich“ der ersten Wendung zu einem „als sich set­
zend“ spezifiziert, ordnet sie der Tätigkeit die anschauliche Vorstel­
lung zu, auch wenn dies sprachlich nicht zum Ausdruck kommt. Die 
Zuordnung ist jedoch unausweichlich, da es ohne anschauliches 
Vorstellen kein begriffliches Vorstellen gibt, zumal dem Begriff die 
Aufgabe der Explikation und Interpretation des in der Anschauung 
unmittelbar Gegebenen zufallt.

An dieser Stelle wird die Frage unabweisbar, ob die zweite For­
mel ein gänzlich neues Entwicklungsstadium innerhalb der Genese 
der Fichteschen Selbstbewußtseinstheorie präsentiere, wie Hen­
rich* 18 meint, oder nur eine Erläuterung der ersten Formulierung

11 Fichte: Werke, Bd. 1, S. 528 (Gesamtausg., Bd. I,4, S. 216).
18 D. Henrich: Fichtes ursprüngliche Einsicht, a. a. O., S. 16, 44f.

223

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202 - am 21.01.2026, 00:47:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sei, die mit dieser zusammengehöre. Henrichs Ansicht einer zwei­
ten Entwicklungsphase erscheint aus textlichen wie sachlichen 
Gründen unhaltbar. Zum einen findet sich die Förmel mit „als“ be­
reits in der Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre vön 1794, 
söwöhl im theöretischen19 wie im praktischen Teil, dört allerdings 
in praktischer Terminölögie formuliert mittels des kategörischen 
Imperativs, des Söllens: „Das Ich söll sich nicht nur selbst setzen 
fur irgendeine Intelligenz außer ihm, söndern es söll sich für sich 
selbst setzen; es söll sich setzen, als durch sich selbst gesetzt.“20 Sie 
laßt sich sachlich aus dem dritten Grundsatz der Grundlage vön 
1794 entwickeln. Nachdem der erste zum Ausdruck gebracht hat, 
daß das Ich sich selbst setzt, der zweite, daß das Ich sich ein Nicht- 
Ich entgegensetzt, formuliert der dritte die Verbindung der beiden 
ersten dergestalt, daß das Ich im Ich einem teilbaren Ich ein teilba­
res Nicht-Ich entgegensetzt. Beide werden durch die Teilbarkeit 
limitiert und damit zugleich bestimmt. Das Nicht-Ich wird als be­
schränkt gesetzt durch das Ich und das Ich als bestimmt durch das 
Nicht-Ich. Hier taucht zum ersten Mal im Zentrum des Geschehens 
der Als-Gedanke auf und druckt die wechselseitige Bestimmtheit 
des Ich durch das Nicht-Ich und des Nicht-Ich durch das Ich aus. 
Bestimmung aber ist stets begrifflicher Art und enthalt den Hinweis 
auf ein explikatives Vörstellen. Der dritte Grundsatz hat gegenüber 
dem ersten den Status einer völlstandigen Explikatiön, und zwar 
aufgrund der Vermittlung des ersten mit dem zweiten. Dies berech­
tigt zu der Aussage, daß erste und zweite Förmel im Verhältnis vön 
Anfang und Ende eines Explikatiöns- und Begründungsprözesses 
stehen, im Verhältnis der Grundlage des Systems zu dessen Expli- 
katiön. Mit der Als-Förmulierung ist die absölute Selbstdurchdrin­
gung des Selbstbewußtseins erreicht, die das unmittelbar anschau­
lich Gegebene und das begrifflich Explizierte enthalt. Mit ihr ist das 
Stadium der intellektuellen Anschauung bezeichnet.

Da es sich hier um einen Schlüsselbegriff der Fichteschen Philö- 
söphie handelt, ist er genauer zu explizieren. Fichte hat ihn in aus­
drücklicher Abgrenzung vön Kant gewönnen. Kant unterscheidet 
zwei Arten vön Anschauung: die sinnliche, die ein Vermögen des 
endlichen menschlichen Erkenntniswesens ist, durch die der Er- 
kenntnisstöff gegeben und den verarbeitenden synthetischen Funk- 
tiönen des Verstandes bereitgestellt wird - die Förmen sind Raum

19 Fichte: Werke, Bd. 1, S. 193, 223 (Gesamtausg., Bd. I,2, S. 341, 365).
20 A. a. O., Bd. 1, S. 274, vgl. S. 229 (Gesamtausg., Bd. I,2, S. 406; vgl. S. 371).

224

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202 - am 21.01.2026, 00:47:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Zeit entsprechend der äußeren und der inneren Anschauung 
und die intellektuelle Anschauung, die einem hypothetisch ange­
nommenen ubermenschlichen, göttlichen Erkenntnisvermögen zu­
geschrieben wird und eine Grenzvorstellung bildet. Während die 
sinnliche Anschauung auf die Funktionsweise des Verstandes und 
seiner Begriffe angewiesen ist, fallen in der intellektuellen An­
schauung oder, wie Kant gelegentlich auch sagt, im intuitiven 
Verstand Anschauung und Begriff zusammen, dadurch, daß ein Er­
kenntnisvermögen dieser Art im Anschauen zugleich das Ange­
schaute begreift und im Denken zugleich das Gedachte anschaut.

Im Kontext einer Betrachtung des Selbstbewußtseins drangt sich 
die Frage auf, welche Erkenntnisweise dem Selbstbewußtsein zu­
komme, jenem Vermögen, das nicht mehr nur eine Erkenntnis der 
außeren oder der inneren Gegenstände, sondern des reinen Selbst 
ist. Zwei Bedingungen muß eine solche erfüllen, zum einen auf­
grund der Unmittelbarkeit und Präsenz des Selbstbewußtseins das 
anschauliche Moment, zum anderen aufgrund der Aktivitat und 
Spontaneität der Selbstzuwendung das begriffliche. Kant selbst hat 
mit einer präzisen Angabe hierüber gezögert und sich mit der Ver­
legenheitsformel begnügt, daß die Art der Selbsterkenntnis im 
Selbstbewußtsein ein „transzendentales Bewußtsein“ sei.21

Wenn Fichte von intellektueller Anschauung spricht, so schließt 
er nicht an die Kantische Tradition der intellektuellen Anschauung 
als eines übermenschlichen, göttlichen Vermögens an, sondern an 
die Tradition des transzendentalen Bewußtseins, der Erkenntnis­
weise des Ich von sich selbst. Ausdrücklich verwahrt er sich in der 
Zweiten Einleitung in die Wissenschaftslehre22 gegen die Kantische 
Auslegung der intellektuellen Anschauung, da diese auf Dinge an 
sich gehe, die für ihn inexistent sind. Die intellektuelle Anschauung 
kann niemals auf ein Sein gehen, sondern immer nur auf eine Tätig­
keit, wie sie im Selbstbewußtsein vorliegt, das von Fichte ja als Tat­
bewußtsein beschrieben wird. Intellektuelle Anschauung heißt in 
genauem Sinne für Fichte Anschauung einer Intelligenz, die als Tä­
tigkeit bestimmt ist und daher in der Doppelung von Anschauung 
und Verstand auftritt. Die intellektuelle Anschauung ist Fichtes 
spezifische Auslegung des Selbstbewußtseins.

Insofern im Selbstbewußtsein ein Wissendes und ein Gewußtes 
auftreten und das Wissende sich in die beiden Momente des an­

21 I. Kant: Reflexion 5661 (Akad.-Ausg., Bd. 18, S. 319).
22 §6 in: Fichte: Werke, Bd. 1, S. 471 ff. (Gesamtausg., Bd. I,4, S. 224ff.).

225

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202 - am 21.01.2026, 00:47:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schaulichen und des begrifflichen Vorstellens zerlegt - Analoges 
gilt vom Gewußten -, wobei diese Vierfachheit von anschaulich 
und begrifflich Wissendem und Gewußtem durch das Ich zusam­
mengehalten wird, ergibt die intellektuelle Anschauung eine fünf­
fache Gliederung, die in Fichtes Systematik eine bedeutende Rolle 
spielt.

Die durch „als“ spezifizierte Fassung ist jedoch nicht frei von 
Schwierigkeiten.

(1) Daß weiterhin reflexionstheoretische Momente auftreten, 
und zwar an eben den Stellen, an denen sie in der ersten Formulie­
rung begegneten, versteht sich von selbst. Sie zeigen sich sogar noch 
offenkundiger; denn wenn das Ich nicht nur „sich“ setzt, sondern 
sich „als sich setzend“ setzt, was hindert dann noch zu sagen, daß 
auch das letzte „sich“ aufzulösen ist in ein „sich setzen“ und so ad 
infinitum. Das Ich setzt nicht nur „sich“, auch nicht nur „sich als sich 
setzend“, sondern es setzt „sich als setzend sich setzend“ und so 
fort.

(2) Eine weitere Schwierigkeit besteht darin, daß die Produk­
tionskraft nach der neuen Formel noch mehr leisten muß als nach 
der alten. Sie muß anschauliches und begriffliches Wissen zugleich 
produzieren, ein unmittelbares Sich-Haben im anschaulichen Wis­
sen und ein mittelbares Sich-Verstehen im begrifflichen. Konnte 
schon in der ersten Formel die Entstehung des Wissens von sich 
aus der Aktivitat bzw. der riickbeziiglichen Aktivitat nicht hinrei­
chend erklart werden, wieviel mehr gilt dies fur die Entstehung des 
Wissens in seiner Doppelung von Anschauung und Begriff? Alles 
Wissen steht, sobald es auftritt, bereits in dieser Doppelung. Da ge­
rade sie erklart werden soll, darf sie nicht schon vorausgesetzt wer­
den; und aus der schlichten Produktivität laßt sie sich unmoglich in 
verständlicher Weise deduzieren.

(3) Setzt man das Problem der Entstehung des Selbstbewußtseins 
mit seinen beiden Komponenten, der anschaulichen und der be­
grifflichen, einmal beiseite und konzediert die Existenz desselben, 
so bleibt nach wie vor das Problem, wie das Zusammenbestehen 
von Anschauung und Begriff im Selbstbewußtsein plausibilisiert 
werden konne. Die Einheit dieser beiden Faktoren ist eine unaus- 
gewiesene Behauptung, die sich nur durch den Nachweis ihrer 
wechselseitigen Deduktion auseinander legitimieren ließe. Wie 
aber der Begriff aus der Anschauung und die Anschauung aus dem 
Begriff hergeleitet werden konne, bleibt uneinsichtig. Zwar setzt 
der Begriff die Anschauung voraus, indem er nichts weiter als deren

226

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202 - am 21.01.2026, 00:47:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bestimmung ist. Was sie unmittelbar gibt, erfährt durch ihn mittel­
bar eine Deutung. Aber diese notwendige Beziehung des Begriffs 
auf die Anschauung besagt keine anschauliche Selbsterfüllung des 
Begriffs. Die Anschauung bleibt Voraussetzung und Grundlage des 
Begriffs, nicht aber sein Produkt. Ebenso gilt fur die Anschauung, 
daß sie zwar auf den Begriff angewiesen ist, insofern dieser ihre 
begriffliche Interpretation darstellt, aber hieraus folgt noch kein be­
grifflicher Selbstbezug der Anschauung. Mag auch die Anschauung 
auf den Begriff bezogen, sogar angewiesen sein, so begreift sie sich 
doch keineswegs kraft ihrer selbst. Anschauung und Begriff stehen 
in einer Interdependenz dergestalt, daß die eine Instanz die andere 
fordert, ohne jedoch aus dieser deduzierbar zu sein. Ihre Einheit ist 
ein Faktum, das sich nur konstatieren, nicht mehr aber theoretisch 
erklären laßt. Das Problem, den theoretischen Einheits- und Ver­
mittlungsgrund im Selbstbewußtsein zu finden, bildet das Thema 
von Fichtes Spatphilosophie, das Fichte durch eine Verlagerung 
der Problematik aus der Immanenz des Selbstbewußtseins in die 
Transzendenz zu lösen sucht.

(4) Ein weiteres Problem ist mit dem Terminus und Sachverhalt 
des „als“ gegeben, der stets begriffliche Bestimmung und damit 
Ausgrenzung von etwas und Abgrenzung gegen anderes meint. 
Überträgt man dieses Verhältnis von Ausgegrenztem und Abge­
grenztem, d. h. von begrenztem Teil und unbegrenztem Feld auf 
das Selbstbewußtsein, so stellt sich die Frage, was am Selbstbewußt­
sein der ausgegrenzte Teil und was das abgegrenzte Feld sei. Drei 
Moglichkeiten bieten sich an. Erstens: Wird das Selbstbewußtsein 
als der ausgegrenzte Teil, als das Bestimmte und begrifflich Inter­
pretierte aufgefaßt, so wird der Ansatz eines umfassenderen Feldes 
jenseits des Selbstbewußtseins notwendig. Was aber sollte dieses 
Feld sein, da das Selbstbewußtsein doch das Ganze ist? Zweitens: 
Nimmt man zur Vermeidung dieser Schwierigkeit die Gegenthese 
an, wonach das Selbstbewußtsein als das umfassende Feld fungiert, 
aus dem ein Teil ausgegrenzt und unter Begriffe gestellt wird, so 
fragt man sich, was innerhalb des Selbstbewußtseins dieser ausge­
grenzte Teil sein soll. Es sollte doch das Selbstbewußtsein in toto 
begriffen werden und nicht nur ein Teil von ihm. Drittens: Übrig 
bleibt daher nur die Möglichkeit, das Selbstbewußtsein als Teil und 
Ganzes zugleich zu betrachten, als das, was ausgegrenzt und be­
stimmt wird, und als das, gegen das abgegrenzt wird. Damit aber 
ergibt sich eine Selbstdiremption, die wiederum das Problem der 
Zusammengehörigkeit und Einheit der Differenten im Selbstbe­

227

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202 - am 21.01.2026, 00:47:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wußtsein aufwirft, also genau das Problem, das unter Punkt (3) als 
Problem der Verbindung von Anschauung und Begriff dargestellt 
wurde.

Die Frage, die es vorrangig zu lösen gilt und der Fichte sich mit 
seinem Spattheorem zuwendet, ist die nach dem Einheitsgrund dif­
ferenter Faktoren, mögen sie „Anschauung“ und „Begriff“ heißen 
wie in der Wissenschaftslehre nova methodo von 1798 oder „Sein“ 
und „Freiheit“ wie in der Wissenschaftslehre von 1801 oder „weil“ 
und „was“, ebenfalls dort, oder „Tatigkeit“ und „Ruhe“ wie im Ver­
such einer neuen Darstellung der Wissenschaftslehre von 1797. Fichte 
hat die Differenten unter immer anderen Termini gefaßt, die aber 
sachlich auf dasselbe hinauslaufen.

6. Fichtes Spattheorem

Das letztgenannte Problem versucht Fichte dadurch zu lösen, daß 
er den als notwendig postulierten Einheitsgrund in die Transzen­
denz verlagert, in ein jenseitiges Absolutes, als dessen Manifesta­
tion das Selbstbewußtsein angesehen wird.23 Seit 1800 lautet die 
Formel fur das Selbstbewußtsein sinngemäß: „Das Ich ist eine Tä­

23 Vgl. zu Fichtes Spatphilosophie K. Gloy: Der Streit um den Zugang zum Absoluten. 
Fichtes indirekte Hegel-Kritik, in: Zeitschrift für philosophische Forschung, Bd. 36 
(1982), S. 25-48.
0 Vgl. Wissenschaftslehre von 1801/02. Dort heißt es: denke nochmals das Absolu­
te ... Es ist schlechthin, was es ist, und ist dieses schlechthin, weil es ist. Aber dadurch 
ist ihm noch immer kein Auge eingesetzt, und wenn du nun fragst, für wen es sei, 
welche Frage du sehr naturlich erheben kannst, sie auch ohne weiteres verstehst, wenn 
sie durch einen anderen erhoben wird, so magst du dich nur nach einem Auge außer 
ihm umsehen; und wenn wir dir dieses Auge auch in der Tat schenken wollten, wie wir 
doch nicht konnen, so wirst du ferner die Verbindung desselben mit jenem Absoluten 
nimmer erklären, sondern sie nur in den Tag hinein behaupten. Aber dieses Auge liegt 
nicht außer ihm, sondern in ihm, und ist eben das lebendige sich Durchdringen der 
Absolutheit selbst. - Die Wissenschaftslehre hat dieses absolute sich selbst in sich 
Durchdringen und fur sich selbst Sein mit dem einigen Worte in der Sprache, welches 
sie ausdrückend fand, dem der Ichheit bezeichnet.“ (Fichte: Werke, Bd. 2, S. 19 f. [Ge- 
samtausg. Bd, II,6, S. 150]).

In einer Vorform begegnet diese Formel erstmals im System der Sittenlehre von 1798 
(a. a. O., Bd. 4, S. 32f. [Gesamtausg., Bd. I,5, S. 48]). In der Bestimmung des Menschen 
von 1800 (a.a.O., Bd. 2, S. 249 [Gesamtausg., Bd. I,6, S. 254]) heißt es dann: „Ich ... 
setze gleichsam dem an sich blinden Triebe Augen ein .“ Dieser Gedanke wiederholt 
sich in verschiedenen Varianten seit dieser Zeit. So ist in einer spateren Fassung des 
Systems der Sittenlehre von 1812 die Rede von einer „Kraft, der ein Auge eingesetzt ist, 
welches von ihr unzertrennlich“. Und weiter heißt es: „Kraft eines Auges, dies ist der

228

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202 - am 21.01.2026, 00:47:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tigkeit, der ein Auge eingesetzt ist.“24 Diese Formulierung und die 
mit ihr einhergehende Revision der alten Fassung kennzeichnen 
Fichtes Spatphilosophie, die das zweite grundlegende Stadium sei­
nes Verständnisses der Internverfassung des Selbstbewußtseins bil­
det. Zumal in Varianten dieser Formel auch die Rede davon ist, daß 
einem blinden Trieb oder einer Kraft oder dem Leben Augen ein­
gesetzt werden, wobei die Tatigkeit durch den blinden Trieb oder 
die Kraft oder das Leben ersetzt ist, fallt an diesen Formulierungen 
die Gegeniiberstellung von Blindheit und Sehendheit auf. Da das 
Auge, Organ des Sehens, hier als Metapher für Wissen fungiert, ist 
mit dem Verhältnis zwischen blindem Trieb und Auge das Verhält­
nis zwischen Unbewußtem und Bewußtem gemeint. Eine noch ge­
nauere Spezifikation erfahrt das Verhältnis an einer Stelle des 
Systems der Sittenlehre in einer freilich erst spater hinzugefügten 
Marginalie, in der es heißt: „Es werden Augen eingesetzt dem 
Einen.“25 Da mit dem großgeschriebenen „Einen“ bei Fichte das 
Absolute gemeint ist, bezeichnet die Formel letztlich das Verhältnis 
zwischen dem unbewußten Absoluten und der Bewußtheit. Es geht 
also um die Beziehung des Selbstbewußtseins zum Absoluten. Wäh­
rend die friäheren Produktionsformeln ausschließlich mit dem 
Selbstbewußtsein und seiner Internverfassung zu tun hatten und 
jeden möglichen Transzendenzgedanken abwehrten, ja sogar den 
Anschein erweckten, als handle es sich beim Selbstbewußtsein auf­
grund seines absoluten Status um das Absolute selbst, thematisiert 
die neue Produktionsformel das Verhältnis des Selbstbewußtseins 
zu seinem transzendenten Ermoglichungsgrund. Die neue Formel 
laßt deutlich werden, daß das Selbstbewußtsein nicht selbst das Ab­
solute ist, mag es auch absolut genannt werden, sondern daß ein 
Hiat zwischen dem absoluten Selbstbewußtsein und dem Absoluten 
besteht. Hierin dokumentiert sich eine neue, grundsatzlich ver­
änderte Einstellung gegeniäber den bisherigen Formeln, die für 
Fichtes Spatphilosophie charakteristisch ist.

Mit der Differenz von Selbstbewußtsein und Absolutem wie auch 
der Bezogenheit beider aufeinander ist der Rahmen abgesteckt,

Charakter des Ich und der Geistigkeit.“ (A. a. O., Bd. 11, S. 18). In einem Manuskript 
wahrscheinlich von 1812 lautet die Aussage: „Das Sehen sei ein sich sehendes Auge ... 
Sich sehendes Auge = Reflexion eines Lebens, eines sich selbst Offenbarens, das eben 
in sich selbst und seiner Faktizität [bleibt].“ (Zitiert nach D. Henrich: Fichtes ursprüng­
liche Einsicht, a. a. O., S. 28.)
25 Fichte: Werke, Bd. 4, S. 33 Anm.

229

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202 - am 21.01.2026, 00:47:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den es durch eine genauere Analyse der in der Spätformel vorkom­
menden Metaphern auszufUllen gilt.

Wenn das Auge Organ des sinnlichen Sehens ist, so fungiert es 
hier als Chiffre für das geistige Sehen, das Wissen oder Bewußtsein. 
Als Symbol der Geistigkeit wird das Auge seit alters in der Dich­
tung, der bildenden Kunst und der Malerei verwendet. In byzanti­
nischen Kirchen wird die Geistigkeit Gottes oft in Form eines ein­
zigen Auges dargestellt, das nach allen Richtungen Sehstrahlen 
aussendet. In der indischen Religion und Kunst symbolisiert das 
dritte Auge ein inneres Sehen, Weisheit und Vernunft, und als 
Chiffre fur Wachsamkeit dient das Auge in der Malerei Chagalls. 
Auch bei dem von Fichte gemeinten Auge handelt es sich nicht um 
das gewöhnliche Auge, dessen Blick nach außen auf fremde Objek­
te gerichtet ist, sondern um eines, dessen Blick auf sich selbst geht, 
um ein sich selber sehendes Auge bzw. um einen sich selber erblik- 
kenden Blick. Daß es damit als Metapher fur Selbstbewußtsein 
fungiert, versteht sich, freilich für ein Selbstbewußtsein, das nach 
dem Fichteschen Verständnis als intellektuelle Anschauung oder 
Selbsterzeugung zu verstehen ist, nicht in dem reflexionstheoreti­
schen Sinne als bloße Selbstbeziehung. In der Wissenschaftslehre 
nova methodo von 1798 - wohl der ersten Schrift, in der die Aug- 
metapher auftritt - findet sich eine aufschlußreiche Stelle, an der 
Fichte sein Verständnis von Selbstbewußtsein durch das sich selber 
sehende Auge expliziert und von dem alteren reflexionstheoreti­
schen Verständnis abgrenzt, das er dort durch die Metapher eines 
sich spiegelnden Spiegels wiedergibt.
„Denn ... Bewußtsein [ist] ein sich selbst idealiter Setzen: ein Sehen, und 
zwar ein Sich Sehen.

In dieser Bemerkung liegt der Grund aller Irrtumer anderer philosophi­
scher Systeme, selbst des Kantischen. Sie betrachten das Ich als einen Spie­
gel, in welchem ein Bild sich abspiegelt; nun aber sieht bei ihnen der Spiegel 
nicht selbst, es wird daher ein zweiter Spiegel fur jenen Spiegel erfordert 
u. s. f. Dadurch aber wird das Anschauen nicht erklärt, sondern nur ein Ab­
spiegeln.

Das Ich in der Wissenschaftslehre hingegen ist kein Spiegel, sondern ein 
Auge; es ist ein sich abspiegelnder Spiegel, ist Bild von sich; durch sein eige­
nes sehen wird das Auge (die Intelligenz) sich selbst zum Bilde.“26

Das Reflexionsmodell und seine Schwierigkeit könnten nicht besser

26 J. G. Fichte: Nachgelassene Schriften, hrsg. von H. Jacob, Bd. 2, a. a. O., S. 377 (Ge- 
samtausg., Bd. IV,2, S. 48f.)

230

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202 - am 21.01.2026, 00:47:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ausgedrückt sein als hier mittels eines Spiegels; denn Spiegel im 
Sinne von Rückspiegelung, von Widerschein, ist identisch mit Re­
flexion, d. h. mit Zurückwerfen von etwas. Charakteristisch für den 
Spiegel ist, daß er das Bild eines anderen, das nicht Spiegel ist, zu­
rückwirft, und dies für ein anderes, namlich für den Betrachter, tut, 
der ebenfalls nicht Spiegel ist. Kurz, die Reflexion ist eine Rück­
spiegelung von etwas anderem für etwas anderes. Soll der Spiegel 
selbst reflektiert werden, so bedarf es eines neüen Spiegels, der ihn 
reflektiert, ünd soll dieser wiederüm reflektiert werden, so bedarf 
es wieder eines neuen und so in infinitum. Das ständige Spiegeln 
der Spiegel durch andere Spiegel ist ein exaktes Bild für die refle­
xionstheoretische Auslegung des Selbstbewußtseins, wie sie im Be­
wußtsein vom Bewußtsein und im Bewußtsein vom Bewußtsein 
vom Bewußtsein usw. begegnet. Hiergegen setzt Fichte seine Meta­
pher vom Auge, dessen Blick nicht auf Anderes, Fremdes, sondern 
auf sich selbst gerichtet ist und das damit eine in sich geschlossene 
Einheit bildet. Nicht nur die Tatsache, daß Fichte in seiner Spatphi­
losophie zunehmend Metaphern zur Explikation der eigentüm­
lichen Struktur des Selbstbewußtseins wahlt, sondern auch die Art, 
wie er diese einführt, namlich via negationis, in Absetzung von un­
serer normalen Vorstellungsweise, zeigt, wie schwer es ihm fallt, 
seinen Einsichten Ausdruck zu verleihen.

Das sich selber sehende Auge wird von Fichte durch eine Reihe 
von Merkmalen charakterisiert, zu denen das der inneren Geschlos­
senheit, das der Einheit, der Ruhe und Stille, der Lichtwelt gehören. 
Diese Beschreibungen sind allesamt Versuche, die einzigartige Ver­
fassung des Selbstbewußtseins zu explizieren. Sie sollen anzeigen, 
daß das Auge aufgrund seines Auf-sich-selbst-Gerichtetseins eine 
innere Geschlossenheit und Einheit aufweist, die ihm Autarkie 
und Selbstgenügsamkeit verleiht. Weder dringt etwas aus ihm her­
aus noch etwas in es hinein; es stellt eine autarke Einheit dar. Diese 
Selbstgenügsamkeit laßt sich unter verschiedenen Aspekten inter­
pretieren. In numerischem Sinne ist das Selbstbewußtsein Eines, 
bezüglich dessen sich nur noch intern eine Mehrfachheit in den Re- 
lata des blickenden Blicks und des erblickten Blicks unterscheiden 
laßt. In qualitativem Sinne ist es eine Identitat, in der alle Differen­
zen aufgehoben sind, allenfalls intern im Sehen und im Gesehen­
werden erhalten bleiben. Und in relationalem Sinne stellt es eine 
causa sui dar, die aufgrund ihrer Suisuffizienz von sich, durch sich 
und in sich (a se, per se und in se) ist. So scheint das Selbstbewußt­
sein mit allen Kriterien der Absolutheit ausgestattet zu sein.

231

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202 - am 21.01.2026, 00:47:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Entsprechend sind auch die Merkmale der Ruhe und Stille zu 
deuten. Dadurch daß der Blick des Auges nicht auf Äußeres, stän­
dig Wechselndes gerichtet ist, sondern auf sich selbst, das stets mit 
sich Identische, ruht er in sich, ohne durch anderes zur Veränderung 
genötigt zu werden. So sind Ruhe und Stille Ausdruck der Vollkom­
menheit, Ausdruck eines perfekten, durativen Zustands. Ebenso 
wenn Fichte das Selbstbewußtsein als innere Lichtwelt charakteri­
siert, kennzeichnet er damit dessen Absolutheitsstatus. Licht fun­
giert für unser Normalverstandnis als Ermoglichungsgrund des Se­
hens. Es laßt das Auge zum Gegenstand durchdringen und diesen 
zum Auge, ohne selbst gesehen zu werden; denn im Lichte, d.h. in 
der Helle, sehen wir, die Helle selbst sehen wir nicht. Wird das 
Lichtsymbol auf das Selbstbewußtsein angewendet, so bezeichnet 
es absolute Klarheit und Durchsichtigkeit, welche die Kriterien für 
Evidenz und Gewißheit sind. Im Selbstbewußtsein durchdringt sich 
das Selbst und klart sich selber auf.

Die genannten Merkmale sind ebendieselben, die Fichte zur 
Charakteristik des Absoluten verwendet. In der Wissenschaftslehre 
von 1804 definiert er zu Anfang des § 16, dem Zentralsatz dieser 
Vorlesung, das Absolute als „ein in sich geschlossenes Singulum des 
Lebens und Seins, das nie aus sich heraus kann“21. Da Leben hier ein 
Synonym für Bewußtsein ist, druckt die Definition aus, daß das Ab­
solute eine in sich geschlossene Einheit zweier differenter Momen­
te, des Seins und des Bewußtseins, ist. Die Begriffe der Geschlos­
senheit und Einheit kehren hier wieder. Ebenso wird durchgängig 
in dieser Wissenschaftslehre das Absolute durch die Metapher des 
Lichts bezeichnet.

Wenn Selbstbewußtsein und Absolutes gleicherweise charakteri­
siert werden, kann die Frage nicht ausbleiben, ob nicht doch das 
Selbstbewußtsein das Absolute und nicht nur etwas am Absoluten 
sei, etwas, das dem Absoluten lediglich „eingesetzt“ ist. Zur Beant­
wortung dieser Frage muß die Struktur des Selbstbewußtseins, 
ebenso die des Absoluten noch genauer aufgeklart werden.

Zwar werden beide durch die Merkmale der Einheit und Ge­
schlossenheit charakterisiert, jedoch bedeutet die Einheit in beiden 
Fällen etwas Verschiedenes. Das Selbstbewußtsein stellt eine orga­
nische Einheit dar. Dies ist der Begriff, mittels dessen Fichte in sei­
ner Spatphilosophie, vor allem in der Wissenschaftslehre von 1804, 
das Selbstbewußtsein zu beschreiben versucht. Eine organische

21 Fichte: Werke, Bd. 10, S. 212 (Gesamtausg., Bd. II,8, S. 242).

232

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202 - am 21.01.2026, 00:47:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einheit meint ganz allgemein ein Ganzes aus Teilen, eine Einheit, 
die sich aus einer Vielheit differenter Instanzen zusammensetzt, 
welche in bestimmten Verhältnissen zueinander stehen, und zwar 
solchen, die einem gemeinsamen Zweck dienen. Dieser ergibt sich 
aus dem Plan von der Form des Ganzen, der Umfang, Verhältnis 
und Stellung der Teile zueinander bestimmt und ihr Zusammenwir­
ken untereinander regelt. In einer solchen Einheit ist jeder Teil um 
des anderen und um des Ganzen willen da und umgekehrt das Gan­
ze um der Teile willen, so daß jedes Mittel und Zweck zugleich ist. 
Wird eines aufgehoben, so wird auch das andere aufgehoben, und 
wird eines gesetzt, so auch das andere. Es ist dieses Interdependenz- 
verhaltnis, das die Einheit der Teile garantiert und sie zu einem 
harmonischen Funktionieren veranlaßt.

Gelegentlich beschreibt Fichte das Selbstbewußtsein auch durch 
den Begriff der Relationseinheit. Durch ihn wird deutlich, daß es 
sich beim Selbstbewußtsein um eine Relation zwischen zwei oder 
mehreren Relata handelt, die trotz ihrer Beziehung aufeinander 
eine gewisse Eigenständigkeit und Wohlunterschiedenheit bewah­
ren.

Daß diese Begriffe Explikate des Selbstbewußtseins sind, ist un­
schwer zu erkennen, erwies sich doch das sich selber sehende Auge 
als Einheit aus Wissendem und Gewußtem, und stellt man zudem in 
Rechnung, daß das Wissen in der Differenz von anschaulichem und 
begrifflichem Wissen auftritt, welche auf seiten des Gewußten ihr 
Pendant haben, so ergibt sich eine Vielheit von mindestens vier 
Momenten, die im fünften, der Einheit, zusammengehalten sind.28

Von ganz anderer Struktur ist die Einheit des Absoluten. Zeigte 
sich die Einheit des Selbstbewußtseins als Relationseinheit, in der 
die Relata wohlunterschieden bleiben, so zeigt sich die Einheit des 
Absoluten als Koinzidenz oder, wie danke29 sagt, als „Inkludenz“, in 
der die Relata ununterscheidbar zusammenfallen. Stellte die Ein­
heit des Selbstbewußtseins eine synthetische Einheit dar mit Ein­
schluß der Vielheit, Differenz und Relation, so ist die Einheit des 
Absoluten durch Ausschluß jeder Art von Vielheit, Differenz und 
Relation charakterisiert. Sie ist eine Einheit ohne jede Vielheit, 
eine Identitat ohne jede Differenz, ein Grund ohne jede Folge. Sie

28 Vgl. die Funffachheit des Fichteschen Systems.
29 W. Janke: Die Grundsätze der absoluten Einheit im Urteil der Sprache (Fichte, He­
gel, Hölderlin), in: Einheit als Grundfrage der Philosophie, hrsg. von K. Gloy und 
E. Rudolph, Darmstadt 1985, S. 223.

233

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202 - am 21.01.2026, 00:47:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist das, was übrigbleibt, wenn alle Mannigfaltigkeit eliminiert wird, 
alle Differenz aüfgehoben ünd alle Folge negiert wird.

Damit ergibt sich eine Schwierigkeit, die sich in der Unmöglich­
keit adaqüater sprachlicher Fassüng des Absolüten dokümentiert. 
Wenn alle Gegensatzlichkeit aüfgehoben ist, dann darf diese abso- 
lüte Einheit aüch nicht mehr Einheit genannt werden, da Einheit 
der Kontrastbegriff zü Vielheit ist. Aüch darf sie nicht als Identität 
bezeichnet werden, da Identitat das Oppositüm zü Differenz bildet, 
ebensowenig als Gründ oder Prinzip, da aüch dieses Kontrastbegrif­
fe zü Folge ünd Prinzipiiertem sind; nicht einmal der Name „Ab- 
solütes“ stünde ihr zü, da es sich aüch hier üm einen Gegenbegriff 
zum Relativen handelt. Wenn jenes sprachlich nicht mehr zü Fas­
sende weder Einheit noch Vielheit, weder Identitat noch Differenz, 
weder Gründ noch Folge noch sonst ein Gegensatz ist, darf es dürch 
kein Oppositüm ünd aüch nicht dürch die Opposition selbst aüsge- 
drückt werden. Das Absolüte wird damit züm ineffabile, züm Un­
nennbaren, Undenkbaren, an dem ünser Denken ünd ünsere Spra­
che versagt ünd das sich nür noch paradoxal zü dokümentieren 
vermag. Fichte selbst hat wiederholt aüf diese Problematik ange­
spielt. So schreibt er in einem Brief an Schelling vom 15. Janüar 
1802 an einer Stelle, die fast wörtlich in der Wissenschaftslehre von 
1801 wiederkehrt:
„Das Absolüte selbst aber ist kein Sein, noch ist es ein Wissen, noch ist es 
Identitat, oder Indifferenz beider: sondern es ist eben - das Absolute - ünd 
jedes zweite Wort ist vom Übel.“30

Das Absolüte laßt sich, wie hier am Beispiel des Gegensatzes von 
Sein ünd Bewüßtsein gezeigt wird, weder dürch den ganzen Gegen­
satz noch dürch ein einzelnes Gegensatzglied fassen. Da ünser Den­
ken ünd ünsere Sprache mit Differenzen ünd Gegensätzen operiert, 
müß bezüglich des Absolüten jedes Denken ünd Sprechen versa­
gen.

In der Beschreibüng des Selbstbewüßtseins ünd des Absolüten 
begegnen nür scheinbar dieselben Einheitsbegriffe, die sich bei 
naherer Betrachtüng in ihren Strüktüren als gründverschieden er­
weisen.

Ihr Verhältnis züeinander hat Fichte dahingehend bestimmt, daß 
er dem Selbstbewüßtsein einen defizienten Modüs züschreibt. Die

30 Fichte: Gesamtaüsg., Bd. III,5, S. 113, Nr. 620. Vgl. Fichte: Werke, Bd. 2, S. 13 (Ge- 
samtaüsg., Bd. II,6, S. 143f.).

234

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202 - am 21.01.2026, 00:47:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einheit des Selbstbewußtseins ist nur faktisch konstatierbar, nicht 
aber theoretisch erklärbar. Sie stellt sich zwar in und mit jedem 
Vollzug des Selbstbewußtseins ein, kann jedoch im Rahmen und 
mit den Mitteln desselben nicht mehr erklärt werden; denn dazu 
ware erforderlich, die Bestandteile des Selbstbewußtseins wechsel­
seitig auseinander zu deduzieren, was unmöglich ist. Um die fak­
tisch vorfindliche Einheit des Selbstbewußtseins zu begreifen, ist 
es daher notwendig, einen transzendenten Einheits- und Vermitt­
lungsgrund anzunehmen. Selbstbewußtsein ist nicht aus sich selbst 
verstandlich, sondern nur auf der Basis eines anderen.

Das Verhältnis des jenseitigen Grundes zum Selbstbewußtsein 
hat Fichte durch eine Reihe von Kategorien, Bildern und Modellen 
zu beschreiben versucht, die allesamt einseitige Dependenzverhalt- 
nisse ausdrücken, so beispielsweise durch das logische Verhältnis 
von Prinzip und Prinzipiiertem oder das genetische Verhältnis von 
Vater und Sohn oder das Kantische Modell von Ding an sich und 
Erscheinung, das theologische von Gott und Manifestation Gottes, 
von Absolutem und Selbstoffenbarung des Absoluten. Nach den 
bisherigen Ausfuhrungen laßt sich einsehen, warum Fichte um eine 
metaphorische Beschreibung nicht umhinkommt. Wenn das seiner 
selbst gewisse Selbstbewußtsein zur theoretischen Erklärung seiner 
faktischen Einheit eines transzendenten Grundes bedarf, dessen Er­
kenntnis die begrifflichen Mittel und Anschauungsformen über­
steigt, so kann dieses Verhältnis nur metaphorisch exponiert wer­
den.

Wendet man die bisherigen Einsichten auf die Produktionsformel 
von Fichtes Spatphilosophie an, derzufolge das Ich eine Tätigkeit 
mit eingesetztem Auge ist, so gelangt man zu folgendem Schluß: 
Das Auge fungiert als Symbol des Selbstbewußtseins oder des Ich. 
Die Tätigkeit, die auch blinder, unbewußter Trieb, Kraft oder Le­
ben heißt, ist das dem Selbstbewußtsein unzugängliche Absolute, 
und das Verhältnis beider zueinander, das als Eingesetztsein des 
Auges in die Tätigkeit beschrieben wird, ist das Vorkommen des 
Selbstbewußtseins am Absoluten. Nicht ist das Selbstbewußtsein 
selbst das Absolute, sondern nur dessen Erscheinungsweise.

Die passive Form des „Eingesetztseins“, die das Spattheorem von 
der aktiven Variante des „Sich-selber-Setzens“ des Frühtheorems 
unterscheidet, weist darauf, daß das Zustandekommen des Wissens 
von sich in seiner Einheit nicht mehr dem Ich zuzuschreiben ist, 
sondern einer Instanz, die dem Ich vorausliegt. Fichte traut dem 
Ich nicht mehr die Leistung des Sich-selber-Setzens und -Bestim-

235

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202 - am 21.01.2026, 00:47:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mens zu, sondern nimmt hierfür einen transzendenten Grund in 
Anspruch. Auch dies deutet darauf, daß das Ich seinen absoluten 
Status verloren hat.31

Die Komplikationen, die das Spattheorem mit sich bringt und die 
allesamt die Beziehung zwischen dem Selbstbewußtsein und seinem 
transzendenten Grund betreffen, hat Fichte offensichtlich nicht 
mehr gesehen; denn die explizierte Formel stellt die letzte innerhalb 
seiner Theorieentwicklung dar. Es bleibt zu vermuten, daß Fichte 
der Überzeugung war, mit dieser Formel die anstehenden Probleme 
gelöst zu haben. Für eine kritische, über Fichte hinausgehende Be­
trachtung aber muß gerade dieses Verhältnis zum Problem werden. 
Wie geht es an, einen notwendigen und unverzichtbaren Grund un­
serer geistigen Existenz zu postulieren und zugleich denselben

31 Eine andere Interpretation der Formel hat D. Henrich in Fichtes ursprüngliche Ein­
sicht, a. a. O., gegeben. Die letzte Formel deutet Henrich in anderer als der hier vorge­
legten Weise, namlich als Fortsetzung und Revision der zweiten Formel. Henrich geht 
von einer Analyse des Passivs „eingesetzt“ aus (S. 26). Er weist darauf hin, daß aus- 
drUcklich von einem „eingesetzt sein“, nicht von einem „eingesetzt werden“ die Rede 
ist. Konnte das letztere noch auf ein nachträgliches, kontingentes Verhältnis zwischen 
Auge und Tätigkeit hinweisen, derart, daß zunächst eine Tätigkeit rein fUr sich vor­
liegt, der erst nachträglich mehr oder weniger zufällig das Auge als Symbol des Wis­
sens eingesetzt wird, ähnlich wie dem Korper Schmuck angelegt und als zufälliges 
Beiwerk mitgegeben wird, so weist die erste Möglichkeit auf ein notwendiges, immer 
schon bestehendes Verhältnis zwischen Auge und Tätigkeit hin. Das Auge ist der Tä­
tigkeit von Anfang an eingesetzt; beide sind gleichzeitig bzw. gleichursprUnglich. 
Eines ist nicht ohne das andere, die Tätigkeit nicht ohne das Wissen und das Wissen 
nicht ohne die Tätigkeit. Diese Interdependenz von Tätigkeit und Auge macht nach 
Henrich deutlich, daß es sich nicht um das einseitige Dependenzverhaltnis zwischen 
Absolutem und Selbstbewußtsein handelt, sondern um das interne Verhältnis der Mo­
mente des Selbstbewußtseins. Dies qualifiziert die Formel im Ubrigen auch zur Fort­
setzung und Revision der zweiten Produktionsformel. Die in der zweiten Produktions­
formel ausgedrUckte Selbstsetzung des Ich als Selbstsetzung deutet Henrich unter 
Bezugnahme auf die Explikationspartikel „als“ und ihre begriffliche Ausdrucksweise 
als Verhältnis zwischen anschaulichem und begrifflichem Wissen bzw. Anschauung 
und Begriff. Da die Einheit und GleichursprUnglichkeit dieser beiden Momente sowe­
nig wie irgendeine andere Einheit aus dem Selbstbewußtsein und durch dieses erklärt 
werden kann, bedarf es des Ansatzes eines transzendenten Grundes, der allerdings in 
der dritten Formel nicht eigens artikuliert wird.
Der Unterschied zwischen Henrichs und obiger Interpretation laßt sich folgenderma­
ßen umreißen. Nach Henrich sind Tätigkeit und Auge AusdrUcke fUr Anschauung und 
Begriff, die zusammen das Selbstbewußtsein konstituieren und ein Absolutes als 
transzendenten Grund verlangen, wahrend nach obiger Interpretation das Auge Sym­
bol des ganzen Selbstbewußtseins ist, was immer dies an anschaulichen und begriffli­
chen Momenten enthalten mag, und die Tätigkeit Symbol des Absoluten als des Grun­
des des Selbstbewußtseins, so daß sich im Verhältnis beider zueinander die Beziehung 
zwischen Selbstbewußtsein und Absolutem ausdrUckt.

236

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202 - am 21.01.2026, 00:47:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jeder geistigen Auslegung zu verschließen? Wie sind die Behaup­
tungen miteinander kompatibel, daß wir nicht durch uns selbst exi­
stieren und uns nicht aus uns selbst verstehen, sondern von einem 
transzendenten Grund her leben und uns verstehen und daß den­
noch dieser Grund unserem Wissen unzuganglich ist und sich jeder 
theoretischen Bewältigung entzieht? Wenn sich dieser Grund prin­
zipiell verschließt, muß dann nicht fragwürdig werden, ob er über­
haupt existiert? Mit diesem Problem wird die uralte theologische 
und philosophische Frage nach dem Verhältnis zwischen dem Ein- 
zel-Ich und dem umfassenden göttlichen Ich wieder aufgegriffen. 
Ist es möglich, die Einzelexistenz von einem umfassenden Grund 
abhangig zu machen und gleichwohl diesen Grund fur die Einzel­
existenz, die an ihre immanenten Erkenntnisbedingungen gebun­
den bleibt, zu verschließen? Mit diesen heute noch aktuellen Fra­
gen entlaßt die Fichtesche Philosophie den Betrachter.

237

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202 - am 21.01.2026, 00:47:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-202
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.  Fichtes Selbstbewußtseinsanalyse als Weiterentwicklung der Kantischen Theorie
	2.  Das traditionelle reflexionstheoretische Modell des Selbstbewußtseins und seine Schwierigkeiten
	3.  Fichtes Produktionsmodell
	4.  Schwierigkeiten des Produktionsmodells
	5.  Die Formulierung des Selbstbewußtseins mit „als“
	6.  Fichtes Spattheorem

