
II. Wo bleibt das Selbst?

1) Dekonstruktionen der Selbst-Erkenntnis und
Einbruch des Anderen

Eine echte /Theorie der Erkenntnis< ließe sich aus Derridas Denken nur 
gewalttätig gegen seine eigene Intention konstruieren. (Man würde da­
mit allerdings einer Gewalttätigkeit folgen, die für Derrida sowieso in 
jedem Denken vorgegeben und irreduzibel ist). Die Alternativen zwi­
schen einer Ordnung der Erkenntnis, die vom Subjekt ausgehend das 
Objekt erfaßt oder aber aus der Ordnung der Objekte heraus dem Sub­
jekt gegeben ist, sind für ihn gleichermaßen Grundformeln des meta­
physischen Denkens. Gibt es dennoch einen Ansatz dafür, mit Derrida 
nach einer Selbst-Erkenntnis zu fragen? Die metaphysische bzw. der 
Onto-theologie verhaftete Frage >Was ist das Selbst?< müßte dabei in 
jedem Falle vermieden werden. Gefragt werden könnte allenfalls in 
einem Paradoxon, das schon eine Nicht-Identität und Andersheit impli­
ziert, welche Rolle das Selbst im Spiel der Welt spielt oder wo es in der 
Bewegung der differance seine Spuren hinterläßt. Wo also bleibt das 
Selbst im Denken Derridas? Bleibt es? Oder zeichnet es sich durch sein 
Verschwinden aus?

Die Ablehnung jeglichen Grundes, Ursprungs und Zentrums be­
dingt zunächst folgerichtig auch eine Ablehnung der metaphysischen 
Begriffe des Ichs sowie des Subjekts, und zwar als u^oxst/zevov44 und 
als transzendentales Subjekt. Jede Idee der Identität wird durch die vor­
geordnete differance in Frage gestellt. Derridas Ansatz ist im Hinblick 
auf diese Fragen nicht neu. Er setzt Tendenzen fort, die sich beispiels-

44 Man könnte allerdings durchaus die »Zirkumfession« Derridas, in der er >unter< dem 
Portrait Benningtons stark autobiographische Fußnoten hinterläßt als ein Spiel, mit dem 
Begriff des U7rox£t/z£voy oder >subjectum< auffassen - Derrida selbst, sein Geschichte, 
seine Überlegungen, wären hier das >Zugrundeliegende<.

244

https://doi.org/10.5771/9783495993606-244 - am 16.01.2026, 08:40:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wo bleibt das Selbst?

weise in Foucaults These von der Ablösung der Episteme der Mensch­
heit oder in Roland Barthes und Foucaults programmatischen Abgesän­
gen auf den Tod des Autors abzeichnen.45 Die Abgrenzung von der Idee 
des >Menschen<46 rückt Derrida nicht besonders deutlich in den Fokus 
seines Interesses, allerdings scheint das Gebiet der Zeichen, Bücher und 
Texte, um das sein Denken zunächst kreist, immer schon eine von Men­
schen geschriebene und gelesene >Welt< zu beschreiben. Eine explizite 
Beschäftigung mit den Begrifflichkeiten des Ichs und des Selbst erfolgt 
zunächst besonders deutlich an zwei Brennpunkten: einerseits in der 
Auseinandersetzung mit Descartes' Konzeption des Cogito und dessen 
Interpretation durch Michel Foucault und Emmanuel Levinas; anderer­
seits in der Beschäftigung mit der Phänomenologie Edmund Husserls. 
In beiden Fällen ist die Stellung des Ichs nicht von dem Prozeß und 
Erleben seines Erkennens zu trennen. Dieses Erkennen verfolgt 
Descartes, wie Derrida zeigen möchte, als Prozeß einer Trennung der 
Gewißheit vom Zweifelhaftem. Bei Husserl manifestiert sich für 
Derrida deutlicher der andere Aspekt metaphysischen Denkens, der 
hierzu in einem Verhältnis der Ergänzung steht: der Versuch die Tren­
nungen wieder in die Einheit der Wahrnehmung und unter das Diktat 
der Präsenz zu zwingen. Gegen die »phänomenologische Reduktion, die 
uns wieder in den Sinn einbiegt«, setzt Derrida »eine Reduktion dieser 
Reduktion: keine Reduktion auf den Sinn, sondern Reduktion des 
Sinns«, die der »souveräne Überstieg« und Exzeß der Philosophie und 
des Wissens sein soll. [SD 406] Derridas Kritik an Descartes und Hus­
serl soll in den folgenden Abschnitten betrachtet werden, um die Frage 
zu beleuchten, inwiefern sein Denken im Umgang mit dem Nicht-Sinn 
und Wahnsinn für das Selbst eine andere Alternative eröffnet - viel­
leicht die Alternative der Andersheit, die er insbesondere aus der Be­
schäftigung mit Levinas entwickelt. Welche Rolle spielt dabei, wenn 
auch noch nicht die Figur der Gabe, so doch eine Hingabe und Selbst- 
Aufgabe, die den ökonomischen Kreislauf der Reziprozität durchbricht?

45 Vgl.: Roland Barthes: Der Tod des Autors sowie: Michel Foucault: Was ist ein Autor? 
In: Texte zur Theorie der Autorschaft. Hrsg, von Fortis Jannidis, Gerhard Lauer u.a., 
Stuttgart 2000. S. 185-194. und S. 198-230.
46 Eine explizite Auseinandersetzung mit der Debatte über das Ende des Menschen er­
folgt 1968 in »Fines hominis«. [Randgänge 119-141]

245

https://doi.org/10.5771/9783495993606-244 - am 16.01.2026, 08:40:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

1.1) »Die hyperbolische Kühnheit des kartesianischen Cogito« - 
Hingabe an einen wahnsinnigen Augenblick

Der Durchgang durch den hyperbolischen Zweifel Descartes' wird bei 
Derrida zur Bewegung einer Hingabe an die Möglichkeit des vollstän­
digen Irrtums und Nicht-Sinns oder Wahnsinns und an die Unent- 
scheidbarkeit zwischen den Alternativen von Vernunft und Unver­
nunft. Kann aus dieser Hingabe eine Gewißheit des Ego gewonnen 
werden oder ist daraus letztlich eine andere Figur des >Selbst< zu emp­
fangen? Derridas Auseinandersetzung mit Descartes erfolgt in einem 
Leseprozeß zweiter Ordnung: Derrida liest, wie Foucault in » Wahnsinn 
und Gesellschaft«47 Descartes liest und dabei dessen »Meditationes«48 
als einen »>Gewaltstreich<, in der Dimension des theoretischen Wis­
sens« bestimmt, der »eine philosophische Gefangenschaft des Wahn­
sinns« festschreibt. [SD 72] Schon in der ersten Meditation darüber 
»Woran man zweifeln kann« wird in Foucaults Lesart der Wahnsinn 
»wie durch Dekret« [SD 77] (also in einer analogen Bewegung zu den 
politischen und sozialen Ausschlußmechanismen, die Foucault in seiner 
Geschichte des Wahnsinns interessieren) aus dem Denken ausgeschlos­
sen, um den Zweifel in eine sichere, nicht-wahnsinnige Methode über­
führen zu können. Der Zweifel besitzt einerseits ein hyperbolisches 
Moment, andererseits aber zugleich eine Einschränkung: Obwohl er 
sich zunächst auf die sinnliche Wahrnehmungen richtet, gibt es auch 
im sinnlich Gegebenen »sehr vieles andere, woran man gar nicht zwei­
feln kann« oder woran zu zweifeln unvernünftig wäre, es sei denn, man 
würde sich mit »Wahnsinnigen vergleichen, deren Gehirn ... so auf­
geweicht ist, daß sie hartnäckig behaupten, sie seien Könige, während 
sie bettelarm sind, oder in Purpur gekleidet, während sie nackt sind, 
oder sie hätten einen tönernen Kopf oder seien etwa gar Kürbisse oder 
aus Glas«. [Meditationes 119] Foucault insistiert darauf, daß Descartes 
einerseits auch den Zustand des Traumes hyperbolisch verallgemeinert, 
um nachzuweisen, daß die nicht-sinnlichen Wahrheiten der natures 
simples, aus denen die Wahrnehmung zusammengesetzt sind, auch 

47 Michel Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im Zeitalter 
der Vernunft. Übers, von Ulrich Koppen, Frankfurt a. M. 1969.
48 Rene Descartes: Meditationen über die Grundlagen der Philosophie. Mit den sämt­
lichen Einwänden und Erwiderungen. Zum erstenmal vollst, übers, und hrsg. von 
Arthur Buchenau, unveränd. Nachdruck der 1. Aufl. von 1915 mit neuer Vorbemer­
kung, Hamburg 1994. [Zitiert als: Meditationes]

246

https://doi.org/10.5771/9783495993606-244 - am 16.01.2026, 08:40:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wo bleibt das Selbst?

wenn alles Traum wäre, ihre Gültigkeit behielten. Das denkende, zwei­
felnde Subjekt der »Meditationes« distanziert sich jedoch nicht davon 
zu träumen, aber von den so drastisch beschriebenen Wahnsinnigen, 
die ihre Wahn-Vorstellungen mit der Wirklichkeit verwechseln. Inter­
essanterweise sind die Ideen der Wahnsinnigen, die Descartes hier be­
schreibt, bereits Selbst-Bilder: eine falsch aufgefaßte soziale Rolle - der 
Bettler meint, ein König zu sein - falsche Vorstellungen vom eigenen 
Äußeren sowie der eigenen Körperlichkeit und Materialität. Zugleich 
scheint in diesem Ausschluß des Wahnsinns der »Augenblick des Cogi- 
to«, der im Gang der »Meditationes« erst noch entwickelt wird, bereits 
vorweggenommen, denn die Möglichkeit, wahnsinnig, verrückt, von 
Sinnen zu sein - amentes und demens sind hier die lateinischen Begrif­
fe, die auf einen Mangel an mens, also Geist oder Verstand verweisen - 
ist für Descartes bereits deshalb ausgeschlossen, »weil ich denke«. 
[Ebd.]

In einem zweiten Schritt läßt uns Derrida nun seine eigene 
Descartes-Lektüre nachlesen: Descartes »schließt in keinem Augenblick 
die Möglichkeit des totalen Irrtums für jegliche Erkenntnis aus«, die 
sich nicht auf »die einfachen und intelligiblen Dinge«, sondern auf die 
Sinneswahrnehmung gründet. [SD 78] Die falschen Selbstbilder, die als 
Wahnsinn abgewiesen wurden, werden sogar »als Möglichkeit des 
Traums zugelassen«. [Ebd.] Die Hyperbolik des Zweifels geht also für 
Derrida weiter als in Foucaults Interpretation. Sie zielt auf den »radika­
len Bruch mit den Sinnen«, denen gegenüber die intelligiblen Gewiß­
heiten eine gänzlich andere Ordnung bilden. [SD 80] »Jede Bedeutung, 
jede >Idee< sinnlichen Ursprungs wird aus dem Gebiet der Wahrheit 
ausgeschlossen, ebenso wie der Wahnsinn«. [Ebd.] Derrida bezweifelt 
also, daß der Wahnsinn tatsächlich, wie Foucault annimmt, mit ande­
rem Maß gemessen werde als der Traum oder Irrtum. Vielmehr erfolge 
der Übergang von der Rede über den Wahnsinn zum Beispiel des Träu­
mens nur, um den darauf angewandten Zweifel allgemeiner zugänglich 
und damit noch radikaler zu machen - denn der Wahnsinn erschreckt in 
seiner Radikalität insbesondere den »Nicht-Philosophen, de[n] philoso­
phischen Novizen« [ebd.], wohingegen jeder träumt und daher die wei­
teren Argumentationsschritte gut nachvollziehen kann.

»[D]ie eigentlich philosophische, metaphysische und kritische Pha­
se des Zweifels« wird für Derrida erst mit der Einführung der Fiktion 
des genius malignus erreicht, da diese »die Möglichkeit eines totalen 
Wahnsinns« impliziert, der eben nicht mehr per Dekret aus dem Be­

247

https://doi.org/10.5771/9783495993606-244 - am 16.01.2026, 08:40:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

reich der oder des Vernünftigen verwiesen und beherrscht werden 
kann. [SD 84 f.] Unter der Täuschung des bösen Dämons werden das 
Weltbild ebenso wie das Selbstbild ver-rückt und sogar der Bereich des 
Intelligiblen verliert seine zuvor noch nicht bezweifelbare Sicherheit. 
Durch diese Verrücktheit ist also »das Ganze der Erkenntnis bedroht« 
und die Erkenntnis wird »in keinem Augenblick ... für sich allein den 
Wahnsinn beherrschen und meistern, das heißt objektivieren können. 
Wenigstens solange der Zweifel nicht aufgehoben sein wird.« [SD 89] 
Es gäbe unter der Ägide des Zweifels daher keinen einzigen Augenblick, 
der den Wahnsinn objektiviert, sich ihm also unbezweifelbar als nicht­
wahnsinniges Subjekt gegenüberstellt, und dies gilt trotz des Augen­
blicks des Cogito und gerade in diesem Augenblick, selbst wenn »der 
Akt des Cogito und die Gewißheit, zu existieren, ... zum ersten Mal 
dem Wahnsinn« entgehen. [Ebd.] - Und zwar, »weil in seinem Augen­
blick, in seiner eigenen Instanz der Akt des Cogito sogar gilt, wenn ich 
wahnsinnig bin, sogar wenn mein Denken durch und durch wahnsin­
nig ist«. [Ebd.] Die Originalität der Lesart Derridas liegt hier darin, den 
Akt des Cogito, der paradoxen (Selbst-)Gewißheit des Zweifels, als 
einen Augenblick der absoluten Unentscheidbarkeit zu verstehen - als 
den Augenblick der Leere, den »Nullpunkt« [SD 90], »der nicht mehr« 
- oder vielleicht gerade noch nicht - »dem Paar von determinierter Ver­
nunft und determinierter Unvernunft, nicht mehr ihrer Opposition 
oder ihrer Alternative zugehört« [SD 89 f.], so wie die differance jeder 
determinierten und eindeutig bestimmbaren Differenz im Sinne einer 
Opposition oder Alternative >vorausgeht<.

Diese Unentscheidbarkeit bildet für Derrida zugleich den Aus­
gangspunkt für jede partikulare Entscheidung und für die Geschichte 
der Erkenntnis als Totalität, in der dann die Unterscheidung zwischen 
Vernunft und Unvernunft zum Paradigma gemacht wird.49 Durch die 
Radikalisierung des Zweifels und die Einführung der Idee einer totalen 
Täuschung werden Sinn und Wahn-Sinn so ununterscheidbar, daß der 
Augenblick der Aussage des ego cogito nur durch die letztlich volunta- 
tive Entscheidung zu einer Absetzung von der Ungewißheit, also zum 
Sprung in die postulierte Gewißheit ermöglicht wird, ohne daß die Un­
entscheidbarkeit dadurch eigentlich aufgehoben oder aufgelöst werden 
könnte.

49 In jeder Erzählung dieser Geschichte, die sich auch Foucault zur Aufgabe macht, wird 
wiederum für Derrida diese Unentscheidbarkeit verdeckt.

248

https://doi.org/10.5771/9783495993606-244 - am 16.01.2026, 08:40:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wo bleibt das Selbst?

Kehrt man zum Augenblick der Unentscheidbarkeit vor dieser 
Entscheidung zurück, eröffnet sich im Durchgang durch die Argumen­
tation Descartes' für Derrida die Möglichkeit eines ego cogito, das »den 
Wahnsinn als seine Freiheit und seine Möglichkeit« anerkennt. [Ebd.J 
Es kann sich dem Wahnsinn und der absoluten Ungewißheit des Nicht- 
Sinns hingeben, ohne sich zu verlieren. Es bleibt für sich selbst, indem 
es sich passiv aufgibt oder hingibt, dennoch als dieser Akt erhalten bzw. 
>gültig<, allerdings eben in einer Aktivität, die zugleich eine absolute 
Passivität zuläßt: die Aufgabe der Aktivität eine Erkennens, das >Sinn 
macht<, zugunsten eines Frei-Seins von Gewißheit und für die Unent­
scheidbarkeit, das schließlich paradoxerweise doch eine letzte Instanz 
der >Gewißheit< bleiben soll. Denn die Bedingung dafür, die Gewißheit 
des eigenen Zweifelns und sich selbst als Zweifelnden erkennen zu kön­
nen, kann für Derrida in der Argumentation Descartes erst im Durch­
gang durch das Andere des gewissen Erkennens und in der »Ausein­
andersetzung mit dem Dämon, mit dem bösen Dämon des Nicht- 
Sinns« [SD 90 f.] gewonnen werden. Auf der anderen Seite dieses Ex­
zesses bildet für Derrida der Gottesbezug einen Versuch die hyperboli­
sche »Spitze selbst abzustumpfen« [SD 91], indem das Cogito auf der 
sicheren Seite einer absoluten Vernunft verankert werden soll - also 
bereits auf einer Seite der Unterscheidung, die für Derrida aus dem 
Nullpunkt des Cogito heraus eigentlich erst ermöglicht wird.

Der hyperbolische Augenblick des Cogito, der in Derridas Lesart 
dem Hinausgehen über Sein und Wesenheit in der platonischen 
InexEiva, vrjc, entspricht, welches ebenfalls das Denken an seine 
Grenzen führt, kann nicht festgehalten werden. Dieser Nullpunkt kann 
nicht er selbst bleiben. Er muß, um sowohl sich selbst als auch anderen 
mitteilbar zu sein, - um zu erkennen gegeben zu werden -, temporali- 
siert und den Maßstäben der Rationalität unterworfen werden. »Wahn­
sinnig zu sein«, heißt nämlich nur dann über den Augenblick hinaus 
wahnsinnig bleiben, wenn es nicht gelingt, »das Cogito reflektieren und 
aussagen zu können, das heißt, es als solches für einen anderen erschei­
nen lassen; einen anderen, der ich selber sein kann.« [SD 95] Wahn­
sinnig bliebe hier in der Rede über den Wahnsinn also derjenige, der 
nicht über den Augenblick des absolut radikalisierten Zweifels und der 
totalen Täuschung hinausgelangen und sich selbst als seiner selbst ge­
wisses Ego und als Basis sicherer Erkenntnis zu erkennen geben kann. 
Indem Descartes seine eigene Argumentation auf der Seite des Äoyo^ 
verankert und einem Ensemble fester Regeln und Axiome unterstellt, 

249

https://doi.org/10.5771/9783495993606-244 - am 16.01.2026, 08:40:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

die er als das »natürliche Licht (das in seiner unbestimmten Quelle 
sogar für die Irren gelten müßte) determiniert« und zwar in einer De­
termination, die für Derrida »dogmatisch ist«, versucht er sein eigenes 
Denken rückwirkend doch wieder gegen den Wahnsinn zu versichern. 
[SD 96] Was Derrida hier als dogmatische Determination beschreibt, 
wird Marion als ein (allerdings zwiespältiges) Bekenntnis Descartes' 
zur Entgegennahme einer göttlichen Gabe< der Erkenntnisfähigkeit 
und der ewigen Wahrheiten darstellen.

Der Akt der Hingabe, in der sich der Zweifelnde dem Augenblick 
des Wahnsinns überläßt, muß nun für Derrida in jeder Relektüre »wie­
derholt und von der Sprache oder dem deduktiven System unterschie­
den werden, in das Descartes ihn einschreiben muß, ... sobald er ihn für 
den anderen (das bedeutet für sich) reflektiert«50. [SD 96] So zeigt sich 
das Paradox, daß eine Hingabe an die Möglichkeit des Nicht-Sinns nur 
in einer >sinnvollen<, logischen Sprache zu erkennen gegeben werden 
kann, die zugleich in jeder Wiederholung des Gedankengangs aufgege­
ben und unausweichlich neu erworben werden muß. Wer sich selbst 
reflektierend zu sich selbst verhält, ist hier für Derrida bereits ein An­
derer, indem er sich in sich selbst auf einen Kommunikationspartner 
ausrichtet und die gemeinsamen Regeln der Mitteilung und der ratio­
nalen Argumentation akzeptiert, »für den anderen (das bedeutet für 
sich)«. [S.o.] Dies gilt also schon vor der Veröffentlichung der »Medi- 
tationes« im Dialog mit den Einwänden anderer, auf die Ricoeur ver­
weist, der allerdings ebenso auch die Andersheit hervorhebt, die durch 
den Gottesgedanken und den genius malignus ins Spiel gebracht wird. 
Die innere Andersheit jeder Reflexion, die immer schon darauf geöffnet 
scheint, sich einem Anderen (zu erkennen) zu geben, wird für Derrida 
von einer >metaphysischen<, monologischen Logik verleugnet. Auch das 
Selbst der Selbstreflexion ist eigentlich schon nicht mehr bei sich, denn 
nur in einem »Verhältnis zum anderen als anderem Es (soi) sichert sich 
der Sinn gegen den Wahnsinn und den Nicht-Sinn ab.« [Ebd.]

Gibt es also im Nachdenken über das Selbst immer schon nur 
dieses andere >soi< der Reflexion, das sich selbst gegenüber bereits dif­
feriert? Derrida scheint in der Forderung der Wiederholung des Augen­
blicks der Unentscheidbarkeit indirekt und in einer beinahe existenz­
philosophischen Wendung von jedem Leser, von jedem Einzelnen zu 
verlangen, sich als ein Supplement an die Stelle des Zweifelnden, des

50 Kursivierung K. B.

250

https://doi.org/10.5771/9783495993606-244 - am 16.01.2026, 08:40:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wo bleibt das Selbst?

Cogito zu setzen, das sich für einen hyperbolischen Augenblick dem 
Nicht-Sinn überläßt, indem es bereit ist, sich von diesem anderen Selbst 
zu lösen, sich also >selbst< als Gegenstand der eigenen Reflexion auf­
zugeben, und sich, insbesondere im Hinblick auf die eigene Geschicht­
lichkeit und Zeitlichkeit, gerade in dieser Selbst-Aufgabe und im 
Durchgang durch die Ungewißheit zu ermöglichen. Descartes' Metho­
dik einer Rede vom >Ich< und aus der Ich-Perspektive, die dennoch all­
gemeine Gültigkeit beansprucht, verlangt vom jeweiligen Leser, sich in 
die Position dieses >Ich< zu versetzen. Jeder einzelne, der sich hier sup- 
plementiert, wird damit zugleich zu einem Ausgangspunkt der Ge­
schichte der Philosophie, die sich von ihm aus fortschreibt, und die zwi­
schen dem hyperbolischen Exzeß und den Einschränkungen, in denen 
dieser sagbar wird, zwischen der Entscheidung für die Vernunft, dem 
Wahnsinn der Unentscheidbarkeit und dem Eingeständnis des Wahn­
sinns ihre ganz eigene Ökonomie entwickelt.

Wie kann es Derrida nun gelingen, das Cogito als diesen Aus­
gangspunkt, aber dennoch nicht als einen Ursprung zu verstehen, wie 
dies ein metaphysisches Denken des Subjekts unterstellen würde? Der 
Schlüssel hierfür muß in Derridas Verständnis der Zeit gesucht werden. 
Die »hyperbolische Kühnheit des kartesianischen Cogito« [SD 89] liegt 
für Derrida im Rückzug auf »eine zeitliche Ursprünglichkeit im all­
gemeinen«, »wo der determinierte Sinn und der determinierte Nicht- 
Sinn sich in ihrem gemeinsamen Ursprung verbinden«. [SD 90] Auch 
wenn in dieser Terminologie bereits die Metaphysik des Ursprungs lau­
ert, scheint dieser >Ursprung<, in dem sich Sinn und Nicht-Sinn über­
kreuzen, eher im Kontext von Spur, Supplement und differance ver­
ortet zu sein, das heißt in einem Kontext, in dem es für den Derrida 
den Ursprung nicht gibt, er aber dennoch gedacht wird. An die Stelle 
eines Ursprungs tritt eine Ursprünglichkeit, die sich in jedem Augen­
blick wiederholt. Die Nicht-Präsenz, die Leerstelle, die Derridas Denk­
bewegung umkreist, wird so in das cartesische Ego, in die Lücke zwi­
schen der Radikalisierung des Zweifelns und der Entscheidung zur 
Gewißheit, in die Lücke zwischen >cogito< und >sum< hineingetragen. 
Nur im Bezug auf diese Lücke und den beinahe kierkegaardschen 
Sprung der Entscheidung, kann sich das Ego tatsächlich zu sich selbst 
verhalten. Die Leerstelle, das Loch in der Schriftrolle, die Öffnung im 
Inneren des dekonstruierten Denkgebäudes, in der ein Aufstieg möglich 
ist, liegt mitten in demjenigen Selbst, das sie denkend umkreist. Und 
der ungeheuerliche messianische Anspruch des Übersteigens und Hin­

251

https://doi.org/10.5771/9783495993606-244 - am 16.01.2026, 08:40:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

ausblickens auf ein noch nicht Erkennbares und Benennbares meint 
möglicherweise auch die immer neue Herausforderung jedes Denkens 
und Denkenden, über sich selbst hinauszugehen und die eigene, um­
kreiste Offenheit als Öffnung auf ein Anderes oder die Anderen hin zu 
verstehen, wie sie sich auch in der Performanz der Gabe manifestieren 
wird.

Bestätigung fände diese Hypothese in der immer deutlicheren Zu­
wendung Derridas zu Emmanuel Levinas' Philosophie des Anderen so­
wie auch in der immer stärkeren Fokussierung auf Themenbereiche, die 
tatsächlich die zunächst so abstrakte Denkbewegung auf konkretere 
Fragen der Ethik herunterbrechen - von der reinen Bewegung des Fra­
gens also auf die Bewegungen des Fragenden, Denkenden, Handelnden 
und auf die Bewegungen der Anderen, der Fremden, der Freunde, 
Gäste, Geber und Empfänger, die er dabei kreuzt.

1.2) Einbruch des Anderen und Verausgabung des Selbst

Die Frage nach dem Anderen bildet, insofern sie vom Selbst und seiner 
Endlichkeit her gedacht wird, so Derrida in seinem Aufsatz über »Ge­
walt und Metaphysik« bei Emmanuel Levinas, »die philosophische Fra­
ge überhaupt: warum ist die wesenhafte, irreduzible, absolut allgemei­
ne und unbedingte Form der Erfahrung des Zugangs zum Anderen 
noch Ichheit?« [SD 199] In der Undenkbarkeit und Unmöglichkeit, die 
Erfahrung eines Anderen selbst zu erleben, stößt für Derrida die Ver­
nunft genauso an ihre Grenzen wie in Descartes' hyperbolischem Zwei­
fel und öffnet sich damit auf die Fragestellungen: »Warum die Endlich­
keit?« und »Warum die Vernunft?« [Ebd.]

Die Figur des Anderen, die in die Cogitatio einbricht, der genius 
malignus, ist zunächst, wie auch Ricoeur betont, eine Hypothese, die der 
Zweifelnde selbst aus sich heraus generiert, eine Fiktion. [Vgl. SD 85] 
Gerade durch diese Fiktionalität scheint die subversive Andersheit des 
Dämons durch den Denkenden kontrolliert und beherrscht werden zu 
können. Gegen eine solche Bannung der Andersheit durch ihre Fiktio- 
nalisierung und gegen ihre Integration in ein mit sich selbst identisches 
Selbst, in dem jede Differenz letztlich »eine Illusion, ein >SpieI des 
Selbst<« ist [SD 144], richtet sich Emmanuel Levinas, indem er der To­
talität des Solipsismus eine radikale Andersheit gegenüberstellt, die 
dem Selbst vorausgeht. Der Andere bei Levinas ist, so Derrida, »Ande­

252

https://doi.org/10.5771/9783495993606-244 - am 16.01.2026, 08:40:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wo bleibt das Selbst?

rer nur, wenn seine Andersheit absolut, das heißt unendlich irreduzibel 
ist; das unendlich Andere kann aber nur das Unendliche sein.« [SD 
159]51

Levinas liest Descartes' dritte Meditation52, um ihn gegen Husserl 
auszuspielen, der das Cogito in der Lage sieht, sich die Idee des Unend­
lichen selbst zu geben. Indem Descartes dagegen das Unendliche als das 
anerkenne, was »ihn als Cogito schon ermöglicht hat, indem es ihn 
übersteigt«, ist sein Denken geöffnet für »die ethische Beziehung als 
das ursprüngliche Von-Angesicht-zu-Angesicht, als das Hervortreten 
der absoluten Andersheit«, die für Levinas vor jeder Ontologie den Ge­
genstand der ersten Philosophie bildet. [SD 162] Die unendliche Exte- 
riorität des Anderen ist, so Derrida, »nicht räumlich, denn der Raum ist 
der Ort des Selbst« und nicht des Anderen. [SD 171] Das unräumliche 
Außerhalb ist das eines Rufes, der von anderswo an das Selbst ergeht, 
und zwar bevor es es selbst ist und durch diesen Ruf auf einen räum­
lichen Standpunkt festgelegt wird, von dem aus es dann seine Antwort 
gibt: das >Me voici<, das >Hier sieh mich<. »Der unendlich Andere (bzw. 
das Unendliche)« ist »Rede, Ursprung des Sinns und der Welt« [SD 
162] und damit auch Voraussetzung der Gabe der Welt an den Ande­
ren.53 Der Begriff und die Sprache sind »immer schon dem Andern 
gegeben« [SD 145] und können diesen daher nicht in sich einschließen, 
denn er verfügt bereits über sie. Diese >Gebung< der Sprache an den 
Anderen drückt sich noch vor dem Akkusativ, den Ricoeur bei Levinas 
hervorhebt, in der »Dimension des Dativs oder Vokativs« aus. [Ebd.] 
Sowohl die Figur des Rufes als auch die dativische Ausrichtung der 
Sprache wird auch bei Marion eine zentrale Rolle spielen.

In der paradoxen Rede von der >positiven Un-endlichkeit< des An­
deren liegt für Derrida vielleicht der »Punkt ..., an dem das Denken am 

51 Für Levinas steht der oder das absolute, radikal Andere in einer Ablehnung Hegels 
auch jenseits der Geschichtlichkeit, während wiederum Derrida die Frage stellt »ob es 
Geschichte gibt, wenn die Negativität im Zirkel des Selbst gefangen ist und wenn die 
Arbeit sich nicht wirklich an der Andersheit stößt, wenn sie sich nicht selbst ihren Wi­
derstand gibt«, ob also gerade »die Geschichte nicht mit jenem Verhältnis zum Anderen 
beginnt.« [SD 144]
52 Interessant ist im Hinblick auf die Descartes-Interpretation Marions, daß gerade die 
zweite Meditation mit der Existenzaussage >überblättert< wird, die Marion besonders 
intensiv diskutiert. Vgl. Abschnitt D. II. 2 meiner Arbeit. Auch die Beziehung auf eines 
nicht-räumliche Außerhalb des Rufes bei Levinas, wird uns bei Marion wiederbegegnen.
53 Siehe hierzu noch einmal Abschnitt A. IV. meiner Arbeit.

253

https://doi.org/10.5771/9783495993606-244 - am 16.01.2026, 08:40:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

entschiedensten mit der Sprache bricht«. [SD 174] In dieses Wort ist 
eine Negativität eingeschrieben, die notwendig erscheint, um über­
haupt etwas anderes denken zu können als nur ein Selbst, einen Punkt, 
eine Identität des Selben ohne Anderes, also auch um in der Sprache 
dann das Anbieten einer gemeinsamen Welt vollziehen zu können und 
einander zu erkennen zu gebem. »Das unendlich Andere wäre nicht, 
was es ist: anders-, wäre es positive Unendlichkeit und enthielte es 
nicht in sich die Negativität des Un-bestimmten, des aKEipov«. [Ebd.] 
Und die Offenheit des aneLpov bedarf wiederum der Geschlossenheit 
einer Endlichkeit, um sich durch etwas hindurch zu eröffnen - um sich 
als Off enheit zu erkennen geben zu können.54

Die Begegnung mit dem Anderen ist nicht einfach ein Einbruch in 
das Selbst von außerhalb, sondern trägt in Derridas Interpretation als 
»Eschatologie, die nichts erwartet« und daher einen Aufbruch »ohne 
Hoffnung auf eine Rückkehr« zum Selbst verlangt, bereits Züge eines 
Heraustretens nach Außen, einer Selbst-Verausgabung. [SD 146] Auch 
diese Bewegung des Ausbruchs soll aber nicht räumlich verstanden 
werden. Sie ist zunächst wesentlich zeitlich, wenn nicht sogar Bedin­
gung jeglicher Zeitlichkeit, denn die »Begegnung des Unvorherseh­
baren«, also des absolut Anderen bildet »die einzig mögliche Öffnung 
der Zeit, die einzig reine Zukunft, die einzig reine Verausgabung jen­
seits der Geschichte als Ökonomie.« [SD 146 f.] - Eine reine Veraus­
gabung also, die sich später in der Figur der reinen Gabe wiederholen 
wird, und zwar ebenfalls im Modus des Unvorhersehbaren und der 
Überraschung.55 Kern der Verausgabung ist es, daß das Selbst sich ganz 
gibt. Und diese Gabe bildet einen Kontrast zu dem, was Levinas, wie 
schon von Ricoeur betont, als eine nur »ökonomische Freiheit« [SD 148] 
der theoretischen Erkenntnis versteht: Diese Freiheit der Erkenntnis 
vergißt, daß sie sich nur mit dem beschäftigt, was ein Selbst sich selbst 
gibt - also mit etwas nur vorgeblich von dem betrachteten Phänomen 
selbst aus Gegebenem - und bleibt so in sich selbst gefangen. Für Levi­
nas bleibt daher die Philosophie aus ihrer griechischen Wurzel heraus, 
in der sie »seit Sokrates durch eine Vernunft beherrscht wird, die in sich 

54 »Der Andere kann das, was er ist: unendlich anders, nur in der Endlichkeit und der 
Sterblichkeit (der meinen und der seinen) sein. Freilich nur im Augenblick, wo er zur 
Sprache kommt, erst dann und auch nur dann, wenn das Wort anders einen Sinn hat«. 
[SD 175]
55 Siehe Abschnitt B. IV.

254

https://doi.org/10.5771/9783495993606-244 - am 16.01.2026, 08:40:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wo bleibt das Selbst?

nur aufnimmt, was sie gibt,« stets »eine Tautologie und eine Egologie«. 
[Ebd.]

Derrida betont, daß sich die Notwendigkeit der Unendlichkeit des 
Anderen, dessen Erkenntnis das Selbst sich nicht selbst geben kann, in 
Levinas' Konzeption durch eine Abwehr der Gewaltsamkeit begründet, 
als die das Gebot oder der Befehl eines mir gleichrangigen, endlichen 
Anderen verstanden würden. [Vgl. SD 163] Levinas benötigt also den 
Gedanken einer positiven Unendlichkeit des Anderen als eine Art von 
>Souverän<, der in seinem Denken den Frieden sichern und eine Auto­
rität der Gerechtigkeit ermöglichen soll. Dennoch bildet für Derrida 
paradoxerweise der Anspruch, das Gesicht des (göttlichen) Anderen an­
zuerkennen, auch die Voraussetzung für den Krieg und für den Kampf 
um Anerkennung. Jedes Phänomen, jedes Erscheinen, auch das des Ge­
sichts, das nur in der Spur des Anderen zugänglich ist, »setzt eine ori­
ginäre Verunreinigung durch das Zeichen voraus«, so daß der sich zwi­
schen dem Unendlichen und Endlichen zerspannende Krieg als eine Art 
>Vater aller Dinge< »gleichursprünglich mit der Phänomenalität« ist, »er 
ist der Aufbruch selbst der Sprache und des Erscheinens«, das Aufbre­
chen der Differenz. [SD 197] Jedes Sich-Geben der Phänomene wäre 
hier so schon ein sprachliches, semiotisches Zu-erkennen-Geben. Und 
die Sprache bzw. der Diskurs, der seine Gewalt auf einer nicht-ethischen 
Ebene nur gegen sich selbst wendet, wird zugleich als Angebot der Welt 
an den Anderen »die einzige Möglichkeit, die schlimmste Gewalt im 
Zaume zu halten: die des primitiven und prä-logischen Schweigens«, 
des Nichts und des Nihilismus, in der auch die Differenz zwischen Ge­
walt und Gewaltlosigkeit und damit auch die Idee des Friedens weder 
denkbar noch sagbar wären. [Ebd.]56 Damit dieses Denken und Sagen 
möglich wird, aus einem ethischen Anspruch heraus also, »gibt es die 
Philosophie, in der die Gewalt im Wissen sich gegen sich selbst wendet, 

56 Wegen dieser Möglichkeit, die Gewalt in den Diskurs zu verlagern und so auch ein­
zugrenzen und zu beherrschen, verläßt Hegel für Derrida die Argumentationsebene, auf 
der er zunächst durchaus dem Subjekt gegenüber äußerliche Andere einbezieht, und 
»vermeidet es ... in der Phänomenologie des Geistes das Wort >Mensch< auszusprechen«. 
Stattdessen beschreibt er »den Krieg (die Dialektik von Herr und Knecht beispielsweise) 
ohne anthropologische Bezugnahme im Feld einer Wissenschaft vom Bewußtsein«. In­
dem also die Dialektik selbstreferentiell auf den Diskurs und in das Bewußtsein hinein 
gewendet wird, verfolgt Hegel letztlich das gleiche Ziel, das Levinas den Anderen als 
Unendlichkeit und Exteriorität denken läßt: den bestmöglichen Versuch einer Einhegung 
und Verminderung der in letzter Konsequenz irreduziblen Gewalt, denn »dieser zweite 
Krieg als Anerkennung ist die geringstmögliche Gewalt« [SD 197]

255

https://doi.org/10.5771/9783495993606-244 - am 16.01.2026, 08:40:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

in der die originäre Endlichkeit sich selbst erscheint, und in der der 
Andere im und durch das Selbst geachtet wird«. [SD 199]

Eine echte Offenheit für den Anderen setzt bei Levinas, analog zur 
Hingabe an den Augenblick des hyperbolischen Zweifels, eine Veraus­
gabung des Selbst an den absolut Anderen voraus, die diesen nicht in 
der Bewegung der Rückkehr wieder als Teil des Selbst und der Identität 
vereinnahmt. Die griechische Philosophie integriert hingegen die An- 
dersheit in das Selbst und in den Aoyo£, ermöglicht so die Achtung eines 
Anderen durch das Selbst hindurch, (be)achtet dabei aber nicht die Ex- 
teriorität der Andersheit, während es umgekehrt für Levinas »keine 
innere Differenz, keine fundamentale und eingeborene Andersheit im 
Ich« gibt. [SD 167] Da Derrida hinter die Unterscheidung zwischen 
Innen und Außen blicken möchte, möchte er auch diese beiden Sicht­
weisen ineinander verschränken. Soll also von Derrida aus ein >Selbst< 
gedacht werden, so trägt dies die Andersheit immer schon in sich, denn 
»das Andere ist im Selben« [s.o.] - nicht nur im personalen Selbst, wie 
es bei Ricoeur als ein Anderer im Mittelpunkt steht, sondern in jedem 
Selben. Anstatt die Idem-Identität um eine Ipse-Identität zu erweitern, 
ist hier jedes Idem, nicht nur das des personalen Selbst, von vornherein 
in Frage gestellt. Läßt sich diese In-Frage-Stellung jeder Selbigkeit nun 
im Bezug auf das personale Selbst auf jenes Verhältnis der »Interroga­
tion« zwischen Selbst und Anderem beziehen, die bei Levinas »keines­
wegs theoretisch« ist, sondern »totale Frage, höchste Not und Ent­
blößung, Auflehnung, anspruchsvolles, an eine Freiheit gerichtetes 
Gebet, das heißt Aufforderung: der einzig mögliche Imperativ, die ein­
zige inkarnierte Gewaltlosigkeit, weil sie die Achtung des Anderen ist« ? 
[SD 147]

Jedes >SeIbst< spielt für Derrida unweigerlich das Spiel der Diffe­
renzen - räumlich, zeitlich und endlich -, denn es gibt nichts als dieses 
Spiel, es ist in dieses Spiel der Welt geworfen, in den Kreislauf seiner 
Ökonomie, in den Verlauf der Geschichte. Und zugleich kann es in 
Derridas Umweg über Levinas wohl auch als ein Selbst gedacht werden, 
das sich, gerade weil es in sich anders ist, auch für das Andere und den 
anderen Anderen öffnet. Es muß sich aus sich selbst heraus auf die 
Andersheit hin übersteigen, sich verausgaben, um sich selbst und das 
Andere in sich selbst erkennen zu können. Es muß sich zwischen der 
Bejahung des Nihilismus und der Hoffnung auf ein noch nicht Sagbares 
aber vielleicht schon Beschreibbares Anderes-als-das-Nichts bewegen, 
ebenso wie zwischen der Vernunft und dem Wahnsinn, dem Endlichen 

256

https://doi.org/10.5771/9783495993606-244 - am 16.01.2026, 08:40:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wo bleibt das Selbst?

und Unendlichen - zwischen allen Stühlen, wobei es sich diesem ^Wi­
schern als Unentscheidbarkeit immer nur augenblicklich hingeben 
kann. Es läßt sich auch als ein Selbst denken, das spricht und philoso­
phiert - dem Anderen die Möglichkeit einer gemeinsamen sprachlichen 
Welt zu erkennen gibt -, um die radikalere Gewalt der Sprachlosigkeit 
zu vermeiden, und daß dabei sich selbst die Gewalt der Sprache antut. 
Ebenso ist es als ein Schreibendes, Lesendes, Zeichen und Spuren hin­
terlassendes Nicht-Anwesendes zu denken - es äußert sich, entäußert 
sich, bleibt dabei zwar an eine identifizierende Sprache gebunden, kehrt 
aber dennoch niemals in dasselbe, identische Selbst zurück, sondern soll 
in jeder Wiederholung zugleich aus dem Kreis ausbrechen oder diesen 
zumindest elliptisch aufbrechen und verschieben.

2) Wer spricht? Wer schreibt? - »Als ob ich von einem 
Unbekannten geschrieben wäre«

Als Gegenpart zu Levinas läßt sich wie schon bei Ricoeur Edmund Hus­
serl betrachten. Sowohl die >andere Zeit< als auch das >andere Subjekt< 
werden von diesem vermittelt über die Re-Präsentation und die Ap- 
präsentation letztlich am Maßstab einer mit sich selbst identischen Prä­
senz entwickelt. In gewisser Weise erscheint Husserls Phänomenologie 
in der Diktion Derridas als philosophische Manifestation einer existen­
ziellen Sehnsucht nach der Gegenwart »in ihrem originären Sich- 
selbst-fehlen« [SuPh 118] - einer Sehnsucht der Gegenwart nach sich 
selbst, aus der die Zeichen und die Schrift hervorgehen. Bedarf aber 
diese Sehnsucht nicht eines Trägers? Dieser müßte ein zeitliches >Selbst< 
sein, dem sich die Gegenwart in der Bewegung seiner eigenen Zeitlich­
keit entzieht und das diesen Mangel >leidet<, das ihm Ausdruck verleiht 
in der schriftlichen Bewegung der Supplementation, die eine philoso­
phische Schrift über die Zeitlichkeit sein kann, eine Erkundung des 
Mangels, welche sich allerdings in der Reflexion immer schon selbst 
verdeckt, sobald sie versucht die Gegenwart oder Selbst-Gegenwärtig­
keit in ihrem Entzug einzuholen oder zu benennen. Wie ist für Derrida 
ein Schreibender denkbar? »Es gibt keine konstituierende Subjektivi­
tät« [SuPh 114], lautet hier die vorläufige Antwort. Es gibt keine Kon­
stitution, sondern allein die hinterlassene Spur. An die Stelle, an der die 
Phänomenologie »das traditionell in seiner dativischen Form als refle­
xive oder prä-reflexive phänomenologische Selbstgebung bestimmte 

257

https://doi.org/10.5771/9783495993606-244 - am 16.01.2026, 08:40:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

Für-sich der Selbstgegenwart« ansetzt, tritt für Derrida supplementär 
das >»für etwas< (>ä la place de<)«, das zugleich die grundlegende Denk­
figur des Zeichens und der »Operation der Bedeutung schlechthin« bil­
det. [SuPh 119] Das Selbst der Selbstgegenwart wird dann nicht sich 
selbst gegeben, sondern es wird gerade von sich selbst weg- auf etwas 
anderes hin-gegeben.

Das Personalpronomen >ich< ist für Husserl ein okkasioneller Aus­
druck, dessen Bedeutung nicht von der Situation des sprechenden Sub­
jekts zu trennen ist. Wer >ich< sagt, meint sich selbst und nicht jeden 
beliebigen möglichen Sprecher, der sich an die Stelle des Wortes >ich< 
einsetzen könnte, er meint den »Nullpunkt des subjektiven Ursprungs, 
das ich, das hier, das jetzt« [SuPh 126], also auch den Nullpunkt, der am 
Ende der cartesischen Bewegung durch den Zweifel und den Wahnsinn 
gewiß bleibt. Und die Eigenheit dieses Nullpunktes des Cogito, das die 
letzte Gewißheit des ergo sum garantiert, besteht, wie bereits aufgezeigt 
wurde, für Derrida gerade darin, daß diese transzendentale Gewißheit 
ohne jede Einschränkung gilt: das heißt, sie wird weder durch meinen 
Wahnsinn noch durch meine Abwesenheit noch durch meinen Tod ein­
geschränkt. »>Ich< drückt aus, ob ich nun die aktuelle Anschauung von 
mir selbst habe oder nicht; ich bin >bedeutet<, ob ich nun lebendig bin 
oder nicht.« [SuPh 128]

Jede vollständige Phänomenologie der Wahrnehmung ist für 
Derrida eine Illusion, denn die Sache selbst entzieht sich stets in der 
Bewegung der Zeit und der differance, anstatt sich gegenwärtig zu er­
kennen zu geben. [Vgl. SuPh 139 f.] Zu verfolgen ist also nicht die 
Wahrnehmung oder die Sache selbst, sondern lediglich ihre Spur. Zu 
suchen ist also auch nicht das Selbst, sondern allein seine Repräsentati­
on in der Schrift, die sich als Spur gerade aus seinem Entzug ergibt. Im 
Text, dessen Äußeres es nicht gibt, wird der >Tod< oder die Abwesenheit 
des Ichs oder Subjekts notwendig, damit es überhaupt, nämlich als Text, 
als Wort oder Schriftbild möglich ist und aus der Geschlossenheit eines 
Selbst- oder Ich-Bezuges heraustreten kann. Um sich schriftlich zu er­
kennen zu geben, muß es sich aus sich heraus begeben oder sich selbst 
>weggeben<. Die Dynamik eines Sich-zu-erkennen-Gebens kann hier 
vielleicht derjenigen der differance gerecht werden. In der Schrift kann 
sich das Ich nur durch seine Abwesenheit hindurch hinterlassen. Mehr 
als diese Spur seiner selbst gibt es nicht. »Mein Tod ist strukturell not­
wendig für die Verkündung des ich« [SuPh 129] - wohlgemerkt für 
seine Verkündung, für das Ich-Sagen, das hier beinahe einen messia­

258

https://doi.org/10.5771/9783495993606-244 - am 16.01.2026, 08:40:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wo bleibt das Selbst?

nischen Anklang erhält. Vom Ich-Sein oder von der Existenz ist hier 
nicht die Rede.

Betont Husserl die Idealität des gesprochenen Wortes, so ist sie für 
Derrida trotz der Materialität der Schrift gerade stärker, wenn jemand 
ich schreibt, ohne sich selbst durch seine Anwesenheit und Anschau­
lichkeit als dieses Ich zu erkennen zu geben. Erst wenn ich das Wort ich 
nicht höre und dabei unmittelbar mit der Anschauung eines Sprechen­
den verbinde, es nicht selbst sage und unmittelbar als mein eigenes 
Wort höre, sondern wenn ich es stattdessen lese, wird es gleichgültig, 
ob ich oder ein anderer dieses Wort geschrieben hat, das ich in jedem 
Fall so lese, »als ob ich von einem Unbekannten geschrieben wäre«. 
[SuPh 128 f.] Und so kann ich als schreibender und lesender Bewohner 
der textuellen Welt, der diese von innen heraus fortwährend dekon- 
struiert, mich auch nicht in ein sicheres Selbst zurückziehen. Ich kann 
mich nur zum Wort >ich< in Beziehung setzen, wo immer es im Text 
erscheint und wer immer es geschrieben hat. Zugleich bin ich auf dieses 
Wort immer schon bezogen, sobald ich schreibe oder lese. Im Schriftbild 
>ich< wird nicht bereits ein Bezug auf den aktuell Sprechenden festlegt, 
sondern es ist mir erlaubt, mich in das geschriebene >ich< supplementär 
einzusetzen - ich kann in diese Fuß-Spur des Ich-Schreibenden nur 
meinen eigenen Fuß hineinsetzen, wenn der Fuß desjenigen, der sie 
hinterlassen hat, bereits einen Schritt weiter ist. Und dies gilt sogar 
dann, wenn ich selbst der Ich-Schreibende bin, sofern ich nicht auf der 
Stelle stehen bleiben möchte und sofern mir auch die Möglichkeit offen 
bleiben soll, meinen eigenen Weg anhand meiner Spur zu wieder­
holen.57

Derridas kritische, kämpferische Auseinandersetzung mit dem Pri­
mat der Stimme und Präsenz eines sprechenden Subjekts verweist von 

57 Muß nicht diese doppelte Bewegungsmöglichkeit des Weitergehens und der Wieder­
holung als ein Postulat vorausgesetzt werden, um Derridas strukturelle Notwendigkeiten 
der Abwesenheit aufrechtzuerhalten? Hinter diesem Postulat scheint sich eine andere 
Art der Voraussetzung zu verbergen, nämlich die >Gegebenheit< der Zeitlichkeit, die sich 
anschließend an Husserl zwischen den Möglichkeiten der Retention und Protention auf­
spannt und mit Heidegger ein Dasein bestimmt, das sich zu sich selbst in Beziehung 
setzt, in einer Gewichtung des Fragens, der auch Derridas Denken folgt, und in der 
Ekstase der schriftlichen Äußerung, die schließlich immer auch eine Selbst-Entäußerung 
wird. Zu fragen ist nun, ob gerade diese Abwesenheit des Ichs und Aufgabe des Selbst 
und seiner Sicherheiten in den Tod oder Wahnsinn hinein auch für Derrida die Möglich­
keit für eine Art von Eigentlichkeit des Selbst bieten, die nicht als Ursprünglichkeit ge­
dacht werden dürfte.

259

https://doi.org/10.5771/9783495993606-244 - am 16.01.2026, 08:40:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

vornherein auch auf die Frage nach einem Adressaten des Wortes, die 
im Phonozentrismus in den Sprechenden selbst zurück verwiesen wird, 
der sich selbst affiziert. Der Andere ist aber nicht ein bestimmbares 
Gegenüber des Selbst, auch nicht ein dem Subjekt begegnendes Objekt, 
sondern zugleich der Unbekannte, von dem ich geschrieben wurde. Ich 
kann in den Spuren seines Textes gehen. Er ist gemäß dem berühmten 
Beckett-Zitat: »Wen kümmert's wer spricht, hat jemand gesagt, wen 
kümmert's wer spricht«, das seit Foucault mit der Debatte über den 
Tod des Autors und des Subjekts verbunden wird,58 der anonyme Je­
mand, der dies gesagt hat (vor langer Zeit und jetzt nicht mehr hörbar), 
sowie die offene Frage danach, wer spricht, und danach, wen dies küm­
mert, und. Als Anderes, das sich der lebendigen Gegenwart bzw. der 
Gegenwart des Lebendigen entzieht, läßt sich aber vielleicht auch jener 
>Tod< betrachten, der im Hinblick auf das Subjekt verkündet wird: Da 
durch die Endlichkeit der Hingabe an den Moment der Präsenz ebenso 
wie an den Augenblick der Unentscheidbarkeit eine Grenze gesetzt ist - 
auch in der Entäußerung der Gabe -, eröffnet sich die Paradoxie, daß 
diese, ebenso wie die Bewegung der differance, immer schon mit einer 
geschlossenen Ökonomie verbunden ist. In der Mitteilung oder Kund­
gabe ist mit der Sprache für Derrida stets »der Prozeß des Todes ... in 
den Zeichen am Werk« [SuPh 57], der hier auch als eine Selbst(ent) 
äußerung in ein Anderes und an den Anderen verstanden werden kann. 
Umgekehrt scheint sich die existenzielle Grenzerfahrung des Todes nur 
in den Zeichen und in der Schrift so erfassen zu lassen, daß sie darin 
zugleich >überlebt< wird.

Es gibt für Derrida kein ursprüngliches Subjekt, das sich selbst 

58 Vgl. Michel Foucault: Was ist ein Autor? In: Texte zur Theorie der Autorschaft, a. a. O. 
S. 198-230. Foucault schließt hier an Roland Barthes Diktum vom »Tod des Autors« an, 
das wiederum ganz wesentlich mit dem auch von Derrida praktizierte Andenken gegen 
den Ursprung zusammenhängt - hier gegen den personalen Ursprung eines Textes. Es ist 
für Barthes die »Schrift (ecriture)«, die »jede Stimme, jeden Ursprung« zerstört. Gefor­
dert wird ebenfalls analog zu Derridas Plädoyer für die Bejahung des Nicht-Sinns, eine 
»systematische Befreiung vom Sinn«, eine Hingabe an den offenen Prozeß der Einschrei­
bung in das Feld der polyvalenten und arbiträren Zeichen. (Roland Barthes: Der Tod des 
Autors. In: Texte zur Theorie der Autorschaft, a.a.O. S. 185-194. Hier S. 185 und 
S. 191.) Foucaults Frage nach der historischen Entwicklung der Funktion des Begriffs 
>Autor< verschiebt gemäß dem Zitat Becketts den Fokus von einem aktiven, sprechenden 
Subjekt, auf denjenigen, den dieses Sprechen betrifft, den es kümmert. Die Frage, wen es 
kümmert und betrifft, erscheint demnach auf den zweiten Blick nicht als eine rein rhe­
torische Frage.

260

https://doi.org/10.5771/9783495993606-244 - am 16.01.2026, 08:40:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wo bleibt das Selbst?

verausgaben oder rein aus sich selbst her geben könnte, ohne dies auf 
ein Anderes und auf Andere hin zu tun und ohne bereits in sich selbst 
anders zu werden. Da, wo das philosophierende Selbst liest, schreibt 
und ein Werk bzw. Spuren hinterläßt, ist es immer schon auf andere 
bezogen und in ein Gewebe, eine texture des Miteinanders eingeschrie­
ben - insbesondere in die Gemeinschaft der Frage.

3) Die Andersheit im Selbst und die anderen Anderen - 
Übergänge zu einer Ethik der Gabe?

Die Sprache, über die sich das Selbst wesentlich definiert, ist für Derrida 
nicht auf einen Monolog zu beschränken, sondern als Mitteilung oder 
als Wechselspiel von Kundgabe und Kundna/ime zu denken, die Hus­
serl als Elemente der reinen Anzeige gegenüber dem unmittelbaren 
Selbstbezug abwertet. Der sprachliche Bezug auf den Anderen wird 
mehrfach in einer Terminologie ausgedrückt, die bereits auf das Modell 
von Geben und Annehmen, Gabe, Hingabe und Verausgabung ver­
weist. In »Gewalt und Metaphysik« heißt es in Bezug auf Levinas: »Das 
Wort muß nicht nur jemandes Wort sein; es muß das, was man das 
sprechende Subjekt zu nennen pflegt, auf den Anderen hin überbor­
den.« [SD 150] Die Begegnung mit dem Angesicht des Anderen, in der 
diese Überschreitung für Levinas möglich wird, erfolgt im Austausch 
von Blicken sowie in einer Offenheit für den Ruf des Anderen, die »dem 
Unsichtbaren Gehör schenkt«. [SD 154] Ich bin bereits angesprochen, 
geben dem Ruf meine Aufmerksamkeit und kann wiederum durch die 
mir gegebene Sprache die »Gabe der Welt an den Fremden als den 
schlechthin Anderen« als ein gewaltloses »Angebot« vollziehen. [SD 
226] Mit der Reziprozität und Ökonomie des Tausches kann der kom­
munikative Austausch brechen, wenn das Mitgeteilte oder Kundgege­
bene als ein Werk zu betrachten ist:

»Totalite et Infini teilt uns mit, daß die Sprache dem Anderen die Welt zu 
geben habe. Ein Meister, der auf den Satz verzichten würde, gäbe nichts; er 
hätte keine Schüler, sondern nur Sklaven. Ihm wäre das Werk - oder die Li­
turgie - versagt: jene Verausgabung, die mit der Ökonomie bricht und die 
nach Levinas nicht als Spiel gedacht werden darf.« [SD 226]

Die reine Gabe gibt für Derrida in aller Radikalität ihrer Aporie letztlich 
nichts Gegebenes, kein Objekt, keinen Begriff, auch nicht den Satz. 

261

https://doi.org/10.5771/9783495993606-244 - am 16.01.2026, 08:40:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

Geht es also um die reine Verausgabung und Aufgabe des Sinns in das 
Spiel und in die Offenheit der Frage oder ebenso wesentlich um die 
Gabe und Kundgabe an den Anderen, die sich nicht nur, aber wesentlich 
auch sprachlich ereignet, in der direkten Kommunikation, in der Wei­
tergabe und Rezeption von Texten, in der Gemeinschaft der Frage? 
Derridas Hinwendung zu einer expliziteren Auseinandersetzung mit 
der Denkfigur der Gabe, die eine interpersonale Beziehung impliziert, 
ist mit einer Wende in seiner Denkbewegung verbunden, die die von 
ihm betrachteten Themenfelder grundlegend erweitert, insbesondere in 
Richtung einer ethischen Dimension.59 Auch die Figur des Anderen 
wird zunehmend auf den konkreten anderen Menschen, das Gegenüber 
der Kommunikation und des Miteinanders sowie eben auch auf den 
Empfänger oder Geber der Gabe bezogen. In ihrer Einleitung zu »Ein­
sätze des Denkens. Zur Philosophie von Jacques Derrida« verweisen die 
Herausgeber Hans-Dieter Gondek und Bernhard Waidenfels darauf, 
daß Derrida sich in »Gewalt und Metaphysik« »auf das konstitutions­
theoretische Problem der phänomenalen Ehrfahrbarkeit und der episte- 
mischen Denkbarkeit des Anderen konzentrierte« und dabei die für Le- 
vinas der Ontologie vorausgehende »ethische Beziehung« zunächst 
mehr oder weniger vernachlässigt. [Einsätze 10] Berücksichtigt wird 
sie dort lediglich als Motivation für die Wendung gegen die Gewaltsam­
keit, aus der heraus die Unendlichkeit des Anderen vorausgesetzt wird. 
In der weiteren Auseinandersetzung mit Levinas und der Gabe des Wer­
kes, die ich im folgenden näher betrachten werde, wird diese ethische 
Dimension allerdings wichtiger. Die thematische Wendung in den spä­
teren Werken Derridas, die auf eine sehr experimentelle Phase seines 
Schreibens folgt, in der er versucht den Überlegungen zu den Parado­
xien der Schrift eine Form zu geben, wirft auch die Frage auf, inwiefern 
sein eigenes Werk >spielt< und inwiefern dies im Bewußtsein dessen 
geschieht, was auf dem Spiel steht, gerade wenn man in einer dekon- 

59 Der Begriff der >Ethik< ist im Bezug auf Derridas Denken stets mit Vorsicht zu ver­
wenden. Simon Critchley spricht von »Derridas doppelhändige[r] Behandlung der 
Ethik«, die sich gegen eine erst zu dekonstruierende metaphysische Bestimmung des 
Begriffs richtet und an Levinas' Radikalisierung zu einer anderen Ethik oder Ultra-Ethik 
der Verantwortung anschließt. Vgl. Simon Critchley: Überlegungen zu einer Ethik der 
Dekonstruktion. [Einsätze 308-344] (Es handelt sich hierbei um die deutsche Überset­
zung des ersten Kapitels von: Ders.: The Ethics of Deconstruction. Derrida and Levinas, 
Oxford 1992.)

262

https://doi.org/10.5771/9783495993606-244 - am 16.01.2026, 08:40:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wo bleibt das Selbst?

struktivistischen Lektüre mit den Schriften spielt, die andere hinterlas­
sen und dem Leser >gegeben< haben.

Levinas ist für Derrida ein wichtiger philosophischer Gesprächs­
partner und ebenso ein Freund. Auch mit der Thematik der Freund­
schaft, insbesondere der Gastfreundschaft60, in der der Andere - jeder 
Andere, gerade auch der Fremde, der zunächst als Feind zu betrachten 
ist, - empfangen und angenommen wird, setzt sich Derrida zunehmend 
auseinander.61 Es geht dabei auch um eine politische Dimension, bei­
spielsweise um die Idee des Asyls und die Geschlossenheit oder Offen­
heit von Grenzen. Die Bejahung, für die Derrida immer wieder plädiert, 
wird hierbei zur Bejahung einer solchen Offenheit, eines Hinausgehens 
auf eine Alterität, sie wird ein »Ja-Sagen zum Unbenennbaren, ein Mo­
ment unbedingter Bejahung, der an eine Alterität adressiert ist, die we­
der von der logozentrischen Begrifflichkeit ausgeschlossen noch in ihr 
eingeschlossen sein kann« [Einsätze 340] und daher im Denken der 
Dekonstruktion umkreist wird. Impliziert ist damit auch die Bejahung 
des Fremden, das »Oui, ä l'etranger«.62 Alle >ethischen< Ansätze 
Derridas setzen eine derartige radikale Offenheit für den Anderen und 
Anderes voraus, welche auch als Voraussetzung für eine freie Entschei­
dung betrachtet wird: Wer eine Entscheidung trifft, ändert immer et­
was, sich oder sein Handeln, sonst würde er im Entscheiden verharren 
und daher eben nicht entscheiden. Eine Entscheidung verlangt zunächst 
differenzierende Überlegungen und Abwägungen, welche Derridas 
Grundhaltung entsprechend immer schon in einer Bewegung vollzogen 
werden, die sich einer Festlegung auf einen klaren Standpunkt entzieht. 
Seine Ethik läßt sich daher als eine Ethik des Zögerns betrachten. Da­
hinter verbirgt sich der Versuch, dem Bewußtsein des Paradoxes ge­
recht zu werden, das zwischen einer Unentscheidbarkeit, die am Grunde 
jeder Ethik offen bleibt, und der Tatsache besteht, daß dennoch bestän­
dig Entscheidungen für diese oder jene Möglichkeit eingefordert und 
getroffen werden. Jede freie, verantwortliche Entscheidung muß unaus­
weichlich durch das Zögern und die Unentscheidbarkeit hindurch, ver­

60 Auch hier besteht ein deutlicher Bezug zu Levinas, da ausgehend von ihm das Subjekt 
u.a. als Gastgeber bestimmt werden kann, der sein Haus für den Anderen öffnet. [Vgl. 
Adieu 76 ff.]
61 Vgl. u.a. : Jacques Derrida: Politik der Freundschaft. Übers, von Stefan Lorenzer, 
Frankfurt a. M. 2000.
62 Jacques Derrida: Nombre de Oui, in: Ders.: Psyche. Inventions de l'autre, Paris 1987. 
[Zitiert als: Psyche] S. 639-650, hier S. 639.

263

https://doi.org/10.5771/9783495993606-244 - am 16.01.2026, 08:40:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

langt aber letztlich, um eine Entscheidung zu werden, einen Sprung, der 
auch die Ebene der Reflexion und der Erkenntnis verlassen muß. Denn 
selbst wenn ich meine Entscheidung logisch begründen und erklären 
kann, ersetzt dieses Begründen und Erklären nicht das Entscheiden 
selbst: das Ergreifen einer Möglichkeit und das Ausschließen anderer 
Möglichkeiten. Wer entscheidet, muß sich im Moment der Entschei­
dung auf ein Nicht-Wissen einlassen. Er muß sich von sich selbst über­
raschen lassen, da sein Entscheiden sein Wissen, auch seine Selbst- 
Kenntnis, übersteigt und nicht schon im voraus bestimmt werden kann, 
zumal jede Entscheidungen immer schon in den nicht überschreitbaren 
und nicht überschaubaren Kontext gestellt ist, in dem sie auch Einfluß 
auf andere ausübt.

Für Simon Critchley ist die gesamte »Dekonstruktion eine >Phi- 
losophie< des Zögerns« [Einsätze 341 f.], aus der heraus sich auch 
Derridas häufiges Zögern gegenüber politischen oder moralischen Stel­
lungnahmen ableiten läßt. Dieses Zögern ist nicht einfach ein Zaudern, 
kein Mangel an Entschlossenheit, sondern soll ebenso systematisch und 
methodisch sein wie der cartesische Zweifel, insofern es für Derrida 
»keine moralische oder politische Verantwortung ohne diese Prüfung 
und diesen Durchgang durch das Unentscheidbare geben kann«.63 Auch 
die Dekonstruktion impliziert für Critchley bereits einen versteckten 
Anspruch der Verantwortung, denn sie birgt in sich eine Pflicht des 
Lesenden gegenüber seiner Lektüre, »die insofern Achtung gebietet, 
als sie eine irreduzible Dimension der Alterität eröffnet.« [Einsätze 341] 
Wenn ich die Spuren des Anderen lese oder >in sie hineintrete< bleiben 
sie stets Spuren der Alterität und lassen sich, hier vielleicht noch deut­
licher als bei Ricoeur, nicht aneignen oder einverleiben. Dieser Alterität 
gegenüber bin ich demnach als Leser verantwortlich, auch in der Arbeit 
der Dekonstruktion. Und dieser Alterität kann ich nur entsprechen, 
wenn meine Lektüre anders ist, wenn ich mich in sie hinein supplemen- 
tiere und nicht versuche, reziprok zu antworten, dankbar das schon Ge­
schriebene aufnehmend und erwidernd. Ich muß es der Logik des Sel­
ben entziehen, indem ich dekonstruiere und hinterfrage. Meine 
Verantwortlichkeit gegenüber dem Werk oder der Spur des Anderen 
müsste also mit Derrida gerade nicht in der Beantwortung zu suchen 
sein, sondern in der Infragestellung und Interrogation, die das philoso­

63 Jacques Derrida: Limited Inc., Paris 1990. S. 210. [Die deutsche Übersetzung ist hier 
zitiert nach: Einsätze 342].

264

https://doi.org/10.5771/9783495993606-244 - am 16.01.2026, 08:40:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wo bleibt das Selbst?

phische Miteinander prägt. Ich muß mich daher auch hier zunächst dem 
Bewußtsein der unauflösbaren Fraglichkeit und Unentscheidbarkeit 
hingeben, anstatt vorschnell Antworten zu formulieren, die dem Ande­
ren niemals ganz gerecht würden.

Gerade die Arbeit des Lesers am Text im Spagat der verantwort­
lichen Lektüre bildet für Geoffrey Bennington einen Brückenpol, von 
dem aus der Spagat oder Sprung zur »Diskussion >ethischer<, ja >politi- 
scher< Fragen« bei Derrida möglich wird. [JD 194] Besonders der litera­
rische Text steht dem Leser gegenüber als eine singuläre Sache mit 
einer spezifischen Eigengesetzlichkeit - wenn man so will und in einer 
Anlehnung an Husserl mit einem ganz eigenen Selbst, das aber gerade 
durch seine Alterität charakterisiert ist. Diese Sache selbst »schreibt uns 
ihr jedesmal singuläres >du sollst< vor«, so daß die Literatur einen »Be­
zug zwischen dieser Singularität und dem Anders-sein-Lassen der Sa­
che in ihrer Alterität aushandelt«, die uns »die Idee einer Redlichkeit 
oder eines Freimuts« [ebd.] vermitteln kann.64 Diese Idee könnte dann 
nicht nur für den verantwortlichen Umgang mit der Literatur, sondern 
generell auf der Ebene des Miteinanders Gültigkeit besitzen, auf der uns 
Derrida stets mit dem ungeheuerlichen Anspruch konfrontiert sieht, 
alles andere und jeden Anderen nach seinem je eigenen Gesetz anders 
sein zu lassen.65

In jeder Begegnung mit dem Anderen werde ich mit der Aporie 
konfrontiert, einerseits ihm, andererseits allen Anderen und der An- 
dersheit an sich gegenüber verantwortlich zu sein und mit meinen Ent­
scheidungen andere Möglichkeiten und andere Andere auszuschließen. 
Die radikale Offenheit aller Grenzen zwischen Anderen bleibt also 
selbst eine nicht einholbare Grenzvorstellung. Auch der Gerechtigkeit 
läßt sich letztlich nicht in den Grenzen unserer Endlichkeit und Logik 
gerecht werden, sie ist für Derrida »unendlich, unberechenbar, regel­
verletzend, der Symmetrie fremd, heterogen und heterotop«66 - also 

64 Im Hintergrund scheint hier interessanterweise ein sehr klassischer, autonomieästhe­
tischer Werkbegriff zu stehen, bei dem sich fragen läßt, ob ihn Derrida selbst vertritt, 
oder ob dies der Interpretation Benningtons zuzuschreiben ist, die allerdings von Derrida 
ja quasi autorisiert wurde.
65 Derridas Auseinandersetzung mit dem Gesetz erfolgt insbesondere in: Jacques 
Derrida: Gesetzeskraft. Der »mystische Grund der Autorität«. Übers, von Alexander G. 
Düttmann, Frankfurt a.M. 1991. Sowie in: Ders.: Prejuges. Vor dem Gesetz. Übers, von 
Detlev Otto und Axel Witte, Wien 1999.
66 Jacques Derrida: Gesetzeskraft. Der »mystische Grund der Autorität«, a.a.O. S. 44. 

265

https://doi.org/10.5771/9783495993606-244 - am 16.01.2026, 08:40:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

ganz anders, als alle Versuche, sie zu erfassen. Dennoch verlangt das 
Ringen um Gerechtigkeit, sobald es in den Diskurs der Politik und die 
Ordnung des Gesetzes eintritt, Festlegungen, Standpunkte und Eindeu­
tigkeiten. Bei Derrida ist jedoch nicht zwischen einer Ordnung der Ge­
rechtigkeit und einer Ordnung der Gabe zu unterscheiden, sondern die 
Gerechtigkeit ist für ihn bereits die »Forderung einer Gabe ohne Aus­
tausch, ohne Zirkulation, ohne Anerkennung, ohne einen ökonomi­
schen Kreis, ohne Kalkül und ohne Regel, ohne Vernunft oder ohne 
Rationalität«.67 Sie folgt, wie es Robert Bernasconi68 formuliert, von 
vornherein einer »Logik der Gabe«, die wiederum einer an Levinas ori­
entierten »Logik des >ohne< (sans)« folgt, einer »Logik der Unterbre­
chung« jeder sagbaren Ordnung des Seins. [Einsätze 361] Alle realen 
Versuche einer Verwirklichung oder Institutionalisierung der Gerech­
tigkeit bleiben für Derrida in einer Ökonomie des Ausgleichens und der 
Reziprozität gefangen, die in der Konfrontation mit dem Anderen 
immer wieder auf die Probe gestellt und notwendig aus dem Gleich­
gewicht gebracht wird. Dieses Ungleichgewicht und ein Überschuß 
über jede Reziprozität zeichnen bei Derrida die ganz andere Logik oder 
A-Logik der Gabe aus.

Derridas Auseinandersetzungen mit der Gabe bilden keinen voll­
ständigen thematischen Neuansatz, sondern schreiben sich in die win­
dungsreiche Kontinuität seines Denkweges ein und sind zudem so viel­
schichtig, daß sie sich nicht nur auf eine >Ethik der Gabe< beschränken 
lassen.69 Dennoch zeigt sich erneut, daß die Frage nach der Gabe, wo 
immer sie gestellt wird, auch einen Zugang zu ethischen Fragestellung 
und zum Modell interpersonaler Beziehungen ermöglicht.70 Wenn 

Eine sehr klare Darstellung zu Derridas Gerechtigkeitsbegriff im Verhältnis zur Gabe 
erfolgt bei Kathrin Busch: Geschicktes Geben. Aporien der Gabe bei Jacques Derrida. 
München 2004. S. 155 ff.
67 Ebd., S. 51.
68 Roberto Bernasconi: Ethische Aporien: Derrida, Levinas und die Genealogie des Grie­
chischen. [Einsätze 345-384].
69 Eine solche ethische Deutung impliziert der Titel des Sammelbandes: Ethik der Gabe. 
Denken nach Jacques Derrida, hrsg. von Michael Wetzel und Jean Michel Rabate, Berlin 
1993. Allerdings weist der Untertitel darauf hin, daß es sich um ein Weiterdenken »nach 
Derrida« handelt. Zudem ist in einem Großteil der Beiträge die Gewichtung auf ästheti­
sche Fragestellungen mindestens so groß wie die ethische Dimension, die zumeist eher 
als ein Ausblick eröffnet wird.
70 Kathrin Busch arbeitet in ihrer Studie »Geschicktes Geben. Aporien der Gabe bei 
Jacques Derrida« heraus, daß sich bei Derrida die Ebene eines »zwischenmenschlichen 

266

https://doi.org/10.5771/9783495993606-244 - am 16.01.2026, 08:40:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wo bleibt das Selbst?

Derrida die Gabe als eine Denkfigur einsetzt, in der er versucht, die 
Grundkonzeptionen, die seinen Denkweg bestimmen, noch einmal neu 
zu erfassen und anders zu beschreiben, ist es auch die Öffnung auf 
praktische Bezüge, die zu einer Verschiebung des gesamten, in sich stets 
weiter dekonstruierten Bauwerks führt.

Geben[s] und einer zuvorkommenden, ereignishaften Gabe« im Sinne Heideggers über­
kreuzen. (S. 67) Zunächst - auch noch in »Falschgeld« - bleibt »die Ethik der Gabe ... auf 
Einschreibungen angewiesen«, umgekehrt kann für Busch »die Thematik der Gabe dazu 
dienen, die ethische Bedeutung von Textualität auszuloten«. (S. 86) Busch zeigt deutlich, 
wie Derridas Denken hierbei durch Heidegger und Levinas geprägt ist. Derridas Ausein­
andersetzung mit der Gabe dient ihr über die Ebene der Textualität hinaus als Basis für 
die Entwicklung einer Theorie der >Wahrgebung< als Gabe der Sichtbarkeit sowie der 
Deutung der (bildenden) Kunst als Gabe. Diese Öffnung auf andere Kunstformen als 
Formen des Zu-erkennen-Gebens erscheint mir sehr produktiv und sollte berücksichtigt 
werden, auch wenn ich mich im folgenden zunächst auf die Gaben des Textes und der 
Poesie konzentriere. (Kathrin Busch: Geschicktes Geben. Aporien der Gabe bei Jacques 
Derrida, a.a.O.).

267

https://doi.org/10.5771/9783495993606-244 - am 16.01.2026, 08:40:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1 Dekonstruktionen der Selbst-Erkenntnis und Einbruch des Anderen
	1.1 »Die hyperbolische Kühnheit des kartesianischen Cogito« - Hingabe an einen wahnsinnigen Augenblick
	1.2 Einbruch des Anderen und Verausgabung des Selbst

	2 Wer spricht? Wer schreibt? - »Als ob ich von einem Unbekannten geschrieben wäre«
	3 Die Andersheit im Selbst und die anderen Anderen - Übergänge zu einer Ethik der Gabe?

