Il. Wo bleibt das Selbst?

1) Dekonstruktionen der Selbst-Erkenntnis und
Einbruch des Anderen

Eine echte >Theorie der Erkenntnis« liefe sich aus Derridas Denken nur
gewalttitig gegen seine eigene Intention konstruieren. (Man wiirde da-
mit allerdings einer Gewalttitigkeit folgen, die fiir Derrida sowieso in
jedem Denken vorgegeben und irreduzibel ist). Die Alternativen zwi-
schen einer Ordnung der Erkenntnis, die vom Subjekt ausgehend das
Objekt erfafit oder aber aus der Ordnung der Objekte heraus dem Sub-
jekt gegeben ist, sind fiir ihn gleichermafen Grundformeln des meta-
physischen Denkens. Gibt es dennoch einen Ansatz dafiir, mit Derrida
nach einer Selbst-Erkenntnis zu fragen? Die metaphysische bzw. der
Onto-theologie verhaftete Frage >Was ist das Selbst?< miifite dabei in
jedem Falle vermieden werden. Gefragt werden konnte allenfalls in
einem Paradoxon, das schon eine Nicht-Identitit und Andersheit impli-
ziert, welche Rolle das Selbst im Spiel der Welt spielt oder wo es in der
Bewegung der différance seine Spuren hinterlaflt. Wo also bleibt das
Selbst im Denken Derridas? Bleibt es? Oder zeichnet es sich durch sein
Verschwinden aus?

Die Ablehnung jeglichen Grundes, Ursprungs und Zentrums be-
dingt zunichst folgerichtig auch eine Ablehnung der metaphysischen
Begriffe des Ichs sowie des Subjekts, und zwar als Omoxe{uevov* und
als transzendentales Subjekt. Jede Idee der Identitdat wird durch die vor-
geordnete différance in Frage gestellt. Derridas Ansatz ist im Hinblick
auf diese Fragen nicht neu. Er setzt Tendenzen fort, die sich beispiels-

# Man konnte allerdings durchaus die »Zirkumfession« Derridas, in der er sunter< dem
Portrait Benningtons stark autobiographische FuBnoten hinterldBt als ein Spiel, mit dem
Begriff des Umoxeiuevov oder »subjectume auffassen — Derrida selbst, sein Geschichte,
seine Uberlegungen, wiren hier das >Zugrundeliegende:.

244

https://dol.org/10.5771/8783485993606-244 - am 16.01.2026, 08:40:24. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495993606-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wo bleibt das Selbst?

weise in Foucaults These von der Ablésung der Episteme der Mensch-
heit oder in Roland Barthes und Foucaults programmatischen Abgesin-
gen auf den Tod des Autors abzeichnen.* Die Abgrenzung von der Idee
des >Menschen<* riickt Derrida nicht besonders deutlich in den Fokus
seines Interesses, allerdings scheint das Gebiet der Zeichen, Biicher und
Texte, um das sein Denken zunichst kreist, immer schon eine von Men-
schen geschriebene und gelesene >Weltc zu beschreiben. Eine explizite
Beschiftigung mit den Begrifflichkeiten des Ichs und des Selbst erfolgt
zunichst besonders deutlich an zwei Brennpunkten: einerseits in der
Auseinandersetzung mit Descartes’ Konzeption des Cogito und dessen
Interpretation durch Michel Foucault und Emmanuel Lévinas; anderer-
seits in der Beschiftigung mit der Phinomenologie Edmund Husserls.
In beiden Fillen ist die Stellung des Ichs nicht von dem Prozef8 und
Erleben seines Erkennens zu trennen. Dieses Erkennen verfolgt
Descartes, wie Derrida zeigen méchte, als Prozef einer Trennung der
Gewiheit vom >Zweifelhaften<. Bei Husserl manifestiert sich fiir
Derrida deutlicher der andere Aspekt metaphysischen Denkens, der
hierzu in einem Verhaltnis der Erginzung steht: der Versuch die Tren-
nungen wieder in die Einheit der Wahrnehmung und unter das Diktat
der Prisenz zu zwingen. Gegen die »phanomenologische Reduktion, die
uns wieder in den Sinn einbiegt«, setzt Derrida »eine Reduktion dieser
Reduktion: keine Reduktion auf den Sinn, sondern Reduktion des
Sinns«, die der »souverine Uberstieg« und Exze8 der Philosophie und
des Wissens sein soll. [SD 406] Derridas Kritik an Descartes und Hus-
serl soll in den folgenden Abschnitten betrachtet werden, um die Frage
zu beleuchten, inwiefern sein Denken im Umgang mit dem Nicht-Sinn
und Wahnsinn fiir das Selbst eine andere Alternative eroffnet — viel-
leicht die Alternative der Andersheit, die er insbesondere aus der Be-
schaftigung mit Lévinas entwickelt. Welche Rolle spielt dabei, wenn
auch noch nicht die Figur der Gabe, so doch eine Hingabe und Selbst-
Aufgabe, die den 6konomischen Kreislauf der Reziprozitit durchbricht?

% Vgl.: Roland Barthes: Der Tod des Autors sowie: Michel Foucault: Was ist ein Autor?
In: Texte zur Theorie der Autorschaft. Hrsg. von Fortis Jannidis, Gerhard Lauer u.a.,
Stuttgart 2000. S. 185-194. und S. 198-230.

% Eine explizite Auseinandersetzung mit der Debatte iiber das Ende des Menschen er-
folgt 1968 in »Fines hominis«. [Randginge 119-141]

245

https://dol.org/10.5771/8783485993606-244 - am 16.01.2026, 08:40:24. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495993606-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

1.1) »Die hyperbolische Kiihnheit des kartesianischen Cogito« —
Hingabe an einen wahnsinnigen Augenblick

Der Durchgang durch den hyperbolischen Zweifel Descartes’ wird bei
Derrida zur Bewegung einer Hingabe an die Méglichkeit des vollstin-
digen Irrtums und Nicht-Sinns oder Wahnsinns und an die Unent-
scheidbarkeit zwischen den Alternativen von Vernunft und Unver-
nunft. Kann aus dieser Hingabe eine GewifSheit des Ego gewonnen
werden oder ist daraus letztlich eine andere Figur des >Selbst« zu emp-
fangen? Derridas Auseinandersetzung mit Descartes erfolgt in einem
Leseprozef zweiter Ordnung: Derrida liest, wie Foucault in » Wahnsinn
und Gesellschaft«¥ Descartes liest und dabei dessen » Meditationes«*
als einen »Gewaltstreich¢, in der Dimension des theoretischen Wis-
sens« bestimmt, der »eine philosophische Gefangenschaft des Wahn-
sinns« festschreibt. [SD 72] Schon in der ersten Meditation dariiber
» Woran man zweifeln kann« wird in Foucaults Lesart der Wahnsinn
»wie durch Dekret« [SD 77] (also in einer analogen Bewegung zu den
politischen und sozialen Ausschlufmechanismen, die Foucault in seiner
Geschichte des Wahnsinns interessieren) aus dem Denken ausgeschlos-
sen, um den Zweifel in eine sichere, nicht-wahnsinnige Methode iiber-
filhren zu konnen. Der Zweifel besitzt einerseits ein hyperbolisches
Moment, andererseits aber zugleich eine Einschrinkung: Obwohl er
sich zunichst auf die sinnliche Wahrnehmungen richtet, gibt es auch
im sinnlich Gegebenen »sehr vieles andere, woran man gar nicht zwei-
feln kann« oder woran zu zweifeln unverniinftig wire, es sei denn, man
wiirde sich mit »Wahnsinnigen vergleichen, deren Gehirn ... so auf-
geweicht ist, dald sie hartnickig behaupten, sie seien Konige, wihrend
sie bettelarm sind, oder in Purpur gekleidet, wihrend sie nackt sind,
oder sie hitten einen tonernen Kopf oder seien etwa gar Kiirbisse oder
aus Glas«. [Meditationes I 19] Foucault insistiert darauf, daf8 Descartes
einerseits auch den Zustand des Traumes hyperbolisch verallgemeinert,
um nachzuweisen, dafl die nicht-sinnlichen Wahrheiten der natures
simples, aus denen die Wahrnehmung zusammengesetzt sind, auch

47 Michel Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im Zeitalter
der Vernunft. Ubers. von Ulrich Képpen, Frankfurt a. M. 1969.

# René Descartes: Meditationen iiber die Grundlagen der Philosophie. Mit den simt-
lichen Einwdnden und Erwiderungen. Zum erstenmal vollst. iibers. und hrsg. von
Arthur Buchenau, unverind. Nachdruck der 1. Aufl. von 1915 mit neuer Vorbemer-
kung, Hamburg 1994. [Zitiert als: Meditationes]

246

https://dol.org/10.5771/8783485993606-244 - am 16.01.2026, 08:40:24. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495993606-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wo bleibt das Selbst?

wenn alles Traum wire, ihre Giiltigkeit behielten. Das denkende, zwei-
felnde Subjekt der » Meditationes« distanziert sich jedoch nicht davon
zu triumen, aber von den so drastisch beschriebenen Wahnsinnigen,
die ihre Wahn-Vorstellungen mit der Wirklichkeit verwechseln. Inter-
essanterweise sind die Ideen der Wahnsinnigen, die Descartes hier be-
schreibt, bereits Selbst-Bilder: eine falsch aufgefafite soziale Rolle — der
Bettler meint, ein Konig zu sein — falsche Vorstellungen vom eigenen
AuBeren sowie der eigenen Kérperlichkeit und Materialitit. Zugleich
scheint in diesem Ausschlu8 des Wahnsinns der » Augenblick des Cogi-
to«, der im Gang der » Meditationes« erst noch entwickelt wird, bereits
vorweggenommen, denn die Moglichkeit, wahnsinnig, verriickt, von
Sinnen zu sein — amentes und demens sind hier die lateinischen Begrif-
fe, die auf einen Mangel an mens, also Geist oder Verstand verweisen —
ist fiir Descartes bereits deshalb ausgeschlossen, »weil ich denke«.
[Ebd.]

In einem zweiten Schritt 1at uns Derrida nun seine eigene
Descartes-Lektiire nachlesen: Descartes »schlief3t in keinem Augenblick
die Moglichkeit des totalen Irrtums fiir jegliche Erkenntnis aus«, die
sich nicht auf »die einfachen und intelligiblen Dinge«, sondern auf die
Sinneswahrnehmung griindet. [SD 78] Die falschen Selbstbilder, die als
Wahnsinn abgewiesen wurden, werden sogar »als Moglichkeit des
Traums zugelassen«. [Ebd.] Die Hyperbolik des Zweifels geht also fiir
Derrida weiter als in Foucaults Interpretation. Sie zielt auf den »radika-
len Bruch mit den Sinnen«, denen gegeniiber die intelligiblen Gewif3-
heiten eine ginzlich andere Ordnung bilden. [SD 80] »]ede Bedeutung,
jede >Ideec sinnlichen Ursprungs wird aus dem Gebiet der Wahrheit
ausgeschlossen, ebenso wie der Wahnsinn«. [Ebd.] Derrida bezweifelt
also, daf8 der Wahnsinn tatsichlich, wie Foucault annimmt, mit ande-
rem Maf3 gemessen werde als der Traum oder Irrtum. Vielmehr erfolge
der Ubergang von der Rede iiber den Wahnsinn zum Beispiel des Triu-
mens nur, um den darauf angewandten Zweifel allgemeiner zuginglich
und damit noch radikaler zu machen — denn der Wahnsinn erschreckt in
seiner Radikalitit insbesondere den »Nicht-Philosophen, de[n] philoso-
phischen Novizen« [ebd.], wohingegen jeder triumt und daher die wei-
teren Argumentationsschritte gut nachvollziehen kann.

»[D]ie eigentlich philosophische, metaphysische und kritische Pha-
se des Zweifels« wird fiir Derrida erst mit der Einfithrung der Fiktion
des genius malignus erreicht, da diese »die Maglichkeit eines totalen
Wahnsinns« impliziert, der eben nicht mehr per Dekret aus dem Be-

247

https://dol.org/10.5771/8783485993606-244 - am 16.01.2026, 08:40:24. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495993606-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

reich der oder des Verniinftigen verwiesen und beherrscht werden
kann. [SD 84f.] Unter der Tduschung des bésen Dimons werden das
Weltbild ebenso wie das Selbstbild ver-riickt und sogar der Bereich des
Intelligiblen verliert seine zuvor noch nicht bezweifelbare Sicherheit.
Durch diese Verriicktheit ist also »das Ganze der Erkenntnis bedroht«
und die Erkenntnis wird »in keinem Augenblick ... fiir sich allein den
Wahnsinn beherrschen und meistern, das heift objektivieren kénnen.
Wenigstens solange der Zweifel nicht aufgehoben sein wird.« [SD 89]
Es gibe unter der Agide des Zweifels daher keinen einzigen Augenblick,
der den Wahnsinn objektiviert, sich ihm also unbezweifelbar als nicht-
wahnsinniges Subjekt gegeniiberstellt, und dies gilt trotz des Augen-
blicks des Cogito und gerade in diesem Augenblick, selbst wenn »der
Akt des Cogito und die Gewilheit, zu existieren, ... zum ersten Mal
dem Wahnsinn« entgehen. [Ebd.] — Und zwar, »weil in seinem Augen-
blick, in seiner eigenen Instanz der Akt des Cogito sogar gilt, wenn ich
wahnsinnig bin, sogar wenn mein Denken durch und durch wahnsin-
nig ist«. [Ebd.] Die Originalitdt der Lesart Derridas liegt hier darin, den
Akt des Cogito, der paradoxen (Selbst-)GewifSheit des Zweifels, als
einen Augenblick der absoluten Unentscheidbarkeit zu verstehen — als
den Augenblick der Leere, den »Nullpunkt« [SD 90], »der nicht mehr«
— oder vielleicht gerade noch nicht — »dem Paar von determinierter Ver-
nunft und determinierter Unvernunft, nicht mehr ihrer Opposition
oder ihrer Alternative zugehért« [SD 891£.], so wie die différance jeder
determinierten und eindeutig bestimmbaren Differenz im Sinne einer
Opposition oder Alternative >vorausgeht.

Diese Unentscheidbarkeit bildet fiir Derrida zugleich den Aus-
gangspunkt fiir jede partikulare Entscheidung und fiir die Geschichte
der Erkenntnis als Totalitit, in der dann die Unterscheidung zwischen
Vernunft und Unvernunft zum Paradigma gemacht wird.** Durch die
Radikalisierung des Zweifels und die Einfithrung der Idee einer totalen
Téuschung werden Sinn und Wahn-Sinn so ununterscheidbar, daf der
Augenblick der Aussage des ego cogito nur durch die letztlich volunta-
tive Entscheidung zu einer Absetzung von der Ungewifheit, also zum
Sprung in die postulierte Gewifheit erméoglicht wird, ohne dafl die Un-
entscheidbarkeit dadurch eigentlich aufgehoben oder aufgelost werden
kénnte.

# In jeder Erzihlung dieser Geschichte, die sich auch Foucault zur Aufgabe macht, wird
wiederum fiir Derrida diese Unentscheidbarkeit verdeckt.

248

https://dol.org/10.5771/8783485993606-244 - am 16.01.2026, 08:40:24. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495993606-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wo bleibt das Selbst?

Kehrt man zum Augenblick der Unentscheidbarkeit vor dieser
Entscheidung zuriick, eroffnet sich im Durchgang durch die Argumen-
tation Descartes’ fiir Derrida die Méglichkeit eines ego cogito, das »den
Wahnsinn als seine Freiheit und seine Méglichkeit« anerkennt. [Ebd.]
Es kann sich dem Wahnsinn und der absoluten UngewifSheit des Nicht-
Sinns hingeben, ohne sich zu verlieren. Es bleibt fiir sich selbst, indem
es sich passiv aufgibt oder hingibt, dennoch als dieser Akt erhalten bzw.
»giiltig,, allerdings eben in einer Aktivitit, die zugleich eine absolute
Passivitit zulaBt: die Aufgabe der Aktivitit eine Erkennens, das »Sinn
macht, zugunsten eines Frei-Seins von Gewifheit und fiir die Unent-
scheidbarkeit, das schlieflich paradoxerweise doch eine letzte Instanz
der »GewiRheit« bleiben soll. Denn die Bedingung dafiir, die GewifSheit
des eigenen Zweifelns und sich selbst als Zweifelnden erkennen zu kén-
nen, kann fiir Derrida in der Argumentation Descartes erst im Durch-
gang durch das Andere des gewissen Erkennens und in der »Ausein-
andersetzung mit dem Dimon, mit dem bésen Dimon des Nicht-
Sinns« [SD 90f.] gewonnen werden. Auf der anderen Seite dieses Ex-
zesses bildet fiir Derrida der Gottesbezug einen Versuch die hyperboli-
sche »Spitze selbst abzustumpfen« [SD 91], indem das Cogito auf der
sicheren Seite einer absoluten Vernunft verankert werden soll — also
bereits auf einer Seite der Unterscheidung, die fiir Derrida aus dem
Nullpunkt des Cogito heraus eigentlich erst ermoglicht wird.

Der hyperbolische Augenblick des Cogito, der in Derridas Lesart
dem Hinausgehen iiber Sein und Wesenheit in der platonischen
énéxetva tijg obotag entspricht, welches ebenfalls das Denken an seine
Grenzen fiihrt, kann nicht festgehalten werden. Dieser Nullpunkt kann
nicht er selbst bleiben. Er muf, um sowohl sich selbst als auch anderen
mitteilbar zu sein, — um zu erkennen gegeben zu werden -, temporali-
siert und den Maf3stiaben der Rationalitit unterworfen werden. »Wahn-
sinnig zu sein«, heifit namlich nur dann iiber den Augenblick hinaus
wahnsinnig bleiben, wenn es nicht gelingt, »das Cogito reflektieren und
aussagen zu konnen, das heift, es als solches fiir einen anderen erschei-
nen lassen; einen anderen, der ich selber sein kann.« [SD 95] Wahn-
sinnig bliebe hier in der Rede iiber den Wahnsinn also derjenige, der
nicht iiber den Augenblick des absolut radikalisierten Zweifels und der
totalen Tauschung hinausgelangen und sich selbst als seiner selbst ge-
wisses Ego und als Basis sicherer Erkenntnis zu erkennen geben kann.
Indem Descartes seine eigene Argumentation auf der Seite des Aoyog
verankert und einem Ensemble fester Regeln und Axiome unterstellt,

249

https://dol.org/10.5771/8783485993606-244 - am 16.01.2026, 08:40:24. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495993606-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

die er als das »natiirliche Licht (das in seiner unbestimmten Quelle
sogar fiir die Irren gelten miifite) determiniert« und zwar in einer De-
termination, die fiir Derrida »dogmatisch ist«, versucht er sein eigenes
Denken riickwirkend doch wieder gegen den Wahnsinn zu versichern.
[SD 96] Was Derrida hier als dogmatische Determination beschreibt,
wird Marion als ein (allerdings zwiespaltiges) Bekenntnis Descartes’
zur Entgegennahme einer »gottlichen Gabe« der Erkenntnisfahigkeit
und der ewigen Wahrheiten darstellen.

Der Akt der Hingabe, in der sich der Zweifelnde dem Augenblick
des Wahnsinns iiberlat, muf nun fiir Derrida in jeder Relektiire »wie-
derholt und von der Sprache oder dem deduktiven System unterschie-
den werden, in das Descartes ihn einschreiben muf3, ... sobald er ihn fiir
den anderen (das bedeutet fiir sich) reflektiert«*. [SD 96] So zeigt sich
das Paradox, daB eine Hingabe an die Moglichkeit des Nicht-Sinns nur
in einer ssinnvollen, logischen Sprache zu erkennen gegeben werden
kann, die zugleich in jeder Wiederholung des Gedankengangs aufgege-
ben und unausweichlich neu erworben werden mufl. Wer sich selbst
reflektierend zu sich selbst verhilt, ist hier fiir Derrida bereits ein An-
derer, indem er sich in sich selbst auf einen Kommunikationspartner
ausrichtet und die gemeinsamen Regeln der Mitteilung und der ratio-
nalen Argumentation akzeptiert, »fiir den anderen (das bedeutet fiir
sich)«. [S.0.] Dies gilt also schon vor der Veroffentlichung der » Medi-
tationes« im Dialog mit den Einwdnden anderer, auf die Ricceur ver-
weist, der allerdings ebenso auch die Andersheit hervorhebt, die durch
den Gottesgedanken und den genius malignus ins Spiel gebracht wird.
Die innere Andersheit jeder Reflexion, die immer schon darauf gesffnet
scheint, sich einem Anderen (zu erkennen) zu geben, wird fiir Derrida
von einer >metaphysischen, monologischen Logik verleugnet. Auch das
Selbst der Selbstreflexion ist eigentlich schon nicht mehr bei sich, denn
nur in einem »Verhiltnis zum anderen als anderem Es (s0i) sichert sich
der Sinn gegen den Wahnsinn und den Nicht-Sinn ab.« [Ebd.]

Gibt es also im Nachdenken iiber das Selbst immer schon nur
dieses andere >soic der Reflexion, das sich selbst gegeniiber bereits dif-
feriert? Derrida scheint in der Forderung der Wiederholung des Augen-
blicks der Unentscheidbarkeit indirekt und in einer beinahe existenz-
philosophischen Wendung von jedem Leser, von jedem Einzelnen zu
verlangen, sich als ein Supplement an die Stelle des Zweifelnden, des

% Kursivierung K. B.

250

https://dol.org/10.5771/8783485993606-244 - am 16.01.2026, 08:40:24. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495993606-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wo bleibt das Selbst?

Cogito zu setzen, das sich fiir einen hyperbolischen Augenblick dem
Nicht-Sinn iiberld8t, indem es bereit ist, sich von diesem anderen Selbst
zu losen, sich also sselbstc als Gegenstand der eigenen Reflexion auf-
zugeben, und sich, insbesondere im Hinblick auf die eigene Geschicht-
lichkeit und Zeitlichkeit, gerade in dieser Selbst-Aufgabe und im
Durchgang durch die Ungewif3heit zu erméglichen. Descartes” Metho-
dik einer Rede vom »>Ich< und aus der Ich-Perspektive, die dennoch all-
gemeine Giiltigkeit beansprucht, verlangt vom jeweiligen Leser, sich in
die Position dieses >Ich« zu versetzen. Jeder einzelne, der sich hier sup-
plementiert, wird damit zugleich zu einem Ausgangspunkt der Ge-
schichte der Philosophie, die sich von ihm aus fortschreibt, und die zwi-
schen dem hyperbolischen Exzef und den Einschrinkungen, in denen
dieser sagbar wird, zwischen der Entscheidung fiir die Vernunft, dem
Wahnsinn der Unentscheidbarkeit und dem Eingestiandnis des Wahn-
sinns ihre ganz eigene Okonomie entwickelt.

Wie kann es Derrida nun gelingen, das Cogito als diesen Aus-
gangspunkt, aber dennoch nicht als einen Ursprung zu verstehen, wie
dies ein metaphysisches Denken des Subjekts unterstellen wiirde? Der
Schliissel hierfiir muf$ in Derridas Verstiandnis der Zeit gesucht werden.
Die »hyperbolische Kiihnheit des kartesianischen Cogito« [SD 89] liegt
fiir Derrida im Riickzug auf »eine zeitliche Urspriinglichkeit im all-
gemeinen«, »wo der determinierte Sinn und der determinierte Nicht-
Sinn sich in ihrem gemeinsamen Ursprung verbinden«. [SD 90] Auch
wenn in dieser Terminologie bereits die Metaphysik des Ursprungs lau-
ert, scheint dieser »Ursprungs, in dem sich Sinn und Nicht-Sinn tber-
kreuzen, eher im Kontext von Spur, Supplement und différance ver-
ortet zu sein, das heiflt in einem Kontext, in dem es fiir den Derrida
den Ursprung nicht gibt, er aber dennoch gedacht wird. An die Stelle
eines Ursprungs tritt eine Urspriinglichkeit, die sich in jedem Augen-
blick wiederholt. Die Nicht-Prisenz, die Leerstelle, die Derridas Denk-
bewegung umkreist, wird so in das cartesische Ego, in die Liicke zwi-
schen der Radikalisierung des Zweifelns und der Entscheidung zur
Gewifheit, in die Liicke zwischen >cogitoc und >sum« hineingetragen.
Nur im Bezug auf diese Liicke und den beinahe kierkegaardschen
Sprung der Entscheidung, kann sich das Ego tatsichlich zu sich selbst
verhalten. Die Leerstelle, das Loch in der Schriftrolle, die Offnung im
Inneren des dekonstruierten Denkgebiudes, in der ein Aufstieg méglich
ist, liegt mitten in demjenigen Selbst, das sie denkend umkreist. Und
der ungeheuerliche messianische Anspruch des Ubersteigens und Hin-

251

https://dol.org/10.5771/8783485993606-244 - am 16.01.2026, 08:40:24. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495993606-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

ausblickens auf ein noch nicht Erkennbares und Benennbares meint
moglicherweise auch die immer neue Herausforderung jedes Denkens
und Denkenden, iiber sich selbst hinauszugehen und die eigene, um-
kreiste Offenheit als Offnung auf ein Anderes oder die Anderen hin zu
verstehen, wie sie sich auch in der Performanz der Gabe manifestieren
wird.

Bestitigung fande diese Hypothese in der immer deutlicheren Zu-
wendung Derridas zu Emmanuel Lévinas’ Philosophie des Anderen so-
wie auch in der immer starkeren Fokussierung auf Themenbereiche, die
tatsichlich die zundchst so abstrakte Denkbewegung auf konkretere
Fragen der Ethik herunterbrechen — von der reinen Bewegung des Fra-
gens also auf die Bewegungen des Fragenden, Denkenden, Handelnden
und auf die Bewegungen der Anderen, der Fremden, der Freunde,
Giste, Geber und Empfanger, die er dabei kreuzt.

1.2) Einbruch des Anderen und Verausgabung des Selbst

Die Frage nach dem Anderen bildet, insofern sie vom Selbst und seiner
Endlichkeit her gedacht wird, so Derrida in seinem Aufsatz iiber »Ge-
walt und Metaphysik« bei Emmanuel Lévinas, »die philosophische Fra-
ge iiberhaupt: warum ist die wesenhafte, irreduzible, absolut allgemei-
ne und unbedingte Form der Erfahrung des Zugangs zum Anderen
noch Ichheit?« [SD 199] In der Undenkbarkeit und Unméglichkeit, die
Erfahrung eines Anderen selbst zu erleben, sto8t fiir Derrida die Ver-
nunft genauso an ihre Grenzen wie in Descartes” hyperbolischem Zwei-
fel und 6ffnet sich damit auf die Fragestellungen: » Warum die Endlich-
keit?« und » Warum die Vernunft?« [Ebd.]

Die Figur des Anderen, die in die Cogitatio einbricht, der genius
malignus, ist zunichst, wie auch Ricceur betont, eine Hypothese, die der
Zweifelnde selbst aus sich heraus generiert, eine Fiktion. [Vgl. SD 85]
Gerade durch diese Fiktionalitédt scheint die subversive Andersheit des
Diamons durch den Denkenden kontrolliert und beherrscht werden zu
konnen. Gegen eine solche Bannung der Andersheit durch ihre Fiktio-
nalisierung und gegen ihre Integration in ein mit sich selbst identisches
Selbst, in dem jede Differenz letztlich »eine Illusion, ein »Spiel des
Selbst«« ist [SD 144], richtet sich Emmanuel Lévinas, indem er der To-
talitdt des Solipsismus eine radikale Andersheit gegeniiberstellt, die
dem Selbst vorausgeht. Der Andere bei Lévinas ist, so Derrida, »Ande-

252

https://dol.org/10.5771/8783485993606-244 - am 16.01.2026, 08:40:24. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495993606-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wo bleibt das Selbst?

rer nur, wenn seine Andersheit absolut, das heif3t unendlich irreduzibel
ist; das unendlich Andere kann aber nur das Unendliche sein.« [SD
1595

Lévinas liest Descartes’ dritte Meditation®?, um ihn gegen Husserl
auszuspielen, der das Cogito in der Lage sieht, sich die Idee des Unend-
lichen selbst zu geben. Indem Descartes dagegen das Unendliche als das
anerkenne, was »ihn als Cogito schon erméglicht hat, indem es ihn
iibersteigte, ist sein Denken geoffnet fiir »die ethische Beziehung als
das urspriingliche Von-Angesicht-zu-Angesicht, als das Hervortreten
der absoluten Andersheit, die fiir Lévinas vor jeder Ontologie den Ge-
genstand der ersten Philosophie bildet. [SD 162] Die unendliche Exte-
rioritdt des Anderen ist, so Derrida, »nicht riumlich, denn der Raum ist
der Ort des Selbst« und nicht des Anderen. [SD 171] Das unraumliche
AuBerhalb ist das eines Rufes, der von anderswo an das Selbst ergeht,
und zwar bevor es es selbst ist und durch diesen Ruf auf einen raum-
lichen Standpunkt festgelegt wird, von dem aus es dann seine Antwort
gibt: das sMe voici¢, das >Hier sieh mich¢. »Der unendlich Andere (bzw.
das Unendliche)« ist »Rede, Ursprung des Sinns und der Welt« [SD
162] und damit auch Voraussetzung der Gabe der Welt an den Ande-
ren.® Der Begriff und die Sprache sind »immer schon dem Andern
gegeben« [SD 145] und konnen diesen daher nicht in sich einschliefen,
denn er verfiigt bereits iiber sie. Diese >Gebung« der Sprache an den
Anderen driickt sich noch vor dem Akkusativ, den Ricceur bei Lévinas
hervorhebt, in der »Dimension des Dativs oder Vokativs« aus. [Ebd.]
Sowohl die Figur des Rufes als auch die dativische Ausrichtung der
Sprache wird auch bei Marion eine zentrale Rolle spielen.

In der paradoxen Rede von der >positiven Un-endlichkeit< des An-
deren liegt fiir Derrida vielleicht der »Punkt ..., an dem das Denken am

31 Fiir Lévinas steht der oder das absolute, radikal Andere in einer Ablehnung Hegels
auch jenseits der Geschichtlichkeit, wihrend wiederum Derrida die Frage stellt »ob es
Geschichte gibt, wenn die Negativitit im Zirkel des Selbst gefangen ist und wenn die
Arbeit sich nicht wirklich an der Andersheit stof2t, wenn sie sich nicht selbst ihren Wi-
derstand gibt«, ob also gerade »die Geschichte nicht mit jenem Verhaltnis zum Anderen
beginnt.« [SD 144]

52 Interessant ist im Hinblick auf die Descartes-Interpretation Marions, daf3 gerade die
zweite Meditation mit der Existenzaussage »iiberblittertc wird, die Marion besonders
intensiv diskutiert. Vgl. Abschnitt D. II. 2 meiner Arbeit. Auch die Beziehung auf eines
nicht-raumliche Auferhalb des Rufes bei Lévinas, wird uns bei Marion wiederbegegnen.
53 Siehe hierzu noch einmal Abschnitt A. IV. meiner Arbeit.

253

https://dol.org/10.5771/8783485993606-244 - am 16.01.2026, 08:40:24. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495993606-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

entschiedensten mit der Sprache bricht«. [SD 174] In dieses Wort ist
eine Negativitit eingeschrieben, die notwendig erscheint, um iiber-
haupt etwas anderes denken zu konnen als nur ein Selbst, einen Punkt,
eine Identitit des Selben ohne Anderes, also auch um in der Sprache
dann das Anbieten einer gemeinsamen Welt vollziehen zu kénnen und
seinander zu erkennen zu geben«. »Das unendlich Andere wire nicht,
was es ist: anders —, wire es positive Unendlichkeit und enthielte es
nicht in sich die Negativitit des Un-bestimmten, des anetpov«. [Ebd.]
Und die Offenheit des dretpov bedarf wiederum der Geschlossenheit
einer Endlichkeit, um sich durch etwas hindurch zu eréffnen — um sich
als Offenheit zu erkennen geben zu kénnen.*

Die Begegnung mit dem Anderen ist nicht einfach ein Einbruch in
das Selbst von auferhalb, sondern trigt in Derridas Interpretation als
»Eschatologie, die nichts erwartet« und daher einen Aufbruch »ohne
Hoffnung auf eine Riickkehr« zum Selbst verlangt, bereits Ziige eines
Heraustretens nach Auflen, einer Selbst-Verausgabung. [SD 146] Auch
diese Bewegung des Ausbruchs soll aber nicht riaumlich verstanden
werden. Sie ist zunichst wesentlich zeitlich, wenn nicht sogar Bedin-
gung jeglicher Zeitlichkeit, denn die »Begegnung des Unvorherseh-
bareng, also des absolut Anderen bildet »die einzig mogliche Offnung
der Zeit, die einzig reine Zukunft, die einzig reine Verausgabung jen-
seits der Geschichte als Okonomie.« [SD 146f.] — Eine reine Veraus-
gabung also, die sich spiter in der Figur der reinen Gabe wiederholen
wird, und zwar ebenfalls im Modus des Unvorhersehbaren und der
Uberraschung.*s Kern der Verausgabung ist es, daB das Selbst sich ganz
gibt. Und diese Gabe bildet einen Kontrast zu dem, was Lévinas, wie
schon von Ricceur betont, als eine nur »6konomische Freiheit« [SD 148]
der theoretischen Erkenntnis versteht: Diese Freiheit der Erkenntnis
vergif3t, daf} sie sich nur mit dem beschiftigt, was ein Selbst sich selbst
gibt — also mit etwas nur vorgeblich von dem betrachteten Phinomen
selbst aus Gegebenem — und bleibt so in sich selbst gefangen. Fiir Lévi-
nas bleibt daher die Philosophie aus ihrer griechischen Wurzel heraus,
in der sie »seit Sokrates durch eine Vernunft beherrscht wird, die in sich

5 »Der Andere kann das, was er ist: unendlich anders, nur in der Endlichkeit und der
Sterblichkeit (der meinen und der seinen) sein. Freilich nur im Augenblick, wo er zur
Sprache kommt, erst dann und auch nur dann, wenn das Wort anders einen Sinn hat.
[SD 175]

55 Siehe Abschnitt B. V.

254

https://dol.org/10.5771/6783495893606-244 - am 16.01.2028, 08:40:24.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wo bleibt das Selbst?

nur aufnimmt, was sie gibt, « stets »eine Tautologie und eine Egologie«.
[Ebd ]

Derrida betont, daf sich die Notwendigkeit der Unendlichkeit des
Anderen, dessen Erkenntnis das Selbst sich nicht selbst geben kann, in
Lévinas’ Konzeption durch eine Abwehr der Gewaltsamkeit begriindet,
als die das Gebot oder der Befehl eines mir gleichrangigen, endlichen
Anderen verstanden wiirden. [Vgl. SD 163] Lévinas benétigt also den
Gedanken einer positiven Unendlichkeit des Anderen als eine Art von
»Souverins, der in seinem Denken den Frieden sichern und eine Auto-
ritat der Gerechtigkeit ermoglichen soll. Dennoch bildet fiir Derrida
paradoxerweise der Anspruch, das Gesicht des (gottlichen) Anderen an-
zuerkennen, auch die Voraussetzung fiir den Krieg und fiir den Kampf
um Anerkennung. Jedes Phinomen, jedes Erscheinen, auch das des Ge-
sichts, das nur in der Spur des Anderen zuganglich ist, »setzt eine ori-
ginire Verunreinigung durch das Zeichen vorausc, so daf8 der sich zwi-
schen dem Unendlichen und Endlichen zerspannende Krieg als eine Art
>Vater aller Dinge« »gleichurspriinglich mit der Phianomenalitat« ist, »er
ist der Aufbruch selbst der Sprache und des Erscheinens«, das Aufbre-
chen der Differenz. [SD 197] Jedes Sich-Geben der Phianomene wire
hier so schon ein sprachliches, semiotisches Zu-erkennen-Geben. Und
die Sprache bzw. der Diskurs, der seine Gewalt auf einer nicht-ethischen
Ebene nur gegen sich selbst wendet, wird zugleich als Angebot der Welt
an den Anderen »die einzige Moglichkeit, die schlimmste Gewalt im
Zaume zu halten: die des primitiven und pra-logischen Schweigensc,
des Nichts und des Nihilismus, in der auch die Differenz zwischen Ge-
walt und Gewaltlosigkeit und damit auch die Idee des Friedens weder
denkbar noch sagbar wiren. [Ebd.]* Damit dieses Denken und Sagen
moglich wird, aus einem ethischen Anspruch heraus also, »gibt es die
Philosophie, in der die Gewalt im Wissen sich gegen sich selbst wendet,

56 Wegen dieser Moglichkeit, die Gewalt in den Diskurs zu verlagern und so auch ein-
zugrenzen und zu beherrschen, verlaft Hegel fiir Derrida die Argumentationsebene, auf
der er zunichst durchaus dem Subjekt gegeniiber duBerliche Andere einbezieht, und
»vermeidet es ... in der Phianomenologie des Geistes das Wort sMensch« auszusprechenc.
Stattdessen beschreibt er »den Krieg (die Dialektik von Herr und Knecht beispielsweise)
ohne anthropologische Bezugnahme im Feld einer Wissenschaft vom Bewuftsein«. In-
dem also die Dialektik selbstreferentiell auf den Diskurs und in das BewuRtsein hinein
gewendet wird, verfolgt Hegel letztlich das gleiche Ziel, das Lévinas den Anderen als
Unendlichkeit und Exterioritit denken liBt: den bestméglichen Versuch einer Einhegung
und Verminderung der in letzter Konsequenz irreduziblen Gewalt, denn »dieser zweite
Krieg als Anerkennung ist die geringstmégliche Gewalt« [SD 197]

255

https://dol.org/10.5771/8783485993606-244 - am 16.01.2026, 08:40:24. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495993606-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

in der die originire Endlichkeit sich selbst erscheint, und in der der
Andere im und durch das Selbst geachtet wird«. [SD 199]

Eine echte Offenheit fiir den Anderen setzt bei Lévinas, analog zur
Hingabe an den Augenblick des hyperbolischen Zweifels, eine Veraus-
gabung des Selbst an den absolut Anderen voraus, die diesen nicht in
der Bewegung der Riickkehr wieder als Teil des Selbst und der Identitat
vereinnahmt. Die griechische Philosophie integriert hingegen die An-
dersheit in das Selbst und in den Aéyog, erméglicht so die Achtung eines
Anderen durch das Selbst hindurch, (be)achtet dabei aber nicht die Ex-
terioritit der Andersheit, wihrend es umgekehrt fiir Lévinas »keine
innere Differenz, keine fundamentale und eingeborene Andersheit im
Ich« gibt. [SD 167] Da Derrida hinter die Unterscheidung zwischen
Innen und AuBen blicken méchte, mochte er auch diese beiden Sicht-
weisen ineinander verschrinken. Soll also von Derrida aus ein >Selbstc
gedacht werden, so trigt dies die Andersheit immer schon in sich, denn
»das Andere ist im Selben« [s.0.] — nicht nur im personalen Selbst, wie
es bei Ricceur als ein Anderer im Mittelpunkt steht, sondern in jedem
Selben. Anstatt die Idem-Identitdt um eine Ipse-Identitdt zu erweitern,
ist hier jedes Idem, nicht nur das des personalen Selbst, von vornherein
in Frage gestellt. Laf3t sich diese In-Frage-Stellung jeder Selbigkeit nun
im Bezug auf das personale Selbst auf jenes Verhiltnis der »Interroga-
tion« zwischen Selbst und Anderem beziehen, die bei Lévinas »keines-
wegs theoretisch« ist, sondern »totale Frage, hichste Not und Ent-
bloBung, Auflehnung, anspruchsvolles, an eine Freiheit gerichtetes
Gebet, das heifit Aufforderung: der einzig mogliche Imperativ, die ein-
zige inkarnierte Gewaltlosigkeit, weil sie die Achtung des Anderen ist«?
[SD 147]

Jedes >Selbst« spielt fiir Derrida unweigerlich das Spiel der Diffe-
renzen — raumlich, zeitlich und endlich —, denn es gibt nichts als dieses
Spiel, es ist in dieses Spiel der Welt geworfen, in den Kreislauf seiner
Okonomie, in den Verlauf der Geschichte. Und zugleich kann es in
Derridas Umweg iiber Lévinas wohl auch als ein Selbst gedacht werden,
das sich, gerade weil es in sich anders ist, auch fiir das Andere und den
anderen Anderen 6ffnet. Es muf8 sich aus sich selbst heraus auf die
Andersheit hin iibersteigen, sich verausgaben, um sich selbst und das
Andere in sich selbst erkennen zu kénnen. Es muf sich zwischen der
Bejahung des Nihilismus und der Hoffnung auf ein noch nicht Sagbares
aber vielleicht schon Beschreibbares Anderes-als-das-Nichts bewegen,
ebenso wie zwischen der Vernunft und dem Wahnsinn, dem Endlichen

256

https://dol.org/10.5771/8783485993606-244 - am 16.01.2026, 08:40:24. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495993606-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wo bleibt das Selbst?

und Unendlichen - zwischen allen Stiithlen, wobei es sich diesem >Zwi-
schen¢ als Unentscheidbarkeit immer nur augenblicklich hingeben
kann. Es liBt sich auch als ein Selbst denken, das spricht und philoso-
phiert — dem Anderen die Méglichkeit einer gemeinsamen sprachlichen
Welt zu erkennen gibt —, um die radikalere Gewalt der Sprachlosigkeit
zu vermeiden, und daf8 dabei sich selbst die Gewalt der Sprache antut.
Ebenso ist es als ein Schreibendes, Lesendes, Zeichen und Spuren hin-
terlassendes Nicht-Anwesendes zu denken — es duflert sich, entdufSert
sich, bleibt dabei zwar an eine identifizierende Sprache gebunden, kehrt
aber dennoch niemals in dasselbe, identische Selbst zuriick, sondern soll
in jeder Wiederholung zugleich aus dem Kreis ausbrechen oder diesen
zumindest elliptisch aufbrechen und verschieben.

2) Wer spricht? Wer schreibt? — »Als ob ich von einem
Unbekannten geschrieben wire«

Als Gegenpart zu Lévinas laBt sich wie schon bei Ricceur Edmund Hus-
ser] betrachten. Sowohl die »andere Zeit« als auch das >andere Subjekt«
werden von diesem vermittelt iiber die Re-Prasentation und die Ap-
prisentation letztlich am Maf3stab einer mit sich selbst identischen Pra-
senz entwickelt. In gewisser Weise erscheint Husserls Phinomenologie
in der Diktion Derridas als philosophische Manifestation einer existen-
ziellen Sehnsucht nach der Gegenwart »in ihrem origindren Sich-
selbst-fehlen« [SuPh 118] - einer Sehnsucht der Gegenwart nach sich
selbst, aus der die Zeichen und die Schrift hervorgehen. Bedarf aber
diese Sehnsucht nicht eines Trigers? Dieser miifSte ein zeitliches >Selbst«
sein, dem sich die Gegenwart in der Bewegung seiner eigenen Zeitlich-
keit entzieht und das diesen Mangel >leidet¢, das ihm Ausdruck verleiht
in der schriftlichen Bewegung der Supplementation, die eine philoso-
phische Schrift iiber die Zeitlichkeit sein kann, eine Erkundung des
Mangels, welche sich allerdings in der Reflexion immer schon selbst
verdeckt, sobald sie versucht die Gegenwart oder Selbst-Gegenwirtig-
keit in ihrem Entzug einzuholen oder zu benennen. Wie ist fiir Derrida
ein Schreibender denkbar? »Es gibt keine konstituierende Subjektivi-
tit« [SuPh 114], lautet hier die vorldufige Antwort. Es gibt keine Kon-
stitution, sondern allein die hinterlassene Spur. An die Stelle, an der die
Phianomenologie »das traditionell in seiner dativischen Form als refle-
xive oder pri-reflexive phanomenologische Selbstgebung bestimmte

257

https://dol.org/10.5771/8783485993606-244 - am 16.01.2026, 08:40:24. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495993606-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

Fiir-sich der Selbstgegenwart« ansetzt, tritt fiir Derrida supplementir
das »fiir etwas< (>a la place de<)«, das zugleich die grundlegende Denk-
figur des Zeichens und der »Operation der Bedeutung schlechthin« bil-
det. [SuPh 119] Das Selbst der Selbstgegenwart wird dann nicht sich
selbst gegeben, sondern es wird gerade von sich selbst weg- auf etwas
anderes hin-gegeben.

Das Personalpronomen sich« ist fiir Husserl ein okkasioneller Aus-
druck, dessen Bedeutung nicht von der Situation des sprechenden Sub-
jekts zu trennen ist. Wer ichc sagt, meint sich selbst und nicht jeden
beliebigen moglichen Sprecher, der sich an die Stelle des Wortes »ich«
einsetzen konnte, er meint den »Nullpunkt des subjektiven Ursprungs,
das ich, das hier, das jetzt« [SuPh 126], also auch den Nullpunkt, der am
Ende der cartesischen Bewegung durch den Zweifel und den Wahnsinn
gewill bleibt. Und die Eigenheit dieses Nullpunktes des Cogito, das die
letzte Gewilheit des ergo sum garantiert, besteht, wie bereits aufgezeigt
wurde, fiir Derrida gerade darin, daB8 diese transzendentale Gewif3heit
ohne jede Einschrinkung gilt: das heif3t, sie wird weder durch meinen
Wahnsinn noch durch meine Abwesenheit noch durch meinen Tod ein-
geschrinkt. »Ich« driicke aus, ob ich nun die aktuelle Anschauung von
mir selbst habe oder nicht; ich bin >bedeutet:, ob ich nun lebendig bin
oder nicht.« [SuPh 128]

Jede vollstindige Phanomenologie der Wahrnehmung ist fiir
Derrida eine Illusion, denn die Sache selbst entzieht sich stets in der
Bewegung der Zeit und der différance, anstatt sich gegenwirtig zu er-
kennen zu geben. [Vgl. SuPh 139f.] Zu verfolgen ist also nicht die
Wahrnehmung oder die Sache selbst, sondern lediglich ihre Spur. Zu
suchen ist also auch nicht das Selbst, sondern allein seine Reprasentati-
on in der Schrift, die sich als Spur gerade aus seinem Entzug ergibt. Im
Text, dessen Auferes es nicht gibt, wird der Tod« oder die Abwesenheit
des Ichs oder Subjekts notwendig, damit es tiberhaupt, namlich als Text,
als Wort oder Schriftbild méglich ist und aus der Geschlossenheit eines
Selbst- oder Ich-Bezuges heraustreten kann. Um sich schriftlich zu er-
kennen zu geben, muf3 es sich aus sich heraus begeben oder sich selbst
>weggeben«. Die Dynamik eines Sich-zu-erkennen-Gebens kann hier
vielleicht derjenigen der différance gerecht werden. In der Schrift kann
sich das Ich nur durch seine Abwesenheit hindurch hinterlassen. Mehr
als diese Spur seiner selbst gibt es nicht. »Mein Tod ist strukturell not-
wendig fiir die Verkiindung des ich« [SuPh 129] - wohlgemerke fiir
seine Verkiindung, fiir das Ich-Sagen, das hier beinahe einen messia-

258

https://dol.org/10.5771/8783485993606-244 - am 16.01.2026, 08:40:24. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495993606-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wo bleibt das Selbst?

nischen Anklang erhilt. Vom Ich-Sein oder von der Existenz ist hier
nicht die Rede.

Betont Husserl die Idealitit des gesprochenen Wortes, so ist sie fiir
Derrida trotz der Materialitdt der Schrift gerade stirker, wenn jemand
ich schreibt, ohne sich selbst durch seine Anwesenheit und Anschau-
lichkeit als dieses Ich zu erkennen zu geben. Erst wenn ich das Wort ich
nicht hore und dabei unmittelbar mit der Anschauung eines Sprechen-
den verbinde, es nicht selbst sage und unmittelbar als mein eigenes
Wort hore, sondern wenn ich es stattdessen lese, wird es gleichgiiltig,
ob ich oder ein anderer dieses Wort geschrieben hat, das ich in jedem
Fall so lese, »als ob ich von einem Unbekannten geschrieben wire«.
[SuPh 128f.] Und so kann ich als schreibender und lesender Bewohner
der textuellen Welt, der diese von innen heraus fortwahrend dekon-
struiert, mich auch nicht in ein sicheres Selbst zuriickziehen. Ich kann
mich nur zum Wort sich« in Beziehung setzen, wo immer es im Text
erscheint und wer immer es geschrieben hat. Zugleich bin ich auf dieses
Wort immer schon bezogen, sobald ich schreibe oder lese. Im Schriftbild
siche wird nicht bereits ein Bezug auf den aktuell Sprechenden festlegt,
sondern es ist mir erlaubt, mich in das geschriebene >ich< supplementir
einzusetzen — ich kann in diese FuB8-Spur des Ich-Schreibenden nur
meinen eigenen Fufl hineinsetzen, wenn der Fufl desjenigen, der sie
hinterlassen hat, bereits einen Schritt weiter ist. Und dies gilt sogar
dann, wenn ich selbst der Ich-Schreibende bin, sofern ich nicht auf der
Stelle stehen bleiben mochte und sofern mir auch die Moglichkeit offen
bleiben soll, meinen eigenen Weg anhand meiner Spur zu wieder-
holen.*

Derridas kritische, kimpferische Auseinandersetzung mit dem Pri-
mat der Stimme und Présenz eines sprechenden Subjekts verweist von

57 Muf nicht diese doppelte Bewegungsmaglichkeit des Weitergehens und der Wieder-
holung als ein Postulat vorausgesetzt werden, um Derridas strukturelle Notwendigkeiten
der Abwesenheit aufrechtzuerhalten? Hinter diesem Postulat scheint sich eine andere
Art der Voraussetzung zu verbergen, nimlich die sGegebenheit« der Zeitlichkeit, die sich
anschlieBend an Husserl zwischen den Moglichkeiten der Retention und Protention auf-
spannt und mit Heidegger ein Dasein bestimmt, das sich zu sich selbst in Beziehung
setzt, in einer Gewichtung des Fragens, der auch Derridas Denken folgt, und in der
Ekstase der schriftlichen AuBerung, die schlieBlich immer auch eine Selbst-EntduBerung
wird. Zu fragen ist nun, ob gerade diese Abwesenheit des Ichs und Aufgabe des Selbst
und seiner Sicherheiten in den Tod oder Wahnsinn hinein auch fiir Derrida die Moglich-
keit fiir eine Art von Eigentlichkeit des Selbst bieten, die nicht als Urspriinglichkeit ge-
dacht werden diirfte.

259

https://dol.org/10.5771/8783485993606-244 - am 16.01.2026, 08:40:24. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495993606-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

vornherein auch auf die Frage nach einem Adressaten des Wortes, die
im Phonozentrismus in den Sprechenden selbst zuriick verwiesen wird,
der sich selbst affiziert. Der Andere ist aber nicht ein bestimmbares
Gegentiiber des Selbst, auch nicht ein dem Subjekt begegnendes Objekt,
sondern zugleich der Unbekannte, von dem ich geschrieben wurde. Ich
kann in den Spuren seines Textes gehen. Er ist gemaf dem beriihmten
Beckett-Zitat: »Wen kiimmert’s wer spricht, hat jemand gesagt, wen
kiimmert’s wer spricht«, das seit Foucault mit der Debatte iiber den
Tod des Autors und des Subjekts verbunden wird,* der anonyme Je-
mand, der dies gesagt hat (vor langer Zeit und jetzt nicht mehr hérbar),
sowie die offene Frage danach, wer spricht, und danach, wen dies kiim-
mert, und. Als Anderes, das sich der lebendigen Gegenwart bzw. der
Gegenwart des Lebendigen entzieht, 138t sich aber vielleicht auch jener
»Tod« betrachten, der im Hinblick auf das Subjekt verkiindet wird: Da
durch die Endlichkeit der Hingabe an den Moment der Prisenz ebenso
wie an den Augenblick der Unentscheidbarkeit eine Grenze gesetzt ist —
auch in der Entduferung der Gabe —, eréffnet sich die Paradoxie, dafl
diese, ebenso wie die Bewegung der différance, immer schon mit einer
geschlossenen Okonomie verbunden ist. In der Mitteilung oder Kund-
gabe ist mit der Sprache fiir Derrida stets »der Prozef8 des Todes ... in
den Zeichen am Werk« [SuPh 57], der hier auch als eine Selbst(ent)
dulerung in ein Anderes und an den Anderen verstanden werden kann.
Umgekehrt scheint sich die existenzielle Grenzerfahrung des Todes nur
in den Zeichen und in der Schrift so erfassen zu lassen, daf8 sie darin
zugleich >iiberlebtc wird.

Es gibt fiir Derrida kein urspriingliches Subjekt, das sich selbst

5% Vgl. Michel Foucault: Was ist ein Autor? In: Texte zur Theorie der Autorschaft, a.a. O.
S. 198-230. Foucault schlieBt hier an Roland Barthes Diktum vom »Tod des Autors« an,
das wiederum ganz wesentlich mit dem auch von Derrida praktizierte Andenken gegen
den Ursprung zusammenhangt - hier gegen den personalen Ursprung eines Textes. Es ist
fiir Barthes die »Schrift (écriture)«, die »jede Stimme, jeden Ursprung« zerstért. Gefor-
dert wird ebenfalls analog zu Derridas Plidoyer fiir die Bejahung des Nicht-Sinns, eine
»systematische Befreiung vom Sinn«, eine Hingabe an den offenen ProzeB der Einschrei-
bung in das Feld der polyvalenten und arbitriren Zeichen. (Roland Barthes: Der Tod des
Autors. In; Texte zur Theorie der Autorschaft, a.a.O. S. 185-194. Hier S. 185 und
S.191.) Foucaults Frage nach der historischen Entwicklung der Funktion des Begriffs
»Autor¢ verschiebt gemil dem Zitat Becketts den Fokus von einem aktiven, sprechenden
Subjekt, auf denjenigen, den dieses Sprechen betritft, den es kiimmert. Die Frage, wen es
kiimmert und betrifft, erscheint demnach auf den zweiten Blick nicht als eine rein rhe-
torische Frage.

260

https://dol.org/10.5771/8783485993606-244 - am 16.01.2026, 08:40:24. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495993606-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wo bleibt das Selbst?

verausgaben oder rein aus sich selbst her geben kénnte, ohne dies auf
ein Anderes und auf Andere hin zu tun und ohne bereits in sich selbst
anders zu werden. Da, wo das philosophierende Selbst liest, schreibt
und ein Werk bzw. Spuren hinterlaf3t, ist es immer schon auf andere
bezogen und in ein Gewebe, eine texture des Miteinanders eingeschrie-
ben - insbesondere in die Gemeinschaft der Frage.

3) Die Andersheit im Selbst und die anderen Anderen —
Uberginge zu einer Ethik der Gabe?

Die Sprache, iiber die sich das Selbst wesentlich definiert, ist fiir Derrida
nicht auf einen Monolog zu beschrianken, sondern als Mitteilung oder
als Wechselspiel von Kundgabe und Kundnahme zu denken, die Hus-
serl als Elemente der reinen Anzeige gegeniiber dem unmittelbaren
Selbstbezug abwertet. Der sprachliche Bezug auf den Anderen wird
mehrfach in einer Terminologie ausgedriickt, die bereits auf das Modell
von Geben und Annehmen, Gabe, Hingabe und Verausgabung ver-
weist. In »Gewalt und Metaphysik« heift es in Bezug auf Lévinas: »Das
Wort muf8 nicht nur jemandes Wort sein; es mufl das, was man das
sprechende Subjekt zu nennen pflegt, auf den Anderen hin iiberbor-
den.« [SD 150] Die Begegnung mit dem Angesicht des Anderen, in der
diese Uberschreitung fiir Lévinas méglich wird, erfolgt im Austausch
von Blicken sowie in einer Offenheit fiir den Ruf des Anderen, die »dem
Unsichtbaren Gehdr schenkt«. [SD 154] Ich bin bereits angesprochen,
geben dem Ruf meine Aufmerksamkeit und kann wiederum durch die
mir gegebene Sprache die »Gabe der Welt an den Fremden als den
schlechthin Anderen« als ein gewaltloses » Angebot« vollziehen. [SD
226] Mit der Reziprozitit und Okonomie des Tausches kann der kom-
munikative Austausch brechen, wenn das Mitgeteilte oder Kundgege-
bene als ein Werk zu betrachten ist:

»Totalité et Infini teilt uns mit, dall die Sprache dem Anderen die Welt zu
geben habe. Ein Meister, der auf den Satz verzichten wiirde, gabe nichts; er
hitte keine Schiiler, sondern nur Sklaven. Ihm wire das Werk — oder die Li-
turgie — versagt: jene Verausgabung, die mit der Okonomie bricht und die
nach Levinas nicht als Spiel gedacht werden darf.« [SD 226]

Die reine Gabe gibt fiir Derrida in aller Radikalitit ihrer Aporie letztlich
nichts Gegebenes, kein Objekt, keinen Begriff, auch nicht den Satz.

261

https://dol.org/10.5771/8783485993606-244 - am 16.01.2026, 08:40:24. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495993606-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

Geht es also um die reine Verausgabung und Aufgabe des Sinns in das
Spiel und in die Offenheit der Frage oder ebenso wesentlich um die
Gabe und Kundgabe an den Anderen, die sich nicht nur, aber wesentlich
auch sprachlich ereignet, in der direkten Kommunikation, in der Wei-
tergabe und Rezeption von Texten, in der Gemeinschaft der Frage?
Derridas Hinwendung zu einer expliziteren Auseinandersetzung mit
der Denkfigur der Gabe, die eine interpersonale Beziehung impliziert,
ist mit einer Wende in seiner Denkbewegung verbunden, die die von
ihm betrachteten Themenfelder grundlegend erweitert, insbesondere in
Richtung einer ethischen Dimension.® Auch die Figur des Anderen
wird zunehmend auf den konkreten anderen Menschen, das Gegeniiber
der Kommunikation und des Miteinanders sowie eben auch auf den
Empfanger oder Geber der Gabe bezogen. In ihrer Einleitung zu »Ein-
sdtze des Denkens. Zur Philosophie von Jacques Derrida« verweisen die
Herausgeber Hans-Dieter Gondek und Bernhard Waldenfels darauf,
daf Derrida sich in »Gewalt und Metaphysik« »auf das konstitutions-
theoretische Problem der phinomenalen Ehrfahrbarkeit und der episte-
mischen Denkbarkeit des Anderen konzentrierte« und dabei die fiir Lé-
vinas der Ontologie vorausgehende »ethische Beziehung« zunachst
mehr oder weniger vernachlissigt. [Einsitze 10] Berticksichtigt wird
sie dort lediglich als Motivation fiir die Wendung gegen die Gewaltsam-
keit, aus der heraus die Unendlichkeit des Anderen vorausgesetzt wird.
In der weiteren Auseinandersetzung mit Lévinas und der Gabe des Wer-
kes, die ich im folgenden niher betrachten werde, wird diese ethische
Dimension allerdings wichtiger. Die thematische Wendung in den spi-
teren Werken Derridas, die auf eine sehr experimentelle Phase seines
Schreibens folgt, in der er versucht den Uberlegungen zu den Parado-
xien der Schrift eine Form zu geben, wirft auch die Frage auf, inwiefern
sein eigenes Werk >spielt< und inwiefern dies im BewufStsein dessen
geschieht, was auf dem Spiel steht, gerade wenn man in einer dekon-

9 Der Begriff der >Ethik« ist im Bezug auf Derridas Denken stets mit Vorsicht zu ver-
wenden. Simon Critchley spricht von »Derridas doppelhiandige[r] Behandlung der
Ethik«, die sich gegen eine erst zu dekonstruierende metaphysische Bestimmung des
Begriffs richtet und an Lévinas’ Radikalisierung zu einer anderen Ethik oder Ultra-Ethik
der Verantwortung anschlieBt. Vgl. Simon Critchley: Uberlegungen zu einer Ethik der
Dekonstruktion. [Einsitze 308-344] (Es handelt sich hierbei um die deutsche Uberset-
zung des ersten Kapitels von: Ders.: The Ethics of Deconstruction. Derrida and Lévinas,
Oxford 1992.)

262

https://dol.org/10.5771/8783485993606-244 - am 16.01.2026, 08:40:24. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495993606-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wo bleibt das Selbst?

struktivistischen Lektiire mit den Schriften spielt, die andere hinterlas-
sen und dem Leser >gegeben< haben.

Lévinas ist fiir Derrida ein wichtiger philosophischer Gesprichs-
partner und ebenso ein Freund. Auch mit der Thematik der Freund-
schaft, insbesondere der Gastfreundschaft®, in der der Andere — jeder
Andere, gerade auch der Fremde, der zunichst als Feind zu betrachten
ist, — empfangen und angenommen wird, setzt sich Derrida zunehmend
auseinander.®! Es geht dabei auch um eine politische Dimension, bei-
spielsweise um die Idee des Asyls und die Geschlossenheit oder Offen-
heit von Grenzen. Die Bejahung, fiir die Derrida immer wieder pladiert,
wird hierbei zur Bejahung einer solchen Offenheit, eines Hinausgehens
auf eine Alteritt, sie wird ein »Ja-Sagen zum Unbenennbaren, ein Mo-
ment unbedingter Bejahung, der an eine Alteritit adressiert ist, die we-
der von der logozentrischen Begrifflichkeit ausgeschlossen noch in ihr
eingeschlossen sein kann« [Einsitze 340] und daher im Denken der
Dekonstruktion umkreist wird. Impliziert ist damit auch die Bejahung
des Fremden, das »Oui, a l'étranger«.? Alle sethischen< Ansitze
Derridas setzen eine derartige radikale Offenheit fiir den Anderen und
Anderes voraus, welche auch als Voraussetzung fiir eine freie Entschei-
dung betrachtet wird: Wer eine Entscheidung trifft, indert immer et-
was, sich oder sein Handeln, sonst wiirde er im Entscheiden verharren
und daher eben nicht entscheiden. Eine Entscheidung verlangt zunichst
differenzierende Uberlegungen und Abwigungen, welche Derridas
Grundhaltung entsprechend immer schon in einer Bewegung vollzogen
werden, die sich einer Festlegung auf einen klaren Standpunkt entzieht.
Seine Ethik lafSt sich daher als eine Ethik des Zogerns betrachten. Da-
hinter verbirgt sich der Versuch, dem BewufStsein des Paradoxes ge-
recht zu werden, das zwischen einer Unentscheidbarkeit, die am Grunde
jeder Ethik offen bleibt, und der Tatsache besteht, daf8 dennoch bestin-
dig Entscheidungen fiir diese oder jene Moglichkeit eingefordert und
getroffen werden. Jede freie, verantwortliche Entscheidung muf8 unaus-
weichlich durch das Zogern und die Unentscheidbarkeit hindurch, ver-

% Auch hier besteht ein deutlicher Bezug zu Lévinas, da ausgehend von ihm das Subjekt
u.a. als Gastgeber bestimmt werden kann, der sein Haus fiir den Anderen 6ffnet. [Vgl.
Adieu 76 f£]

¢ Vgl. u.a. : Jacques Derrida: Politik der Freundschaft. Ubers. von Stefan Lorenzer,
Frankfurt a. M. 2000.

% Jacques Derrida: Nombre de Oui, in: Ders.: Psyché. Inventions de l'autre, Paris 1987,
[Zitiert als: Psyché] S. 639-650, hier S. 639.

263

https://dol.org/10.5771/8783485993606-244 - am 16.01.2026, 08:40:24. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495993606-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

langt aber letztlich, um eine Entscheidung zu werden, einen Sprung, der
auch die Ebene der Reflexion und der Erkenntnis verlassen muf. Denn
selbst wenn ich meine Entscheidung logisch begriinden und erkliren
kann, ersetzt dieses Begriinden und Erkliren nicht das Entscheiden
selbst: das Ergreifen einer Moglichkeit und das Ausschliefen anderer
Moglichkeiten. Wer entscheidet, muf8 sich im Moment der Entschei-
dung auf ein Nicht-Wissen einlassen. Er mu88 sich von sich selbst iiber-
raschen lassen, da sein Entscheiden sein Wissen, auch seine Selbst-
Kenntnis, iibersteigt und nicht schon im voraus bestimmt werden kann,
zumal jede Entscheidungen immer schon in den nicht iiberschreitbaren
und nicht iiberschaubaren Kontext gestellt ist, in dem sie auch Einfluf8
auf andere ausiibt.

Fiir Simon Critchley ist die gesamte »Dekonstruktion eine >Phi-
losophie« des Zogerns« [Einsdtze 341f], aus der heraus sich auch
Derridas haufiges Zogern gegeniiber politischen oder moralischen Stel-
lungnahmen ableiten 14Bt. Dieses Zogern ist nicht einfach ein Zaudern,
kein Mangel an Entschlossenheit, sondern soll ebenso systematisch und
methodisch sein wie der cartesische Zweifel, insofern es fiir Derrida
»keine moralische oder politische Verantwortung ohne diese Priifung
und diesen Durchgang durch das Unentscheidbare geben kann«.®* Auch
die Dekonstruktion impliziert fiir Critchley bereits einen versteckten
Anspruch der Verantwortung, denn sie birgt in sich eine Pflicht des
Lesenden gegeniiber seiner Lektiire, »die insofern Achtung gebietet,
als sie eine irreduzible Dimension der Alteritit eréffnet.« [Einsdtze 341]
Wenn ich die Spuren des Anderen lese oder »in sie hineintrete< bleiben
sie stets Spuren der Alteritdt und lassen sich, hier vielleicht noch deut-
licher als bei Ricceur, nicht aneignen oder einverleiben. Dieser Alteritit
gegeniiber bin ich demnach als Leser verantwortlich, auch in der Arbeit
der Dekonstruktion. Und dieser Alteritit kann ich nur entsprechen,
wenn meine Lektiire anders ist, wenn ich mich in sie hinein supplemen-
tiere und nicht versuche, reziprok zu antworten, dankbar das schon Ge-
schriebene aufnehmend und erwidernd. Ich muf es der Logik des Sel-
ben entziehen, indem ich dekonstruiere und hinterfrage. Meine
Verantwortlichkeit gegeniiber dem Werk oder der Spur des Anderen
miisste also mit Derrida gerade nicht in der Beantwortung zu suchen
sein, sondern in der Infragestellung und Interrogation, die das philoso-

& Jacques Derrida: Limited Inc., Paris 1990. S. 210. [Die deutsche Ubersetzung ist hier
zitiert nach: Einsitze 342].

264

https://dol.org/10.5771/8783485993606-244 - am 16.01.2026, 08:40:24. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495993606-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wo bleibt das Selbst?

phische Miteinander prigt. Ich muf8 mich daher auch hier zunichst dem
BewufStsein der unauflosbaren Fraglichkeit und Unentscheidbarkeit
hingeben, anstatt vorschnell Antworten zu formulieren, die dem Ande-
ren niemals ganz gerecht wiirden.

Gerade die Arbeit des Lesers am Text im Spagat der verantwort-
lichen Lektiire bildet fiir Geoffrey Bennington einen Briickenpol, von
dem aus der Spagat oder Sprung zur »Diskussion >ethischers, ja >politi-
scher¢ Fragen« bei Derrida moglich wird. [JD 194] Besonders der litera-
rische Text steht dem Leser gegeniiber als eine singuldre Sache mit
einer spezifischen Eigengesetzlichkeit — wenn man so will und in einer
Anlehnung an Husserl mit einem ganz eigenen Selbst, das aber gerade
durch seine Alteritit charakterisiert ist. Diese Sache selbst »schreibt uns
ihr jedesmal singulires »du sollst< vor, so daf die Literatur einen »Be-
zug zwischen dieser Singularitit und dem Anders-sein-Lassen der Sa-
che in ihrer Alteritit aushandelt«, die uns »die Idee einer Redlichkeit
oder eines Freimuts« [ebd.] vermitteln kann.% Diese Idee konnte dann
nicht nur fiir den verantwortlichen Umgang mit der Literatur, sondern
generell auf der Ebene des Miteinanders Giiltigkeit besitzen, auf der uns
Derrida stets mit dem ungeheuerlichen Anspruch konfrontiert sieht,
alles andere und jeden Anderen nach seinem je eigenen Gesetz anders
sein zu lassen.®’

In jeder Begegnung mit dem Anderen werde ich mit der Aporie
konfrontiert, einerseits ihm, andererseits allen Anderen und der An-
dersheit an sich gegeniiber verantwortlich zu sein und mit meinen Ent-
scheidungen andere Méglichkeiten und andere Andere auszuschlieen.
Die radikale Offenheit aller Grenzen zwischen Anderen bleibt also
selbst eine nicht einholbare Grenzvorstellung. Auch der Gerechtigkeit
1aBt sich letztlich nicht in den Grenzen unserer Endlichkeit und Logik
gerecht werden, sie ist fiir Derrida »unendlich, unberechenbar, regel-
verletzend, der Symmetrie fremd, heterogen und heterotop«% — also

# Im Hintergrund scheint hier interessanterweise ein sehr klassischer, autonomieésthe-
tischer Werkbegriff zu stehen, bei dem sich fragen laBt, ob ihn Derrida selbst vertritt,
oder ob dies der Interpretation Benningtons zuzuschreiben ist, die allerdings von Derrida
ja quasi autorisiert wurde.

 Derridas Auseinandersetzung mit dem Gesetz erfolgt insbesondere in: Jacques
Derrida: Gesetzeskraft. Der »mystische Grund der Autoritéit«. Ubers. von Alexander G.
Diittmann, Frankfurt a. M. 1991. Sowie in: Ders.: Préjugés. Vor dem Gesetz. Ubers. von
Detlev Otto und Axel Witte, Wien 1999.

% Jacques Derrida: Gesetzeskraft. Der »mystische Grund der Autoritit, a.a.O. S. 44.

265

https://dol.org/10.5771/8783485993606-244 - am 16.01.2026, 08:40:24. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495993606-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

ganz anders, als alle Versuche, sie zu erfassen. Dennoch verlangt das
Ringen um Gerechtigkeit, sobald es in den Diskurs der Politik und die
Ordnung des Gesetzes eintritt, Festlegungen, Standpunkte und Eindeu-
tigkeiten. Bei Derrida ist jedoch nicht zwischen einer Ordnung der Ge-
rechtigkeit und einer Ordnung der Gabe zu unterscheiden, sondern die
Gerechtigkeit ist fiir ihn bereits die »Forderung einer Gabe chne Aus-
tausch, ohne Zirkulation, ohne Anerkennung, ohne einen 8konomi-
schen Kreis, ohne Kalkiil und ohne Regel, ohne Vernunft oder ohne
Rationalitit«.®” Sie folgt, wie es Robert Bernasconi®® formuliert, von
vornherein einer »Logik der Gabe«, die wiederum einer an Lévinas ori-
entierten »Logik des >ohne« (sansj« folgt, einer »Logik der Unterbre-
chung« jeder sagbaren Ordnung des Seins. [Einsitze 361] Alle realen
Versuche einer Verwirklichung oder Institutionalisierung der Gerech-
tigkeit bleiben fiir Derrida in einer Okonomie des Ausgleichens und der
Reziprozitit gefangen, die in der Konfrontation mit dem Anderen
immer wieder auf die Probe gestellt und notwendig aus dem Gleich-
gewicht gebracht wird. Dieses Ungleichgewicht und ein Uberschufl
iiber jede Reziprozitit zeichnen bei Derrida die ganz andere Logik oder
A-Logik der Gabe aus.

Derridas Auseinandersetzungen mit der Gabe bilden keinen voll-
stindigen thematischen Neuansatz, sondern schreiben sich in die win-
dungsreiche Kontinuitit seines Denkweges ein und sind zudem so viel-
schichtig, daB sie sich nicht nur auf eine >Ethik der Gabe« beschrinken
lassen.® Dennoch zeigt sich erneut, daf die Frage nach der Gabe, wo
immer sie gestellt wird, auch einen Zugang zu ethischen Fragestellung
und zum Modell interpersonaler Beziehungen erméglicht.” Wenn

Eine sehr klare Darstellung zu Derridas Gerechtigkeitsbegriff im Verhiltnis zur Gabe
erfolgt bei Kathrin Busch: Geschicktes Geben. Aporien der Gabe bei Jacques Derrida.
Miinchen 2004. S. 155ff.

¢ Ebd., S.51.

¢ Roberto Bernasconi: Ethische Aporien: Derrida, Lévinas und die Genealogie des Grie-
chischen. [Einsdtze 345-384].

 Eine solche ethische Deutung impliziert der Titel des Sammelbandes: Ethik der Gabe.
Denken nach Jacques Derrida, hrsg. von Michael Wetzel und Jean Michel Rabaté, Berlin
1993. Allerdings weist der Untertitel darauf hin, daB es sich um ein Weiterdenken »nach
Derrida« handelt. Zudem ist in einem Grofteil der Beitrige die Gewichtung auf astheti-
sche Fragestellungen mindestens so groB wie die ethische Dimension, die zumeist eher
als ein Ausblick eroffnet wird.

70 Kathrin Busch arbeitet in ihrer Studie »Geschicktes Geben. Aporien der Gabe bei
Jacques Derrida« heraus, dal sich bei Derrida die Ebene eines »zwischenmenschlichen

266

https://dol.org/10.5771/8783485993606-244 - am 16.01.2026, 08:40:24. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495993606-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wo bleibt das Selbst?

Derrida die Gabe als eine Denkfigur einsetzt, in der er versucht, die
Grundkonzeptionen, die seinen Denkweg bestimmen, noch einmal neu
zu erfassen und anders zu beschreiben, ist es auch die Offnung auf
praktische Beziige, die zu einer Verschiebung des gesamten, in sich stets
weiter dekonstruierten Bauwerks fiihrt.

Geben[s] und einer zuvorkommenden, ereignishaften Gabe« im Sinne Heideggers iiber-
kreuzen. (S. 67) Zunichst — auch noch in »Falschgeld« — bleibt »die Ethik der Gabe ... auf
Einschreibungen angewiesen«, umgekehrt kann fiir Busch »die Thematik der Gabe dazu
dienen, die ethische Bedeutung von Textualitit auszuloten«. (S. 86) Busch zeigt deutlich,
wie Derridas Denken hierbei durch Heidegger und Lévinas geprigt ist. Derridas Ausein-
andersetzung mit der Gabe dient ihr iiber die Ebene der Textualitit hinaus als Basis fiir
die Entwicklung einer Theorie der Wahrgebung: als Gabe der Sichtbarkeit sowie der
Deutung der (bildenden) Kunst als Gabe. Diese Offnung auf andere Kunstformen als
Formen des Zu-erkennen-Gebens erscheint mir sehr produktiv und sollte beriicksichtigt
werden, auch wenn ich mich im folgenden zunichst auf die Gaben des Textes und der
Poesie konzentriere. (Kathrin Busch: Geschicktes Geben. Aporien der Gabe bei Jacques
Derrida, a.a.0Q.).

267

https://dol.org/10.5771/8783485993606-244 - am 16.01.2026, 08:40:24. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495993606-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1 Dekonstruktionen der Selbst-Erkenntnis und Einbruch des Anderen
	1.1 »Die hyperbolische Kühnheit des kartesianischen Cogito« - Hingabe an einen wahnsinnigen Augenblick
	1.2 Einbruch des Anderen und Verausgabung des Selbst

	2 Wer spricht? Wer schreibt? - »Als ob ich von einem Unbekannten geschrieben wäre«
	3 Die Andersheit im Selbst und die anderen Anderen - Übergänge zu einer Ethik der Gabe?

