Erinnerungskultur in der

Einwanderungsgesellschaft

Aleida und Jan Assmann, fihrende Stimmen im Diskurs zur Erinnerungs-
kultur in Deutschland, sprachen sich bei der Verleihung des Friedens-
preises des Deutschen Buchhandels 2018 daftir aus, Deutschland misse
sein kulturelles Gedachtnis im Hinblick auf die heutige Einwanderungs-
gesellschaft erweitern:

,Die Menschheit gibt es im Singular, aber Kulturen, Sprachen, Religionen
nurim Plural. Wir reden deshalb auch nicht von Wissen’, sondern von ,Ge-
dachtnis’, das immer schon an Identitaten, Perspektiven und eben auch
an Interessen gebunden ist. Die Gesellschaft braucht ein Gedachtnis, wie
der Einzelne eins braucht: um zu wissen, wer wir sind und was wir erwarten
kdénnen, um uns zu orientieren und zu entwickeln. [...] Was uns verbindet
— wie zum Beispiel Herkunft, Religion, Uberzeugungen oder Projekte —,
ist zugleich auch das, was uns trennt. Eine Schlisselfrage ist deshalb:
Wie exklusiv oder inklusiv ist dieses nationale Wir, das durch Identitat und
Identifikation entsteht? [...] Die zentrale Frage ist ja nicht mehr, ob wir die
Integration schaffen, sondern wie wir sie schaffen.”

Die Erinnerungskultur ist in den Kulturwissenschaften der letzten zwan-
zig Jahre zur zentralen Kategorie avanciert. Doch wird sie in Deutschland
meist als Aufarbeitung des Nationalsozialismus verstanden. Auschwitz,
so hat es der Schriftsteller Maxim Biller formuliert, sei das zentrale Erin-
nerungsmoment der Deutschen. Darum scheint es zuweilen, als kénnten
verschiedene Erinnerungskulturen in eine heimliche Konkurrenz zuein-
ander treten: Der Bahnhofin KéIn-Deutz war zwar das wichtigste ,Einfalls-
tor spanischer und portugiesischer Arbeitsmigrant*innen, aber zugleich
und vor allem der zentrale Umschlagplatz’ fiir die Deportationenjidischer
Zwangsarbeiter*innen. So ist der Bahnhof in Deutschland — ebenso wie
der Zug oder das Lager — von der Geschichte des Holocaust her per se
als Erinnerungsort besetzt. Die Einwander*innen, die im Zuge der An-
werbeabkommen nach Deutschland kamen, waren oft noch vom Zwei-
ten Weltkrieg gezeichnet. Dies stand haufig im Zusammenhang mit der
deutschen Besatzung, beispielsweise in Jugoslawien oder Griechenland.

https://dol.org/10.14361/9783839454237-068 - am 14.02.2028, 18:51:29. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T

247


https://doi.org/10.14361/9783839454237-068
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248

Nicht wenige Anwerber*innen wurden an den Verbindungsstellen der deutschen
Arbeitsverwaltung von deutschen Amtsarzten wegen Tuberkulose aussortiert—eine
Folge ihrer Mangelernahrung im Krieg, als sie noch Kinder waren. So konnten sich fir
die Einwander*innen zunachst nur schwerlich Identifikationsmomente mit der deut-
schen Geschichte entwickeln. In den jungsten Debatten um eine Pluralisierung der
Erinnerungskulturen in Deutschland wird darum immer klarer: Die Erinnerungen und
Erzahlungen der Eingewanderten sechzig Jahre spater ins allgemeine Geschichtsbild
nachzutragen und ins Bewusstsein zu heben, ist heute eine wichtige Aufgabe gesell-
schaftlicher Erinnerungs- und Bildungspolitik. Das ist der Grund, warum sich Aleida
Assmann in ihrer Festrede erschuttert zeigte, dass es zur Pflege eben dieses Ge-
dachtnisses der Migration noch kein Haus der Einwanderung in Deutschland gebe.

https://dol.org/10.14361/9783839454237-068 - am 14.02.2028, 18:51:29. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.14361/9783839454237-068
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

