
Philosophie – Polemik – Revolution 

Drei Typen der Kritik beim frühen Marx, 1841–1844 

Georg Spoo 

Kritik beruht immer auf normativen Grundlagen oder formuliert normative 
Ansprüche. Es liegt daher im Wesen radikaler Kritik, dass sie mit einer grund
legenden Aporie ihrer Normativität konfrontiert ist: Wenn radikale Kritik auf 
normativen Grundlagen beruht oder normative Ansprüche formuliert, die 
dem kritisierten Gegenstand äußerlich sind, dann läuft sie Gefahr, an ihrem 
Gegenstand vorbeizugehen. Denn es ergibt beispielsweise keinen Sinn, ein 
kapitalistisches Unternehmen dafür zu kritisieren, dass es profitorientiert 
arbeitet, weil eben das ein kapitalistisches Unternehmen ausmacht. Wenn 
aber umgekehrt die radikale Kritik an die normativen Grundlagen, Ansprüche 
oder Maßstäbe ihres Gegenstandes anschließt, ist sie nicht länger radikal, da 
sie ihren Gegenstand an seinen eigenen Maßstäben misst und ihn dadurch 
affirmiert: Es ist nicht radikal, ein kapitalistisches Unternehmen dafür zu 
kritisieren, dass es hinter seinen Profiterwartungen zurückgeblieben ist, weil 
man damit das kapitalistische Profitmotiv bereits akzeptiert. Wie es scheint, 
ist Kritik also entweder radikal, geht dann aber als externe Kritik an ihrem 
Gegenstand vorbei, oder sie trifft als interne oder immanente Kritik ihren 
Gegenstand, ist dafür aber nicht mehr radikal. 

Diese Aporie der Normativität radikaler Kritik bildet den sachlichen Hori
zont von drei verschiedenen Kritik-Typen, die sich im Frühwerk von Karl Marx 
im Zeitraum von 1841–1844 identifizieren lassen, nämlich philosophische, po
lemische und revolutionäre Kritik. Im Folgenden soll zuerst der philosophi
sche Kritik-Typus rekonstruiert werden, den Marx 1840/41 in seiner Doktordis
sertation und seinen ersten Zeitungsbeiträgen aus dem Jahre 1842 formuliert: 
Diese Kritik besteht darin, die Wirklichkeit mit einer in der Philosophie for
mulierten Idee dieser Wirklichkeit zu konfrontieren. In einem zweiten Schritt 
steht dann Marx’ Kritik am normativen Externalismus dieses Kritik-Typus im 
Fokus, die er vor dem Hintergrund seines ersten gesellschaftstheoretischen 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-010 - am 13.02.2026, 17:03:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Handgemenge 

Entwurfs in seiner 1843 verfassten Schrift Zur Judenfrage entwickelt. Die Pointe 
dieser Selbstkritik besteht darin, dass Marx die Spannung zwischen Norma
tivität und Faktizität nicht mehr als Spannung zwischen philosophischer Kri
tik und kritisierter Wirklichkeit, sondern in seinem ersten gesellschaftstheo
retischem Entwurf der Judenfrage als strukturellen Selbstwiderspruch der ge
sellschaftlichen Wirklichkeit selbst interpretiert. Dies hat zwei zentrale Kon
sequenzen für den Begriff der Kritik: Kritik ist erstens nicht länger auf ein Ide
al außerhalb der Wirklichkeit, d. h. auf externe Normativität bezogen und ist 
zweitens nicht mehr bloß Theorie, sondern immer auch Element der gesell
schaftlichen Praxis. Folglich lassen sich vor allem in Marx’ 1843/44 verfasster 
Einleitung zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie und in den 1843 geschriebe
nen Briefen aus den Deutsch-Französischen Jahrbüchern zwei weitere Kritik-Typen 
ausmachen, nämlich die polemische und die revolutionäre Kritik: Die pole
mische Kritik kann als eine Art Rehabilitation der nun praktisch und gesell
schaftstheoretisch modifizierten philosophischen Kritik verstanden werden, 
die unter ganz bestimmten historischen und gesellschaftlichen Voraussetzun
gen weiterhin geboten sein kann. Bei der revolutionären Kritik handelt es sich 
um den maßgeblichen Typ einer radikalen Kritik der liberalen kapitalistischen 
Gesellschaft, die im praktischen Anschluss an gesellschaftliche Selbstwider
sprüche die normativen Ansprüche auf eine Gesellschaft ohne Ausbeutung und 
Herrschaft begründet. 

Philosophie 

Den ersten Kritik-Typus entwickelt Marx im Zeitraum zwischen 1840 und 1842. 
Für die hier vorliegende Fragestellung stehen dabei besonders seine Doktor
dissertation über die Differenz der demokritischen und epikureischen Naturphiloso
phie (1841/1968) sowie seine frühesten Zeitungsartikel aus dem Jahr 1842 im Fo
kus, in denen Marx emphatisch die Pressefreiheit gegen die Zensurbestrebun
gen des preußischen Staates verteidigt. Als Sozialist oder Kommunist versteht 
sich Marx zu dieser Zeit ausdrücklich nicht (vgl. Marx 1842b/1981, S. 105–108). 

Marx’ Verständnis von Kritik in dieser frühen Phase ist sowohl von einem 
humanistisch und liberal geprägten Aufklärungsbegriff als auch und vor al
lem von einer »linken« Interpretation Hegels durch den Junghegelianismus 
geprägt. In dieser Phase versteht Marx Kritik so, dass gegenüber einer trü
gerischen Wirklichkeit die tatsächliche Wirklichkeit aufgedeckt werden muss: 
Das, was nur zu sein scheint, muss kritisiert werden, um das wirkliche Wesen 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-010 - am 13.02.2026, 17:03:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Georg Spoo: Philosophie – Polemik – Revolution 187 

der Dinge erkennen zu können. Es geht, wie Marx in den Debatten über Presse
freiheit schreibt, darum, 

»wie ich bei der Betrachtung eines Gemäldes den Standpunkt verlasse, der 
mir nur Farbenkleckse, aber keine Farben, wüst durcheinanderlaufende Li
nien, aber keine Zeichnung gibt, so den Standpunkt zu verlassen, der mir 
die Welt und die menschlichen Verhältnisse nur in ihrem äußerlichen Schein 
zeigt, ihn als unfähig zu erkennen, den Wert der Dinge zu beurteilen« (Marx 
1842a/1981, S. 50). 

Diese eher aufklärerisch-epistemologische Dimension von Kritik weist auch 
eine praktisch-normative Hinsicht auf: Die »Weltanschauung des Wesens« 
ist der »Weltanschauung des Scheins« auch normativ übergeordnet, weil sie 
den »Standpunkt der Idee« formuliert (Marx 1842a/1981, S. 50). Mit dieser 
Formulierung bezieht sich Marx ausdrücklich auf Hegels Philosophie: Vom 
»Standpunkt der Idee« werden die rationalen Strukturen der Wirklichkeit 
einsichtig gemacht, in denen sich die menschlich-gesellschaftliche Vernunft 
artikuliert. Hegel fasst die Idee dabei nicht bloß als ein Prinzip der Philosophie 
auf, sondern vertritt die Auffassung, dass die menschliche Wirklichkeit zu
mindest grundsätzlich immer schon auf eine rationale Weise strukturiert ist, 
weil in ihr rationale Lebewesen leben. Wirklichkeit und Vernunft sind daher 
identisch. Das heißt allerdings nicht, dass alles, was ist, automatisch vernünf
tig ist. Das, was nicht vernünftig, sondern bloß zufällig und unwesentlich 
ist, bezeichnet Hegel daher als bloße Existenz, die normativ unterhalb der 
vernünftigen Wirklichkeit rangiert. In direkter Übereinstimmung mit dieser 
Terminologie schreibt Marx: »Wir müssen also das Maß des Wesens der in
nern Idee an die Existenz der Dinge legen« (Marx 1842a/1981, S. 50). In dieser 
Prüfung, ob die Existenz dem normativen Anspruch der Idee entspricht, liegt 
für Marx das Wesen der Kritik. In seiner Doktordissertation schreibt er: »Es 
ist die Kritik, die die einzelne Existenz am Wesen, die besondere Wirklichkeit 
an der Idee mißt« (Marx 1841/1968, S. 326/328). Die Existenz ist demnach nicht 
nur die epistemisch unwahre Wirklichkeit, sondern auch das, was normativ 
nicht sein sollte. In diesem philosophischen Kritik-Typus wird die Idee durch 
die Philosophie erkannt und sie kritisiert dann auch die Existenz. 

Kein Geringerer als Hegel stand einem solchen Kritik-Typus jedoch skep
tisch gegenüber. In der Einleitung zur Enzyklopädie der philosophischen Wissen
schaften schreibt er: 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-010 - am 13.02.2026, 17:03:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Handgemenge 

»[W]er wäre nicht so klug, um in seiner Umgebung vieles zu sehen, was in 
der Tat nicht so ist, wie es sein soll? Aber diese Klugheit hat unrecht, sich 
einzubilden, mit solchen Gegenständen und deren Sollen sich innerhalb der 
Interessen der philosophischen Wissenschaft zu befinden. Diese hat es nur 
mit der Idee zu tun, welche nicht so ohnmächtig ist, um nur zu sollen und 
nicht wirklich zu sein« (Hegel 1830/2017, S. 49). 

Hegels Vorwurf lautet, dass eine Kritik der Existenz, wie auch Marx sie im Sinn 
hat, letztlich trivial und nicht philosophisch ist. Das widerspricht aber Marx’ 
ausdrücklichem Anspruch, Kritik vom »Standpunkt der Idee«, also von einem 
nicht-trivialen philosophischen Standpunkt aus zu üben. 

Marx’ Auffassung von Kritik lässt sich nur dann gegen den Hegel’schen 
Trivialitätsvorwurf verteidigen, wenn Hegels Auffassung der Einheit von Ver
nunft und Wirklichkeit modifiziert wird. Und tatsächlich ist eine solche Modi
fikation ein zentrales Anliegen der Linkshegelianer: Die von Hegel zugestande
ne Lücke zwischen Vernunft und Existenz weiten sie aus, um auch die Wirk
lichkeit kritisieren zu können, die Hegel noch mit der Vernunft identifiziert 
hatte. Daraus ergibt sich aber, zumindest aus Hegel’scher Perspektive, ein neu
es Problem: Wenn nicht nur die Existenz, d. h. letztlich historisch zufällige und 
strukturell bedeutungslose Aspekte der Wirklichkeit, sondern auch die Wirk
lichkeit selbst, d. h. ihre Grundstrukturen, nicht mit der Idee übereinstimmt, 
hört die Idee auf, Element der Wirklichkeit zu sein. Damit wird aber offen
bar die philosophiegeschichtlich fortschrittliche Position Hegels aufgegeben, 
dass Vernunft nicht nur subjektiv und theoretisch als geistige Fähigkeit von 
Individuen verstanden werden darf, sondern sie sich auch praktisch in objek
tiven und gesellschaftlichen Strukturen manifestiert. Die Idee ist dann wieder 
in erster Linie eine normative geistige und theoretische Vorstellung von Indi
viduen, die sie der unvernünftigen objektiven und praktischen gesellschaftli
chen Wirklichkeit entgegenhalten. Die Kritik ist dann in erster Linie theore
tisch und die Praxis folgt nur den Einsichten der in diesem Kritik-Typus auf
gewerteten Theorie (vgl. Marx 1841/1968, S. 327). 

Die von Marx intendierte Kritik ist also entweder trivial oder sie beruht auf 
einer strukturellen Lücke zwischen einer erst noch zu verwirklichenden theo
retischen Vernunft und einer unvernünftigen praktischen Wirklichkeit. Tat
sächlich neigt Marx zu diesem Zeitpunkt einer Trennung von theoretischer 
Vernunft und praktischer Wirklichkeit zu. So schreibt er etwa in seiner Be
trachtung der belgischen Revolution, dass sie »zuerst als geistige Revolution, 
als Revolution der Presse« zu verstehen sei, und fügt hinzu: »Soll die Revoluti

https://doi.org/10.14361/9783839457832-010 - am 13.02.2026, 17:03:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Georg Spoo: Philosophie – Polemik – Revolution 189 

on gleich materiell auftreten? Schlagen statt sprechen? Die Regierung kann ei
ne geistige Revolution materialisieren; eine materielle Revolution muß erst die 
Regierung vergeistigen« (Marx 1842a/1981, S. 39). Die Kritik an der Wirklichkeit 
auf Grundlage der Idee scheint somit vorrangig eine Aufgabe der Theorie, von 
Intellektuellen oder philosophisch gebildeten Journalisten, wie Marx zu die
ser Zeit selbst einer ist, d. h. der bürgerlichen Öffentlichkeit. Deshalb ist auch 
verständlich, warum Marx so vehement die Freiheit der Presse verteidigt: Die 
Zensur der Presse muss aus seiner Perspektive wie ein direkter Angriff auf die 
Möglichkeit der Kritik und dadurch auf die noch ausstehende Verwirklichung 
der Vernunft erscheinen. 

Marx’ Doktordissertation dokumentiert allerdings, dass er diesen ersten 
Kritik-Typus keineswegs naiv vertritt. Vielmehr sieht er deutlich, dass es pro
blematisch ist, eine von der Wirklichkeit unterschiedene Idee zum Maßstab 
der Kritik dieser Wirklichkeit zu machen.1 Die Idee, so argumentiert Marx, 
kann von dieser Unterscheidung von der Wirklichkeit nicht unversehrt blei
ben, sondern wird durch diese Unterscheidung selbst einseitig: »Indem die 
Philosophie als Wille sich gegen die erscheinende Welt herauskehrt: ist das 
System zu einer abstrakten Totalität herabgesetzt, d. h., es ist zu einer Seite 
der Welt geworden, der eine andere gegenübersteht« (Marx 1841/1968, S. 329). 

Marx’ These lautet, dass die Philosophie bzw. die weltlose Vernunft nicht 
minder defizitär ist als die vernunftlose Welt. Die Idee und die Philosophie 
werden problematisch, weil sich, wie Marx im Anschluss an die zitierte Passa
ge argumentiert, der Widerspruch zwischen Vernunft und Welt innerhalb der 
Philosophie als Widerspruch zwischen verschiedenen philosophischen Rich
tungen wiederholt. Dieser Selbstwiderspruch der Philosophie lässt sich philo
sophisch nicht mehr auflösen. Hierbei handelt es sich um eine merklich hege
lisch inspirierte (Selbst-)Kritik von Marx an der gerade gegen Hegel formulier
ten Trennung von Wirklichkeit und Idee. Trotz dieser hellsichtigen Selbstkri
tik bleibt Marx’ Position noch etwas unbefriedigend: Denn erstens gelingt es 
ihm noch nicht, die Trennung von Idee und Wirklichkeit und damit die Ein
seitigkeit der Philosophie zu überwinden. Stattdessen ergreift er auch in der 
Doktordissertation, in der er diese Trennung zumindest im Ansatz schon pro
blematisiert, innerhalb dieser Trennung letztlich doch Partei für die Seite der 

1 In der Forschung wird bisweilen unterschätzt, wie ambivalent und selbstkritisch Marx 
in seiner Doktordissertation eigentlich argumentiert, vgl. exemplarisch etwa Heinrich 
(2014, S. 90–91). 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-010 - am 13.02.2026, 17:03:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Handgemenge 

philosophischen Kritik gegen die kritisierte Wirklichkeit und hält somit letzt
lich an der Trennung fest. Und zweitens reproduziert auch seine selbstkriti
sche Problematisierung dieser Trennung in der Doktordissertation gewisser
maßen metatheoretisch die Trennung zwischen Vernunft und Wirklichkeit, 
weil er diese Trennung selbst wieder tendenziell einseitig, nämlich noch aus 
allein philosophischer Perspektive und vorrangig in ihren philosophischen Fol
gen problematisiert. Das wird sich kurz darauf ändern. 

Die zentrale Herausforderung von Marx’ früher philosophischen Auf
fassung von Kritik lässt sich folgendermaßen zusammenfassen: Wenn eine 
radikale Kritik auch der fundamentalen Strukturen der Wirklichkeit möglich 
sein soll, müssen Wirklichkeit und Vernunft, gegen ihre Identifizierung bei 
Hegel, voneinander getrennt werden. Diese Trennung geht mit einer Auf
wertung der subjektiven philosophischen Vernunft gegen die Unvernunft der 
Wirklichkeit einher. Kritik ist aufgrund dieser Aufwertung erstens vorran
gig theoretisch und zweitens geht sie von externen subjektiven normativen 
Ansprüchen gegenüber der Wirklichkeit aus. Dadurch droht aber die Gefahr, 
dass diese philosophisch grundierte Kritik ihrem Gegenstand äußerlich und 
damit vor- oder sogar unpolitisch bleibt und nicht über Sollensforderun
gen hinauskommt. Um dieser Gefahr zu begegnen, ohne aber die Möglichkeit 
radikaler Kritik aufzugeben, müsste die Trennung von Vernunft und Wirklich
keit, anstatt wie in Marx’ Doktordissertation bloß innerhalb der Philosophie, 
vielmehr innerhalb der Wirklichkeit selbst verortet werden. Erst wenn das 
gelingt, könnte Marx einerseits an der entscheidenden Hegel’schen Einsicht 
festhalten, dass die Vernunft (und eben auch die Unvernunft) nie bloß indivi
duell oder vorgesellschaftlich, sondern immer auch Teil der gesellschaftlichen 
Wirklichkeit ist – ohne sich damit aber andererseits zugleich auf Hegels 
vollständige Identifizierung von Vernunft und Wirklichkeit verpflichten zu 
müssen und damit wiederum die Möglichkeit radikaler Kritik preiszugeben. 
Dieser Herausforderung stellt sich Marx in der 1843 verfassten Kritik des Hegel
schen Staatsrechts und in dem ebenfalls 1843 verfassten und 1848 in den Deutsch- 
Französischen Jahrbüchern erschienenen Text Zur Judenfrage. 

Kritik der bürgerlichen Gesellschaft 

Der Text Zur Judenfrage kann als Marx’ erstes Programm radikaler Gesell
schaftskritik gelesen werden: In diesem Text kritisiert er nicht mehr nur die 
politische, sondern auch die ökonomische Wirklichkeit der bürgerlichen Ge

https://doi.org/10.14361/9783839457832-010 - am 13.02.2026, 17:03:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Georg Spoo: Philosophie – Polemik – Revolution 191 

sellschaft. Schon mit seinem Ende 1842 verfassten Beitrag zu den Debatten über 
das Holzdiebstahlsgesetz im Rheinischen Landtag und seinen Untersuchungen 
über die soziale Lage der Moselbauern 1843 (vgl. Marx 1843a/1981) nimmt Marx 
die soziale Wirklichkeit im preußischen Staat in den Blick. In diesen Beiträgen 
finden sich erste Ansätze zur Kritik der bürgerlichen Gesellschaft, die Marx 
kurz darauf in seiner Kritik des Hegelschen Staatsrechts theoretisch fundiert 
und vertieft. Die Ergebnisse dieser als Kritik des Hegel’schen Staatsrechts 
formulierten Kritik der liberalen bürgerlichen Gesellschaft baut Marx in der 
Ende 1843 verfassten Schrift Zur Judenfrage zu einer eigenständigen kritischen 
Gesellschaftsanalyse aus. Diese beiden Schriften bilden das theoretische Zen
trum der gesellschaftstheoretischen Radikalisierung der Marx’schen Kritik. 
In den 1844 verfassten Kritischen Randglossen bekennt sich Marx vor diesem 
Hintergrund ausdrücklich zum Sozialismus und bricht damit mit seinen 
bis dato eher liberalen und (radikal-)demokratischen Ansichten. Mit dieser 
Radikalisierung verändert sich dann auch der Typus der Kritik. 

Im Fokus von Marx’ Auseinandersetzung mit Hegels Grundlinien der 
Philosophie des Rechts stehen Hegels Versuche, die sozialen und politischen 
Gegensätze der bürgerlichen Gesellschaft anhand von gesellschaftlichen und 
staatlichen Institutionen miteinander zu versöhnen. Marx’ Kritik lautet, dass 
Hegel eine solche Versöhnung nicht gelingt, sondern die institutionellen 
Vermittlungsinstanzen den Widerspruch, den sie vermitteln sollen, eigentlich 
nur auf veränderte Weise reproduzieren (vgl. Marx 1843b/1981, S. 288, S. 292 
u. S. 295–296). In dieser Unzulänglichkeit von Hegels Rechtsphilosophie liegt 
für Marx aber kein theoretischer Mangel, sondern in ihr manifestiert sich 
vielmehr die reale »Antinomie des politischen Staates und der bürgerlichen Ge
sellschaft« (Marx 1843b/1981, S. 295). In der Judenfrage wird diese Antinomie 
zum Zentrum der Marx’schen Gesellschaftsanalyse. In dieser Schrift nimmt 
Marx eine weiterführende und auch normativ qualifizierte Beschreibung des 
Staates und der bürgerlichen Gesellschaft vor: 

»Der vollendete politische Staat ist seinem Wesen nach das Gattungsleben 
des Menschen im Gegensatz zu seinem materiellen Leben. Alle Vorausset
zungen dieses egoistischen Lebens bleiben außerhalb der Staatssphäre in 
der bürgerlichen Gesellschaft bestehen. Wo der politische Staat seine wah
re Ausbildung erreicht hat, führt der Mensch nicht nur in Gedanken, im Be
wußtsein, sondern in der Wirklichkeit, im Leben ein doppeltes, ein himmli

sches und ein irdisches Leben, das Leben im politischen Gemeinweisen, wor
in er sich als Gemeinwesen gilt, und das Leben in der bürgerlichen Gesell

https://doi.org/10.14361/9783839457832-010 - am 13.02.2026, 17:03:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Handgemenge 

schaft, worin er als Privatmensch tätig ist, die andern Menschen als Mittel 
betrachtet, sich selbst zum Mittel herabwürdigt und zum Spielball fremder 
Mächte wird« (Marx 1844b/1981, S. 354–355). 

Im Staat, so Marx weiter, gilt jeder Mensch als »souveränes, als höchstes We
sen« (Marx 1844b/1981, S. 360), in der bürgerlichen Gesellschaft hingegen lebt 
der Mensch »egoistisch[…]«, als ein »auf sein Privatinteresse und seine Privat
willkür zurückgezogenes und vom Gemeinwesen abgesondertes Individuum« 
(Marx 1844b/1981, S. 366). In ihr lebt der Mensch, »wie er durch die ganze Orga
nisation unserer Gesellschaft verdorben, sich selbst verloren, veräußert, unter 
die Herrschaft unmenschlicher Verhältnisse und Elemente gegeben ist« (Marx 
1844b/1981, S. 360). 

Aus diesen Beschreibungen lassen sich insgesamt zwei Bestimmungen des 
Staates und der bürgerlichen Gesellschaft gewinnen. Erstens: Die politische 
Sphäre des Staates zeichnet sich dadurch aus, dass der Mensch in ihr ein all
gemeines Gattungs- und Gemeinwesen ist, in der ökonomischen Sphäre der 
bürgerlichen Gesellschaft hingegen ist er ausschließlich ein vereinzeltes In
dividuum. Zweitens: Als homo politicus verfügt der Mensch über Selbstbestim
mung und ist der Zweck politischen Handelns. Als homo oeconomicus hingegen 
ist der Mensch fremdbestimmt und nur Mittel für andere Zwecke. 

Entscheidend für Marx’ Weiterentwicklung seiner bisherigen Position 
ist, dass er die politische Sphäre des Staates mit der Idee und die ökonomi
sche Sphäre der bürgerlichen Gesellschaft mit der Existenz identifiziert: In 
den Kritischen Randglossen, die er wenige Monate nach der Judenfrage verfasst 
hat, bezeichnet er den Gegensatz zwischen dem Staat und der bürgerlichen 
Gesellschaft als den »Gegensatz zwischen der allgemeinen Idee und der 
individuellen Existenz des Menschen« (Marx 1844d/1981, S. 408; vgl. Marx 
1844b/1981, S. 360). Das ist gegenüber seinem früherem Kritikprogramm 
ein entscheidender Fortschritt, und zwar in zweifacher Hinsicht: Die zu
nächst mit Hegel vorgenommene Unterscheidung zwischen der Idee bzw. der 
Vernunft und der bloßen Existenz, die dann gegen Hegel zum Unterschied 
zwischen Idee und Wirklichkeit ausgeweitet wird, geht erstens nicht mehr 
mit einer Trennung von subjektiven theoretischen Vorstellungen einerseits 
und der objektiven praktischen Realität andererseits einher. Der Gegensatz 
zwischen der Idee und der Wirklichkeit wird nicht mehr als Gegensatz zwi
schen Philosophie und Wirklichkeit, sondern vielmehr als Gegensatz zwischen 
Staat und bürgerlicher Gesellschaft, d. h. als Gegensatz der gesellschaftlichen 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-010 - am 13.02.2026, 17:03:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Georg Spoo: Philosophie – Polemik – Revolution 193 

Wirklichkeit selbst verstanden.2 Zweitens wird dadurch auch die Hierarchie 
zwischen Idee und Wirklichkeit, die im frühesten Ansatz noch angelegt war, 
korrigiert: »Der wirkliche Mensch ist erst in der Gestalt des egoistischen Indivi
duums, der wahre Mensch erst in der Gestalt des abstrakten citoyen anerkannt« 
(Marx 1844b/1981, S. 370; 1. Herv. G. S.). Wahrheit und Idee bleiben in der po
litischen Sphäre abstrakt, weil sie auf einen gesellschaftlichen Sonderbereich 
beschränkt bleiben. Sie durchdringen nicht den größeren wirklichen Bereich 
der bürgerlichen Gesellschaft, nämlich die kapitalistische Ökonomie. Das 
Vernünftige bzw. Wahre bleibt partikular und ist somit nicht das Wirkliche, 
und das allgemeine Wirkliche ist nicht das Wahre bzw. Vernünftige. Dieser 
Chiasmus formuliert die innere Selbstverkehrung und Selbstverfehlung der 
gesellschaftlichen Wirklichkeit: Die bürgerliche Gesellschaft ist eine »verkehr
te Welt« (Marx 1844a/1981, S. 340). Das Ziel von Kritik kann demnach nicht 
mehr darin bestehen, die selbst einseitige Idee zum Maßstab der Wirklichkeit 
zu machen und dadurch die Trennung fortzuschreiben, sondern darin, die 
Trennung und Entgegensetzung von Staat und Gesellschaft aufzuheben. 

Vor dem Hintergrund dieser gesellschaftstheoretischen Interpretation des 
Gegensatzes zwischen Idee und Wirklichkeit als Gegensatz zwischen Staat 
und Gesellschaft weist Marx sein früheres Verständnis von Kritik entschieden 
zurück und entwickelt einen neuen Kritik-Typus. Die philosophische Kritik 
bezeichnet er jetzt – ganz in Übereinstimmung mit Hegels Trivialitätsein
wand – als die vulgäre oder dogmatische Kritik, von der er die wahre Kritik 
unterscheidet (vgl. Marx 1843b/1981, S. 296). Die vulgäre bzw. dogmatische 
Kritik besteht darin, bloß den Gegensatz zwischen Idee und Wirklichkeit 
bzw. zwischen Staat und Gesellschaft zu konstatieren und die Wirklichkeit 
der bürgerlichen Gesellschaft an der Idee des Staates zu messen. Diese Kri
tik »findet überall Widersprüche. Das ist selbst noch dogmatische Kritik, 
die mit ihrem Gegenstand kämpft, so wie man früher etwa das Dogma der 
heiligen Dreieinigkeit durch den Widerspruch von eins und drei beseitigte« 
(Marx 1843b/1981, S. 296). Sie hat, so lässt sich Marx’ Gedanke ausführen, 
ihren Gegenstand nicht zureichend verstanden, da sie ihn als widersprüchlich 
kritisiert und für eine Seite dieses Widerspruches Partei ergreift. Dadurch 
bleibt sie dem Widerspruch aber verhaftet und reproduziert ihn. Sie ist nicht 
in der Lage, den Widerspruch ihres Gegenstandes aus seiner inneren Struktur 

2 Heinrich (2014, S. 103) ist hingegen der Auffassung, dass sich die grundlegende Struk
tur der Marx’schen Konzeption in der Judenfrage nicht geändert habe. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-010 - am 13.02.2026, 17:03:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Handgemenge 

zu erklären und damit auch eine normativ über ihn hinausführende Per
spektive einzunehmen. In genau solch einer Analyse der Widersprüche der 
gesellschaftlichen Wirklichkeit besteht für Marx das Wesen der wahren bzw. 
revolutionären Kritik: 

»Die wahre Kritik dagegen zeigt die innere Genesis der heiligen Dreiei
nigkeit im menschlichen Gehirn. Sie beschreibt ihren Geburtsakt. So weist 
die wahrhaft philosophische Kritik der jetzigen Staatsverfassung nicht nur 
Widersprüche als bestehend auf, sie erklärt sie, sie begreift ihre Genesis, 
ihre Notwendigkeit. Sie faßt sie in ihrer eigentümlichen Bedeutung« (Marx 
1843b/1981, S. 296). 

Polemik 

Diese Neukonzeption von Kritik wird in den 1843 geschriebenen Briefen aus den 
Deutsch-Französischen Jahrbüchern und in der 1843/44 verfassten Einleitung zur 
Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie theoretisch vertieft und programmatisch 
ausformuliert. In der Einleitung zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie fin
den sich genau genommen aber zwei verschiedene Kritik-Typen: zum einen 
die polemische Kritik, zum anderen die wahre bzw. revolutionäre Kritik. Der 
Schwerpunkt der Einleitung liegt dabei auf der polemischen Kritik, auf den 
sich auch die meisten der berühmt gewordenen Formulierungen dieses Tex
tes beziehen. Erst im letzten Teil dieses Textes finden sich Beschreibungen der 
revolutionären Kritik. Um Marx’ Kritikverständnis nachvollziehen zu können, 
ist es notwendig, beide Typen der Kritik auseinanderzuhalten. Zunächst soll 
deshalb die polemische Kritik rekonstruiert werden, um sodann die revolutio
näre Kritik in den Blick zu nehmen. 

Der polemische Kritik-Typus rehabilitiert auf gewisse Weise den Typus der 
philosophischen bzw. dogmatischen Kritik. Diese Rehabilitation ist wiederum 
nur vor dem Hintergrund der Transformation des Marx’schen Kritikbegrif
fes zu verstehen, durch den Kritik nicht länger bloß theoretisch gefasst und 
außerhalb von Praxis, Gesellschaft und Geschichte verortet wird: Unter ganz 
spezifischen gesellschaftlichen und historischen Bedingungen kann auch eine 
nicht-radikale und dogmatische Kritik vernünftig sein. Allerdings handelt es 
sich bei dieser Kritik dann streng genommen nicht mehr um Kritik, sondern, 
in Marx’ eigenen Worten, um »Krieg« (Marx 1844c/1981, S. 380) bzw. um pole
mische Kritik. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-010 - am 13.02.2026, 17:03:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Georg Spoo: Philosophie – Polemik – Revolution 195 

Die Einleitung war von Marx keineswegs als alleinstehender Text gedacht, 
sondern als Einleitungsschrift zu einer geplanten, aber nicht fertiggestellten 
Kritik der Hegel’schen Rechtsphilosophie. In dieser Einleitung erklärt Marx, 
was das Ziel einer Kritik der Hegel’schen Rechtsphilosophie ist, und entwickelt 
im Zuge dessen den Typus der polemischen Kritik. Er gibt in ihr ausdrücklich 
zu bedenken, dass sich die Kritik der Hegel’schen Rechtsphilosophie nicht 
auf das »Original«, sondern auf die »Kopie« richtet (Marx 1844c/1981, S. 379), 
d. h. nicht auf die Wirklichkeit des Rechts, des Staates und der bürgerlichen 
Gesellschaft, sondern auf die Hegel’sche Philosophie des Rechts, des Staa
tes und der bürgerlichen Gesellschaft. Dies wirkt zunächst inkonsequent 
und erscheint geradezu als Rückfall hinter den spätestens mit der Judenfrage 
erreichten Anspruch, dass sich die Kritik nicht mehr auf die Philosophie, 
sondern auf die Wirklichkeit richten soll. Für die von Marx beabsichtigte 
Kritik der Hegel’schen Rechtsphilosophie ist entscheidend, dass sich das da
malige Deutschland gegenüber dem gesellschaftlichen Fortschrittsniveau 
Frankreichs und Englands aus Marx’ Sicht »unter dem Niveau der Geschichte« 
(Marx 1844c/1981, S. 380) befindet: Die kapitalistische Industrialisierung ist in 
England fortgeschrittener und der liberale bürgerliche Staat ist in Frankreich 
durch die Französische Revolution deutlich stärker entwickelt als in Preußen. 
Wenn aber das geschichtliche Niveau der Entwicklung der liberal-kapitalisti
schen bürgerlichen Gesellschaft in Deutschland unter dem Fortschrittsniveau 
von England und Frankreich bleibt, dann bleibt auch die Kritik der Wirk
lichkeit des damaligen Deutschlands unter dem Niveau der geschichtlichen 
Wirklichkeit: »Wenn ich die deutschen Zustände von 1843 verneine, stehe 
ich, nach französischer Zeitrechnung, kaum im Jahre 1789« (Marx 1844c/1981, 
S. 379). Mit Hegel gesprochen ist die deutsche Wirklichkeit geschichtlich gese
hen bloße Existenz. Die deutsche Wirklichkeit bedarf somit streng genommen 
gar keiner Kritik mehr, weil sie durch die Geschichte der fortgeschrittenen 
Länder längst widerlegt wurde. Die Kritik der Wirklichkeit des damaligen 
Deutschlands ist somit eigentlich überflüssig, weil die gesellschaftliche Wirk
lichkeit in Deutschland gewissermaßen schon praktisch und historisch durch 
die Entwicklung in England und Frankreich widerlegt worden ist. Wenn man 
in Deutschland das geschichtliche Niveau der Wirklichkeit kritisieren will, 
darf man daher paradoxerweise nicht die Wirklichkeit, sondern man muss 
die Philosophie kritisieren, genauer, die Hegel’sche Rechtsphilosophie. Denn, 
so Marx’ Argument, Hegel hat die rückständige gesellschaftliche Wirklich
keit Deutschlands in seiner Philosophie überholt und in der Philosophie das 
historische Niveau der Wirklichkeit anderer europäischer Länder erreicht: 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-010 - am 13.02.2026, 17:03:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Handgemenge 

Nur die »deutsche Rechts- und Staatsphilosophie ist die einzige mit der offiziellen 
modernen Gegenwart al pari stehende deutsche Geschichte« (Marx 1844c/1981, 
S. 383). 

Daraus folgt im Umkehrschluss aber nicht, dass Marx auf eine Ausein
andersetzung mit der deutschen Wirklichkeit verzichtet. Nur ist der Modus 
dieser Auseinandersetzung eben nicht mehr die radikale Kritik, sondern 
die Polemik, d. h. Polemos, oder der Krieg: »Krieg den deutschen Zustän
den! Allerdings! Sie stehn unter dem Niveau der Geschichte, sie sind unter aller 
Kritik« (Marx 1844c/1981, S. 380). In der Auseinandersetzung mit den deut
schen Zuständen müssen nicht mehr, wie Marx es für den Typus wahrer 
bzw. radikaler Kritik gefordert hatte, die Genesis und die Struktur der ge
sellschaftlichen Widersprüche entwickelt werden, um aus der Kritik dieser 
Wirklichkeit eine Überwindungsperspektive zu entwickeln, da diese Arbeit 
durch den geschichtlichen Fortschritt in England und Frankreich bereits er
ledigt wurde: Der »Geist« der deutschen Wirklichkeit ist längst geschichtlich 
»widerlegt« und muss nur deshalb nicht mehr theoretisch kritisiert werden 
(Marx 1844c/1981, S. 380). Daher reicht es, die Wirklichkeit Deutschlands 
gewissermaßen am Maßstab der Wirklichkeit in Frankreich und England zu 
messen und polemisch zu denunzieren. Dieser polemische Kritiktypus ist 
somit strukturell mit dem philosophischen bzw. dogmatischen Kritiktypus 
verwandt: Ein Gegenstand wird nicht aus sich selbst und seinen eigenen 
Widersprüchen verstanden und kritisiert, sondern an einem externen Maß
stab gemessen. Anders als in seinen früheren Überlegungen zum Begriff der 
Kritik versteht Marx ein solches Verfahren streng genommen nicht mehr als 
Kritik, sondern als Polemik. Darin nähert er sich wieder der Position Hegels 
an, der in der Enzyklopädie einen solchen Kritik-Typus als nicht- oder vor
philosophisch bestimmt hatte. Auch für Marx ist eigentlich nur der Typus 
radikaler Kritik als Kritik im eigentlichen Sinne ernst zu nehmen.3 Die Aus
einandersetzung mit der deutschen Wirklichkeit liegt hingegen unterhalb des 
Niveaus radikaler Kritik. Es wäre folglich fatal, Marx’ berühmte Formulierun
gen zu dem kriegerischen bzw. polemischen Kritik-Typus mit dem radikalen 
Kritik-Typus zu verwechseln. Dann würden sich Marx’ Sätze nämlich wie ein 

3 Aus diesem Grund bezeichnet Marx die radikale Kritik daher stellenweise noch als phi
losophische Kritik (vgl. Marx 1844b/1981, S. 344 u. S. 346), was aber eher eine wertende 
denn eine typisierende Bezeichnung ist. Der radikale Kritik-Typus unterscheidet sich 
strukturell grundlegend vom philosophischen Kritik-Typus. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-010 - am 13.02.2026, 17:03:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Georg Spoo: Philosophie – Polemik – Revolution 197 

Plädoyer für eine letztlich irrationale Parteilichkeit und einen vortheoreti
schen martialischen Dezisionismus lesen. Zwar wurden Marx’ entsprechende 
Äußerungen in der späteren Rezeption teilweise so verstanden, sie sind je
doch keineswegs so gemeint. Denn nur in Auseinandersetzungen mit den 
geschichtlich bereits widerlegten deutschen Zuständen wird die Kritik zum 
Krieg: Eigentlich muss der »Geist«, d. h. das Wesen bzw. die Strukturen einer 
geschichtlich-gesellschaftlichen Wirklichkeit durchaus theoretisch kritisiert 
und widerlegt werden. Kritik ist daher normalerweise auch »Leidenschaft des 
Kopfes«, nur in Deutschland ist sie der »Kopf der Leidenschaft«. Üblicher
weise richtet sie sich in der Tat »auf denkwürdige[…] Objekte« und zielt auf 
»Selbstverständigung« mit dem »Gegenstand«, um ihn schließlich zu »wi
derlegen« (Marx 1844c/1981, S. 380); nur in Deutschland richtet sie sich gegen 
einen »Feind«, den sie im »Handgemenge […] treffen« und »vernichten« will 
(Marx 1844c/1981, S. 380–381). Doch noch aus einem weiteren Grund darf der 
polemische Typus der Kritik nicht als irrationale Propaganda der blinden Tat 
verstanden werden.4 Marx bejaht die Polemik schließlich nur auf Grundlage 
einer theoretischen Analyse der gesellschaftlichen Bedingungen von Kritik 
im damaligen Deutschland. Seine polemische Emphase ist somit keineswegs 
irrational, sondern beruht auf komplexen geschichtsphilosophischen und 
gesellschaftsanalytischen Voraussetzungen. 

Revolution 

Nach den Überlegungen zur polemischen Kritik in der Einleitung zur Kritik der 
Hegelschen Rechtsphilosophie finden sich dort und in den Briefen aus den Deutsch- 
Französischen Jahrbüchern nähere Bestimmungen der radikalen bzw. revolutio
nären Kritik. Diese Kritik kann als der maßgebliche Typ einer »marxistischen« 
Kritik der bürgerlichen Gesellschaft und ihrer revolutionären Überwindung 
verstanden werden. 

Sie lässt sich durch zwei zentrale Motive kennzeichnen: Erstens kann 
es nicht darum gehen, wie in der philosophischen bzw. dogmatischen Kri
tik, einfach nur gesellschaftliche Widersprüche zu konstatieren. Vielmehr 
müssen diese Widersprüche aus der inneren Struktur der bürgerlichen Ge
sellschaft selbst erklärt werden. Erst durch eine solche vertiefte Einsicht in 

4 So sieht etwa Röttgers bei Marx eine »Forderung des unmittelbaren Dreinschlagens« 
und kritisiert »das einseitig Kämpferische« (Röttgers 1975, S. 263 u. S. 264). 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-010 - am 13.02.2026, 17:03:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Handgemenge 

den ko-konstitutiven Zusammenhang der unvernünftigen Wirklichkeit und 
der nur partikular verwirklichten Vernunft lässt sich eine Perspektive zur 
Überwindung dieser doppelt verkehrten gesellschaftlichen Wirklichkeit ent
wickeln. Diesen Gedanken einer immanenten Kritik der gesellschaftlichen 
Wirklichkeit hat Marx’ in dem berühmten Diktum formuliert, »daß wir nicht 
dogmatisch die Welt antizipieren, sondern erst aus der Kritik der alten Welt 
die neue finden wollen« (Marx 1844a/1981, S. 344). Dieses erste Motiv weist 
die Trennung zwischen Normativität und Faktizität, d. h. zwischen der Idee 
als dem Maßstab der Kritik und der kritisierten Wirklichkeit, zurück, die 
sich im philosophischen Kritik-Typus findet. Das zweite Motiv lautet, dass 
die radikale Kritik mit der ihr von vornherein eingeschriebenen Perspektive 
einer Überwindung der gesellschaftlichen Verkehrungen und Widersprüche 
immer auch Element verändernder Praxis ist. Dies richtet sich gegen den 
rein theoretischen Status von Kritik im philosophischen Kritik-Typus. Der 
Ort der Kritik ist somit nicht mehr, wie in Marx’ frühesten Schriften, der Dis
kurs bürgerlicher Öffentlichkeit, sondern er besteht in den gesellschaftlichen 
Kämpfen und Konflikten, in denen die gesellschaftlichen Widersprüche prak
tisch ausgetragen und auf die Spitze getrieben werden. Dieser radikale Begriff 
der Kritik ist somit selbst eine Kritik des liberal-bürgerlichen Verständnisses 
von Kritik. Auch dieses zweite Motiv der Kritik als Teil der gesellschaftlichen 
Praxis hat Marx pointiert formuliert: Es geht darum, »unsre Kritik an die 
Kritik der Politik, an die Parteinahme in der Politik, also an wirkliche Kämpfe 
anzuknüpfen und mit ihnen zu identifizieren« (Marx 1844a/1981, S. 345). 

Das erste Motiv der radikalen Kritik, die immanenten Kritik der gesell
schaftlichen Wirklichkeit, führt Marx in seinen in den Deutsch-Französischen 
Jahrbüchern veröffentlichten Briefen an Arnold Ruge weiter aus. Dort schreibt 
er: 

»Vernunft hat immer existiert, nur nicht immer in der vernünftigen Form. 
Der Kritiker kann also an jede Form des theoretischen und praktischen Be
wußtseins anknüpfen und aus den eigenen Formen der existierenden Wirk

lichkeit die wahre Wirklichkeit als ihr Sollen und ihren Endzweck entwickeln. 
Was nun das wirkliche Leben betrifft, so enthält grade der politische Staat, 
auch wo er von den sozialistischen Forderungen noch nicht bewußterweise 
erfüllt ist, in allen seinen modernen Formen die Forderungen der Vernunft. 
Und er bleibt dabei nicht stehn. Er unterstellt überall die Vernunft als rea
lisiert. Er gerät aber ebenso überall in den Widerspruch seiner ideellen Be
stimmung mit seinen realen Voraussetzungen« (Marx 1844a/1981, S. 345). 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-010 - am 13.02.2026, 17:03:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Georg Spoo: Philosophie – Polemik – Revolution 199 

An dieser Passage sind zwei Aspekte bemerkenswert. Erstens: Den inneren 
Widerspruch der gesellschaftlichen Wirklichkeit, den Marx in der Judenfrage 
als den Widerspruch zwischen Staat und bürgerlicher Gesellschaft rekonstru
iert, fasst er hier als Widerspruch zwischen der Vernunft und der Form der 
Vernunft, die selber noch unvernünftig ist. Diese Unterscheidung zwischen 
der Vernunft und ihrer selbst noch nicht vernünftigen Form findet sich schon 
bei Hegel und ist keine originäre These von Marx (vgl. Hegel 1830/2017, S. 42). 
Neu ist allerdings, dass Marx – anders als Hegel – den Widerspruch zwischen 
der gesellschaftlichen Vernunft und ihrer Form als Hindernis für die Ver
wirklichung der Vernunft begreift. Während es bei Hegel die Philosophie ist, 
die die Vernunft auch in der Form der Vernunft theoretisch formuliert, kann 
es bei Marx nur die radikale Kritik und letztlich eigentlich nur die »radikale 
Revolution« (Marx 1844c/1981, S. 388) sein, die die gesellschaftliche Vernunft 
auch in einer vernünftigen Form verwirklicht. Zweitens: Stärker als in der 
Kritik des Hegelschen Staatsrechts und der Judenfrage betont Marx in der zitierten 
Passage, dass sich der gesellschaftliche Widerspruch nicht nur durch die 
gesellschaftliche Wirklichkeit, sondern ebenso durch das gesellschaftliche 
Bewusstsein zieht. Radikale Kritik ist deshalb notwendigerweise sowohl Kri
tik der gesellschaftlichen Wirklichkeit als auch Kritik des gesellschaftlichen 
Bewusstseins, d. h. sowohl Gesellschaftskritik als auch Ideologiekritik. Das 
zweite zentrale Motiv radikaler Kritik, dass sie nicht nur Theorie, sondern 
immer auch Praxis ist, schließt stark an diesen ideologiekritischen Aspekt an. 

Bevor dieses zweite Motiv untersucht wird, muss aber noch ein mögliches 
Problem immanenter Kritik diskutiert werden. Wie schon in der Kritik des 
Hegelschen Staatsrechts und in der Judenfrage lautet der entscheidende Gedanke 
auch in der zitierten Passage aus dem Brief an Ruge, dass die radikale Kritik 
der gesellschaftlichen Wirklichkeit nicht durch externe Maßstäbe begründet 
werden und dem gesellschaftlichen Sein als äußerliches Sollen entgegentre
ten kann. Vielmehr zeigt sich das, was normativ geboten ist, im immanenten 
Anschluss an die gesellschaftliche Wirklichkeit und ihre Widersprüche. Wie 
Marx schreibt, ergibt sich das »Sollen« aus der »Wirklichkeit«: »Wir treten 
dann nicht der Welt doktrinär mit einem neuen Prinzip entgegen: Hier ist die 
Wahrheit, hier kniee nieder! Wir entwickeln der Welt aus den Prinzipien der 
Welt neue Prinzipien« (Marx 1844a/1981, S. 345). 

Wenn Marx aber so entschieden auf einen externen Maßstab der Kritik ver
zichtet, stellt sich erstens die Frage, ob der Anspruch auf radikale Kritik nicht 
mit dem Anspruch immanenter Kritik kollidiert: Wenn Kritik immer an das, 
was ist, anschließen muss, um das, was sein soll, begründen zu können, ist sie 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-010 - am 13.02.2026, 17:03:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Handgemenge 

dann wirklich noch radikal? Ist sie noch »rücksichtslose Kritik alles Bestehen
den« (Marx 1844a/1981, S. 344) oder ist sie nicht vielmehr auch Affirmation des 
Bestehenden? Die Antwort auf diese Frage muss wohl lauten, dass radikale Kri
tik nicht als einseitige Verneinung verstanden werden darf. Zwar schließt die
se in der Tat an die Widersprüche der fundamentalsten Strukturen der gesell
schaftlichen Wirklichkeit an, allerdings mit dem Ziel, diese Widersprüche auf
zuheben. Zudem zeigt sie, dass dies nur dadurch möglich ist, indem man über 
diese Strukturen hinausgeht. 

Es stellt sich aber noch eine zweite Frage, die auf das Problem normativer 
Begründung abzielt: Wenn das, was sein soll, aus dem, was ist, entwickelt 
wird, handelt sich Marx dann nicht einen naturalistischen Fehlschluss ein, 
der Faktizität mit Normativität verwechselt? Die Antwort auf diese Frage 
lautet, dass in Marx’ hegelianischem Verständnis von Wirklichkeit Faktizität 
und Normativität keine Gegensätze, sondern gleichermaßen Aspekte der 
Wirklichkeit sind: Die gesellschaftliche Wirklichkeit weist als solche immer 
schon normative Aspekte und Dimensionen auf, die sich in gesellschaftli
chen Praxen, Institutionen, Verhältnissen und Strukturen materialisieren. 
Die Pointe von Marx’ kritischer Gesellschaftstheorie in der Judenfrage besteht 
eben darin, die Idee nicht philosophisch, sondern als Teil der Wirklichkeit zu 
verstehen. Freilich schließt die radikale Kritik auch nicht einseitig affirmativ 
an die normativen Instanzen der gesellschaftlichen Wirklichkeit an, um dann 
anzuprangern, dass sie permanent verletzt werden, und ihre Achtung ein
zufordern. Vielmehr geht es Marx darum, zu zeigen, dass sich Normativität 
und Faktizität in der liberal-kapitalistischen Gesellschaft wechselseitig durch
einander hervorbringen und durchdringen: Sowohl die Hervorbringung als 
auch die Verletzung ihrer eigenen Normen ist in der Struktur dieser Gesell
schaft selbst immer schon gleichursprünglich angelegt – und deshalb ist eine 
radikale Veränderung dieser Gesellschaft nötig. 

Neben dem Motiv immanenter Kritik lautet das zweite zentrale Motiv re
volutionärer Kritik, dass sie eminent praktisch ist. Es wäre trivial und harm
los, diesen praktischen Charakter der Kritik so zu verstehen, dass alle Kritik 
als eine Form menschlicher Tätigkeit immer auch Praxis ist. Marx’ Auffassung 
von Kritik als Praxis ist demgegenüber offensichtlich anspruchsvoller, radika
ler und damit auch kämpferischer: Kritik ist in die »Qual des Kampfes nicht 
nur äußerlich, sondern auch innerlich hineingezogen« und steht so im »Kon
flikte mit den vorhandenen Mächten« (Marx 1844a/1981, S. 344). Worin genau 
besteht nun aber der nicht-triviale radikal praktische Charakter von Kritik? 
Marx fasst ihn bündig so zusammen, dass die radikale Kritik als »Selbstver

https://doi.org/10.14361/9783839457832-010 - am 13.02.2026, 17:03:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Georg Spoo: Philosophie – Polemik – Revolution 201 

ständigung (kritische Philosophie) der Zeit über ihre Kämpfe und Wünsche« 
(Marx 1844a/1981, S. 346) zu verstehen ist. Diese Selbstverständigung führt er 
folgendermaßen aus: 

»Wir sagen ihr [der Welt; G. S.] nicht: Laß ab von deinen Kämpfen, sie sind 
dummes Zeug; wir wollen dir die wahre Parole des Kampfes zuschrein. Wir 
zeigen ihr nur, warum sie eigentlich kämpft, und das Bewußtsein ist eine Sa
che, die sie sich aneignen muß, wenn sie auch nicht will« (Marx 1844a/1981, 
S. 345). 

Dieser Selbstverständigungsaspekt der radikalen Kritik steht in der Aufklä
rungstradition des frühsten Kritik-Typus von Marx und übernimmt eine 
ideologiekritische Funktion: Entscheidend für diese ideologiekritische Funk
tion ist erstens, dass die bürgerliche Gesellschaft aufgrund ihrer Herrschafts- 
und Ausbeutungsverhältnisse nicht plan und glatt ist, sondern durch diese 
widersprüchlichen Verhältnisse selbst widersprüchlich strukturiert ist und 
diese Widersprüche immer wieder in Form von Krisen, Konflikten und Kämp
fen austrägt. Zweitens ist diese durch Widersprüche geprägte Wirklichkeit als 
solche nicht transparent und durchsichtig, sondern existiert aufgrund die
ser Widersprüche, die sich im gesellschaftlichen Bewusstsein fortschreiben, 
wesentlich im Modus der Entfremdung, der Täuschung und der Ideologie. 
Deshalb sind auch den Akteuren der Widersprüche, d. h. den Akteuren der 
gesellschaftlichen Konflikte und Kämpfe, ihre eigenen Kämpfe nicht ganz 
einsichtig. Das hat zur Folge, dass die Widersprüche der gesellschaftlichen 
Wirklichkeit den Akteuren als Grund ihres Kampfes verborgen bleiben und 
sie auch nicht direkt zu diesem vordringen können. Daraus ergibt sich die 
Gefahr, dass diese Kämpfe die gesellschaftlichen Widersprüche unangetastet 
lassen und sie nur in neuen Formen und Gestalten variieren, fortschreiben 
und mitunter sogar zementieren. Es ist daher nötig, dass die Kritik zum einen 
die Akteure darüber aufklärt, »warum sie eigentlich kämpfen«, indem sie den 
widersprüchlichen Grund der Wirklichkeit deutlich macht, der sich in den 
Kämpfen indirekt bereits ausdrückt. So kann sie zum anderen auch den Ak
teuren das eigentliche Ziel der sich aus diesen Widersprüchen entwickelnden 
Kämpfe bewusst machen. Dadurch wird die Kritik selbst zum revolutionären 
Akteur: 

»Die Reform des Bewußtseins besteht nur darin, daß man die Welt ihr Be
wußtsein innewerden läßt, daß man sie aus dem Traum über sich selbst auf

https://doi.org/10.14361/9783839457832-010 - am 13.02.2026, 17:03:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Handgemenge 

weckt, daß man ihre eignen Aktionen ihr erklärt. […] Unser Wahlspruch muß 
also sein: Reform des Bewußtseins nicht durch Dogmen, sondern durch Ana
lysierung des mystischen, sich selbst unklaren Bewußtseins, trete es nun re
ligiös oder politisch auf. Es wird sich dann zeigen, daß die Welt längst den 
Traum von einer Sache besitzt, von der sie nur das Bewußtsein besitzen muß, 
um sie wirklich zu besitzen« (Marx 1844a/1981, S. 346). 

Radikale Kritik der Gesellschaft und gesellschaftliche Kämpfe 

Das Verhältnis dieser wirklichen Kämpfe und der radikalen Kritik wird beim 
frühen Marx zweiseitig gefasst. Zum einen bedürfen die Kämpfe der Kritik: 
Die radikale Kritik klärt in ihrer ideologiekritischen Funktion die Kämpfe über 
mögliche Selbsttäuschungen und Ideologien, denen sie erliegen könnten, auf 
und sie macht diesen Kämpfen ihre im jeweiligen Konflikt vielleicht noch 
verborgenen revolutionären und über diesen hinausweisenden Ziele bewusst. 
Diese Selbstverständigung der Kämpfe ist der radikalen Kritik auf Grund
lage ihrer gesellschaftskritischen Einsichten in den selbstwidersprüchlichen 
Charakter sowohl der gesellschaftlichen Wirklichkeit als auch des gesellschaft
lichen Bewusstseins und damit auch der gesellschaftlichen Kämpfe möglich. 
Die radikale Kritik ist aufgrund dieser ideologie- und gesellschaftskritischen 
Doppelfunktion unverzichtbar dafür, dass sich gesellschaftliche Kämpfe revo
lutionär zuspitzen. Offensichtlich lautet Marx’ Auffassung, dass die Kämpfe 
und Konflikte innerhalb der gesellschaftlichen Wirklichkeit noch nicht von 
selbst revolutionär werden können, sondern dafür die Unterstützung der 
radikalen Kritik brauchen, und zwar sowohl der Kritik der gesellschaftlichen 
Wirklichkeit als auch der Kritik dieser Kämpfe selbst. 

Zum anderen bedarf aber auch die Kritik der Kämpfe: Erst diese Kämpfe 
machen reale gesellschaftliche Bruchlinien und damit Befreiungsperspekti
ven sichtbar, an denen dann die Kritik ansetzen kann, um diese Widersprüche 
sowohl der Wirklichkeit als auch des Bewusstseins für die Kämpfe deutlicher 
hervortreten zu lassen. Außerdem müssen sich innerhalb der Kämpfe zumin
dest latent schon revolutionäre Tendenzen abzeichnen, mit denen sich die 
radikale Kritik zusammenschließen kann, um wirkmächtig zu werden: »Die 
Revolutionen bedürfen nämlich eines passiven Elementes, einer materiellen 
Grundlage. Die Theorie wird in einem Volke immer nur so weit verwirklicht, 
als sie die Verwirklichung seiner Bedürfnisse ist« (Marx 1844c/1981, S. 386). 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-010 - am 13.02.2026, 17:03:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Georg Spoo: Philosophie – Polemik – Revolution 203 

Die Kämpfe sind somit auf die Kritik und die Kritik ist auf die Kämpfe 
angewiesen: »Es genügt nicht, daß der Gedanke zur Verwirklichung drängt, 
die Wirklichkeit muß sich selbst zum Gedanken drängen« (Marx 1844c/1981, 
S. 386). Damit nimmt Marx eine zweiseitige Mittelposition ein: Die Revolution 
wird weder allein durch die Kämpfe noch allein durch die Kritik initiiert. Der 
späte Marx wird demgegenüber bisweilen so interpretiert, dass bei ihm einsei
tig die Kritik in den Hintergrund tritt, weil er die voluntativ-subjektiven Fak
toren der Veränderung stark zugunsten der determinierend-objektiven Fak
toren zurückdrängt.5 Radikale Kritik ist dann keine Aufgabe mehr von gesell
schaftlichen Akteuren, sondern sie vollzieht sich als gewissermaßen anonyme 
Selbstkritik objektiver Entwicklungstendenzen der kapitalistischen Akkumu
lations- und Krisenprozesse, die schließlich gleichsam automatisch zu ihrer 
Selbstaufhebung führen. Demgegenüber ist die Position des frühen Marx of
fener. Man kann darin einen Mangel sehen, weil das Verhältnis der Kritik zur 
gesellschaftlichen Wirklichkeit und den sozialen Kämpfen letztlich nicht wirk
lich geklärt ist und deshalb letztlich äußerlich und zufällig bleibt.6 Deshalb 
bleiben auch die Bedingungen dafür, dass radikale Kritik und radikale Kämpfe 
überhaupt möglich sind und sich darüber hinaus zu einer revolutionären Ver
änderung zusammenschließen, unklar. In dieser Unklarheit könnte man ein 
analytisches und auch strategisches Defizit sehen. Aber sind nicht Revolutio
nen tatsächlich unvorhersehbar und unplanbar? Man kann in der Offenheit der 
Konzeption des frühen Marx daher auch einen Vorzug gegenüber dem teleolo
gischen und geradezu technischen Paradigma der Revolution sehen, das bis
weilen dem späten Marx nachgesagt wird. Die Revolution lässt sich nämlich 
nicht auf ein kalkulierbares Zusammenspiel der Faktoren Kritik, Kampf und 
Krise reduzieren. Es liegt vielmehr in ihrem Wesen, immer auch ein Ereignis 
radikaler Offenheit und Neuheit zu sein. 

Literaturverzeichnis 

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1830/2017): Enzyklopädie der philosophi
schen Wissenschaften im Grundrisse. Erster Teil. 11. Auflage, Frankfurt 
a.M.: Suhrkamp. 

5 Vgl. in diesem Sinne kritisch beispielsweise Iber (2018). 
6 In eine solche Richtung zielt etwa die Kritik von Popitz (1973, S. 99). 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-010 - am 13.02.2026, 17:03:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Handgemenge 

Heinrich, Michael (2014): Die Wissenschaft vom Wert. Die Marxsche Kritik der 
politischen Ökonomie zwischen wissenschaftlicher Revolution und klassi
scher Tradition. 6. Auflage, Münster: Westfälisches Dampfboot. 

Iber, Christian (2018): Revolution als Negation der Negation? Zu Marx’ Hegel
rezeption. In: Allgemeine Zeitschrift für Philosophie 43, H. 3, S. 249–266. 

Marx, Karl (1841/1968): Differenz der demokritischen und epikureischen 
Naturphilosophie nebst einem Anhange. In: Marx, Karl/Engels, Friedrich: 
Werke (MEW). Bd. 40. Berlin: Dietz, S. 257–373. 

Marx, Karl (1842a/1981): Die Verhandlungen des 6. Rheinischen Landtags. Ers
ter Artikel. Debatten über Preßfreiheit und Publikation der Landständi
schen Verhandlungen. In: MEW. Bd. 1, S. 28–108. 

Marx, Karl (1842b/1981): Der Kommunismus und die Augsburger Zeitung. In: 
MEW. Bd. 1, S. 105–108. 

Marx, Karl (1843a/1981): Rechtfertigung des ††-Korrespondenten von der Mo
sel. In: MEW. Bd. 1, S. 172–199. 

Marx, Karl (1843b/1981): Kritik des Hegelschen Staatsrechts. In: MEW. Bd. 1, 
S. 201–333. 

Marx, Karl (1844a/1981): Briefe aus den »Deutsch-Französischen Jahrbüchern«. 
In: MEW. Bd. 1, S. 337–346. 

Marx, Karl (1844b/1981): Zur Judenfrage. In: MEW. Bd. 1, S. 347–377. 
Marx, Karl (1844c/1981): Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einlei

tung. In: MEW. Bd. 1, S. 378–391. 
Marx, Karl (1844d/1981): Kritische Randglossen zu dem Artikel »Der König 

von Preußen und die Sozialreform. Von einem Preußen«. In: MEW. Bd. 1, 
S. 392–409. 

Popitz, Heinrich (1973): Der entfremdete Mensch. Zeitkritik und Geschichts
philosophie des jungen Marx. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesell
schaft. 

Röttgers, Kurt (1975): Kritik und Praxis. Zur Geschichte des Kritikbegriffs von 
Kant bis Marx. Berlin: de Gruyter. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-010 - am 13.02.2026, 17:03:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

