Philosophie - Polemik - Revolution
Drei Typen der Kritik beim frihen Marx, 1841-1844

Georg Spoo

Kritik beruht immer auf normativen Grundlagen oder formuliert normative
Anspriiche. Es liegt daher im Wesen radikaler Kritik, dass sie mit einer grund-
legenden Aporie ihrer Normativitit konfrontiert ist: Wenn radikale Kritik auf
normativen Grundlagen beruht oder normative Anspriiche formuliert, die
dem kritisierten Gegenstand dufierlich sind, dann liuft sie Gefahr, an ihrem
Gegenstand vorbeizugehen. Denn es ergibt beispielsweise keinen Sinn, ein
kapitalistisches Unternehmen dafiir zu kritisieren, dass es profitorientiert
arbeitet, weil eben das ein kapitalistisches Unternehmen ausmacht. Wenn
aber umgekehrt die radikale Kritik an die normativen Grundlagen, Anspriiche
oder Mafistibe ihres Gegenstandes anschlief, ist sie nicht linger radikal, da
sie ihren Gegenstand an seinen eigenen Mafdstiben misst und ihn dadurch
affirmiert: Es ist nicht radikal, ein kapitalistisches Unternehmen dafir zu
kritisieren, dass es hinter seinen Profiterwartungen zuriickgeblieben ist, weil
man damit das kapitalistische Profitmotiv bereits akzeptiert. Wie es scheint,
ist Kritik also entweder radikal, geht dann aber als externe Kritik an ihrem
Gegenstand vorbei, oder sie trifft als interne oder immanente Kritik ihren
Gegenstand, ist dafiir aber nicht mehr radikal.

Diese Aporie der Normativitit radikaler Kritik bildet den sachlichen Hori-
zontvon drei verschiedenen Kritik-Typen, die sich im Frithwerk von Karl Marx
im Zeitraum von 1841-1844 identifizieren lassen, nimlich philosophische, po-
lemische und revolutionire Kritik. Im Folgenden soll zuerst der philosophi-
sche Kritik-Typus rekonstruiert werden, den Marx 1840/41in seiner Doktordis-
sertation und seinen ersten Zeitungsbeitrigen aus dem Jahre 1842 formuliert:
Diese Kritik besteht darin, die Wirklichkeit mit einer in der Philosophie for-
mulierten Idee dieser Wirklichkeit zu konfrontieren. In einem zweiten Schritt
steht dann Marx’ Kritik am normativen Externalismus dieses Kritik-Typus im
Fokus, die er vor dem Hintergrund seines ersten gesellschaftstheoretischen

https://dol.org/10.14361/9783839457832-010 - am 13.02.2026, 17:03:45. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839457832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Handgemenge

Entwurfs in seiner 1843 verfassten Schrift Zur Judenfrage entwickelt. Die Pointe
dieser Selbstkritik besteht darin, dass Marx die Spannung zwischen Norma-
tivitdt und Faktizitit nicht mehr als Spannung zwischen philosophischer Kri-
tik und kritisierter Wirklichkeit, sondern in seinem ersten gesellschaftstheo-
retischem Entwurf der Judenfrage als strukturellen Selbstwiderspruch der ge-
sellschaftlichen Wirklichkeit selbst interpretiert. Dies hat zwei zentrale Kon-
sequenzen fiir den Begriff der Kritik: Kritik ist erstens nicht linger aufein Ide-
al auflerhalb der Wirklichkeit, d. h. auf externe Normativitit bezogen und ist
zweitens nicht mehr bloR Theorie, sondern immer auch Element der gesell-
schaftlichen Praxis. Folglich lassen sich vor allem in Marx’ 1843/44 verfasster
Einleitung zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie und in den 1843 geschriebe-
nen Briefen aus den Deutsch-Franzisischen Jahrbiichern zwei weitere Kritik-Typen
ausmachen, nimlich die polemische und die revolutionire Kritik: Die pole-
mische Kritik kann als eine Art Rehabilitation der nun praktisch und gesell-
schaftstheoretisch modifizierten philosophischen Kritik verstanden werden,
die unter ganz bestimmten historischen und gesellschaftlichen Voraussetzun-
gen weiterhin geboten sein kann. Bei der revolutioniren Kritik handelt es sich
um den mafigeblichen Typ einer radikalen Kritik der liberalen kapitalistischen
Gesellschaft, die im praktischen Anschluss an gesellschaftliche Selbstwider-
spriiche die normativen Anspriiche auf eine Gesellschaft ohne Ausbeutung und
Herrschaft begriindet.

Philosophie

Den ersten Kritik-Typus entwickelt Marx im Zeitraum zwischen 1840 und 1842..
Fir die hier vorliegende Fragestellung stehen dabei besonders seine Doktor-
dissertation tiber die Differenz der demokritischen und epikureischen Naturphiloso-
phie (1841/1968) sowie seine frithesten Zeitungsartikel aus dem Jahr 1842 im Fo-
kus, in denen Marx emphatisch die Pressefreiheit gegen die Zensurbestrebun-
gen des preuflischen Staates verteidigt. Als Sozialist oder Kommunist versteht
sich Marx zu dieser Zeit ausdriicklich nicht (vgl. Marx 1842b/1981, S. 105-108).

Marx’ Verstindnis von Kritik in dieser frithen Phase ist sowohl von einem
humanistisch und liberal geprigten Aufklirungsbegriff als auch und vor al-
lem von einer »linken« Interpretation Hegels durch den Junghegelianismus
geprigt. In dieser Phase versteht Marx Kritik so, dass gegeniiber einer trii-
gerischen Wirklichkeit die tatsichliche Wirklichkeit aufgedeckt werden muss:
Das, was nur zu sein scheint, muss kritisiert werden, um das wirkliche Wesen

https://dol.org/10.14361/9783839457832-010 - am 13.02.2026, 17:03:45.



https://doi.org/10.14361/9783839457832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Georg Spoo: Philosophie - Polemik - Revolution

der Dinge erkennen zu kénnen. Es geht, wie Marx in den Debatten iiber Presse-
freiheit schreibt, darum,

»wie ich bei der Betrachtung eines Gemaldes den Standpunkt verlasse, der
mir nur Farbenkleckse, aber keine Farben, wiist durcheinanderlaufende Li-
nien, aber keine Zeichnung gibt, so den Standpunkt zu verlassen, der mir
die Welt und die menschlichen Verhiltnisse nurinihrem duerlichen Schein
zeigt, ihn als unfahig zu erkennen, den Wert der Dinge zu beurteilen« (Marx
1842a/1981, S. 50).

Diese eher aufklirerisch-epistemologische Dimension von Kritik weist auch
eine praktisch-normative Hinsicht auf: Die »Weltanschauung des Wesens«
ist der »Weltanschauung des Scheins« auch normativ itbergeordnet, weil sie
den »Standpunkt der Idee« formuliert (Marx 1842a/1981, S. 50). Mit dieser
Formulierung bezieht sich Marx ausdriicklich auf Hegels Philosophie: Vom
»Standpunkt der Idee« werden die rationalen Strukturen der Wirklichkeit
einsichtig gemacht, in denen sich die menschlich-gesellschaftliche Vernunft
artikuliert. Hegel fasst die Idee dabei nicht blofd als ein Prinzip der Philosophie
auf, sondern vertritt die Auffassung, dass die menschliche Wirklichkeit zu-
mindest grundsitzlich immer schon auf eine rationale Weise strukturiert ist,
weil in ihr rationale Lebewesen leben. Wirklichkeit und Vernunft sind daher
identisch. Das heif3t allerdings nicht, dass alles, was ist, automatisch verniinf-
tig ist. Das, was nicht verniinftig, sondern blof3 zufillig und unwesentlich
ist, bezeichnet Hegel daher als blofie Existenz, die normativ unterhalb der
verniinftigen Wirklichkeit rangiert. In direkter Ubereinstimmung mit dieser
Terminologie schreibt Marx: »Wir miissen also das Maf? des Wesens der in-
nern Idee an die Existenz der Dinge legen« (Marx 1842a/1981, S. 50). In dieser
Priifung, ob die Existenz dem normativen Anspruch der Idee entspricht, liegt
fiir Marx das Wesen der Kritik. In seiner Doktordissertation schreibt er: »Es
ist die Kritik, die die einzelne Existenz am Wesen, die besondere Wirklichkeit
an der Idee mifSt« (Marx 1841/1968, S. 326/328). Die Existenz ist demnach nicht
nur die epistemisch unwahre Wirklichkeit, sondern auch das, was normativ
nicht sein sollte. In diesem philosophischen Kritik-Typus wird die Idee durch
die Philosophie erkannt und sie kritisiert dann auch die Existenz.

Kein Geringerer als Hegel stand einem solchen Kritik-Typus jedoch skep-
tisch gegeniiber. In der Einleitung zur Enzyklopddie der philosophischen Wissen-
schaften schreibt er:

https://dol.org/10.14361/9783839457832-010 - am 13.02.2026, 17:03:45.



https://doi.org/10.14361/9783839457832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Handgemenge

»[W]er wire nicht so klug, um in seiner Umgebung vieles zu sehen, was in
der Tat nicht so ist, wie es sein soll? Aber diese Klugheit hat unrecht, sich
einzubilden, mitsolchen Gegenstinden und deren Sollen sich innerhalb der
Interessen der philosophischen Wissenschaft zu befinden. Diese hat es nur
mit der Idee zu tun, welche nicht so ohnmachtig ist, um nur zu sollen und
nicht wirklich zu sein« (Hegel 1830/2017, S. 49).

Hegels Vorwurflautet, dass eine Kritik der Existenz, wie auch Marx sie im Sinn
hat, letztlich trivial und nicht philosophisch ist. Das widerspricht aber Marx’
ausdriicklichem Anspruch, Kritik vom »Standpunkt der Ideex, also von einem
nicht-trivialen philosophischen Standpunkt aus zu itben.

Marx’ Auffassung von Kritik lisst sich nur dann gegen den Hegel'schen
Trivialititsvorwurf verteidigen, wenn Hegels Auffassung der Einheit von Ver-
nunft und Wirklichkeit modifiziert wird. Und tatsichlich ist eine solche Modi-
fikation ein zentrales Anliegen der Linkshegelianer: Die von Hegel zugestande-
ne Liicke zwischen Vernunft und Existenz weiten sie aus, um auch die Wirk-
lichkeit kritisieren zu konnen, die Hegel noch mit der Vernunft identifiziert
hatte. Daraus ergibt sich aber, zumindest aus Hegel'scher Perspektive, ein neu-
es Problem: Wenn nicht nur die Existenz, d. h. letztlich historisch zufillige und
strukturell bedeutungslose Aspekte der Wirklichkeit, sondern auch die Wirk-
lichkeit selbst, d. h. ihre Grundstrukturen, nicht mit der Idee iibereinstimmt,
hort die Idee auf, Element der Wirklichkeit zu sein. Damit wird aber offen-
bar die philosophiegeschichtlich fortschrittliche Position Hegels aufgegeben,
dass Vernunft nicht nur subjektiv und theoretisch als geistige Fihigkeit von
Individuen verstanden werden darf, sondern sie sich auch praktisch in objek-
tiven und gesellschaftlichen Strukturen manifestiert. Die Idee ist dann wieder
in erster Linie eine normative geistige und theoretische Vorstellung von Indi-
viduen, die sie der unverniinftigen objektiven und praktischen gesellschaftli-
chen Wirklichkeit entgegenhalten. Die Kritik ist dann in erster Linie theore-
tisch und die Praxis folgt nur den Einsichten der in diesem Kritik-Typus auf-
gewerteten Theorie (vgl. Marx 1841/1968, S. 327).

Die von Marx intendierte Kritik ist also entweder trivial oder sie beruht auf
einer strukturellen Liicke zwischen einer erst noch zu verwirklichenden theo-
retischen Vernunft und einer unverniinftigen praktischen Wirklichkeit. Tat-
sichlich neigt Marx zu diesem Zeitpunkt einer Trennung von theoretischer
Vernunft und praktischer Wirklichkeit zu. So schreibt er etwa in seiner Be-
trachtung der belgischen Revolution, dass sie »zuerst als geistige Revolution,
als Revolution der Presse« zu verstehen sei, und figt hinzu: »Soll die Revoluti-

https://dol.org/10.14361/9783839457832-010 - am 13.02.2026, 17:03:45. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839457832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Georg Spoo: Philosophie - Polemik - Revolution

on gleich materiell auftreten? Schlagen statt sprechen? Die Regierung kann ei-
ne geistige Revolution materialisieren; eine materielle Revolution muf erst die
Regierung vergeistigen« (Marx 1842a/1981, S. 39). Die Kritik an der Wirklichkeit
auf Grundlage der Idee scheint somit vorrangig eine Aufgabe der Theorie, von
Intellektuellen oder philosophisch gebildeten Journalisten, wie Marx zu die-
ser Zeit selbst einer ist, d. h. der biirgerlichen Offentlichkeit. Deshalb ist auch
verstindlich, warum Marx so vehement die Freiheit der Presse verteidigt: Die
Zensur der Presse muss aus seiner Perspektive wie ein direkter Angriff auf die
Moglichkeit der Kritik und dadurch auf die noch ausstehende Verwirklichung
der Vernunft erscheinen.

Marx’ Doktordissertation dokumentiert allerdings, dass er diesen ersten
Kritik-Typus keineswegs naiv vertritt. Vielmehr sieht er deutlich, dass es pro-
blematisch ist, eine von der Wirklichkeit unterschiedene Idee zum Maf3stab
der Kritik dieser Wirklichkeit zu machen.' Die Idee, so argumentiert Marx,
kann von dieser Unterscheidung von der Wirklichkeit nicht unversehrt blei-
ben, sondern wird durch diese Unterscheidung selbst einseitig: »Indem die
Philosophie als Wille sich gegen die erscheinende Welt herauskehrt: ist das
System zu einer abstrakten Totalitit herabgesetzt, d. h., es ist zu einer Seite
der Welt geworden, der eine andere gegeniibersteht« (Marx 1841/1968, S. 329).

Marx’ These lautet, dass die Philosophie bzw. die weltlose Vernunft nicht
minder defizitir ist als die vernunftlose Welt. Die Idee und die Philosophie
werden problematisch, weil sich, wie Marx im Anschluss an die zitierte Passa-
ge argumentiert, der Widerspruch zwischen Vernunft und Welt innerhalb der
Philosophie als Widerspruch zwischen verschiedenen philosophischen Rich-
tungen wiederholt. Dieser Selbstwiderspruch der Philosophie lidsst sich philo-
sophisch nicht mehr auflésen. Hierbei handelt es sich um eine merklich hege-
lisch inspirierte (Selbst-)Kritik von Marx an der gerade gegen Hegel formulier-
ten Trennung von Wirklichkeit und Idee. Trotz dieser hellsichtigen Selbstkri-
tik bleibt Marx’ Position noch etwas unbefriedigend: Denn erstens gelingt es
ihm noch nicht, die Trennung von Idee und Wirklichkeit und damit die Ein-
seitigkeit der Philosophie zu itberwinden. Stattdessen ergreift er auch in der
Doktordissertation, in der er diese Trennung zumindest im Ansatz schon pro-
blematisiert, innerhalb dieser Trennung letztlich doch Partei fiir die Seite der

1 In der Forschung wird bisweilen unterschitzt, wie ambivalent und selbstkritisch Marx
in seiner Doktordissertation eigentlich argumentiert, vgl. exemplarisch etwa Heinrich
(2014, S. 90-91).

https://dol.org/10.14361/9783839457832-010 - am 13.02.2026, 17:03:45. - Open A

189


https://doi.org/10.14361/9783839457832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Handgemenge

philosophischen Kritik gegen die kritisierte Wirklichkeit und halt somit letzt-
lich an der Trennung fest. Und zweitens reproduziert auch seine selbstkriti-
sche Problematisierung dieser Trennung in der Doktordissertation gewisser-
mafen metatheoretisch die Trennung zwischen Vernunft und Wirklichkeit,
weil er diese Trennung selbst wieder tendenziell einseitig, nimlich noch aus
allein philosophischer Perspektive und vorrangig in ihren philosophischen Fol-
gen problematisiert. Das wird sich kurz darauf indern.

Die zentrale Herausforderung von Marx’ frither philosophischen Auf-
fassung von Kritik l4sst sich folgendermafien zusammenfassen: Wenn eine
radikale Kritik auch der fundamentalen Strukturen der Wirklichkeit méglich
sein soll, miissen Wirklichkeit und Vernunft, gegen ihre Identifizierung bei
Hegel, voneinander getrennt werden. Diese Trennung geht mit einer Auf-
wertung der subjektiven philosophischen Vernunft gegen die Unvernunft der
Wirklichkeit einher. Kritik ist aufgrund dieser Aufwertung erstens vorran-
gig theoretisch und zweitens geht sie von externen subjektiven normativen
Anspriichen gegeniiber der Wirklichkeit aus. Dadurch droht aber die Gefahr,
dass diese philosophisch grundierte Kritik ihrem Gegenstand dufierlich und
damit vor- oder sogar unpolitisch bleibt und nicht iiber Sollensforderun-
gen hinauskommt. Um dieser Gefahr zu begegnen, ohne aber die Méglichkeit
radikaler Kritik aufzugeben, miisste die Trennung von Vernunft und Wirklich-
keit, anstatt wie in Marx’ Doktordissertation blof3 innerhalb der Philosophie,
vielmehr innerhalb der Wirklichkeit selbst verortet werden. Erst wenn das
gelingt, konnte Marx einerseits an der entscheidenden Hegel'schen Einsicht
festhalten, dass die Vernunft (und eben auch die Unvernunft) nie blof3 indivi-
duell oder vorgesellschaftlich, sondern immer auch Teil der gesellschaftlichen
Wirklichkeit ist — ohne sich damit aber andererseits zugleich auf Hegels
vollstindige Identifizierung von Vernunft und Wirklichkeit verpflichten zu
miissen und damit wiederum die Moglichkeit radikaler Kritik preiszugeben.
Dieser Herausforderung stellt sich Marx in der 1843 verfassten Kritik des Hegel-
schen Staatsrechts und in dem ebenfalls 1843 verfassten und 1848 in den Deutsch-
Franzdsischen Jahrbiichern erschienenen Text Zur Judenfrage.

Kritik der biirgerlichen Gesellschaft
Der Text Zur Judenfrage kann als Marx’ erstes Programm radikaler Gesell-

schaftskritik gelesen werden: In diesem Text kritisiert er nicht mehr nur die
politische, sondern auch die 6konomische Wirklichkeit der biirgerlichen Ge-

https://dol.org/10.14361/9783839457832-010 - am 13.02.2026, 17:03:45.



https://doi.org/10.14361/9783839457832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Georg Spoo: Philosophie - Polemik - Revolution

sellschaft. Schon mit seinem Ende 1842 verfassten Beitrag zu den Debatten iiber
das Holzdiebstahlsgesetz im Rheinischen Landtag und seinen Untersuchungen
iiber die soziale Lage der Moselbauern 1843 (vgl. Marx 1843a/1981) nimmt Marx
die soziale Wirklichkeit im preufdischen Staat in den Blick. In diesen Beitrigen
finden sich erste Ansitze zur Kritik der biirgerlichen Gesellschaft, die Marx
kurz darauf in seiner Kritik des Hegelschen Staatsrechts theoretisch fundiert
und vertieft. Die Ergebnisse dieser als Kritik des Hegel'schen Staatsrechts
formulierten Kritik der liberalen biirgerlichen Gesellschaft baut Marx in der
Ende 1843 verfassten Schrift Zur Judenfrage zu einer eigenstindigen kritischen
Gesellschaftsanalyse aus. Diese beiden Schriften bilden das theoretische Zen-
trum der gesellschaftstheoretischen Radikalisierung der Marx’schen Kritik.
In den 1844 verfassten Kritischen Randglossen bekennt sich Marx vor diesem
Hintergrund ausdriicklich zum Sozialismus und bricht damit mit seinen
bis dato eher liberalen und (radikal-)demokratischen Ansichten. Mit dieser
Radikalisierung verindert sich dann auch der Typus der Kritik.

Im Fokus von Marx’ Auseinandersetzung mit Hegels Grundlinien der
Philosophie des Rechts stehen Hegels Versuche, die sozialen und politischen
Gegensitze der biirgerlichen Gesellschaft anhand von gesellschaftlichen und
staatlichen Institutionen miteinander zu verséhnen. Marx’ Kritik lautet, dass
Hegel eine solche Versdhnung nicht gelingt, sondern die institutionellen
Vermittlungsinstanzen den Widerspruch, den sie vermitteln sollen, eigentlich
nur auf verinderte Weise reproduzieren (vgl. Marx 1843b/1981, S. 288, S. 292
u. S. 295-296). In dieser Unzuldnglichkeit von Hegels Rechtsphilosophie liegt
fiir Marx aber kein theoretischer Mangel, sondern in ihr manifestiert sich
vielmehr die reale »Antinomie des politischen Staates und der biirgerlichen Ge-
sellschaft« (Marx 1843b/1981, S. 295). In der Judenfrage wird diese Antinomie
zum Zentrum der Marx’schen Gesellschaftsanalyse. In dieser Schrift nimmt
Marx eine weiterfithrende und auch normativ qualifizierte Beschreibung des
Staates und der biirgerlichen Gesellschaft vor:

»Der vollendete politische Staat ist seinem Wesen nach das Gattungsleben
des Menschen im Gegensatz zu seinem materiellen Leben. Alle Vorausset-
zungen dieses egoistischen Lebens bleiben aufierhalb der Staatssphdre in
der biirgerlichen Gesellschaft bestehen. Wo der politische Staat seine wah-
re Ausbildung erreicht hat, fiihrt der Mensch nicht nur in Gedanken, im Be-
wufltsein, sondern in der Wirklichkeit, im Leben ein doppeltes, ein himmli-
sches und einirdisches Leben, das Leben im politischen Gemeinweisen, wor-
in er sich als Gemeinwesen gilt, und das Leben in der biirgerlichen Cesell-

https://dol.org/10.14361/9783839457832-010 - am 13.02.2026, 17:03:45.

191


https://doi.org/10.14361/9783839457832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Handgemenge

schaft, worin er als Privatmensch titig ist, die andern Menschen als Mittel
betrachtet, sich selbst zum Mittel herabwiirdigt und zum Spielball fremder
Méchte wird« (Marx 1844b/1981, S. 354-355).

Im Staat, so Marx weiter, gilt jeder Mensch als »souverines, als hochstes We-
sen« (Marx 1844b/1981, S. 360), in der biirgerlichen Gesellschaft hingegen lebt
der Mensch »egoistischl...]«, als ein »auf sein Privatinteresse und seine Privat-
willkiir zuriickgezogenes und vom Gemeinwesen abgesondertes Individuume«
(Marx 1844b/1981, S. 366). In ihr lebt der Mensch, »wie er durch die ganze Orga-
nisation unserer Gesellschaft verdorben, sich selbst verloren, veriuflert, unter
die Herrschaft unmenschlicher Verhiltnisse und Elemente gegeben ist« (Marx
1844b/1981, S. 360).

Aus diesen Beschreibungen lassen sich insgesamt zwei Bestimmungen des
Staates und der biirgerlichen Gesellschaft gewinnen. Erstens: Die politische
Sphire des Staates zeichnet sich dadurch aus, dass der Mensch in ihr ein all-
gemeines Gattungs- und Gemeinwesen ist, in der 6konomischen Sphire der
biirgerlichen Gesellschaft hingegen ist er ausschliellich ein vereinzeltes In-
dividuum. Zweitens: Als homo politicus verfugt der Mensch iiber Selbstbestim-
mung und ist der Zweck politischen Handelns. Als homo oeconomicus hingegen
ist der Mensch fremdbestimmt und nur Mittel fiir andere Zwecke.

Entscheidend fiir Marx’ Weiterentwicklung seiner bisherigen Position
ist, dass er die politische Sphire des Staates mit der Idee und die ckonomi-
sche Sphire der biirgerlichen Gesellschaft mit der Existenz identifiziert: In
den Kritischen Randglossen, die er wenige Monate nach der Judenfrage verfasst
hat, bezeichnet er den Gegensatz zwischen dem Staat und der biirgerlichen
Gesellschaft als den »Gegensatz zwischen der allgemeinen Idee und der
individuellen Existenz des Menschen« (Marx 1844d/1981, S. 408; vgl. Marx
1844b/1981, S.360). Das ist gegeniiber seinem fritherem Kritikprogramm
ein entscheidender Fortschritt, und zwar in zweifacher Hinsicht: Die zu-
nichst mit Hegel vorgenommene Unterscheidung zwischen der Idee bzw. der
Vernunft und der blofien Existenz, die dann gegen Hegel zum Unterschied
zwischen Idee und Wirklichkeit ausgeweitet wird, geht erstens nicht mehr
mit einer Trennung von subjektiven theoretischen Vorstellungen einerseits
und der objektiven praktischen Realitit andererseits einher. Der Gegensatz
zwischen der Idee und der Wirklichkeit wird nicht mehr als Gegensatz zwi-
schen Philosophie und Wirklichkeit, sondern vielmehr als Gegensatz zwischen
Staat und biirgerlicher Gesellschaft, d. h. als Gegensatz der gesellschaftlichen

https://dol.org/10.14361/9783839457832-010 - am 13.02.2026, 17:03:45.



https://doi.org/10.14361/9783839457832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Georg Spoo: Philosophie - Polemik - Revolution

Wirklichkeit selbst verstanden.” Zweitens wird dadurch auch die Hierarchie
zwischen Idee und Wirklichkeit, die im frithesten Ansatz noch angelegt war,
korrigiert: »Der wirkliche Mensch ist erst in der Gestalt des egoistischen Indivi-
duums, der wahre Mensch erst in der Gestalt des abstrakten citoyen anerkannt«
(Marx 1844b/1981, S. 370; 1. Herv. G. S.). Wahrheit und Idee bleiben in der po-
litischen Sphire abstrakt, weil sie auf einen gesellschaftlichen Sonderbereich
beschrinkt bleiben. Sie durchdringen nicht den gréfieren wirklichen Bereich
der biirgerlichen Gesellschaft, nimlich die kapitalistische Okonomie. Das
Verniinftige bzw. Wahre bleibt partikular und ist somit nicht das Wirkliche,
und das allgemeine Wirkliche ist nicht das Wahre bzw. Verniinftige. Dieser
Chiasmus formuliert die innere Selbstverkehrung und Selbstverfehlung der
gesellschaftlichen Wirklichkeit: Die biirgerliche Gesellschaft ist eine »verkehr-
te Welt« (Marx 1844a/1981, S. 340). Das Ziel von Kritik kann demnach nicht
mehr darin bestehen, die selbst einseitige Idee zum Maf3stab der Wirklichkeit
zu machen und dadurch die Trennung fortzuschreiben, sondern darin, die
Trennung und Entgegensetzung von Staat und Gesellschaft aufzuheben.

Vor dem Hintergrund dieser gesellschaftstheoretischen Interpretation des
Gegensatzes zwischen Idee und Wirklichkeit als Gegensatz zwischen Staat
und Gesellschaft weist Marx sein fritheres Verstindnis von Kritik entschieden
zuriick und entwickelt einen neuen Kritik-Typus. Die philosophische Kritik
bezeichnet er jetzt — ganz in Ubereinstimmung mit Hegels Trivialititsein-
wand - als die vulgire oder dogmatische Kritik, von der er die wahre Kritik
unterscheidet (vgl. Marx 1843b/1981, S. 296). Die vulgire bzw. dogmatische
Kritik besteht darin, bloR den Gegensatz zwischen Idee und Wirklichkeit
bzw. zwischen Staat und Gesellschaft zu konstatieren und die Wirklichkeit
der biirgerlichen Gesellschaft an der Idee des Staates zu messen. Diese Kri-
tik »findet iiberall Widerspriiche. Das ist selbst noch dogmatische Kritik,
die mit ihrem Gegenstand kimpft, so wie man frither etwa das Dogma der
heiligen Dreieinigkeit durch den Widerspruch von eins und drei beseitigte«
(Marx 1843b/1981, S. 296). Sie hat, so lisst sich Marx’ Gedanke ausfiihren,
ihren Gegenstand nicht zureichend verstanden, da sie ihn als widerspriichlich
kritisiert und fir eine Seite dieses Widerspruches Partei ergreift. Dadurch
bleibt sie dem Widerspruch aber verhaftet und reproduziert ihn. Sie ist nicht
in der Lage, den Widerspruch ihres Gegenstandes aus seiner inneren Struktur

2 Heinrich (2014, S.103) ist hingegen der Auffassung, dass sich die grundlegende Struk-
tur der Marx’schen Konzeption in der Judenfrage nicht gedndert habe.

https://dol.org/10.14361/9783839457832-010 - am 13.02.2026, 17:03:45.



https://doi.org/10.14361/9783839457832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Handgemenge

zu erkliren und damit auch eine normativ itber ihn hinausfithrende Per-
spektive einzunehmen. In genau solch einer Analyse der Widerspriiche der
gesellschaftlichen Wirklichkeit besteht fir Marx das Wesen der wahren bzw.
revolutiondren Kritik:

»Die wahre Kritik dagegen zeigt die innere Genesis der heiligen Dreiei-
nigkeit im menschlichen Gehirn. Sie beschreibt ihren Geburtsakt. So weist
die wahrhaft philosophische Kritik der jetzigen Staatsverfassung nicht nur
Widerspriiche als bestehend auf, sie erkldrt sie, sie begreift ihre Genesis,
ihre Notwendigkeit. Sie falt sie in ihrer eigentiimlichen Bedeutung« (Marx
1843b/1981, S. 296).

Polemik

Diese Neukonzeption von Kritik wird in den 1843 geschriebenen Briefen aus den
Deutsch-Franzosischen Jahrbiichern und in der 1843/44 verfassten Einleitung zur
Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie theoretisch vertieft und programmatisch
ausformuliert. In der Einleitung zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie fin-
den sich genau genommen aber zwei verschiedene Kritik-Typen: zum einen
die polemische Kritik, zum anderen die wahre bzw. revolutionire Kritik. Der
Schwerpunkt der Einleitung liegt dabei auf der polemischen Kritik, auf den
sich auch die meisten der berithmt gewordenen Formulierungen dieses Tex-
tes beziehen. Erst im letzten Teil dieses Textes finden sich Beschreibungen der
revolutioniren Kritik. Um Marx’ Kritikverstindnis nachvollziehen zu kénnen,
ist es notwendig, beide Typen der Kritik auseinanderzuhalten. Zunichst soll
deshalb die polemische Kritik rekonstruiert werden, um sodann die revolutio-
nire Kritik in den Blick zu nehmen.

Der polemische Kritik-Typus rehabilitiert auf gewisse Weise den Typus der
philosophischen bzw. dogmatischen Kritik. Diese Rehabilitation ist wiederum
nur vor dem Hintergrund der Transformation des Marx’schen Kritikbegrif-
fes zu verstehen, durch den Kritik nicht linger blof3 theoretisch gefasst und
auferhalb von Praxis, Gesellschaft und Geschichte verortet wird: Unter ganz
spezifischen gesellschaftlichen und historischen Bedingungen kann auch eine
nicht-radikale und dogmatische Kritik verniinftig sein. Allerdings handelt es
sich bei dieser Kritik dann streng genommen nicht mehr um Kritik, sondern,
in Marx’ eigenen Worten, um »Krieg« (Marx 1844c/1981, S. 380) bzw. um pole-
mische Kritik.

https://dol.org/10.14361/9783839457832-010 - am 13.02.2026, 17:03:45.



https://doi.org/10.14361/9783839457832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Georg Spoo: Philosophie - Polemik - Revolution

Die Einleitung war von Marx keineswegs als alleinstehender Text gedacht,
sondern als Einleitungsschrift zu einer geplanten, aber nicht fertiggestellten
Kritik der Hegel'schen Rechtsphilosophie. In dieser Einleitung erklirt Marx,
was das Ziel einer Kritik der Hegel'schen Rechtsphilosophie ist, und entwickelt
im Zuge dessen den Typus der polemischen Kritik. Er gibt in ihr ausdriicklich
zu bedenken, dass sich die Kritik der Hegel'schen Rechtsphilosophie nicht
auf das »Original«, sondern auf die »Kopie« richtet (Marx 1844¢/1981, S. 379),
d. h. nicht auf die Wirklichkeit des Rechts, des Staates und der biirgerlichen
Gesellschaft, sondern auf die Hegel'sche Philosophie des Rechts, des Staa-
tes und der biirgerlichen Gesellschaft. Dies wirkt zunichst inkonsequent
und erscheint geradezu als Riickfall hinter den spitestens mit der Judenfrage
erreichten Anspruch, dass sich die Kritik nicht mehr auf die Philosophie,
sondern auf die Wirklichkeit richten soll. Fiir die von Marx beabsichtigte
Kritik der Hegel'schen Rechtsphilosophie ist entscheidend, dass sich das da-
malige Deutschland gegeniiber dem gesellschaftlichen Fortschrittsniveau
Frankreichs und Englands aus Marx’ Sicht »unter dem Niveau der Geschichte«
(Marx 1844¢/1981, S. 380) befindet: Die kapitalistische Industrialisierung ist in
England fortgeschrittener und der liberale biirgerliche Staat ist in Frankreich
durch die Franzosische Revolution deutlich stirker entwickelt als in Preufien.
Wenn aber das geschichtliche Niveau der Entwicklung der liberal-kapitalisti-
schen biirgerlichen Gesellschaft in Deutschland unter dem Fortschrittsniveau
von England und Frankreich bleibt, dann bleibt auch die Kritik der Wirk-
lichkeit des damaligen Deutschlands unter dem Niveau der geschichtlichen
Wirklichkeit: »Wenn ich die deutschen Zustinde von 1843 verneine, stehe
ich, nach franzésischer Zeitrechnung, kaum im Jahre 1789« (Marx 1844¢/1981,
S. 379). Mit Hegel gesprochen ist die deutsche Wirklichkeit geschichtlich gese-
hen blofRe Existenz. Die deutsche Wirklichkeit bedarf somit streng genommen
gar keiner Kritik mehr, weil sie durch die Geschichte der fortgeschrittenen
Linder lingst widerlegt wurde. Die Kritik der Wirklichkeit des damaligen
Deutschlands ist somit eigentlich iiberfliissig, weil die gesellschaftliche Wirk-
lichkeit in Deutschland gewissermafien schon praktisch und historisch durch
die Entwicklung in England und Frankreich widerlegt worden ist. Wenn man
in Deutschland das geschichtliche Niveau der Wirklichkeit kritisieren will,
darf man daher paradoxerweise nicht die Wirklichkeit, sondern man muss
die Philosophie kritisieren, genauer, die Hegel'sche Rechtsphilosophie. Denn,
so Marx’ Argument, Hegel hat die riickstindige gesellschaftliche Wirklich-
keit Deutschlands in seiner Philosophie iiberholt und in der Philosophie das
historische Niveau der Wirklichkeit anderer europdischer Linder erreicht:

https://dol.org/10.14361/9783839457832-010 - am 13.02.2026, 17:03:45.



https://doi.org/10.14361/9783839457832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Handgemenge

Nur die »deutsche Rechts- und Staatsphilosophie ist die einzige mit der offiziellen
modernen Gegenwart al pari stehende deutsche Geschichte« (Marx 1844c/1981,
S. 383).

Daraus folgt im Umbkehrschluss aber nicht, dass Marx auf eine Ausein-
andersetzung mit der deutschen Wirklichkeit verzichtet. Nur ist der Modus
dieser Auseinandersetzung eben nicht mehr die radikale Kritik, sondern
die Polemik, d.h. Polemos, oder der Krieg: »Krieg den deutschen Zustin-
den! Allerdings! Sie stehn unter dem Niveau der Geschichte, sie sind unter aller
Kritik« (Marx 1844c¢/1981, S.380). In der Auseinandersetzung mit den deut-
schen Zustinden miissen nicht mehr, wie Marx es fiir den Typus wahrer
bzw. radikaler Kritik gefordert hatte, die Genesis und die Struktur der ge-
sellschaftlichen Widerspriiche entwickelt werden, um aus der Kritik dieser
Wirklichkeit eine Uberwindungsperspektive zu entwickeln, da diese Arbeit
durch den geschichtlichen Fortschritt in England und Frankreich bereits er-
ledigt wurde: Der »Geist« der deutschen Wirklichkeit ist lingst geschichtlich
swiderlegt« und muss nur deshalb nicht mehr theoretisch kritisiert werden
(Marx 1844c/1981, S.380). Daher reicht es, die Wirklichkeit Deutschlands
gewissermaflen am Maf3stab der Wirklichkeit in Frankreich und England zu
messen und polemisch zu denunzieren. Dieser polemische Kritiktypus ist
somit strukturell mit dem philosophischen bzw. dogmatischen Kritiktypus
verwandt: Ein Gegenstand wird nicht aus sich selbst und seinen eigenen
Widerspriichen verstanden und kritisiert, sondern an einem externen Maf3-
stab gemessen. Anders als in seinen fritheren Uberlegungen zum Begriff der
Kritik versteht Marx ein solches Verfahren streng genommen nicht mehr als
Kritik, sondern als Polemik. Darin nihert er sich wieder der Position Hegels
an, der in der Enzyklopddie einen solchen Kritik-Typus als nicht- oder vor-
philosophisch bestimmt hatte. Auch fiir Marx ist eigentlich nur der Typus
radikaler Kritik als Kritik im eigentlichen Sinne ernst zu nehmen.? Die Aus-
einandersetzung mit der deutschen Wirklichkeit liegt hingegen unterhalb des
Niveaus radikaler Kritik. Es wire folglich fatal, Marx’ berithmte Formulierun-
gen zu dem kriegerischen bzw. polemischen Kritik-Typus mit dem radikalen
Kritik-Typus zu verwechseln. Dann wiirden sich Marx’ Sitze nimlich wie ein

3 Aus diesem Grund bezeichnet Marx die radikale Kritik daher stellenweise noch als phi-
losophische Kritik (vgl. Marx 1844b/1981, S. 344 u. S. 346), was aber eher eine wertende
denn eine typisierende Bezeichnung ist. Der radikale Kritik-Typus unterscheidet sich
strukturell grundlegend vom philosophischen Kritik-Typus.

https://dol.org/10.14361/9783839457832-010 - am 13.02.2026, 17:03:45.



https://doi.org/10.14361/9783839457832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Georg Spoo: Philosophie - Polemik - Revolution

Pladoyer fiir eine letztlich irrationale Parteilichkeit und einen vortheoreti-
schen martialischen Dezisionismus lesen. Zwar wurden Marx’ entsprechende
Auflerungen in der spiteren Rezeption teilweise so verstanden, sie sind je-
doch keineswegs so gemeint. Denn nur in Auseinandersetzungen mit den
geschichtlich bereits widerlegten deutschen Zustinden wird die Kritik zum
Krieg: Eigentlich muss der »Geist«, d. h. das Wesen bzw. die Strukturen einer
geschichtlich-gesellschaftlichen Wirklichkeit durchaus theoretisch kritisiert
und widerlegt werden. Kritik ist daher normalerweise auch »Leidenschaft des
Kopfes«, nur in Deutschland ist sie der »Kopf der Leidenschaft«. Ublicher-
weise richtet sie sich in der Tat »auf denkwiirdige[...] Objekte« und zielt auf
»Selbstverstindigung« mit dem »Gegenstand«, um ihn schliefilich zu »wi-
derlegen« (Marx 1844¢/1981, S. 380); nur in Deutschland richtet sie sich gegen
einen »Feind«, den sie im »Handgemenge [...] treffen« und »vernichten« will
(Marx 1844c¢/1981, S. 380-381). Doch noch aus einem weiteren Grund darf der
polemische Typus der Kritik nicht als irrationale Propaganda der blinden Tat
verstanden werden.* Marx bejaht die Polemik schlieRlich nur auf Grundlage
einer theoretischen Analyse der gesellschaftlichen Bedingungen von Kritik
im damaligen Deutschland. Seine polemische Emphase ist somit keineswegs
irrational, sondern beruht auf komplexen geschichtsphilosophischen und
gesellschaftsanalytischen Voraussetzungen.

Revolution

Nach den Uberlegungen zur polemischen Kritik in der Einleitung zur Kritik der
Hegelschen Rechtsphilosophie finden sich dort und in den Briefen aus den Deutsch-
Franzésischen Jahrbiichern nihere Bestimmungen der radikalen bzw. revolutio-
ndren Kritik. Diese Kritik kann als der maf3gebliche Typ einer »marxistischen«
Kritik der biirgerlichen Gesellschaft und ihrer revolutioniren Uberwindung
verstanden werden.

Sie ldsst sich durch zwei zentrale Motive kennzeichnen: Erstens kann
es nicht darum gehen, wie in der philosophischen bzw. dogmatischen Kri-
tik, einfach nur gesellschaftliche Widerspriiche zu konstatieren. Vielmehr
miissen diese Widerspriiche aus der inneren Struktur der biirgerlichen Ge-
sellschaft selbst erklirt werden. Erst durch eine solche vertiefte Einsicht in

4 So sieht etwa Rottgers bei Marx eine »Forderung des unmittelbaren Dreinschlagens«
und kritisiert »das einseitig Kimpferische« (Rottgers 1975, S. 263 u. S. 264).

https://dol.org/10.14361/9783839457832-010 - am 13.02.2026, 17:03:45.

197


https://doi.org/10.14361/9783839457832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Handgemenge

den ko-konstitutiven Zusammenhang der unverniinfrigen Wirklichkeit und
der nur partikular verwirklichten Vernunft lisst sich eine Perspektive zur
Uberwindung dieser doppelt verkehrten gesellschaftlichen Wirklichkeit ent-
wickeln. Diesen Gedanken einer immanenten Kritik der gesellschaftlichen
Wirklichkeit hat Marx’ in dem berithmten Diktum formuliert, »dafl wir nicht
dogmatisch die Welt antizipieren, sondern erst aus der Kritik der alten Welt
die neue finden wollen« (Marx 1844a/1981, S. 344). Dieses erste Motiv weist
die Trennung zwischen Normativitit und Faktizitit, d. h. zwischen der Idee
als dem Mafistab der Kritik und der kritisierten Wirklichkeit, zuriick, die
sich im philosophischen Kritik-Typus findet. Das zweite Motiv lautet, dass
die radikale Kritik mit der ihr von vornherein eingeschriebenen Perspektive
einer Uberwindung der gesellschaftlichen Verkehrungen und Widerspriiche
immer auch Element verindernder Praxis ist. Dies richtet sich gegen den
rein theoretischen Status von Kritik im philosophischen Kritik-Typus. Der
Ort der Kritik ist somit nicht mehr, wie in Marx’ frithesten Schriften, der Dis-
kurs biirgerlicher Offentlichkeit, sondern er besteht in den gesellschaftlichen
Kampfen und Konflikten, in denen die gesellschaftlichen Widerspriiche prak-
tisch ausgetragen und auf die Spitze getrieben werden. Dieser radikale Begriff
der Kritik ist somit selbst eine Kritik des liberal-biirgerlichen Verstindnisses
von Kritik. Auch dieses zweite Motiv der Kritik als Teil der gesellschaftlichen
Praxis hat Marx pointiert formuliert: Es geht darum, »unsre Kritik an die
Kritik der Politik, an die Parteinahme in der Politik, also an wirkliche Kimpfe
anzukniipfen und mit ihnen zu identifizieren« (Marx 1844a/1981, S. 345).

Das erste Motiv der radikalen Kritik, die immanenten Kritik der gesell-
schaftlichen Wirklichkeit, fithrt Marx in seinen in den Deutsch-Franzésischen
Jahrbiichern verdftentlichten Briefen an Arnold Ruge weiter aus. Dort schreibt
er:

»Vernunft hat immer existiert, nur nicht immer in der verniinftigen Form.
Der Kritiker kann also an jede Form des theoretischen und praktischen Be-
wufltseins ankniipfen und aus den eigenen Formen der existierenden Wirk-
lichkeitdie wahre Wirklichkeitalsihr Sollen und ihren Endzweck entwickeln.
Was nun das wirkliche Leben betrifft, so enthilt grade der politische Staat,
auch wo er von den sozialistischen Forderungen noch nicht bewufiterweise
erfiillt ist, in allen seinen modernen Formen die Forderungen der Vernunft.
Und er bleibt dabei nicht stehn. Er unterstellt iberall die Vernunft als rea-
lisiert. Er gerdt aber ebenso tberall in den Widerspruch seiner ideellen Be-
stimmung mit seinen realen Voraussetzungen« (Marx 1844a/1981, S. 345).

https://dol.org/10.14361/9783839457832-010 - am 13.02.2026, 17:03:45. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839457832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Georg Spoo: Philosophie - Polemik - Revolution

An dieser Passage sind zwei Aspekte bemerkenswert. Erstens: Den inneren
Widerspruch der gesellschaftlichen Wirklichkeit, den Marx in der Judenfrage
als den Widerspruch zwischen Staat und biirgerlicher Gesellschaft rekonstru-
iert, fasst er hier als Widerspruch zwischen der Vernunft und der Form der
Vernunft, die selber noch unverniinftig ist. Diese Unterscheidung zwischen
der Vernunft und ihrer selbst noch nicht verniinftigen Form findet sich schon
bei Hegel und ist keine originire These von Marx (vgl. Hegel 1830/2017, S. 42).
Neu ist allerdings, dass Marx — anders als Hegel — den Widerspruch zwischen
der gesellschaftlichen Vernunft und ihrer Form als Hindernis fiir die Ver-
wirklichung der Vernunft begreift. Wihrend es bei Hegel die Philosophie ist,
die die Vernunft auch in der Form der Vernunft theoretisch formuliert, kann
es bei Marx nur die radikale Kritik und letztlich eigentlich nur die »radikale
Revolution« (Marx 1844¢/1981, S. 388) sein, die die gesellschaftliche Vernunft
auch in einer verniinftigen Form verwirklicht. Zweitens: Starker als in der
Kritik des Hegelschen Staatsrechts und der Judenfrage betont Marx in der zitierten
Passage, dass sich der gesellschaftliche Widerspruch nicht nur durch die
gesellschaftliche Wirklichkeit, sondern ebenso durch das gesellschaftliche
Bewusstsein zieht. Radikale Kritik ist deshalb notwendigerweise sowohl Kri-
tik der gesellschaftlichen Wirklichkeit als auch Kritik des gesellschaftlichen
Bewusstseins, d. h. sowohl Gesellschaftskritik als auch Ideologiekritik. Das
zweite zentrale Motiv radikaler Kritik, dass sie nicht nur Theorie, sondern
immer auch Praxis ist, schlief3t stark an diesen ideologiekritischen Aspekt an.

Bevor dieses zweite Motiv untersucht wird, muss aber noch ein mogliches
Problem immanenter Kritik diskutiert werden. Wie schon in der Kritik des
Hegelschen Staatsrechts und in der Judenfrage lautet der entscheidende Gedanke
auch in der zitierten Passage aus dem Brief an Ruge, dass die radikale Kritik
der gesellschaftlichen Wirklichkeit nicht durch externe Mafistibe begriindet
werden und dem gesellschaftlichen Sein als duflerliches Sollen entgegentre-
ten kann. Vielmehr zeigt sich das, was normativ geboten ist, im immanenten
Anschluss an die gesellschaftliche Wirklichkeit und ihre Widerspriiche. Wie
Marx schreibt, ergibt sich das »Sollen« aus der »Wirklichkeit«: »Wir treten
dann nicht der Welt doktrinir mit einem neuen Prinzip entgegen: Hier ist die
Wahrheit, hier kniee nieder! Wir entwickeln der Welt aus den Prinzipien der
Welt neue Prinzipien« (Marx 1844a/1981, S. 345).

Wenn Marx aber so entschieden auf einen externen Maf3stab der Kritik ver-
zichtet, stellt sich erstens die Frage, ob der Anspruch auf radikale Kritik nicht
mit dem Anspruch immanenter Kritik kollidiert: Wenn Kritik immer an das,
was ist, anschlieen muss, um das, was sein soll, begriinden zu konnen, ist sie

https://dol.org/10.14361/9783839457832-010 - am 13.02.2026, 17:03:45.

199


https://doi.org/10.14361/9783839457832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Handgemenge

dann wirklich noch radikal? Ist sie noch »riicksichtslose Kritik alles Bestehen-
den« (Marx 1844a/1981, S. 344) oder ist sie nicht vielmehr auch Affirmation des
Bestehenden? Die Antwort auf diese Frage muss wohl lauten, dass radikale Kri-
tik nicht als einseitige Verneinung verstanden werden darf. Zwar schlief3t die-
se in der Tat an die Widerspriiche der fundamentalsten Strukturen der gesell-
schaftlichen Wirklichkeit an, allerdings mit dem Ziel, diese Widerspriiche auf-
zuheben. Zudem zeigt sie, dass dies nur dadurch moéglich ist, indem man itber
diese Strukturen hinausgeht.

Es stellt sich aber noch eine zweite Frage, die auf das Problem normativer
Begriindung abzielt: Wenn das, was sein soll, aus dem, was ist, entwickelt
wird, handelt sich Marx dann nicht einen naturalistischen Fehlschluss ein,
der Faktizitit mit Normativitit verwechselt? Die Antwort auf diese Frage
lautet, dass in Marx’ hegelianischem Verstindnis von Wirklichkeit Faktizitit
und Normativitit keine Gegensitze, sondern gleichermaflen Aspekte der
Wirklichkeit sind: Die gesellschaftliche Wirklichkeit weist als solche immer
schon normative Aspekte und Dimensionen auf, die sich in gesellschaftli-
chen Praxen, Institutionen, Verhiltnissen und Strukturen materialisieren.
Die Pointe von Marx’ kritischer Gesellschaftstheorie in der Judenfrage besteht
eben darin, die Idee nicht philosophisch, sondern als Teil der Wirklichkeit zu
verstehen. Freilich schlief3t die radikale Kritik auch nicht einseitig affirmativ
an die normativen Instanzen der gesellschaftlichen Wirklichkeit an, um dann
anzuprangern, dass sie permanent verletzt werden, und ihre Achtung ein-
zufordern. Vielmehr geht es Marx darum, zu zeigen, dass sich Normativitit
und Faktizitit in der liberal-kapitalistischen Gesellschaft wechselseitig durch-
einander hervorbringen und durchdringen: Sowohl die Hervorbringung als
auch die Verletzung ihrer eigenen Normen ist in der Struktur dieser Gesell-
schaft selbst immer schon gleichurspriinglich angelegt — und deshalb ist eine
radikale Verinderung dieser Gesellschaft notig.

Neben dem Motiv immanenter Kritik lautet das zweite zentrale Motiv re-
volutionirer Kritik, dass sie eminent praktisch ist. Es wire trivial und harm-
los, diesen praktischen Charakter der Kritik so zu verstehen, dass alle Kritik
als eine Form menschlicher Titigkeit immer auch Praxis ist. Marx’ Auffassung
von Kritik als Praxis ist demgegeniiber offensichtlich anspruchsvoller, radika-
ler und damit auch kimpferischer: Kritik ist in die »Qual des Kampfes nicht
nur duflerlich, sondern auch innerlich hineingezogen« und steht so im »Kon-
flikte mit den vorhandenen Michten« (Marx 1844a/1981, S. 344). Worin genau
besteht nun aber der nicht-triviale radikal praktische Charakter von Kritik?
Marx fasst ihn biindig so zusammen, dass die radikale Kritik als »Selbstver-

https://dol.org/10.14361/9783839457832-010 - am 13.02.2026, 17:03:45. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839457832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Georg Spoo: Philosophie - Polemik - Revolution

standigung (kritische Philosophie) der Zeit iiber ihre Kimpfe und Wiinsche«
(Marx 1844a/1981, S. 346) zu verstehen ist. Diese Selbstverstindigung fithrt er
folgendermafen aus:

»Wir sagen ihr [der Welt; G. S.] nicht: Lafd ab von deinen Kampfen, sie sind
dummes Zeug; wir wollen dir die wahre Parole des Kampfes zuschrein. Wir
zeigen ihr nur, warum sie eigentlich kimpft, und das Bewuftsein ist eine Sa-
che, die sie sich aneignen muf3, wenn sie auch nicht will« (Marx 1844a/1981,
S.345).

Dieser Selbstverstindigungsaspekt der radikalen Kritik steht in der Aufkli-
rungstradition des frithsten Kritik-Typus von Marx und ibernimmt eine
ideologiekritische Funktion: Entscheidend fiir diese ideologiekritische Funk-
tion ist erstens, dass die biirgerliche Gesellschaft aufgrund ihrer Herrschafts-
und Ausbeutungsverhiltnisse nicht plan und glatt ist, sondern durch diese
widerspriichlichen Verhiltnisse selbst widerspriichlich strukturiert ist und
diese Widerspriiche immer wieder in Form von Krisen, Konflikten und Kamp-
fen austragt. Zweitens ist diese durch Widerspriiche geprigte Wirklichkeit als
solche nicht transparent und durchsichtig, sondern existiert aufgrund die-
ser Widerspriiche, die sich im gesellschaftlichen Bewusstsein fortschreiben,
wesentlich im Modus der Entfremdung, der Tauschung und der Ideologie.
Deshalb sind auch den Akteuren der Widerspriiche, d. h. den Akteuren der
gesellschaftlichen Konflikte und Kimpfe, ihre eigenen Kimpfe nicht ganz
einsichtig. Das hat zur Folge, dass die Widerspriiche der gesellschaftlichen
Wirklichkeit den Akteuren als Grund ihres Kampfes verborgen bleiben und
sie auch nicht direkt zu diesem vordringen kénnen. Daraus ergibt sich die
Gefahr, dass diese Kimpfe die gesellschaftlichen Widerspriiche unangetastet
lassen und sie nur in neuen Formen und Gestalten variieren, fortschreiben
und mitunter sogar zementieren. Es ist daher notig, dass die Kritik zum einen
die Akteure dariiber aufklirt, »warum sie eigentlich kimpfen«, indem sie den
widerspriichlichen Grund der Wirklichkeit deutlich macht, der sich in den
Kimpfen indirekt bereits ausdriickt. So kann sie zum anderen auch den Ak-
teuren das eigentliche Ziel der sich aus diesen Widerspriichen entwickelnden
Kampfe bewusst machen. Dadurch wird die Kritik selbst zum revolutioniren
Akteur:

»Die Reform des Bewufstseins besteht nur darin, dafd man die Welt ihr Be-
wufdtsein innewerden 1af3t, dafl man sie aus dem Traum tber sich selbst auf-

https://dol.org/10.14361/9783839457832-010 - am 13.02.2026, 17:03:45.

201


https://doi.org/10.14361/9783839457832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Handgemenge

weckt, dafd man ihre eignen Aktionen ihrerklirt. [..] Unser Wahlspruch muf
also sein: Reform des Bewuftseins nicht durch Dogmen, sondern durch Ana-
lysierung des mystischen, sich selbst unklaren Bewufitseins, trete es nun re-
ligios oder politisch auf. Es wird sich dann zeigen, da die Welt langst den
Traum von einer Sache besitzt, von der sie nur das Bewuf3tsein besitzen mufs,
um sie wirklich zu besitzen« (Marx 1844a/1981, S. 346).

Radikale Kritik der Gesellschaft und gesellschaftliche Kampfe

Das Verhiltnis dieser wirklichen Kimpfe und der radikalen Kritik wird beim
frithen Marx zweiseitig gefasst. Zum einen bediirfen die Kimpfe der Kritik:
Die radikale Kritik klart in ihrer ideologiekritischen Funktion die Kimpfe iiber
mogliche Selbsttiuschungen und Ideologien, denen sie erliegen konnten, auf
und sie macht diesen Kimpfen ihre im jeweiligen Konflikt vielleicht noch
verborgenen revolutioniren und iiber diesen hinausweisenden Ziele bewusst.
Diese Selbstverstindigung der Kimpfe ist der radikalen Kritik auf Grund-
lage ihrer gesellschaftskritischen Einsichten in den selbstwiderspriichlichen
Charakter sowohl der gesellschaftlichen Wirklichkeit als auch des gesellschaft-
lichen Bewusstseins und damit auch der gesellschaftlichen Kimpfe maglich.
Die radikale Kritik ist aufgrund dieser ideologie- und gesellschaftskritischen
Doppelfunktion unverzichtbar dafiir, dass sich gesellschaftliche Kimpfe revo-
lutionir zuspitzen. Offensichtlich lautet Marx’ Auffassung, dass die Kimpfe
und Konflikte innerhalb der gesellschaftlichen Wirklichkeit noch nicht von
selbst revolutionir werden kénnen, sondern dafiir die Unterstiitzung der
radikalen Kritik brauchen, und zwar sowohl der Kritik der gesellschaftlichen
Wirklichkeit als auch der Kritik dieser Kimpfe selbst.

Zum anderen bedarf aber auch die Kritik der Kimpfe: Erst diese Kimpfe
machen reale gesellschaftliche Bruchlinien und damit Befreiungsperspekti-
ven sichtbar, an denen dann die Kritik ansetzen kann, um diese Widerspriiche
sowohl der Wirklichkeit als auch des Bewusstseins fiir die Kimpfe deutlicher
hervortreten zu lassen. Aufierdem miissen sich innerhalb der Kimpfe zumin-
dest latent schon revolutionire Tendenzen abzeichnen, mit denen sich die
radikale Kritik zusammenschliefen kann, um wirkmichtig zu werden: »Die
Revolutionen bediirfen nimlich eines passiven Elementes, einer materiellen
Grundlage. Die Theorie wird in einem Volke immer nur so weit verwirklicht,
als sie die Verwirklichung seiner Bediirfnisse ist« (Marx 1844¢/1981, S. 386).

https://dol.org/10.14361/9783839457832-010 - am 13.02.2026, 17:03:45.



https://doi.org/10.14361/9783839457832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Georg Spoo: Philosophie - Polemik - Revolution

Die Kimpfe sind somit auf die Kritik und die Kritik ist auf die Kimpfe
angewiesen: »Es geniigt nicht, dafd der Gedanke zur Verwirklichung dringt,
die Wirklichkeit muf sich selbst zum Gedanken dringen« (Marx 1844c/1981,
S. 386). Damit nimmt Marx eine zweiseitige Mittelposition ein: Die Revolution
wird weder allein durch die Kimpfe noch allein durch die Kritik initiiert. Der
spite Marx wird demgegeniiber bisweilen so interpretiert, dass bei ihm einsei-
tig die Kritik in den Hintergrund tritt, weil er die voluntativ-subjektiven Fak-
toren der Veranderung stark zugunsten der determinierend-objektiven Fak-
toren zuriickdringt.® Radikale Kritik ist dann keine Aufgabe mehr von gesell-
schaftlichen Akteuren, sondern sie vollzieht sich als gewissermaflen anonyme
Selbstkritik objektiver Entwicklungstendenzen der kapitalistischen Akkumu-
lations- und Krisenprozesse, die schlieRlich gleichsam automatisch zu ihrer
Selbstauthebung fithren. Demgegeniiber ist die Position des frithen Marx of-
fener. Man kann darin einen Mangel sehen, weil das Verhiltnis der Kritik zur
gesellschaftlichen Wirklichkeit und den sozialen Kimpfen letztlich nicht wirk-
lich geklart ist und deshalb letztlich duferlich und zufillig bleibt.® Deshalb
bleiben auch die Bedingungen dafiir, dass radikale Kritik und radikale Kimpfe
iiberhaupt moglich sind und sich dariiber hinaus zu einer revolutioniren Ver-
inderung zusammenschlief3en, unklar. In dieser Unklarheit konnte man ein
analytisches und auch strategisches Defizit sehen. Aber sind nicht Revolutio-
nen tatsichlich unvorhersehbar und unplanbar? Man kann in der Offenheit der
Konzeption des frithen Marx daher auch einen Vorzug gegeniiber dem teleolo-
gischen und geradezu technischen Paradigma der Revolution sehen, das bis-
weilen dem spiten Marx nachgesagt wird. Die Revolution lisst sich nimlich
nicht auf ein kalkulierbares Zusammenspiel der Faktoren Kritik, Kampf und
Krise reduzieren. Es liegt vielmehr in ihrem Wesen, immer auch ein Ereignis
radikaler Offenheit und Neuheit zu sein.

Literaturverzeichnis

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1830/2017): Enzyklopidie der philosophi-
schen Wissenschaften im Grundrisse. Erster Teil. 11. Auflage, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

5 Vgl. in diesem Sinne kritisch beispielsweise Iber (2018).
6 In eine solche Richtung zielt etwa die Kritik von Popitz (1973, S. 99).

https://dol.org/10.14361/9783839457832-010 - am 13.02.2026, 17:03:45.

203


https://doi.org/10.14361/9783839457832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Handgemenge

Heinrich, Michael (2014): Die Wissenschaft vom Wert. Die Marxsche Kritik der
politischen Okonomie zwischen wissenschaftlicher Revolution und klassi-
scher Tradition. 6. Auflage, Miinster: Westfilisches Dampfboot.

Iber, Christian (2018): Revolution als Negation der Negation? Zu Marx’ Hegel-
rezeption. In: Allgemeine Zeitschrift fir Philosophie 43, H. 3, S. 249—-266.

Marx, Karl (1841/1968): Differenz der demokritischen und epikureischen
Naturphilosophie nebst einem Anhange. In: Marx, Karl/Engels, Friedrich:
Werke (MEW). Bd. 40. Berlin: Dietz, S. 257-373.

Marx, Karl (18422/1981): Die Verhandlungen des 6. Rheinischen Landtags. Ers-
ter Artikel. Debatten iiber Prefdfreiheit und Publikation der Landstindi-
schen Verhandlungen. In: MEW. Bd. 1, S. 28-108.

Marx, Karl (1842b/1981): Der Kommunismus und die Augsburger Zeitung. In:
MEW. Bd. 1, S. 105-108.

Marx, Karl (1843a/1981): Rechtfertigung des ++-Korrespondenten von der Mo-
sel. In: MEW. Bd. 1, S. 172-199.

Marx, Karl (1843b/1981): Kritik des Hegelschen Staatsrechts. In: MEW. Bd. 1,
S. 201-333.

Marx, Karl (1844a/1981): Briefe aus den »Deutsch-Franzdsischen Jahrbiichern«.
In: MEW. Bd. 1, S. 337-346.

Marx, Karl (1844b/1981): Zur Judenfrage. In: MEW. Bd. 1, S. 347-377.

Marx, Karl (1844¢/1981): Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einlei-
tung. In: MEW. Bd. 1, S. 378-391.

Marx, Karl (1844d/1981): Kritische Randglossen zu dem Artikel »Der Konig
von Preuflen und die Sozialreform. Von einem Preuflen«. In: MEW. Bd. 1,
S. 392—-409.

Popitz, Heinrich (1973): Der entfremdete Mensch. Zeitkritik und Geschichts-
philosophie des jungen Marx. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft.

Rottgers, Kurt (1975): Kritik und Praxis. Zur Geschichte des Kritikbegriffs von
Kant bis Marx. Berlin: de Gruyter.

https://dol.org/10.14361/9783839457832-010 - am 13.02.2026, 17:03:45.



https://doi.org/10.14361/9783839457832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

