
79

3. 	 Das strittige Wesen des Seins

Wie das vorangegangene Kapitel zeigt, scheint eine Laclau’sche Ontolo-
gie des Politischen auf einen imaginären Horizont hinauszulaufen, der 
in sich antagonistischer Natur ist. Um diesen weiter auszudifferenzieren 
und darüber hinaus etwaige Anhaltspunkt zu einer Radikalisierung des 
Politischen offenzulegen, bedarf es einer Relektüre Heideggers, zumal er 
in seiner späteren, seinsgeschichtlichen Schaffensphase versucht, das Sein 
ursprünglicher, d. h. aus dem vorsokratischen Gedankengut her, als etwas 
Strittiges zu denken. Dem ersten Anschein folgend verspricht daher Hei-
deggers Begriff des (Ur-)Streits nähere Aufschlüsse darüber zu geben, wie 
ein in sich antagonistischer Horizont i. S. einer in sich gerichteten Gegen-
wendigkeit gedacht werden kann. Hierfür werden nun Heideggers Aus-
legungen der Physis (Φύσις) und der Aletheia (Ἀλήθεια) rekonstruiert, 
um sich an jenen ontologischen Streit heranzutasten. Diese beiden Begrif-
fe sind freilich nicht aus der Luft gegriffen, sondern insofern wesentlich, 
als sie einerseits sowohl den Entzug des Seins als auch die Gründung des 
Seienden näher reflektieren, vielmehr aber noch, Heidegger zufolge, die 
frühen Anfänge der abendländischen Metaphysik markieren: »Im Anfang 
seiner Geschichte lichtet sich Sein als Aufgang (φύσις) und Entbergung 
(ἀλήθεια). Von dort her gelangt es in das Gepräge von Anwesenheit und 
Beständigkeit im Sinne des Verweilens (ούσία). Damit beginnt die eigent-
liche Metaphysik.«287 Eben diesem Verhältnis eines ursprünglich begriffe-
nen Seins, das letztlich als etwas Beständiges verstanden wurde, soll ent-
lang der Begriffe von Physis und Aletheia nachgegangen werden.

287	 Heidegger, Martin: Nietzsche II, S. 403.

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79 - am 21.01.2026, 21:37:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80

Das strittige Wesen des Seins

3.1  Physis als Aufgang und Abgang

Obzwar eine begriffliche Verengung schon in der griechischen Philoso-
phie zu erkennen ist, benennt Physis ursprünglich »[d]as Seiende als sol-
ches im Ganzen […]«288 und nicht das lediglich Physische, mit welchem 
heutzutage meist das weltliche Materielle assoziiert und dem z. B. das 
Psychische gegenübergestellt wird.289 Physis als das Ganze des Seienden 
zu fassen, bedeutet, es als »[…] das Sein selbst« zu begreifen, »kraft des-
sen das Seiende erst beobachtbar wird und bleibt.«290 Dieses »Werden« 
und »Bleiben« des Seienden weisen bereits auf die nähere Bedeutung 
des Begriffs selbst hin. Physis heißt soviel wie »das von sich aus Aufge-
hende (z. B. das Aufgehen einer Rose), das sich eröffnende Entfalten, das 
in solcher Entfaltung in die Erscheinung-Treten und in ihr sich Halten 
und Verbleiben, kurz, das aufgehend-verweilende Walten.«291 Spätestens 
an dieser Stelle sollte nun klar werden, dass Physis mehr benennt als nur 
das sonst konkrete Gegebene. Dieser ersten Deutung folgend, ließe sich 
vorerst von einem allem Seienden zugrunde liegenden Geschehen spre-
chen, das in paradoxer Weise sowohl den zeitlichen Fluss – Aufgehen, 
Entfalten, Werden – als auch eine Form des Stillstands – Halten, Verblei-
ben, Verweilen – in sich vereint. Deutlicher wird diese eigenartige Bezie-
hung in den folgenden Passagen: »Φύσις meint das aufgehende Walten 
und das von ihm durchwaltete Währen. In diesem aufgehend verweilen-
den Walten liegen ›Werden‹ sowohl wie ›Sein‹, im verengten Sinne des 
starren Verharrens, beschlossen. Φύσις ist das Entstehen, aus dem Ver-
borgenen sich heraus- und dieses so erst in den Stand bringen.«292 Hier-
bei darf dieses »Geschehen« der Physis nicht i. S. eines empirisch nach-
vollziehbaren Prozesses verstanden werden, der ja auf ontischer Ebene 
verortet wäre.293 Die Physis wird, wie schon erwähnt, als Sein begriffen, 
wonach sich die in dem »Walten« angedeutete Bezogenheit von »Wer-

288 Heidegger, Martin: Einführung in die Metaphysik. Gesamtausgabe 40, 4. Auflage, hg. 
v. P. Jaeger, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1983, S. 18.

289 Vgl. ebd.
290 Ebd., S. 17.
291 Ebd., S. 16.
292 A. a. O., S. 17.
293 Vgl. ebd., S. 16–7.

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79 - am 21.01.2026, 21:37:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


den« und »Sein« auf der Ebene des Ontologischen befindet, liegen doch 
in diesem »Walten« nicht nur beide »beschlossen«; es ist selbst zunächst 
»aufgehend« und »gewährend«. Diese noch etwas kryptisch klingenden 
Ausführungen mögen anhand Barbarićs Erläuterungen verständlicher 
werden, wenn er daran erinnert, dass Heideggers Deutung der Physis als 
(von sich aus) Aufgehen, diesem Aufgehen ein Moment des Sich-Schlie-
ßen wesentlich ist.294 Heidegger hält dazu in seiner Heraklit-Vorlesung 
folgendes fest: »Im Aufgehen und als Aufgehen entgeht dieses keineswegs 
dem Sichverschließen, sondern nimmt dieses für sich in den Anspruch 
als dasjenige, was das Aufgehen gewährt und allein und stets die einzige 
Gewähr für das Aufgehen gönnt.«295 Zum Aufgehen gehört also ein Sich-
Verschließen, und zwar dergestalt, dass Aufgang (zunächst) eine Eröff-
nung und zugleich aber ein Sich-Schließen in diesem erst selbst Eröff-
neten ist.296 Im Widerschein dieses Sich-Verschließens, des aufgehenden 
In-sich-zurück-Gehens297, wird im Eröffneten erst so etwas wie Offenheit 
gewährt, und zwar insofern, als angesichts dessen erst das zuvor erwähn-
te »aufgehende Walten« und »das von ihm durchwaltete Währen« dieses 
»Werden« und »Sein« erscheinen lassen. M. a. W. wird dieses im Aufgang 
Eröffnete erst kraft des gleichzeitigen Sich-Verschließens weiterhin garan-
tiert; in dieser garantierten Offenheit gibt es nun dieses »Walten«, wel-
ches »Werden« und »Sein« gleichsam ermöglicht. Letztes, und mit ihm 
enger gefasst »Verharren« oder »Stand«, »steht« also derart im Eröffne-
ten als das Ständige, insofern es aus dem Verborgenen hervorgebracht 
wird.298 M. a. W. ist das Ständige insoweit beständig oder anhaltend, als 
es immer auch ein Entstandenes oder Aufgegangenes (Durchwaltetes) ist, 
wonach Physis angemessener als Ent-stehen bezeichnet werden kann.299 
Im Lichte des Aufgangs aus der Verborgenheit in die Offenheit, die wie-

294	 Vgl. Barbarić, Damir: Zum anderen Anfang. Studien zum Spätdenken Heideggers, Frei-
burg: Verlag Karl Alber 2016, S. 71.

295	 Heidegger, Martin: Heraklit. Gesamtausgabe 55, hg. v. M. S. Fringe, Frankfurt a. M.: 
Vittorio Klostermann 1994, S. 133.

296	 Vgl. Barbarić, Damir: Zum anderen Anfang, S. 71.
297	 Vgl. Heidegger, Martin: Erläuterungen zu Hölderlins Dichtung. Gesamtausgabe 4, hg. 

v. F.-W. v. Hermann, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1981, S. 56.
298	 Vgl. Barbarić, Damir: Zum anderen Anfang, S. 71.
299	 Vgl. ebd.

81

Physis als Aufgang und Abgang

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79 - am 21.01.2026, 21:37:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


derum vom zeitgleichen Sich-Verschließen, oder präziser, vom Rückgang 
in jene Verborgenheit gewährt wird, lässt sich begreifen, was Heidegger 
unter Anwesung versteht: »Anwesung im Sinne des Hervorkommens in 
das Unverborgene, das Sichstellen in das Offene.«300 Wohlgemerkt liegt 
Heideggers »verbaler« Gebrauch des Begriffs Anwesung darin begrün-
det, ihn von der »substantivischen« Anwesenheit abzugrenzen, welche zu 
sehr den Sinn einer Beständigkeit des Vorhandenen vermittelt.301 Somit 
wird signalisiert, dass der Anwesung als etwas (vermeintlich) Stehendes 
zugleich eine gewisse Bewegtheit zukommt.302 Damit scheint die Physis 
in ihrer Tragweite begreifbarer zu werden: »Φύσις ist das Hervorgehen 
und Aufgehen, das Sichöffnen, das aufgehend zugleich zurückgeht in den 
Hervorgang und so in dem sich verschließt, was je einem Anwesenden die 
Anwesung gibt.«303 Entlang des Aufgangs als das ursprünglichere Hervor-
gehen aus der Verborgenheit und das Sich-Schließen als Abgang in jene 
Verborgenheit, zeigt sich die Physis deutlicher »[a]ls die Ankunft und der 
Entzug zugleich, als der Ausbruch und gleichzeitiges Weggehen«304, als 
sich verschließender Aufgang, der Anwesung gewährt.305 Die vom Auf- 
und Abgang der Physis durchdrungene Anwesung entlarvt somit jed-
wede Beständigkeit oder Anwesenheit als etwas Ruhendes, das zugleich 
äußerst bewegt ist: »[…] was an diesem Stehen als das Ruhen scheint, ist 
in Wahrheit die Sammlung höchster Bewegtheit.«306 Demnach lässt sich 
das Ständige als gespannte Ruhe verstehen, in der »[…] das Gegenwendi-
ge des Zum-Vorschein-Kommens und des aus der Anwesenheit Abtretens 
zusammengehalten wird.«307 Das Seiende ruht insofern als etwas Anwe-
sendes, als es sowohl vom Aufgang als auch vom Abgang (Abwesenheit 
oder Entzug) quasi betroffen ist, kraft deren sich erst von jener gespann-
ten Ruhe höchster Bewegtheit reden lässt. Das Stehen ist daher eine 

300	 Heidegger, Martin: Wegmarken, S. 272.
301	 Vgl. Barbarić, Damir: Zum anderen Anfang, S. 72.
302	 Vgl. ebd.
303	 Heidegger, Martin: Erläuterungen zu Hölderlins Dichtung, S. 56.
304	 Barbarić, Damir: Zum anderen Anfang, S. 72.
305	 Vgl. ebd.
306	 Ebd. u. vgl. Heidegger, Martin: Holzwege. Gesamtausgabe 5, hg. v. F.-W. v. Hermann, 

Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1977, S. 34–5.
307	 Barbarić, Damir: Zum anderen Anfang, S. 73.

82

Das strittige Wesen des Seins

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79 - am 21.01.2026, 21:37:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ruhe, die nicht im Gegensatz zur Bewegung steht, d. h. diese ausschließt, 
sondern die Bewegung vielmehr einschließt, denn »[n]ur das Beweg-
te kann ruhen«308, wonach die Ruhe selbst eine Art der Bewegung dar-
stellt.309 Obzwar Ruhe und Bewegtheit einander nicht ausschließen, bleibt 
ihr eigenartiges Verhältnis zueinander nichtsdestoweniger von einer tie-
fen, nämlich vom Auf- und Abgang der Pyhsis herrührenden Spannung 
oder Gegenwendigkeit getragen, die erst in Heideggers Begriff des Streits 
zunehmende Betonung findet. Angemessen wird der Streit, wie Barbarić 
nahelegt, nur ausgehend von der bereits erörterten Denkfigur des Zusam-
mengehörens des Verschiedenen310 (bzw. auf die Unterscheidung zwischen 
dem Selben und dem Gleichen)311 verstanden.312 Demzufolge verweisen 
die unterschiedlichen Formen des Streits (zwischen Welt und Erde, Maß 
und Unmaß, Lichtung und Verbergung), wie sie unter anderem in Hei-
deggers Der Ursprung des Kunstwerks zur Geltung kommen, auf ein all-
gemeines Verhältnis der Entgegensetzung, in welchem die so Entgegen-
gesetzten dennoch in einem sie einenden Bezug zueinander stehen: ein 
Auseinander und gleichzeitiges Zueinander. Der Auf- und Abgang der 
Physis, der erst Anwesung gewährt und die Bewegtheit jeder scheinbaren 
Beständigkeit preisgibt, kann daher auf einen viel tiefer liegenden Streit 
zurückgeführt werden: auf den »Urstreit«, in welchem die Wahrheit von 
Lichtung und Verbergung geschieht.313

Der Vollständigkeit halber sei hier erwähnt, dass die derart verstan-
dene Physis, als »[…] dieses Hin- und Her- des aufgehenden, sich ver-
schließenden und in sich zurück gehenden Hervorgehens, dieses Auf- und 
Abtreten […]«314, für die Griechen das Wesen des »Erscheinens« ausmach-
te.315 Obzwar schon von vorliegendem Interesse weniger das vorsokrati-
sche Verständnis von Phänomenalität ist, als vielmehr der in der Phy-
sis angelegte Streit in seiner Gegenwendigkeit von Aufgang und Abgang, 

308	 Heidegger, Martin: Holzwege. Gesamtausgabe 5, S. 34.
309	 Vgl. ebd., S. 34–5.
310	 Vgl. Heidegger, Martin: Identität und Differenz, S. 55.
311	 Vgl. Kap. 1.1, S. 7.
312	 Vgl. Barbarić, Damir: Zum anderen Anfang, S. 50.
313	 Vgl. Heidegger, Martin: Holzwege. Gesamtausgabe 5, S. 42.
314	 Barbarić, Damir: Zum anderen Anfang, S. 73.
315	 Vgl. ebd.

83

Physis als Aufgang und Abgang

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79 - am 21.01.2026, 21:37:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


scheint die Frage nach dem Verlorengehen dieser ursprünglichen Auffas-
sung der Physis unerlässlich. Berechtigterweise fragt Barbarić nach dem 
»Woher« des Absturzes der Physis. Dass diese »[…] glänzende Überfülle 
der aufgehenden, sich eröffnenden und entfaltenden Anwesung […]«316 
der Physis sukzessive schwächer wurde und sich schlussendlich völlig 
zurückzog,317 nämlich hinter das Anwesende318 – Physis wird zum schlicht 
Physischen –, scheint einer Gier nach der stets vorhandenen Beständig-
keit geschuldet zu sein.319 Wie Barbarić dahingehend einräumt, mag auch 
die Erklärung, dass aufgrund der Begünstigung und Absonderung dieser 
einen Bedeutung die tiefe Zweideutigkeit der Physis verloren ging, nicht 
hinreichen, um jene Obsession der Dauer und Konstanz zu rechtferti-
gen.320 Eher scheint im Sein selbst ein grundsätzliches Versäumnis inne-
zuwohnen, das eben jenen einseitigen Wandel befördert321 – eine Ansicht, 
die übrigens auch Heidegger in Erwägung zog.322 Wobei Barbarić dem 
sogleich hinzufügt,323 dass die damit angesprochene Seinsvergessenheit 
zu kurz greift und gar irreführt in der Annahme, sie gehöre schlicht »[…] 
in das durch sie selbst verhüllte Wesen des Seins.«324 Um eine Erklärung 
bemüht, und allem voran auch, um dem bereits aufgespürten Streit auf 
den Grund zu gehen, soll sich der Rekurs auf die ursprünglichere Alet-
heia (ἀλήθεια) als vielversprechender erweisen, geht sie der Physis nicht 
nur geschichtlich, sondern auch sachlich voran,325 was im Übrigen die zur 
Erwähnung gebrachten Begriffe des Verborgenen und Unverborgenen 
bzw. der »Urstreit« von Lichtung und Verbergung bereits erahnen ließen.

316	 Ebd., S. 77.
317	 Vgl. ebd.
318	 Vgl. Heidegger, Martin: Das Ereignis. Gesamtausgabe 71, hg. v. F.-W. v. Hermann, 

Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 2009, S. 25.
319	 Vgl. Barbarić, Damir: Zum anderen Anfang, S. 77.
320	 Vgl. ebd., S. 78–9.
321	 Vgl. ebd., S. 79.
322	 Vgl. ebd.
323	 Vgl. ebd.
324	 Heidegger, Martin: Holzwege, S. 364.
325	 Vgl. Barbarić, Damir: Zum anderen Anfang, S. 79–80.

84

Das strittige Wesen des Seins

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79 - am 21.01.2026, 21:37:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3.2 	 Zum umfassenderen Verständnis von Aletheia –  
Lichtung, Logos und Onto-Theo-Logik

Einleitend sei auf Heideggers Abgrenzung des Begriffs zur geläufigen Auf-
fassung verwiesen. Die gemeinhin als Wahrheit übersetzte Aletheia hat, 
so Heidegger, ursprünglich nichts mit einer Wahrheit zu tun, die begrif-
fen wird als Übereinstimmung zwischen »Aussage und dem Sachzusam-
menhang [Hervorh. i. O.]«326 oder als »Angleichung der Sache an die 
Erkenntnis« bzw. »Angleichung der Erkenntnis an die Sache«327; sie hat 
also nichts mit einem Wahrheitsbegriff i. S. einer Adäquation gemein,328 
in welcher Wahrheit (oder besser gesagt Richtigkeit oder Evidenz) dann 
vorliegt, wenn, vereinfacht gesagt, Aussagen mit (objektiven) Gegeben-
heiten in richtiger Weise korrespondieren. Viel weniger noch darf, wie 
Barbarić anmerkt, der von Heidegger vertretene Wahrheitsbegriff als 
etwas aufgefasst werden, das in den Gesichtskreis der Erkenntnis oder 
gar in jenen des Ewigen und Außerzeitlichen fällt.329 Diesen (ontischen) 
Wahrheitsauffassungen versucht er vielmehr eine vorangehende Wahrheit 
offenzulegen, die jene erst ermöglicht.330 Dafür liest er Aletheia biswei-
len als A-Letheia (Ά-Λήθεια) und hebt damit den Term Lethe (λήθη) her-
vor,331 der soviel wie Verborgenheit und wohlgemerkt auch Vergessenheit 
bedeuten kann, und übersetzt so Aletheia »wörtlicher« als Unverborgen-
heit.332 Das in der Physis bereits zur Rede gebrachte Hervorkommen aus 
dem Verborgenen, wie es zum Aufgang und zum Ent-stehen wesentlich 
dazugehört, wird somit konkretisiert als Entbergung: das Hervorbringen 
oder Überführen (des Seienden) aus dem Verborgenen in Unverborgen-
heit; das Ans-Licht-Bringen und Anwesen-Lassen i. S. d. bereits erwähn-
ten Anwesung. Im Zusammenhang mit der Entbergung stoßen wir bis-

326	 Heidegger, Martin: Vom Wesen der Wahrheit. Gesamtausgabe 34, hg. v. H. Mörchen, 
Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1988, S. 11.

327	 Heidegger, Martin: Wegmarken, S. 180.
328	 Vgl. Heidegger, Martin: Zur Sache des Denkens, S. 85–6.
329	 Vgl. Barbarić, Damir: Zum anderen Anfang, S. 46.
330	 Vgl. Heidegger, Martin: Zur Sache des Denkens, S. 85–6.
331	 Vgl. Heidegger, Martin: Vorträge und Aufsätze. Gesamtausgabe 7, hg. v. F.-W. v. Her-

mann, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 2000, S. 225–6.
332	 Vgl. Heidegger, Martin: Wegmarken, S. 188.

85

Zum umfassenderen Verständnis von Aletheia

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79 - am 21.01.2026, 21:37:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


weilen auf Übersetzungen Heideggers in ein ausdrücklich ontologisches 
Vokabular: »Das Sein entzieht sich, indem es sich in das Seiende ent-
birgt. […] Indem sie [die A-Letheia; Anm. d. Verf.] Un-Verborgenheit 
des Seienden bringt, stiftet sie erst Verborgenheit des Seins.«333 D. h. also, 
dass zum Entbergen, welches Seiendes in die unverborgene Anwesung 
bringt, es anwesend sein lässt, wesentlich das Verborgene gehört, »[…] 
die Λήθη [Lethe; Anm. d. Verf.], als ihre Rücklage, aus der das Entbergen 
gleichsam schöpft.«334 Zugleich zieht sich jedoch das Sein im Entbergen 
notwendigerweise zurück, soll Unverborgenheit gewährt werden. (Wir 
treffen hier auf die uns bereits vertraute Denkfigur eines ermöglichen-
den Entzugs, wie sie schon im Begriff des Ab-Grunds deutlich wurde.)335

Das ursprüngliche Hervorkommen aus dem Verborgenen erläutert 
Heidegger sonach entlang des Seinsbegriffs: »Sein des Seienden heißt: 
Sein, welches das Seiende ist [Hervorh. d. Verf.]«336, während dieses »ist« 
transitiv verstanden werden muss:337 »Sein west hier in der Weise eines 
Überganges zum Seienden.«338 Dieser Übergang vom Sein zum Seienden 
bedeutet, wie Heidegger unterstreicht, freilich nicht ein Hinzukommen 
des Seins zum Seienden, als ob sich dem Seienden schlicht ein Sein hin-
zugesellt oder von diesem angegangen wird;339 oder wie Pöltner pointiert 
festhält: »Entbergung des Seienden, das Seiende ins Offene bringen meint 
also weder ein nachträgliches Bescheinen oder ein Verfrachten eines schon 
Vorhandenen aus einer Dunkelkammer in einen Lichtraum […].«340 Das 
Sein wird also insofern als transitiv verstanden, als dem Übergang kein 
Seiendes voraus geht, welches bereits anwesend oder gar gegründet ist.341 
Vielmehr muss dieser Übergang eher von einem ursprünglichen Wahr-
heitsgeschehen her begriffen werden: als »[d]as Geschehnis des Entber-

333	 Heidegger, Martin: Holzwege, S. 337.
334	 Heidegger, Martin: Vorträge und Aufsätze, S. 226.
335	 Vgl. Kap. 1.1, S. 7–8.
336	 Heidegger, Martin: Identität und Differenz, S. 70–1.
337	 Vgl. ebd., S. 71.
338	 Ebd.
339	 Vgl. a. a. O.
340	 Pöltner, Günther: Zeit-Gabe. Zum Ereignisdenken des späten Heidegger, in: Das Spät-

werk Heideggers. Ereignis – Sage – Geviert, hg. v. D. Barbarić, Würzburg: Königshau-
sen & Neumann 2007, S. 31.

341	 Vgl. ebd., S. 30.

86

Das strittige Wesen des Seins

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79 - am 21.01.2026, 21:37:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


gens, d. h. der Wahrheit […]«342, also vom Gründen des Seins her, wie 
Pöltner in einer Fußnote anmerkt.343 Dieses Gründen des Seins, wohlge-
merkt im Genitivus subiectivus zu verstehen, bringt das Seiende als sol-
ches, d. h. als etwas Anwesendes i. S. der Anwesung, überhaupt erst her-
vor: »Das Übergehen ergibt das Wohin seines Übergangs, im Übergehen 
wird zumal die Stätte der Ankunft erbildet. Das, wobei das übergehen-
de Sein ankommt, wird im Übergehen selbst erst gestiftet.«344 Den nähe-
ren Übergang beschreibt Heidegger dann wie folgt: »Sein geht über (das) 
hin, kommt entbergend über (das), was durch solche Überkommnis erst 
als von sich her Unverborgenes ankommt. Ankunft heißt: sich bergen in 
Unverborgenheit: also geborgen anwähren: Seiendes sein.«345 Und wei-
ter: »Sein zeigt sich als die entbergende Überkommnis. Seiendes als sol-
ches erscheint in der Weise der in die Unverborgenheit sich bergenden 
Ankunft.«346 Der Übergang lässt sich demzufolge von zwei Seiten schil-
dern: einerseits von der »entbergenden Überkommnis«, andererseits 
von der »bergenden Ankunft«. Während letztes im Grunde nichts ande-
res bedeutet als der in der Physis bereits diskutierte Aufgang aus dem 
Verborgenen, in welchem Seiendes zur Ruhe kommt und im Offenen 
anwesend »steht«, verweist Heideggers Formulierung der »entbergen-
den Überkommnis« nicht nur auf das übergehende Geschehen aus dem 
Verborgenen, also auf die Entbergung. Ebenso wird damit, höchst vor-
sichtig ausgedrückt, der Übergang des Seins i. S. einer »Transzendenz«347 
des Seins gemeint, der Seiendes nicht nur als Seiendes erst hervorbringt, 
sondern dieses stets bedingt und es auch räumlich und zeitlich »über-
holt« (Überkommnis i. S. des Überholens348) bzw. übersteigt: »So wie die 
Offenheit der räumlichen Nähe jedes nahe und ferne Ding, von diesem 
her gesehen, übersteigt, so ist das Sein wesenhaft weiter als alles Seien-

342	 Heidegger, Martin: Vorträge und Aufsätze, S. 26.
343	 Vgl. ebd., S. 31.
344	 Ebd., S. 30–1.
345	 Heidegger, Martin: Identität und Differenz, S. 71.
346	 Ebd.
347	 Vgl. ebd., S. 73.
348	 Vgl. Novák, Aleš: Der Begriff ›Austrag‹ als Bestimmung des Seins bei Martin Heideg-

ger, in: Phänomenologische Forschungen, hg. v. K.-H. Lembeck et al., Hamburg: Felix 
Meiner Verlag 2014, S. 211–2.

87

Zum umfassenderen Verständnis von Aletheia

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79 - am 21.01.2026, 21:37:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


de […].«349 Zugleich ist dieses Übersteigen nicht nur eine Uneinholbarkeit 
oder ein Entzug, wie von Heidegger am Beispiel des Räumlichen veran-
schaulicht wird, sondern auch stets etwas, das dem Seienden zu-kommt 
(siehe Zustellung350), und besonders am temporalen Charakter des Seins 
erkennbar wird, wie Schwan dazu erläutert:

In der Übergängigkeit ist das Sein dem Seienden einerseits immer 
›vorweg‹ als das, was in der Zuwendung dem Seienden erst zukommt 
und auf es ›zu-kommt‹. Damit ist ihm dennoch keine Seinswei-
se jenseits alles Seienden eigen, aus dem es seine Herkunft hätte, 
sondern ›zu-künftig‹ kommt das Sein über alles Seiende so, daß 
es in ihm immer schon »an-kommt« und als Anwesen ›waltet‹.351

Wie die Passage berichtigt, ist Sein im so dargelegten Übergang keine 
positive Transzendenz, käme es derart doch potentiell in den Einzugs-
bereich des Seienden. Die »entbergende Überkommnis«, in welcher das 
Sein das Seiende überholt und somit uneinholbar wird, lässt Seiendes als 
solches erst anwesend sein, indem es diesem, in zeitlicher und räumlicher 
bzw. phänomenologischer Hinsicht, »von allen Seiten« her zu-kommt, 
und zwar dergestalt, wie Novák erläutert, »dass das Sein die Unverbor-
genheit, in der das Seiende sich als ein solches stabilisiert, zur Gestalt 
bringt und dadurch erst erscheint, allererst ›schaffen‹ muss.«352 Wohlge-
merkt sind beide Seiten dieses Geschehens – ob der Begriff des Gesche-
hens hier überhaupt noch angebracht ist, sei dahingestellt –, also »ent-
bergende Überkommnis« und »bergende Ankunft«, nicht als Abfolge, 
sondern als »einheitliches« Geschehen zu verstehen: »Eines geschieht als 
das andere.«353 Dies wird umso deutlicher, wenn Heidegger auf seine uns 
bereits wohl vertraute Denkfigur des Zusammengehörens des Verschie-

349	 Heidegger, Martin: Wegmarken, S. 336–7.
350	 Vgl. Kap. 1.1, S. 6–7.
351	 Schwan, Alexander: Politische Philosophie im Denken Heideggers, Opladen: Westdeut-

scher Verlag 1989, S. 35.
352	 Novák, Aleš: Der Begriff ›Austrag‹ als Bestimmung des Seins bei Martin Heidegger, 

S. 211.
353	 Vgl. Pöltner, Günther: Zeit-Gabe, S. 31.

88

Das strittige Wesen des Seins

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79 - am 21.01.2026, 21:37:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


denen zurückgreift, um die paradoxe Beziehung von Überkommnis und 
Ankunft bzw. Sein und Seiendem zu erläutern:

Sein im Sinne der entbergenden Überkommnis und Seiendes als 
solches im Sinne der sich bergenden Ankunft wesen als die so 
Unterschiedenen aus dem Selben, dem Unter-Schied. Dieser ver-
gibt erst und hält auseinander das Zwischen, worin Überkommnis 
und Ankunft zueinander gehalten, auseinander-zueinander getra-
gen sind. Die Differenz von Sein und Seiendem ist als der Unter-
Schied von Überkommnis und Ankunft: der entbergend-bergen-
de Austrag beider. Im Austrag waltet Lichtung des sich verhüllend 
Verschließenden, welches Walten das Aus- und Zueinander von 
Überkommnis und Ankunft vergibt [Hervorh. i. O.].354

Damit erscheint das ursprüngliche Entbergungsgeschehen, i. S. d. im Geni-
tivus subiectivus verstandenen Gründens des Seins, als entbergend-ber-
gender Austrag von Überkommnis und Ankunft, in welchem Sein und 
Seiendes zwar getrennt und dennoch aufeinander verwiesen bleiben, 
insofern nämlich, als Sein zunächst Seiendes anwesend sein lässt, es sich 
jedoch zugleich in Verborgenheit zurückzieht, damit Seiendes als solches 
erst sein kann. Die im Austrag waltende Lichtung darf dabei mit der Ent-
bergung gleichgesetzt werden, denn während zur Entbergung das Ver-
borgene als deren Rücklage gehört, bezieht die Lichtung gleichermaßen 
vom Verborgenen her ihre Herkunft. »Die Lichtung, in die das Seiende 
hereinsteht«, so Heidegger, »ist in sich zugleich Verbergung.«355 Der Aus-
trag, der erst dieses Walten von Lichtung und Verbergung vergibt, kraft 
deren Seiendes anwesend sein kann, ist natürlich nichts anderes als der 
(Ur-)Streit, in welchem die so Entgegengesetzten, nämlich Lichtung und 
Verbergung, dennoch in einem einenden Verhältnis zueinanderstehen: 
Er trägt beide auseinander und zueinander zugleich.

Aus diesem Austrag schöpft die abendländische Metaphysik, die sich 
derart stets in ihren epochalen Prägungen lichtete (als Physis, Logos, Idee, 

354	 Heidegger, Martin: Identität und Differenz, S. 71.
355	 Heidegger, Martin: Holzwege, S. 40.

89

Zum umfassenderen Verständnis von Aletheia

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79 - am 21.01.2026, 21:37:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


etc.)356, ihre, wie Heidegger es nennt, »Wesensherkunft«357, wobei der Aus-
trag selbst, obzwar stets anwesend, dennoch »[…] als der Austrag verbor-
gen und so vergessen bleibt in einer sich selbst noch entziehenden Ver-
gessenheit [Hervorh. i. O.].«358 Sein zeigte sich selbst lediglich als Sein des 
Seienden (Gen. subj.), also stets nur als zustellender Grund, ohne dabei 
jeden Austrag, d. h. »das Wesen des Seins als das Spiel selber«359 zu den-
ken. Denn dieses Vergessen des Austrags ist, wie Heidegger schreibt, nicht 
der menschlichen Vergesslichkeit geschuldet, als ob der Austrag nachträg-
lich davon befallen wäre, sondern es gehört wesentlich zur Entbergung, 
und zwar im selben Maße, wie zu ihr die Verbergung gehört.360 Im sel-
ben Atemzug, in welchem Verborgenheit hier als Rücklage für Unver-
bogenheit dient,361 ließe sich mithin von der Seinsvergessenheit als jene 
Rücklage reden, die uns erst an das Sein zu erinnern vermag, wie Hei-
deggers Ausführungen an anderer Stelle nahelegen, wenn er vom Sein als 
dem Vergessensten und zugleich Erinnerndsten spricht.362 Verbergen und 
Vergessen gehen also nicht nur zusammen einher, wie es die Mehrdeutig-
keit der Lethe nahelegt;363 vielmehr wäre ohne sie weder ein Entbergen 
noch ein Erinnern möglich. Die Seinsvergessenheit zeigt sich somit im 
Lichte der Entbergung selbst als zugehörig zum Austrag. Demzufolge lie-
ße sich gar vom Streit zwischen Vergessen und Erinnern das Wort reden.

Wie der Austrag nun selbst, und damit auch die von ihm mitgetrage-
ne Seinsvergessenheit, seit dem Beginn der abendländischen Metaphysik 
der Vergessenheit anheimfielen – hier kündigt sich ein »doppeltes« Ver-
gessen an –, zeichnet Heidegger nach, indem er dem bisher dargelegten 
ursprünglichen Entbergungsgeschehen i. S. d. Gründen des Seins im Geniti-
vus subiectivus, ein diesem entgegengesetztes Gründen des Seins im Geni-

356	 Vgl. Heidegger, Martin: Identität und Differenz, S. 72–3.
357	 Vgl. ebd., S. 74.
358	 Vgl. ebd., S. 74.
359	 Ebd., S. 72.
360	 Vgl. ebd., S. 59–60.
361	 Vgl. Heidegger, Martin: Vorträge und Aufsätze, S. 226.
362	 Vgl. Heidegger, Martin: Nietzsche II, S. 252.
363	 Für Heideggers weitere Interpretation der Lethe (Vergessung, Verborgenheit), die zur 

Verbergung gehört, vgl. Heidegger, Martin: Parmenides. Gesamtausgabe 54, hg. v. 
M. S. Frings, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1992, S. 106–12.

90

Das strittige Wesen des Seins

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79 - am 21.01.2026, 21:37:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


tivus obiectivus nachzeichnet, ein »nachträgliches« Geschehen also, das 
sich vielleicht als gegenläufiges »Verbergungsgeschehen« bezeichnen ließe:

Das Sein zeigt sich in der entbergenden Überkommnis als das Vor-
liegenlassen des Ankommenden, als das Gründen in den mannig-
faltigen Weisen des Her- und Vorbringens. Das Seiende als solches, 
die sich in die Unverborgenheit bergende Ankunft ist das Gegrün-
dete, das als Gegründetes und so als Erwirktes auf seine Weise grün-
det, nämlich wirkt, d. h. verursacht. Der Austrag von Gründendem 
und Gegründetem als solchem hält beide nicht nur auseinander, 
er hält sie im Zueinander. Die Auseinandergetragenen sind derge-
stalt in den Austrag verspannt, daß nicht nur Sein als Grund das 
Seiende gründet, sondern das Seiende seinerseits auf seine Weise 
das Sein gründet, es verursacht. Solches vermag das Seiende nur, 
insofern es die Fülle des Seins »ist«: als das Seiendste.364

Der ursprünglichen Entbergung, in welcher das Sein zunächst das Sei-
ende derart gründet, als es dieses lediglich vorliegen lässt, folgt nun eine 
gegenläufige (weitere) »Verbergung«, in der das Seiende selbst das Sein 
gründet, i. S. des Wirkens oder Verursachens. Dies geschieht dergestalt, 
als das Seiende in der Lage ist als das höchste Seiende, das Seiendste, das 
Sein selbst gleichsam zu »inkarnieren«. Kurz gesagt: Sein gründet zwar 
ursprünglich Seiendes, indem es dieses zunächst vorliegen und es anwe-
sen lässt, nur um von diesem selbst wiederum begründet zu werden. 
Demnach kann der Austrag, der Sein und Seiendes aus- und zueinander 
hält, als das Gründen des Seins in zweifacher Hinsicht interpretiert wer-
den: sowohl als das Gründen des Seins (Gen. subj.) im Austrag von Über-
kommnis und Ankunft als auch als das Gründen des Seins (Gen. obj.) im 
Austrag von Gründendem und Gegründetem. Der wesentliche Unter-
schied lässt sich schließlich an der Art und Weise ablesen, wie das Seien-
de jeweils gegründet wird. Ausgehend vom Austrag von Überkommnis 
und Ankunft, gründet das Seiende, Heideggers Ausführungen zufolge, 
zunächst im Logos (Λόγος): »Sein west als Λόγος im Sinne des Grundes, 

364	 Heidegger, Martin: Identität und Differenz, S. 74–5.

91

Zum umfassenderen Verständnis von Aletheia

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79 - am 21.01.2026, 21:37:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


des Vorliegenlassens.«365 Ohne detailliert auf Heideggers Interpretation 
des Logos einzugehen, soll lediglich darauf verwiesen werden, dass er 
diesen Begriff vor dem Hintergrund des altgriechischen Légein (λέγειν) 
her deutet, das in seiner Ambiguität zwei wesentliche Grundbedeutun-
gen birgt. Denn nächst zur sprachlichen Bedeutung – »λέγειν heißt: sagen 
und reden«366 –, die nebst Ratio, Vernunft, Sinn, etc. wohl am geläufigs-
ten mit dem Begriff des Logos assoziiert wird,367 kommt ihm überdies die 
Konnotation eines Nieder-, Vor- und Zusammenlegens zu, die Heidegger 
am Beispiel der agrarischen Lese, entlang von Begriffen wie Ähren- und 
Traubenlese, aber auch Auf- und Auslesen versucht deutlich zu machen.368 
Er hält fest: »Das uns bekanntere Lesen, nämlich das einer Schrift, bleibt 
eine, obzwar die vorgedrängte Art des Lesens im Sinne von: zusammen-
ins-Vorliegen-bringen.«369 Obzwar schon untrennbar verbunden, ist hier 
weniger Heideggers vom Légein her interpretierte und ursprüngliche 
Sprachauffassung von Interesse,370 sondern der Aspekt dieses ursprüng-
lich unverborgenen »Zusammen«, der sich in den sprachlichen Dimensi-
onen des Sagens, Redens und Lesens widerspiegelt, wenn es da z. B. heißt: 
»Sagen ist λέγειν. […] Er [der Satz eben; Anm. d. Verf.] nennt das unaus-
denkliche Geheimnis, daß sich das Sprechen der Sprache aus der Unver-
borgenheit des Anwesenden ereignet und sich gemäß dem Vorliegen des 
Anwesenden als das beisammen-vor-liegen-Lassen bestimmt.«371 Ähn-
lich der gespannten Ruhe der Physis, die in sich die höchste Bewegtheit 
zusammenhält – sie »durchwaltet« den Logos372 –, zeigt sich auch der 
Logos vom Légein her gedeutet als etwas mannigfaltig Vorliegendes, der 
das »Auseinander- und Gegenstrebige in eine Zusammengehörigkeit« 

365	 Ebd., S. 75.
366	 Heidegger, Martin: Vorträge und Aufsätze, S. 214.
367	 Vgl. ebd.
368	 Vgl. ebd., S. 215–6.
369	 Ebd., S. 215.
370	 Vgl. hierfür drei weiterführende Ansätze zu Heideggers Interpretation von Logos und 

Légein, in: Gregorio, Giuliana: Vor der Metaphysik? Heidegger, Heraklit und die Suche 
nach einer »ursprünglicheren Logik«, in: Perspektiven der Metaphysik im »postmeta-
physischen« Zeitalter, hg. v. P.-L. Coriando u. T. Röck, Berlin: Dunker & Humboldt, 
S. 148–56.

371	 Heidegger, Martin: Vorträge und Aufsätze, S. 218.
372	 Vgl. Heidegger, Martin: Einführung in die Metaphysik, S. 142.

92

Das strittige Wesen des Seins

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79 - am 21.01.2026, 21:37:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sammelt und so »[…] aus der Einigung des Gegenstrebigen dieses in der 
höchsten Schärfe seiner Spannung [behält].«373 Der Logos wird wesent-
lich begleitet von einem Zusammen oder einem Einenden: »der Λόγος im 
Sinne des versammelnden Vorliegenlassens: Ἕν Πάντα«374, was übersetzt 
so viel wie »Eins ist Alles [Hervorh. i. O.]«375 bedeutet. Mit dieser Formel 
Heraklits wird bereits der Grundstein dafür gelegt, was die abendländi-
sche Metaphysik als solche gemäß der Leitfrage je auszeichnete, nämlich 
das Sein und mit ihr die ontologische Differenz als einzigartigen und 
zugleich als den allgemeinsten Sachverhalt zu denken: die Einzigartig-
keit und zugleich Universalität der ontologischen Differenz.376 Demnach 
ergibt sich auch eben jene Deutung Heideggers: »Der Λόγος versammelt, 
gründend, alles in das Allgemeine und versammelt begründend alles aus 
dem Einzigen.«377 Im Hinblick darauf gestaltet sich die Frage nach dem 
Sein des Seienden in zweifacher Weise: Zum einen fragt sie nach dem 
Seienden im allgemeinen als Seiendes,378 wonach das Sein des Seienden 
von »[…] der ergründenden Einheit des Allgemeinsten, d. h. des überall 
Gleich-Gültigen […]«379 her gedacht wird: Metaphysik ist hier Ontologie. 
Zum anderen fragt sie, welches und wie das Seiende i. S. des höchsten Sei-
enden ist,380 womit das Sein des Seienden gemäß der »[…] begründen-
den Einheit der Allheit, d. h. des Höchsten über allem«381 gedacht wird: 
Metaphysik stellt somit, wenn auch implizit, »die Frage nach dem Gött-
lichen und nach dem Gott«382, und ist folglich Theologie. Weniger inter-
essiert im Moment eine Erklärung auf die naheliegende Frage, »[…] wie 
der Gott in die Philosophie kommt«383, als vielmehr die Art und Weise, 
wie die abendländische Philosophie sich, Heidegger zufolge, gegründet 

373	 A. a. O.
374	 Heidegger, Martin: Identität und Differenz, S. 65.
375	 Übers. n. Bruno Snell, in: Heidegger, Martin: Vorträge und Aufsätze, S. 213.
376	 Vgl. Heidegger, Martin: Grundbegriffe der Metaphysik. Gesamtausgabe 29/30, hg. v. 

F.-W. v. Hermann, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1983, S. 520.
377	 Heidegger, Martin: Identität und Differenz, S. 75.
378	 Vgl. Heidegger, Martin: Wegmarken, S. 449.
379	 Heidegger, Martin: Identität und Differenz, S. 66.
380	 Vgl. Heidegger, Martin: Wegmarken, S. 449.
381	 Heidegger, Martin: Identität und Differenz, S. 66.
382	 Heidegger, Martin: Wegmarken, S. 449.
383	 Heidegger, Martin: Identität und Differenz, S. 67.

93

Zum umfassenderen Verständnis von Aletheia

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79 - am 21.01.2026, 21:37:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


hat, nämlich als Onto-Theo-Logie, oder präziser: als Onto-Theo-Logik.384 
Denn im Unterschied zur wissenschaftlich konnotierten Logie (-Logia), 
die ihren Gegenstand hinsichtlich seines Grunds in einen (von bestimm-
ten Gesetzmäßigkeiten geprägten) Begründungszusammenhang stellt 
und deshalb »logisch«, d. h. bereits gegründet, ist, zeichnet sich die hier 
verstandene Logik dadurch aus, dass sie die Logik des Logos (Λόγος) ist, 
d. h. also eine Logik, die dem Ergründen des Seienden als solchem und 
dem Begründen des Seienden im Ganzen Rede steht:385

Die -Logia ist jeweils das Ganze eines Begründungszusammen-
hanges, worin die Gegenstände der Wissenschaften im Hinblick 
auf ihren Grund vorgestellt, d. h. Begriffen werden. Die Ontolo-
gie aber und die Theologie sind »Logien«, insofern sie das Seiende 
als solches ergründen und im Ganzen begründen. Sie geben vom 
Sein als dem Grund des Seienden Rechenschaft. Sie stehen dem 
Λόγος Rede und sind in einem wesenhaften Sinne Λόγος-gemäß, 
d. h. die Logik des Λόγος. Demgemäß heißen sie genauer Onto-
Logik und Theo-Logik. Die Metaphysik ist sachgemäßer und deut-
licher gedacht: Onto-Theo-Logik.386

Kraft dieser Logik darf die onto-theologisch verfasste Metaphysik nicht als 
»Zusammenschluß zweier für sich bestehender Disziplinen«387 gedeutet 
werden, als wäre sie, je ihrer Ausrichtung entsprechend, entweder Onto-
logie oder Theologie. Vielmehr ist sie sowohl Ontologie als auch Theolo-
gie, aufgrund der »Einheit dessen, was in der Ontologik und Theologik 
befragt und gedacht wird: Das Seiende als solches im Allgemeinen und 
Ersten in Einem mit dem Seienden als solchem im Höchsten und Letz-
ten [Hervorh. i. O.].«388 Die Beziehung zwischen Ontologie und Theolo-
gie, die sich aus dem Erfragten selbst ergibt, konkretisiert Heidegger nun 
weiter: »Die Einheit dieses Einen [Hervorh. d. Verf.] ist von solcher Art, 

384	 Vgl. ebd., S. 66.
385	 Vgl. ebd.
386	 Ebd.
387	 Ebd., S. 68.
388	 Ebd.

94

Das strittige Wesen des Seins

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79 - am 21.01.2026, 21:37:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


daß das Letzte auf seine Weise das Erste begründet und das Erste auf sei-
ne Weise das Letzte.«389 Die onto-theologisch verstandene Metaphysik ist 
also zugleich Ontologie und Theologie, insofern sie sich des Problems der 
(Letzt-)Gründung von zwei Seiten gleichzeitig annimmt.390 Wie Thomson 
nahelegt, könnte man die Onto-Theo-Logik sonach als doppelte Grün-
dung verstehen: zum einen als ontologische »bottom-up«, wonach von 
der grundlegendsten Konzeptions des Seienden auf das Seiende im All-
gemeinen geschlossen wird, d. h. also eine Gründung, die gleichsam von 
innen nach außen erfolgt; zum anderen als theologische »top-down«, 
demzufolge das Seiende im Allgemeinen vom höchsten Seienden abge-
leitet wird, d. h. eine Gründung von außen nach innen.391 Etwaigen Ver-
mutungen, wie es aus philosophischer Sicht zu solch einer Metaphysik 
kam, kann hier nicht weiter nachgegangen werden.392 Festzuhalten bleibt, 
dass die Onto-Theo-Logik keiner geschichtlichen Entwicklung geschul-
det ist, in welcher die genuin philosophische Ontologie bzw. die griechi-
sche Metaphysik um den göttlichen Aspekt der christlichen Theologie im 
Nachhinein »bereichert« wurde.393 Heidegger insistiert, dass der theolo-
gische Charakter der Ontologie mit der Art und Weise zu tun hat, »[…] 
wie sich von früh an das Seiende als das Seiende entborgen hat.«394 Der 
entscheidende Aspekt ist jener, dass im Logos das Onto-Theologische, 
wie es in der heraklitischen Formel auf den Punkt gebracht wird, bereits 
angelegt scheint:

Sein west als Λόγος im Sinne des Grundes, des Vorliegenlassens. 
Derselbe Λόγος ist als Versammlung das Einende, das Ἕν. Dieses 
Ἕν jedoch ist zwiefältig: Einmal das Eine Einende im Sinne des 
überall Ersten und so Allgemeinsten und zugleich das Eine Einen-
de im Sinne des Höchsten (Zeus).395

389	 Ebd.
390	 Vgl. Thomson, Iain D.: Heidegger on Ontotheology: Technology and the Politics of Edu-

cation, Cambridge: Cambridge University Press 2005, S. 18.
391	 Vgl. ebd.
392	 Für eine philosophische Problematisierung der Onto-Theologie, vgl. ebd., S. 30–38.
393	 Vgl. Heidegger, Martin: Wegmarken, S. 379.
394	 Ebd.
395	 Heidegger, Martin: Identität und Differenz 6, S. 75.

95

Zum umfassenderen Verständnis von Aletheia

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79 - am 21.01.2026, 21:37:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Damit verdeutlicht sich auch der Zusammenhang zwischen dem Aus-
trag von Überkommnis und Ankunft und jenem von Gründendem und 
Gegründetem, der schließlich darin besteht, wie das Seiende seine jewei-
lige stets onto-theologische Gründung erfährt. Bezüglich erstem gründet 
das Seiende derart, als es entborgen und ankommend vorliegen gelassen 
wird. Dieses Vorliegenlassen wird durch das sich in Verborgenheit zurück-
ziehende Sein ermöglicht, welches dadurch erst Lichtung und Offenheit 
des so vorliegenden Seienden gewährt. Das Seiende wird demnach von 
der Verbergung, d. h. vom Entzug des Seins her gedeutet. Dem entge-
gen wirkt dieses so gegründete Seiende, indem es sich in der gewährten 
Offenheit, in welcher ja bereits das Onto-Theologische angelegt ist, eben 
derart entfaltet. »Das Seiende«, merkt Schwan an, »stellt sich in der Lich-
tung vor das Sein, es spreizt sich gegen das es lichtende Sein auf; […].«396 
Es liegt also nicht mehr nur vor, sondern strebt gleichsam das sich ent-
ziehende Sein so selbst zu begründen. Der Austrag von Überkommnis 
und Ankunft wird dabei ebenso in onto-theologischer Weise überschat-
tet, d. h. (weiter) verborgen, wie freilich das sich bereits entziehende bzw. 
verbergende Sein selbst – ein doppeltes Verbergen, demzufolge auch von 
einem Verbergungsgeschehen die Rede war: vom Austrag von Gründen-
dem und Gegründetem oder das Gründen des Seins in seiner Rezipro-
zität, wenn man so will. Vielmehr kann der (Ur-)Streit zwischen Lich-
tung und Verbergung, wie er zuvor im Austrag von Überkommnis und 
Ankunft hervorgehoben wurde, umfassender ausgelegt werden: als Streit 
zwischen Lichtung, d. h. Austrag von Überkommnis und Ankunft, und 
Verbergung, d. h. Austrag von Gründendem und Gegründetem. Gemäß 
Heideggers Denkformel des Zusammengehören des Verschiedenen, sind 
Lichtung und Verbergung, das Selbe, rühren doch beide von dem sie einen-
den Streit. Dadurch wird erst die nun folgende Passage verständlicher, die 
den Austrag von Gründendem und Gegründetem in den Begriffen des 
Austrags von Überkommnis und Ankunft wiedergibt:

Insofern Sein als Sein des Seienden, als die Differenz, als der Austrag 
west, währt das Aus- und Zueinander von Gründen und Begrün-
den, gründet Sein das Seiende, begründet das Seiende als das Sei-

396	 Schwan, Alexander: Politische Philosophie im Denken Heideggers, S. 29.

96

Das strittige Wesen des Seins

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79 - am 21.01.2026, 21:37:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


endste das Sein. Eines überkommt das Andere, Eines kommt im 
Anderen an. Überkommnis und Ankunft erscheinen wechselwei-
se ineinander im Widerschein. Von der Differenz her gesprochen, 
heißt dies: Der Austrag ist ein Kreisen, das Umeinanderkreisen 
von Sein und Seiendem.397

Der Austrag kulminiert schließlich in jenem Umeinanderkreisen von 
Sein und Seiendem, welches letztlich nichts Weiteres ist, als eine Varian-
te der Differenz als Differenz bzw. des gründenden und entgründenden 
Spiel des Seyns, wie sie bereits in Kapitel 1 diskutiert wurden. Dem hier 
aufkommenden Schein zum Trotze, einen unnötigen Umweg gegangen 
zu sein, nur um auf bereits Ausgeführtes zu stoßen, verschafft uns dieser 
bislang beschrittene Pfad der Rekonstruktion von Physis und Aletheia 
wesentliche Anknüpfungspunkte, die uns den Grundzügen der ontolo-
gischen Dimension des Politischen näherbringen. Dafür sei der Austrag 
in seinem bislang dargelegten Umfang und unter Miteinbeziehung der 
Erläuterungen zur Physis rekapituliert.

3.3 	 Zwischenresümee

1. Lichtung oder das Gründen des Seins: Im Geschehen ursprünglicher 
Entbergung zeigt sich der Austrag zunächst als jener von Überkomm-
nis und Ankunft. Die Überkommnis benennt zunächst die ontologische 
Seite der Entbergung, genauer gesagt stellt sie den Hintergrund dar, vor 
welchem das Seiende ursprünglich gründet. Dafür bringt das Sein einer-
seits das Seiende aus dem Verborgenen ins Unverborgene und übersteigt 
das Seienden zugleich, um andererseits in diesem Überstieg, und damit 
im Rückzug seiner selbst ins Verborgene, das mithin »geschaffene« Offe-
ne auch weiterhin in seiner Offenheit zu gewähren. Etwas salopp formu-
liert heißt das, dass das Sein die Ankunft des Seienden so gleichsam lei-
tet und vorbereitet, indem es das Seiende aus dem Verborgenen lotst, nur 
um beim flüchtigsten Anblick von Unverborgenheit gleich kehrtzuma-
chen und wieder ins Verborgene zu verschwinden, damit das Seiende in 

397	 Heidegger, Martin: Identität und Differenz, S. 75–6.

97

Zum umfassenderen Verständnis von Aletheia

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79 - am 21.01.2026, 21:37:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


dieser Unverborgenheit ungestört verweilen kann. Die derart gebilde-
te Ankunftsstätte für das Seiende ist durchwirkt von dieser eigenarti-
gen Bewegtheit des Seins, wie sie entlang der Ausführungen zur Physis 
beschrieben wurde, nämlich als Aufgang und Abgang, als Ausbruch und 
Entzug zugleich, im Schoße deren sich jedweder Aufenthalt als etwas 
Bewegtes herausstellen muss. Was in diesem »geschaffenen« Offenen ent-
steht und zum (vermeintlichen) Stillstand kommt, liegt zwar so vor, wie es 
ursprünglich in Erscheinung tritt, nämlich im Zustand einer augenschein-
lichen Ruhe, der sich jedoch als eine Versammlung höchster Bewegtheit 
entpuppt, d. h. als ein Zustand gespannter Ruhe, der die Bewegtheit des 
Seins (ihren Auf- und Abgang) zusammenhält. In der somit umschrie-
benen Anwesung spiegelt sich demnach diese Bewegtheit des Seins wider, 
d. h. die Art und Weise, wie das sich verbergende Sein ursprünglich Sei-
endes vorliegen lässt. Von der Warte dieses ent-stehenden und ankom-
menden Seienden, erweist sich das entziehende Sein nun nicht als solider 
Grund, sondern als Sein- oder Vorliegenlassen. Es west i. S. der Anwesung 
als Grund, als »ursprünglicher« Logos, in welchen das Seiende entborgen 
wird und schließlich in seiner Mannigfaltigkeit und Überfülle zum Vor-
liegen kommt. Dergestalt gründet Sein das Seiende, wonach der Austrag 
von Überkommnis und Ankunft auch als das Gründen des Seins (Gen. 
subj.) bezeichnet wurde, als die sich aus der Verbergung des Seins (Gen. 
subj.) ergebende Lichtung. Was also gelichtet wird, ist zwar »nur« das Sei-
ende, das derart vorliegend das Weiterbestehen der Offenheit garantiert. 
Gleichwohl ist dadurch der Entzug des Seins erfahrbar, also das Verbor-
gene als jene Rücklage, aus dem sich die Lichtung gleichsam speist, und 
damit auch der Austrag selbst, d. h. das grundlegende paradoxe Verhält-
nis, in welchem Sein und Seiendes zugleich auseinander und doch zuei-
nander getragen sind.

2. Verbergung oder Gründen des Seins: Erst aus dem scheinbaren Zwi-
schenschritt des gründenden Logos, geht die der Entbergung gegenläufi-
ge Verbergung des Seins (Gen. obj.) hervor, der Austrag von Gründendem 
und Gegründetem. Denn die Anwesung und vielmehr noch die gespann-
te Ruhe höchster Bewegtheit lassen bereits einen weiteren wesentlichen 
Aspekt erahnen, wie das Sein als Logos anwest, nämlich als Vorliegenlassen 
des Seienden, welches überdies das so mannigfaltig Anwesende zugleich 

98

Das strittige Wesen des Seins

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79 - am 21.01.2026, 21:37:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


einend versammelt, gemäß der heraklitischen Formel »Eins ist Alles«, in 
welcher sich das onto-theologische Moment bereits ankündigt. Denn die-
ses Eine, welches das Seiende in seiner Mannigfaltigkeit und Überfülle 
vorliegen lässt und ferner eint, ist freilich das verbergende Sein, das in sei-
nem Entzug überhaupt erst Unverborgenheit und Offenheit, und damit 
die Anwesung im Logos gewährt. Jeder Versuch es (letztgültig) zu benen-
nen, stößt daher auf diesen Logos und läuft darauf hinaus, ihn selbst zu 
bestimmen. Folglich legt jede Bestimmung oder gar Beherrschung die-
ses Logos, die Logik des Logos, quasi Rechenschaft von (und vor) ihm 
ab, d. h., dass sich in einer derartigen Logik der Logos selbst reflektieren 
wird, und zwar in zweierlei Hinsicht: einerseits als das im Allgemeinsten 
und andrerseits als das im Höchsten einende Eine,398 d. h. als Onto-Theo-
Logik. Derart gründet das Seiende seinerseits das Sein, weshalb hier vom 
Gründen des Seins im Genitivus obiectivus die Rede war.

Der Austrag ist zusammenfassend sowohl jener von Überkommnis und 
Ankunft als auch der von Gründendem und Gegründetem, das Gründen 
des Seins in seiner Reziprozität. Die Verwendung der zweideutigen Geni-
tivverbindung, obzwar sie schon zu verwirren vermag, soll nichtsdesto-
weniger die »Gleichzeitigkeit« kennzeichnen, die für den Austrag wesent-
lich ist. D. h., dass quasi rückblickend beide Weisen des Austrags nur von 
ihrer gemeinsamen Verschränkung her in ihrem – wenn auch sicherlich 
nicht völlig ausschöpfenden – Umfang begreifbar werden. Daher liegt es 
nahe, sie unter den Begriff des (Ur-)Streits399 (das Ereignis) zwischen Lich-
tung und Verbergung zu subsumieren, in welchem die so Unterschiede-
nen zwar geeint sind, doch niemals koinzidieren, sondern sich einander 
umkreisend überkommen und ineinander ankommen: »Im Streit trägt 
jedes das andere über sich hinaus.«400 Die Frage nach der wie auch immer 
gefassten Abfolge beider Geschehen rückt damit ebenso in den Hinter-
grund, wie die scheinbar mögliche Rückkehr zu einem (vermeintlichen) 

398	 Für weiterführende Ausführungen zur (impliziten) Negativen Theologie in Heideg-
gers Denken, vgl. Schmiedl-Neuburg, Hilmar: Negative Theologie bei Adorno, Derri-
da, Wittgenstein und Heidegger, in: Gott ohne Theismus? Neue Positionen zu einer zeit-
losen Frage, hg. v. T. Rentsch, Münster: mentis 2016, S. 121–3.

399	 Vgl. Heidegger, Martin: Holzwege, S. 42.
400	 Ebd., S. 35.

99

Zwischenresümee

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79 - am 21.01.2026, 21:37:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»Naturzustand« des ursprünglichen (»vor-onto-theologischen«) Logos.401 
Weiter abstrahierend gelangen wir im Grunde zur bereits in Kapitel 1 the-
matisierten Differenz als Differenz, zum gründenden und entgründen-
den Spiel des Seyns, das hier im Austrag zur Geltung kommt. Das ent-
bergende Sein, das sich sogleich verbirgt, um Unverborgenheit und somit 
das darin ankommende Seiende zu gewähren, spiegelt nichts anderes, als 
den abgründigen Charakter des Seins selbst. Demnach ist sein Verbergen 
einerseits der ermöglichende Entzug das Seiende als Seiendes überhaupt 
zu gründen, welches »zunächst« im Logos vorliegend erscheint. Folglich 
ist es dem Seienden auch möglich sich gegen das Sein aufzuspreizen, d. h. 
es in onto-theologischer Weise zu verbergen und schließlich vergessen 
zu machen. Jedoch stellt das Verbergen des Seins (Gen. subj.) anderer-
seits auch die Unmöglichkeit jeder völligen und umfassenden onto-theo-
logischen Schließung dar, d. h. den steten Entzug des Seins. Da sich das 
Sein somit jeder Bestimmung und Beherrschung widersetzt, bleibt auch 
jeder Versuch des Seienden als das Seiendste vergeblich, die Fülle des 
Seins jemals onto-theologisch zu »inkarnieren« bzw. zu begründen. Eben 
daraus ergibt sich erst der Streit, in welchem Sein und Seiendes einander 
umkreisen und sich gegenseitig (zu) überkommen (versuchen), also jene 
paradoxe Beziehung zwischen Sein und Seiendem, wie sie bereits am chi-
astisch begriffenen Ab-Grund verdeutlicht wurde. Erst die Unmöglich-
keit das Sein gänzlich zu repräsentieren – die produktive Abwesenheit 
des Seins, wie es in einer Fußnote bei Marchart heißt402 – ermöglicht erst 
den Austrag, der bislang in den Begriffen der Differenz als Differenz bzw. 
als das gründende und ent-gründende Spiel des Seyns gefasst wurde. Der 
Austrag benennt hier, wie schon das Seyn, »[…] weder die ontologische 
noch die ontische Seite der ontologischen Differenz, sondern das Ereig-
nis ihrer Differenzierung als solches.«403

Obwohl wir freilich auf bereits Erörtertes stoßen, erweitert die darge-
legte Rekonstruktion des Austrags entlang der Begrifflichkeit von Phy-

401	 Vgl. dazu Heideggers quasi apophatische Haltung, um jenem (ursprünglichen) Lo-
gos bzw. der Wahrheit des Sein zu entsprechen, in: Pöggeler, Otto: Der Denkweg Mar-
tin Heideggers, Pfullingen: Neske 1990, S. 275–6.

402	 Vgl. Marchart, Oliver: Die politische Differenz., S. 67.
403	 Ebd., S. 71–2.

100

Das strittige Wesen des Seins

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79 - am 21.01.2026, 21:37:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sis und Aletheia die bisherigen Ausführungen zur Ontologie um drei 
wesentliche Aspekte.

1. Das Verhältnis von Vergessenheit und Verborgenheit: Einerseits gibt 
es ein grundsätzliches Verbergen des Seins (Gen. subj.), wie es im Aus-
trag von Überkommnis und Ankunft geschildert wurde, also einen genui-
nen Entzug, der erst das Offene stiftet und im Widerschein des lediglich 
vom Entzug her vorliegenden Seienden die eröffnete Offenheit weiterhin 
gewährt – Lichtung. Andererseits begründet das Seiende nun selbst wie-
derum das Sein, wodurch es sich in dieser Offenheit aufspreizt und so 
den Entzug des Seins, gleichsam abschirmend, überdeckt. – Man könn-
te freilich von der Lichtung sprechen, die dermaßen erhellend das Ver-
bergen des Seins selbst noch verbirgt. Das damit gegebene doppelte Ver-
bergen ließe sich freilich auf das damit assoziierte Vergessen übertragen, 
wonach nicht nur von einem grundlegenden Vergessen die Rede wäre, 
sondern von einem weiteren, nämlich einem der Onto-Theo-Logik zuge-
hörenden Vergessen, welches erstes befördert. Man hätte es sonach mit 
einer Weise des »doppelten Vergessens« zu tun, welches obendrein ver-
gisst, dass etwas vergessen wurde.404 An dieser Stelle muss allerdings an 
Barbarić Kritik erinnert werden, wenn er mahnt, die Seinsvergessenheit 
nicht zu leichtfertig dem genuinen Entzug des Seins zu zuschreiben, wel-
cher erst Anwesung und das Gründen im Logos gewährt. Es darf bezwei-
felt werden, ob damit das Sein, genauer gesagt dessen gegenwendiges bzw. 
entziehendes Wesen, tatsächlich vergessen ist, wird doch dieses Gründen 
im Logos erst von jenem Entzug des Seins selbst erfahren. Das Sein bleibt 
hier zwar verborgen, doch nicht notwendig vergessen, sondern gewis-
sermaßen spürbar abwesend. Daher scheint es nahe zu liegen, sich nicht 
zu vorschnell auf ein genuines Vergessen festzulegen und es vielmehr in 
jener Onto-Theo-Logik, i. S. eines »einfachen« Vergessens, zu vermuten, 
das mit dem doppelten Verbergen einhergeht. M. a. W. ist es die onto-
theologische Beherrschung und Gründung des Logos, die vom Verges-
sen begleitet wird und dieses vermutlich weiter befördert.

2. Die Unterscheidung im Logos: Im Logos finden wir jenen »Grund«, 
in welchem das Seiende insofern gründet, als das entbergende und sich 
sogleich verbergende Sein das Seiende vorliegen lässt. Dieses Vorliegen-

404	 Vgl. Thomson, Iain D.: Heidegger on Ontotheology, S. 41.

101

Zwischenresümee

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79 - am 21.01.2026, 21:37:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


lassen des Seienden ist im Grunde nichts anderes, als das Seiende vom 
Entzug des Seins her gedeutet, vom Auf- und Abgang des Seins. Dem-
nach scheint das Seiende auch in jenen paradoxen Zustand höchst beweg-
ter Ruhe versetzt zu sein, ein (Ent-)Stehen im Offenen, in welchem zwar 
das Onto-Theologische bereits angelegt, allerdings noch unbestimmt ist. 
Die Bestimmung oder gar Beherrschung des Logos, die sich aus dem Ver-
such ergibt, das Sein selbst zu begründen, ist schließlich die Logik dieses 
Logos und spiegelt letztlich das im Logos bereits angelegte Onto-Theolo-
gische wider, wonach sie Onto-Theo-Logik ist. Aufgrund des bereits im 
Logos angelegten onto-theologischen Moments, liegt der Schluss nahe, 
die Onto-Theo-Logik als wesentlich zum Logos zugehörig zu begrei-
fen: »Sie [Onto- und Theologie; Anm. d. Verf.] stehen dem Λόγος Rede 
und sind in einem wesenhaften Sinne Λόγος-gemäß, d. h. die Logik des 
Λόγος.«405 Insofern die Onto-Theo-Logik die Logik des Logos ist, lässt 
sich auch das Seiende in zweierlei Hinsicht bestimmen: einerseits vom 
Entzug des Seins her, also im Logos ankommend und vorliegend, ande-
rerseits vom Verbergen bzw. Vergessen dieses Entzugs, d. h. Seiendes als 
in der Onto-Theo-Logik gegründet. Während im Ersten das Seiende in 
jener gespannten Ruhe höchster Bewegtheit vorliegt, in welcher ihm die 
Anwesung, der Auf- und Abgang des Seins, d. h. im Grunde der Entzug 
des Seins, gleichsam »anzusehen« ist, tritt im Zweiten diese Ruhe hin-
ter das starre Verharren, hinter das Anwesende oder das reine Physische. 
Folglich herrscht im Logos bereits der Streit von Lichtung und Verber-
gung, der sich schließlich am Seienden selbst ablesen lässt.

3. Gründung des Ontischen als Onto-Theo-Logik: Nicht nur im Hin-
blick auf die Metaphysik, sondern allgemein erweist sich die vom Streit 
her verstandene Onto-Theo-Logik als grundlegendes Arrangement des 
Ontischen. Die Onto-Theo-Logik gründet jedwedes Seiende von zwei Sei-
ten gleichzeitig: ontologisch bottom-up bzw. von innen nach außen und 
theologisch top-down bzw. von außen nach innen.406

405	 Heidegger, Martin: Identität und Differenz, S. 66.
406	 Es ließe sich vielleicht auch von einer ontologischen Horizontalität und einer theo-

logischen Vertikalität reden, die gemeinsam die »Matrix« des Ontischen konstituie-
ren und so die zu bestimmende Seiendheit des Seienden vorgeben.

102

Das strittige Wesen des Seins

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79 - am 21.01.2026, 21:37:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3.4 	 Demarkation des Seienden

Wenn nun im Logos das Seiende jeweils unterschiedlich vorliegt, zum 
einen entborgen als etwas Vorliegen-Gelassenes, zum anderen als etwas 
onto-theologisch Gegründetes, drängt sich die Frage nach einem Kriteri-
um auf, das es erlaubt, diese beiden Seins-Weisen des Seienden zu unter-
scheiden. Das dafür maßgebliche Moment scheint sich im Austrag von 
Überkommnis und Ankunft wiederzufinden, genauer gesagt in im eigen-
artigen Übergang des Seins zum Seienden, in jenem, um Pöltner zu para-
phrasieren, »Wohin« des Übergangs, in dem die Ankunftsstätte für das Sei-
ende erbildet wird.407 Das darin ankommende oder ent-stehende Seiende 
liegt versammelt in der gespannten Ruhe höchster Bewegtheit vor, enger 
gefasst als etwas zum Verharren Gebrachtes oder zu Stande Gekomme-
nes. Entscheidend ist nun hierbei die Frage, wie dieser Schein der Ruhe, 
diese Unbewegtheit »ermessen« oder erfahren wird. Näher betrachtet, 
erschließt sich das Verharren oder der Stand nur, wenn die gespannte 
Ruhe von ihrer »festigenden Grenze« her begriffen wird: »Die festigende 
Grenze ist das Ruhende — nämlich in der Fülle der Bewegtheit – […].«408 
Denn was diese festigende Grenze hier benennt, ist das Seiende, welches 
erst »umrissen, in die Grenze eingelassen […], in den Umriß gebracht«409 
überhaupt Seiendes ist. Allgemein gilt daher, wie Barbarić ausführt: »Jedes 
Seiende west erst dadurch an, dass es umrissen, d. h. in die Grenze einge-
lassen und in die Gestalt als den Umriss gebracht wird.«410 Das versam-
melt vorliegende Seiende gründet also dergestalt im Logos, wie es von sei-
ner Grenze her erscheint. Die Grenze selbst ist dabei nicht (im positiven 
Sinne) etwas Umschließendes, in der das Seiende eingeschlossen gleich-
sam endet, d. h. »[…] worin dieses Seiende aufhört, sondern das, woher 
ihm sein Sein erst zugelassen wird.«411 Darin drückt sich die Überkomm-
nis des Seins aus, also jenes Zu-kommen des Seins zum Seienden, in dem 
es das Seiende uneinholbar überschreitet, dieses gleichsam immer schon 

407	 Vgl. Pöltner, Günther: Zeit-Gabe, S. 30–1.
408	 Heidegger, Martin: Holzwege., S. 71.
409	 Ebd.
410	 Barbarić, Damir: Zum anderen Anfang, S. 48.
411	 Vgl. ebd.

103

Demarkation des Seienden

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79 - am 21.01.2026, 21:37:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ankommen lässt und derart die Grenze des Seienden, und somit das Sei-
ende selbst, gewährt. »Die Grenze […]«, so Heidegger, »riegelt nicht ab, 
sondern bringt als hervorgebrachte selber das Anwesende erst zum Schei-
nen. Grenze gibt frei ins Unverborgene; […].«412 Damit erscheint auch die 
Ankunft des Seienden von der Grenze her, die zunächst nicht verschließt, 
sondern die Bewegtheit der gespannten Ruhe, und damit den Entzug des 
Seins, preisgibt, womit schließlich die (weitere) Offenheit gewahrt wird. 
M. a. W.: An der Grenze zeigt sich letztlich der Streit von Lichtung und 
Verbergung selbst, d. h. Lichtung des im Logos vorliegenden Seienden 
und Verbergung i. S. des Entzugs des Seins, und damit freilich das para-
doxe Verhältnis des Auseinander-Zueinander von Sein und Seiendem, wie 
er im Austrag geschildert wurde. An ihr, so darf gefolgert werden, wird 
»jene offene Mitte«413 des (Ur-)Streits zwischen Lichtung und Verbergung 
erstritten.414 Anhand der Figur des Chiasmus, wie sie am Begriff des Ab-
Grund abzulesen war,415 ließe sich weiter verdeutlichen, dass die Grenze 
axial verstanden werden kann, die Sein und Seiendes aus- und zueinan-
der hält und um welche Sein und Seiendes einander umkreisen, gleichsam 
umschlungen einander überkommen und ineinander übergehen. Kurz 
und einfacher gesagt, tut sich an der Grenze selbst der Abgrund416 auf. Die 
Grenze als jene Instanz, welche die Bewegtheit des Seienden festigt und 
damit für dessen gespannte Ruhe sorgt, ist letztlich nur vom Entzug des 
Seins her intelligibel und erkennbar. Im Umkehrschluss heißt das aller-
dings, dass mit der Verbergung des Entzugs – das doppelte Verbergen –, 
die mit der Onto-Theo-Logik einhergeht, auch die Grenze in ihrer anzei-
genden Funktion der höchsten Bewegtheit zu verschwinden droht, womit 
das Seiende lediglich als das Anwesende erfahren wird (und nicht mehr 
i. S. der Anwesung). Dieses Streben der Onto-Theo-Logik, das sich entzie-
hende Sein in seinen Einzugsbereich zu bringen, verbirgt nicht nur den 
Entzug des Seins, sondern auch die Grenze in ihrer Funktion die Bewegt-
heit des Seienden zusammenzuhalten. Je zunehmender und umgreifen-

412	 Heidegger, Martin: Holzwege, S. 71.
413	 Ebd., S. 42.
414	 Vgl. ebd.
415	 Vgl. Kap. 1.1, S. 8–9.
416	 Das Ab-bleiben und zugleich das Zustellen des Grundes, vgl. Kap. 1.1, S. 7–8.

104

Das strittige Wesen des Seins

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79 - am 21.01.2026, 21:37:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


der die Onto-Theo-Logik, desto eher erscheint die Grenze nur noch als 
jene des starren Verharrens (wenn auch der konstitutive Entzug des Seins 
keine endgültige onto-theologische Schließung erlaubt).

Mit dem Begriff der Grenze scheinen wir nun an den entscheiden-
den Dreh- und Angelpunkt angelangt zu sein, von dem aus das Ontolo-
gische in einen umfassenderen Blick genommen werden kann, denn je 
nach Art und Weise der Grenze, tritt das Seiende nun selbst in Erschei-
nung: Vom Entzug des Seins her, oder als »abgründige« Grenze, zeigt sie 
sich in ihrer Funktion, die Bewegtheit des Seienden zusammenzuhal-
ten, wonach das Seiende als jene gespannte Ruhe höchster Bewegtheit 
erscheint, als etwas Anwesendes (i. S. des Anwesung), welches im Logos 
vorliegt. Wird sie hingegen als bloße Umschließung des Seienden ver-
standen, verweist sie auf nichts anderes als auf Seiendes selbst, d. h. auf 
das Seiende in seiner jeweiligen Identität und damit auf anderes Seiendes 
(bzw. auf das Seiendste) und ist sonach lediglich Differenz. In der Ver-
kennung des sich entziehenden Seins, steht Seiendes zwar (in sich) diffe-
riert, gleichwohl aber abgeschlossen und eingegrenzt lediglich als etwas 
onto-theologisch Gegründetes fest.

Wird diese wesentliche Bedeutung der Grenze für den Streit einmal 
anerkannt, bedarf es eines Grenzbegriffs, welcher der Abgründigkeit der 
Grenze bzw. der Inkommensurabilität des Seins gerecht wird. Diesen fin-
den wir freilich bei Laclau, der, wie bereits ausgeführt wurde, scharfsin-
nig erkennt, dass eine solch »abgründige« Grenze nur eine des absoluten 
Ausschlusses sein kann: »Im Falle einer Ausschließung haben wir dage-
gen authentische Grenzen, da die Aktualisierung dessen, was jenseits der 
Grenze der Ausschließung liegt, die Unmöglichkeit dessen beinhaltet, was 
diesseits der Grenze liegt. Wahre Grenzen sind immer antagonistisch [Her-
vorh. d. Verf.].«417 Was also bislang im Streit von Lichtung und Verbergung 
erörtert wurde, lässt sich schlussendlich von der antagonistischen Grenze 
aus betrachten, was uns erlaubt, den Begriffen Heideggers, mit welchen er 
das Ontologische zu umschreiben versucht, wie eben Austrag, Streit, Spiel, 
etc., jenen des Antagonismus anzureihen, als Anzeige des Gründens und 
Entgründens, jenem Ereignis der Differenzierung. Der derart verstandene 
Antagonismus stellt schlussendlich den Dreh- und Angelpunkt der nun 

417	 Laclau, Ernesto: Emanzipation und Differenz, S. 67.

105

Demarkation des Seienden

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79 - am 21.01.2026, 21:37:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


umfassender zu rekonstruierenden ontologischen Dimension des Politi-
schen dar. Er zeigt die radikale Grenze auf und offenbart somit das strit-
tige Wesen des Seienden, in Anbetracht deren »[k]ein Seiendes […] ein-
fach nur vor[-liegt] und besteht; vielmehr muss es, um zu sein, immer 
erstritten werden.«418 Dementsprechend wohnt jedem (wie auch immer 
gegründeten) Seienden ein »Stoß ins Offene«419 inne.420

418	 Barbarić, Damir: Zum anderen Anfang, S. 48.
419	 Heidegger, Martin: Holzwege, S. 53.
420	 Vgl. Barbarić, Damir: Zum anderen Anfang, S. 48.

106

Das strittige Wesen des Seins

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79 - am 21.01.2026, 21:37:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	3.1 Physis als Aufgang und Abgang
	3.2 Zum umfassenderen Verständnis von Aletheia – Lichtung, Logos und Onto-Theo-Logik
	3.3 Zwischenresümee
	3.4 Demarkation des Seienden

