102

Moscheeleben in Deutschland

bestimmend war, sondern auch nach Beginn deutsch-staatlicher Interventionen
in den 2000er Jahren bis in die heutige Zeit als wirkmichtiger Faktor seine
Bedeutung beibehalten hat. Die zunehmende Verflechtung des islamischen Feldes
mit dem politischen Feld in Deutschland sowie mit anderen gesellschaftlichen
und staatlichen Akteur*innen wird gleichfalls anhand der lokalen Entwicklungen
analysiert. Insbesondere wird dargelegt, wie Dialog und das Integrationspara-
digma neue Kapitalsorten im Feld generieren, die die Autorititsstrukturen im
islamischen Feld verindern. Im dritten Kapitel wird schliefdlich der Begriff der
religiosen Akteur*innen in Verbindung mit den Akteurs-Konzeptionen des religidsen
Feldes von Pierre BOURDIEU (im Gefolge von Max WEBER) diskutiert und argu-
mentiert, dass der religionssoziologische Akteursbegriff fiir das islamische Feld
in Deutschland modifiziert werden muss. Besonderes Augenmerk wird auf die
Imam-Frage im islamischen Feld gelegt. Eine wichtige interne Dynamik stellt der
Frauenaktivismus innerhalb und auferhalb von Moscheen dar. Ausnahmslos in
allen untersuchten Moscheen kam die Frage nach der Stellung von Frauen in Mo-
scheen von religiésen Akteur*innen selbst auf. Angebote von Frauen fiir Frauen,
der Aufbau von Frauenabteilungen und Frauenriumen in Moscheen sowie die
dementsprechende religiose Autoritit und religiose Arbeit von Frauen scheint mir
eines der wichtigsten Themen im Feld zu sein und wird daher in einem eigenen
Abschnitt behandelt (Abschnitt III).

1. Islamisches Feld, religiose Akteur*innen und das religiose Kapital
Habitus, Feld, Kapital und die Positionierung der Akteur*innen

Soziale Felder sind das Produkt der kapitalistisch organisierten, arbeitsteiligen, also
differenzierten Gesellschaften, in denen verschiedene soziale Felder identifiziert
werden konnen wie das intellektuelle Feld, das juristische Feld, das wissenschaft-
liche Feld, das religiése Feld usw. Felder verfiigen tiber ihnen eigene Logiken, ha-
ben eine eigene Geschichte und damit Regeln, die ein spezifisches soziales Feld als
solches konstituieren und sein Funktionieren garantieren.' Die Regeln des Feldes
sind nicht nur bewusst festgelegte und von allen Mitgliedern des Feldes reflektier-
te und bewusst befolgte regulative Normen im Sinne von Gesetzen, vielmehr ist
es ein System von impliziten Regelhaftigkeiten, die die Akteur*innen allein durch
ihr Handeln kohirent zu den Regeln des Feldes erschaffen®: »Qua Habitus ist ihm
[dem Akteur] der >praktische bzw. soziale Sinn, ein Ensemble von Spielregeln und

1 Vgl. JANNING 1991: 144.
2 Vgl. BOURDIEU 1998: 65-66.

hittps://dol.org/10.14361/9783839450451-008 - am 14.02.2026, 08:44:03. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland

Verhaltensformen fiir bestimmte Feldsituationen, verinnerlicht.«* Der Habitus hilt
dem Menschen ein ganzes Set an Mustern und Sinngebungen bereit, mit dessen
Hilfe sich der Mensch in der Gesellschaft und in spezifischen sozialen Feldern ori-
entiert, kurz: wodurch der Mensch seiner Welt sozialen Sinn verleiht:

»Als Produkt der Geschichte produziert der Habitus individuelle und kollektive
Praktiken, also Geschichte, nach den von der Ceschichte erzeugten Schemata; er
gewihrleistet die aktive Prasenz fritherer Erfahrungen, die sich in jedem Orga-
nismus in Gestalt von Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungsschemata niederschla-
gen und die Ubereinstimmung und Konstantheit der Praktiken im Zeitverlauf viel
sicherer als alle formalen Regeln und expliziten Normen zu gewéhrleisten su-
chen.«*

Diese Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungsschemata sind analytisch differenzierbar:
Die Wahrnehmungsschemata sind Schemata, mit denen die alltigliche Wahrneh-
mung der sozialen Welt strukturiert wird. Mithilfe von Denkschemata klassifiziert
und ordnet der/die Akteur*in die Welt. Es sind also Maflstibe zur Orientierung
und Sinngebung in Bezug auf ethisches und sittliches Verhalten (Ethos), in Bezug
auf dsthetische Werte (Geschmack) sowie Alltagstheorien zur Erklirung der Welt.
Die Handlungsschemata sind die sich individuell 2uernden kollektiven Praktiken
der Akteur*innen.” Den Praktiken der Akteur*innen liegt somit ein durch Sozia-
lisation und Erfahrung erworbenes und implizit in die Personlichkeit des Einzel-
nen eingeschriebenes System von habituellen Dispositionen zugrunde.® Alle diese
Schemata werden mittels einer »schlichten Gewdhnungc, also einer stillen Pad-
agogik, und »Strukturiibungen«,” d.h. durch explizites pidagogisches Wirken, als
Habitus einverleibt. Die Einverleibung (Inkorporation) geschieht nicht immer di-
reke, reflektiert und rationalisiert, sondern werden von Akteur*innen als gegeben,
als selbstverstindlich, als natiirlich betrachtet, was sich in Sprechen, Verhalten,
Kérperhaltung, Essen, Gefiihlen, Geschmack, Ethos usw.?, kurz: im Lebensstil aus-
driicke. Die Selbstverstindlichkeit des Habitus prisentiert sich dem/der Akteur*in
als praktischer Sinn, wodurch dem/der Erzeuger®*in von Praktiken ebendiese als
sinnvoll erscheinen, »d.h. mit Alltagsverstand ausgestattet«.” Dabei ist hierbei we-

JANNING 1991: 45.

BOURDIEU 1993: 101 [Hervorhebung AAA].

Vgl. SCHWINGEL 1995: 62.

Vgl. zum Habitus-Konzept in der Soziologie und zum Vergleich von Habitus-Theorien: KNoB-
LAUCH 2010: 222-224 und KNOBLAUCH 2003. Ich beziehe mich auf das Habitus-Konzept Pierre
BouRrbIEUSs. Vgl. zu den nachfolgenden Passagen: BOURDIEU 1993 ['1987]: 97-146 und BOUR-
DIEU 2009 ['1979]: 164-202, JANNING 1991, SCHWINGEL 1995, REHBEIN 2003, REHBEIN/SAAL-
MANN/SCHWINGEL 2003.

7 BOURDIEU 1993: 138.

Vgl. BOURDIEU 1993: 129-132.

9 BOURDIEU 1993: 127.

oV AW

oo

hittps://dol.org/10.14361/9783839450451-008 - am 14.02.2026, 08:44:03. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—.

103


https://doi.org/10.14361/9783839450451-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Moscheeleben in Deutschland

der von einer strikten Determiniertheit aller Handlungen und Vorstellungen aus-
zugehen noch sind immer nur homogene Abliufe am Werk, die nicht personen-
gebunden und daher austauschbar wiren. Mit Habitus sind vielmehr die von al-
len Mitgliedern einer Klasse, Gruppe oder Milieu verinnerlichten Strukturen ge-
meinsamer Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungsschemata gemeint. Der Habi-
tus formt also den Spielraum dessen, was méglich ist und

»versucht, sich eine angemessene Umwelt, einen Raum von standardisierten Si-
tuationen zu schaffen, ein soziales Milieu, das mit den vorhandenen Dispositio-
nen abgestimmt ist und keine zusatzlichen Anforderungen an die Deutungs- und
Verhaltensschemata der Individuen aufwirft, sondern diese fortwidhrend besta-
tigt und verstarkt.«'°

Das heif3t, nicht alle Praktiken und Vorstellungen sind vorhersehbar, aber die Gren-
zen des Moglichen und Unméglichen sind es: »[Es] ist gewif3, daf3 jedes Mitglied
einer Klasse sehr viel grofRere Aussichten als ein Mitglied irgendeiner anderen Klas-
se hat, mit den fiir seine Klassengenossen hiufigsten Situationen konfrontiert zu
werden.« Dies hingt mit den zur Verfiigung stehenden 6konomischen, kulturel-
len, sozialen und weiteren Ressourcen bzw. Kapitalen im gesellschaftlichen Gefiige
zusammen, die den Habitus formen. Zugleich bestimmt und bedingt die Vertei-
lung dieser Gitter die Positionen, die der/die Einzelne bzw. soziale Gruppen in-
nerhalb von spezifischen sozialen Feldern besetzt haben bzw. besetzen. Die Ak-
teur*innen in einem sozialen Feld kénnen sich den feldimmanenten Regeln nicht
entziehen.

Weil andere Felder bzw. die Wirkung der Gesamtgesellschaft und hier vor allem
die 6konomischen, staatlichen, technologischen, kulturellen und weiteren Regula-
rien auf soziale Felder und innerhalb dieser anhilt, sind soziale Felder als relativ
autonom zu betrachten. Dies produziert einerseits einen Konflikt »zwischen exter-
nen und internen Produktionsinteressenten«” um die in den Feldern gehandelten
und verhandelten Giiter und Kapitale. Andererseits sind seit der Genese eines spe-
zifischen Feldes gemeinsame Bezugs- und Orientierungspunkte entstanden, die
im Verlauf der Geschichte des Feldes wirkmichtig geworden sind und somit alle
Akteur*innen in diesem Feld tangieren.

Was in der Feldkonzeption von BOURDIEU fiir die Fragestellung dieser Studie so
relevant ist, ist der in allen sozialen Feldern und somit auch im religisen Feld wir-
kende immanente Gegensatz zwischen Orthodoxie und Heterodoxie: also der Kampf
um Erhalt oder Verinderung der im Feld bestehenden Krifteverhiltnisse, die den
»Entstehungshorizont fir die Strategien der Produzenten, die Kunstform, die sie

10 JANNING 1991: 45.
1 BOURDIEU 1993: 112.
12 JANNING 1991: 145.

hittps://dol.org/10.14361/9783839450451-008 - am 14.02.2026, 08:44:03. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland

vertreten, die Biindnisse, die sie schlieflen, die Schulen, die sie begriinden und
zwar mittels der von ihm [dem Akteur] bestimmten Interessen« bilden. Der An-
spruch auf Erhalt fokussiert »Routine und Routinisierung«**, wihrend die »Sub-
version hiufig im Gewand der Riickkehr zu den Urspriingen, zur urspriinglichen
Reinheit, und der hiretischen Kritik auftritt«.” Die Positionen, die die Akteur*in-
nen in den Krifteverhiltnissen und ergo in den Kimpfen einnehmen, sind zum ei-
nen feldabhingig, also davon, was »in einem bestimmten Feld zu einem gegebenen
Zeitpunkt zu tun und zu denken méglich oder unméglich ist«.”® Zum anderen hin-
gen sie vom relativen Stand ihrer spezifischen Kapitale ab, die gleichzeitig »Mittel
wie Gegenstand dieser Kimpfe sind«."” Durch die Positionen im Feld ist eine Ten-
denz identifizierbar, sich fiir den Erhalt oder fiir die Verinderung einzusetzen und
sie deuten auch daraufhin, wie das Wie des Erhalts oder der Verinderung zu ge-
stalten ist:

»Die Strategien [...] hdngen auch, vermittelt iiber die Gegenstiande, die im Kampf
zwischen den Herrschenden und den Anwértern auf Herrschaft auf dem Spiel ste-
hen, die Fragen, (iber die es zum Konflikt kommt, vom Stand der legitimen Pro-
blematik ab, das heifst vom Raum der aus den fritheren Kimpfen iiberkommenen
Méglichkeiten, der wiederum den Raum der Positionen bestimmt, die zu bezie-
hen moéglichist, und damitauch die Richtung, in die die Suche nach Lésungen und
folglich auch die Entwicklung der Produktion geht.«'®

Zusammenfassend ergibt sich aus der Ubertragung der kapitalistischen Logik auf
jedes soziale Feld, dass es den Feldakteur*innen um die Durchsetzung ihrer feld-
spezifischen Interessen, um die Maximierung ihres Kapitals und somit um eine
Verbesserung ihrer Position geht, was schlieflich nichts anderes ist, als Anerken-
nung zu erhalten.” Dies wiederum hingt von den zur Verfiigung stehenden und
praktisch nutzbaren Kapitalformen ab. Wenn hier von Kapital die Rede ist, dann
sind damit diejenigen Ressourcen dkonomischer, kultureller, sozialer, religioser
usw. Art gemeint, die die Akteur*innen im Laufe des Lebens erwerben, durch die
sie bestimmte Positionen innehaben und die sie wiederum einsetzen kénnen, um
ihre Positionen zu verindern. Die Akteur*innen in den Kimpfen sind daher nicht

13 BOURDIEU 1998: 62, vgl. auch WACQUANT/BOURDIEU 1996: 36.

14  BOURDIEU 1998: 64.

15 BOURDIEU 1998: 64.

16 BOURDIEU 1998: 64.

17  BOURDIEU 1998: 64.

18  BOURDIEU 1998: 65.

19  BouRDIEUs Erkldrung von sozialer Ungleichheit durch soziale Anerkennungsverhiltnisse
sieht JANNING eher kritisch: Dieses Anerkennungsparadigma betrachtet er als sehr einsei-
tige Sicht sozialer Beziehungen. Vgl. JANNING 1991: 169-170.

hittps://dol.org/10.14361/9783839450451-008 - am 14.02.2026, 08:44:03. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—.

105


https://doi.org/10.14361/9783839450451-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Moscheeleben in Deutschland

alle gleichrangig, sondern aufgrund ihrer Kapitale verschieden. Uber ihr habituel-
les Dispositionssystem lassen sie sich klassen-, schicht- oder milieuspezifisch ver-
orten.

Welche wirkmichtigen Kapitale sind im islamischen Feld identifizierbar? Das
okonomische Kapital umfasst materielle Werte wie Besitz und Eigentum, Vermdgen,
Einkommen sowie Aussagen dariiber, wie 6konomisches Kapital funktioniert. Im
Moscheekontext kénnen das finanzielle Engagement in Form von Mitgliederbei-
trigen, Spenden oder die Zurverfiigungstellung der eigenen Arbeitskraft bei Ein-
richtung und Erhalt der Moschee gezahlt werden, aber auch die Akquise von finan-
ziellen Ressourcen und die finanzielle Verwaltung der Moschee. Das soziale Kapital
rahmt dagegen zum einen den Stand der sozialen Beziehungen ein, also Familie,
Herkunft, Netzwerke, Bildungskontexte usw., zum anderen geht es um die Aner-
kennung, zu diesen Gruppen zugehorig zu sein und diese bei Bedarf aktivieren zu
konnen. Im Moscheekontext spielen Verbindungen wie die, aus derselben Gegend
in muslimischen Bezugslindern zu stammen, Arabisch bzw. Tiirkisch als Mut-
tersprache zu haben, in derselben Firma zu arbeiten oder z.B. mit Akteur*innen
aus Moscheegriinderzeiten oder iibergeordneten Verbandsebenen verwandt/ver-
schwigert/gut bekannt zu sein oder von diesen einen guten Leumund bescheinigt
zu bekommen, eine wertvolle Rolle. Ahnliches gilt fiir religiése Netzwerke wie das
Hizmet-Netzwerk, das Islam-Kiiltiir-Netzwerk, Milli Goriis-Netzwerk oder das Netz-
werk der Absolvent*innen der Imam- und Predigerschulen in der Tiirkei. Die Zu-
gehorigkeit zu diesen Netzwerken duflert sich auch kulturell: durch Verhalten und
Haltung, Sprechweisen und die gepflegten Werte. Das kulturelle Kapital schlief3t all
das ein, was Aussagen iiber den Stand der kulturellen Werte und Kompetenzen
zulisst: In objektivierter Form als Bildungsabschliisse und immateriell in Fertig-
keiten, in denen sich das Kulturelle in kérperlicher, sprachlicher, verhaltenstech-
nischer Form niedergeschlagen hat, also in aller Regel durch familidre Primarer-
ziehung und schulische Bildung sowie allgemeine Sozialisation erworben wurde.
Im Moscheekontext in Deutschland umfasst das kulturelle Kapital beispielsweise
Kenntnisse des Deutschen, des Tiirkischen, des Arabischen und der korrekten ara-
bischen Aussprache, hohe Bildungsabschliisse oder das Wissen um korrekte Verhal-
tensformen, ergo Verhaltensnormen. Die spezifische Effizienz der zur Verfigung
stehenden und praktisch nutzbaren Kapitale, iiber die der Einzelne quasi als Ein-
sitze verfiigen kann, wird durch den einem Kapital zugeschriebenen symbolischen
Wert, d.h. durch die Autoritit, deren Verbindlichkeit aus kollektiver Anerkennung
hervorgeht, gesteigert:

»Das symbolische Kapital ist eine beliebige Eigenschaft (eine beliebige Kapital-
sorte, physisches, 6konomisches, kulturelles, soziales Kapital), wenn sie von so-
zialen Akteuren wahrgenommen wird, deren Wahrnehmungskategorien so be-

hittps://dol.org/10.14361/9783839450451-008 - am 14.02.2026, 08:44:03. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland

schaffen sind, daR sie sie zu erkennen (wahrzunehmen) und anzuerkennen, ihr
Wert beizulegen, imstande sind.«*°

Es ist also der Transfer in symbolisches Kapital, der Kapitalsorten iiberhaupt zu
etwas wertvollem macht. Wie in jedem sozialen Feld hingt es auch im islamischen
Feld davon ab, was spezifisch verhandelt wird, um zu bestimmen, welches Kapi-
tal oder welche Kapitale wichtig und wertvoll sind. Diese Perspektive der Kapital-
sorten lisst nun auch die Wirkungsmacht des Habitus deutlicher werden: Denn
die erzeugten habituellen Dispositionssysteme versehen die Kapitalsorten in ei-
nem spezifischen Feld mit Wert, was dem/der Akteur*in Prestige, Renommee u.i.
einbringt, weswegen Menschen das Feld nicht verlassen, »fir das ihr Kapital er-
worben wurde, und dort um die Vermehrung oder eine verstirkte Anerkennung
ihres Kapitals [..] kimpfen«.”" Habituelle Dispositionssysteme werden in der Re-
gel iiber lange Zeit aufrechterhalten. Sofern es aber in kurzer Zeit zu extremen
Wandlungen kommt, macht das die Kapitale wertlos. Die so ausgelosten Krisen
miissen bewiltigt werden, indem Anpassungen an die verinderten Bedingungen,
also Kapitale, erfolgen. Was Wert hat, was relevant ist und was als Kapital wichtig
ist, hingt somit von der jeweiligen Konjunktur des Feldes, also den Erfolgen von
Kimpfen im Feld ab. Die Durchsetzung einer jeweiligen Definition der legitimen
Einsitze und Kapitale im Rahmen sozialer Auseinandersetzungen bildet auch die
Basis legitimen islamischen Wissens.

Das religidse Kapital als Verhandlungsobjekt im Feld

Vor dem Hintergrund der bisherigen Ausfithrungen riicke religigses Kapital bei der
Frage nach Deutungsmacht iiber das islamische Wissen in den Vordergrund: Fir
den Soziologen Laif H. SEIBERT ist »religiéses Kapital als zugleich generatives und
generiertes Element religiosen Austauschs«** zu verstehen, womit religiéses Ka-
pital als eine Erweiterung sozialen bzw. kulturellen Kapitals in Bezug auf Religion
erscheint. SEIBERT betont den Aspekt der Glaubwiirdigkeit, die er »als bestimmen-
des Moment religiéser Autoritit« ansieht.” Glaubwiirdigkeit werde messbar iiber
Wissen, Abschliisse, Biirgschaft, Authentizitit und Entfremdung sowie »hinsicht-
lich der Authentizitit, Echtheit, Wahrhaftigkeit und/oder Wahrheit von religiésen
Funktiondren und Organisationen (personales und Systemvertrauen)«.* Eng ver-
woben mit der Dimension der Glaubwiirdigkeit ist auch der Begriff der religidsen

20 BOURDIEU 1998:108.
21 REHBEIN 2003: 86.

22 SEIBERT 2010: 100-101.
23 SEIBERT 2010:107.

24  Vgl. SEIBERT 2010:107.

hittps://dol.org/10.14361/9783839450451-008 - am 14.02.2026, 08:44:03. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—.

107


https://doi.org/10.14361/9783839450451-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Moscheeleben in Deutschland

Kompetenz. Dabei muss die Anerkennung der religiosen Kompetenz nicht gleich An-
hingerschaft bedeuten, »sondern auch blof3 eine respektvolle Anerkennung eines
religidsen Akteurs aufgrund legitimer Reprisentanz einer divergierenden Lehre«*
ist denkbar. Religioses Kapital wird somit

»als eine Abart des sozialen Kapitals [verstanden], also als eine Kapitalart [...],
die sehr eng sowohl mit Netzwerk- als auch mit Vertrauensbildung zusammen-
hangt. In diesem Sinne kénnen wir mit Bourdieu einerseits zwischen Institution
(Netzwerk) und Charisma (Vertrauen) unterscheiden, missen andererseits aber
beriicksichtigen, dass diese Unterscheidung nicht zugleich Trennung bedeutet:
Die Teilhabe an sozialen Netzwerken stiitzt sich wesentlich auf die damit verbun-
dene Erwartungssicherheitin Bezug auf die netzwerkinternen Kooperationen und
ist insofern zugleich geronnenes Systemvertrauen.«*®

Der Soziologe Bradford VERTER dagegen betrachtet das religiése Kapital als eine
Form des kulturellen Kapitals:

»[S]piritual dispositions may be regarded as a form of cultural capital. Personal
piety may be viewed as a matter of taste — in other words, as a product of social
relations — and thus as a marker of status within struggles for domination in a
variety of contexts. Spiritual knowledge, competencies, and preferences may be
understood as valuable assets in the economy of symbolic goods.«*’

SEIBERT und VERTER betonen unterschiedliche Aspekte des Religiésen. Da-
mit kann religioses Kapital sowohl das soziale als auch das kulturelle Kapital
absorbieren. Das bedeutet, dass Glaubwiirdigkeit in Bezug auf institutionelle
und akteursbezogene Netzwerke, personliche Frommigkeit und personliches
Auftreten durch Kleidung sowie sittliches und ethisches Verhalten, der Grad
des religiosen Wissens und der religidsen Kompetenzen autorititsgenerieren-
de Elemente des religiésen Kapitals sind. Allerdings sticht hervor, dass in der
Konzeption des religiésen Feldes bei BOURDIEU (und so auch bei VERTER oder
beim Islamwissenschaftler Jérn THIELMANN?®) die Beziehungen, die Gliubige mit
dem Transzendenten eingehen, kaum eine Rolle spielen und daher auch keinen
Eingang in diese Kapitaltheorie gefunden haben. Sowohl VERTER als auch THIEL-
MANN pladieren zwar dafiir, dass muslimische Laien durch »techniques of the self«
religiéses bzw. spirituelles Kapital akkumulieren und dieses im Feld einsetzen
konnen:

25  SEIBERT 2010:107-108.

26  SEIBERT 2010:100-101.

27  VERTER 2003:152.

28  THIELMANNS Beschreibung des Islams/der Muslim*innen in Deutschland anhand der Feld-
theorie BOURDIEUS (THIELMANN 2005, 2012, 2013) wird weiter unten in die Diskussion mit-
einbezogen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839450451-008 - am 14.02.2026, 08:44:03. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland

»Further, he can form a religious habitus that becomes active in society beyond
the power struggles between religious professionals. It seems plausible that this
isthe reason why in Islamicreligious fields there is no shortage of religious capital,
contrary to Bourdieu’s understanding.«*®

Religiéses Kapital als formendes Element eines religiésen Habitus »beyond power
struggles between religious professionals« zu verorten, wird der Bedeutung von
Kapitalen aber nicht gerecht. Meine Feldbeobachtungen haben gerade gezeigt, dass
religiéses Kapital innerhalb der Machtkiampfe (nicht nur, aber auch zwischen »reli-
gious professionals«) eine bedeutende Stellung einnimmt: Religidses Kapital gene-
riert Autoritit und ist gleichzeitig Verhandlungsobjekt im Feld. Das liegt insbeson-
dere an der Orientierung auf das Jenseits (respektive auf ein Leben nach dem Tod,
dem ewigen bzw. wahren Leben). Sowohl BOURDIEU als auch WEBER sowie VERTER
und THIELMANN betrachten das Verhiltnis der Akteur*innen zur Transzendenz
und ihre Heilsorientierung lediglich als auf die diesseitige Welt und ihre Ordnung
ausgerichtet.’® In den Moscheen beobachtete ich dagegen, dass die Orientierung
auf das Jenseits eine ungemein wichtige Bedeutung hat: So wird oft auf den géttli-
chen Lohn tawab (tiirk. sevab) von guten Handlungen (hasanat)* hingewiesen bzw.
eine Handlung als solche aufgefasst wie z.B. beim Kuchenverkauf fiir ein Waisen-
haus®* oder beim Beten fiir verstorbene Gemeindeangehérigen®. Auch in den ver-
schiedenen Veranstaltungen besprechen die Gliubigen, wie sie sich das Paradies
(ganna, turk. cennet) verdienen konnen oder der Holle (gahannam, tirk. cehennem)
entkommen.* Die Betrachtung des religiésen Kapitals bleibt ohne die Dimension
des Jenseitigen zu funktional. Stattdessen informiert gerade die Furcht um den
Status im Jenseits Fragen der Wahrheit bzw. der Legitimitit des Glaubens und der
Praxis in erheblichem Mafie: Hafize, eine Rentnerin, ist beispielsweise damit kon-
frontiert, dass ihrem christlichen Ehemann das Paradies verweigert werden wird
(und moglicherweise auch ihr, da sie mit ihm verheiratet ist), weil aufgrund der

29 VERTER 2003: 157, vgl. auch THIELMANN 2012:3%7,

30  Vgl. WEBER 1922: 245 (§ 1 Die Entstehung der Religionen): »Religiés oder magisch motivier-
tes Handeln ist, in seinem urwichsigen Bestand, diesseitig ausgerichtet.« [Hervorhebung im
Original].

31 Im Feld wird hasanat teilweise synonym fiir den guten géttlichen Lohn verwendet: Im deut-
schen Sprachgebrauch ist »hasanat erwerben« haufig anzutreffen. Im Tirkischen wird dage-
gen zwischen der guten Tat und dem Lohn begrifflich unterschieden.

32 In einer Chat-Nachricht zum Kuchenverkauf wurde darauf hingewiesen, sich einen Tag Ur-
laub zu nehmen, um im Kuchenverkauf eine Schicht zu Gbernehmen, weil: »Gott bezahlt
sowieso besser.«.

33 Feldnotiz, Veranstaltung von Angehdrigen einer Verstorbenen/taziye, 12.03.2016, Mevlana
Moschee.

34  Feldnotiz, tafsir/tefsir-sohbet, 26.09.2014, Yunus-Emre-Moschee, Gesprach zwischen Hafize,
Ayse und Hilya.

hittps://dol.org/10.14361/9783839450451-008 - am 14.02.2026, 08:44:03. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—.

109


https://doi.org/10.14361/9783839450451-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Moscheeleben in Deutschland

normativen Aussagen religiéser Expert*innen Christ*innen aus dem Paradies aus-
geschlossen sind. Diesen Umstand kann Hafize nicht akzeptieren, denn in ihrem
Verstindnis von Gottes Gerechtigkeit kann es gar nicht anders sein als dass ihre
ganze Familie nach dem Tod im Paradies vereint ist.® Hierfiir sucht sie nach Ant-
worten von verschiedenen Expert*innen und wigt diese gegeneinander ab. Auch
HaRT hat die Frage nach dem jenseitigen Leben in ihrer Studie zu rural Islam in der
Westtiirkei als Leitmotiv der Gliubigen identifiziert:

»But because one’s individual salvation is measured by the deeds one commits
in this world, villagers strive to be attentive: caring for others, assisting the poor,
guiding children, worrying about the fate of other Muslims, and more generally,
showing interest in global humanity. Thus, Islam is both directed toward a reality
superseding this life and deeply embedded within it. In managing this intersec-
tion between this world and the next, deeds are regarded as both spiritual and po-
litical acts because they change the world and affect one’s standing in the next.«3

Die transzendente Dimension des religiésen Kapitals ist im islamischen Feld in
Deutschland bedeutungsvoll, weil es um mehr geht als um ein diesseitig gutes Le-
ben. Es driickt sich vielmehr in allen Aktivititen aus, die religiésen Lohn verspre-
chen. Beispielsweise wird Koranrezitation (auf Arabisch) als gute Handlung auf-
gefasst, die im Jenseits beim finalen gottlichen Gericht zdhlt, weshalb die Praxis
der Rezitation, ihr Erwerb und ihr Einsatz, als eine bedeutende Form des religio-
sen Kapitals gewertet werden muss.>” Andere Formen des religiosen Kapitals, wie
die Koranverstehkompetenz, die im Feld hiufig als Gegensatz zu Koranrezitations-
kompetenzen konzipiert wird, sind zwar vordergriindig auf ein diesseitiges gutes
islamisches Leben ausgerichtet, welches durch das Verstehen der géttlichen Bot-
schaften erreicht werden kann, um »Position im Leben zu beziehen«.?® Die Kulti-
vierung eines religiésen Ethos auf dieser Grundlage fordert die Entwicklung eines
aktivistischen Menschenbildes, nach dem der Mensch sich nicht mit dem ihm Zu-
gewiesenen geduldig begniigt und auf eine Kompensierung im Jenseits hofft, son-
dern gesellschaftliche Belange aktiv mitgestaltet und seinem diesseitigen Leben
somit einen Sinn verleiht. Allerdings lisst erst die Verflechtung des Diesseitigen
mit dem Jenseitigen diese Kompetenz als eine bedeutsame erscheinen.

Die jeweilige Beimessung von symbolischem Wert offenbart wiederum die ge-
sellschaftlichen Bedingungen, unter denen die Kapitale wirkmichtig werden kén-
nen: Denn in einem auf Rationalitit ausgerichteten Verstindnis von Mensch-Sein

35  Feldnotiz, tafsir/tefsir-sohbet, 26.09.2014, Yunus-Emre-Moschee. Angesichts der unverséhnli-
chen Haltung der Religionsbeauftragten Semra in dieser Angelegenheit bricht Hafize auch
in Trdnen aus.

36  HART 2013: 3.

37  ZuKoranrezitation und ihrem religiésen Sinn siehe Abschnitt IV.

38  Feldnotiz, Moscheebesuch, Gesprach mit Mahmut, 03.06.2013, Yunus Emre-Moschee.

hittps://dol.org/10.14361/9783839450451-008 - am 14.02.2026, 08:44:03. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland

im Allgemeinen und von Religion im Besonderen kénnen gesamtgesellschaftlich
betrachtet religiose Kapitale, die sich — wie etwa die Koranrezitation — auf spiritu-
elle Dimensionen beziehen, kaum 6ffentlich legitimiert werden. Dagegen kénnen
religiése Kapitale, die Rationalitit und Verstehen privilegieren, in einer auf Ra-
tio ausgerichteten Gesellschaft aulerhalb des religiosen Feldes fruchtbar gemacht
werden. Durch die wechselseitigen Beziehungen von sozialen Feldern kénnen die-
se Kapitale im religiosen Feld selbst wirkmichtig werden. Religiéses Kapital um-
fasst also kulturelles und soziales Kapital in Bezug auf Religion, womit auf der
einen Seite objektivierbare Aspekte wie Abschliisse und Zertifikate, Bezug zu reli-
gidsen Institutionen und Netzwerken, religioses Wissen und Kompetenzen abge-
deckt sein kénnen. Auf der anderen Seite spielen Glaubwiirdigkeit und moralische
Integritit, Frommigkeit, Authentizitit, Vertrauen und spirituelle Kompetenzen ei-
ne Rolle. Heruntergebrochen auf das islamische Feld in Deutschland bedeutet dies,
dass das zu symbolisch wertvollen Giitern gemachte religiése Kapital als im Kampf
um die weitere Akkumulation desselben eingesetzt wird.

Aus den zahlreichen Beobachtungen, dass im Moscheekontext der Autoritit
religios ausgebildeter Expert*innen teilweise grofRe Bedeutung beigemessen wird,
diese teilweise aber auch stark hinterfragt und stattdessen z.B. den Ausfithrun-
gen eines religiés weniger gebildeten Mitgliedes des Moscheevorstandes Gehér ge-
schenkt wird, schlief3e ich, dass bei der Autorisierung von islamischem Wissen reli-
gioses Kapital nicht zwangsldufig ausschlaggebend ist. Die Einfassung aller mogli-
chen kulturellen und sozialen Kapitalien in das Konzept religioses Kapital verdeckt,
dass das symbolische Kapital sich nicht darin erschopft. Die Beriicksichtigung des
okonomischen, sozialen und kulturellen Kapitals offenbart einen Mechanismus der
Wissensproduktion, in dem das religiose Kapital nur als eines unter vielen Kapita-
len anzusehen ist, aber nicht unbedingt als das ausschlaggebende. Denn innerhalb
des islamischen Feldes geht es um religiose Macht, verstanden als Monopolisie-
rung der religiosen Arbeit und Deutung. Diese ist weder — wie im dritten Kapitel
detailliert diskutiert werden soll - allein durch ein Priestertum gewihrleistet, das
religiéses Kapital im Sinne von textbasiertem religiosem Wissen, Kompetenz und
Amtsstellung fiir sich beanspruchen kann, noch allein durch religiése Kapitale wie
beispielsweise Koranrezitationskompetenzen oder -verstehkompetenzen. Der Um-
stand, dass Moscheen im Vereinsrecht organisierte Selbstorganisationen sind, die
durch die Arbeit von Ehrenamtlichen aufrecht erhalten werden, riickt beispiels-
weise den Aspekt der Selbstfinanzierung in den Vordergrund, die Auswirkungen
auf bestimmte soziale Positionen von Akteur*innen hat: Sein/ihr 6konomisches
und soziales Kapital kann dadurch zu einem bedeutenden Faktor werden. Anhand
eines Konflikts zwischen Moscheevorstand und Imam um die Spendenannahme
eines muslimischen Casino-Betreibers kann beispielhaft aufgezeigt werden, wie
das religiose Kapital des Imams insgesamt und seine religidse Autoritit in die-
ser Frage keinen symbolischen Wert haben: In der Yunus-Emre-Moschee nahmen

hittps://dol.org/10.14361/9783839450451-008 - am 14.02.2026, 08:44:03. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—.

m


https://doi.org/10.14361/9783839450451-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n2

Moscheeleben in Deutschland

der Moscheevorstand und die Kerngemeinde eine Geldspende aus Gliicksspielgel-
dern an, was wiederum der Imam unter Berufung auf das islamische Verbot von
Gliicksspielen zuriickwies.*® Sein Motto, dass man lieber verhungere als »siindiges
Geld« (tiirk. »haram para«) anzunehmen, wurde angesichts ausstehender Mietzah-
lungen des Moscheevereins von einigen Akteur*innen aus dem Vorstand als naiv
und weltfremd gewertet. Die Gemeinde dagegen wirkte in den Augen des Imams
opportunistisch, weil sie alles, was ihr gerade passe, fur »religios legitim« (tiirk.
»miibah«) erklire, ohne dabei ethische und sittliche Wertungen vorzunehmen.*
Dieser Begrift aus der titrkisch-islamischen Terminologie wird angewendet, wenn
eine Handlung aus islamischer Sicht weder als verboten (weil nicht explizit siind-
haft) gilt, noch als erlaubt (also auch ohne Gottes Wohlgefallen zu erwerben). Spe-
zifiziert wird der Begriff verwendet, um eine eigentlich siindhafte Handlung in
einem spezifischen Kontext als erlaubt zu markieren, beispielsweise um Gefahr
abzuwenden. Die Wiederwahl des Vorstandes bzw. die positive Haltung der Ge-
meinde zum Moscheevorstand auf der einen Seite und der Fortbestand der Mo-
schee auf der anderen Seite resultiert aber gerade aus dem Erfolg, die Moschee
finanziell tragen zu kéonnen - dafiir akzeptieren diese Akteur*innen auch Geld aus
»stindhaften« Geschiften und erkliren zum Teil auch dieses Geld fiir nicht-siind-
haft.* Die Auswirkungen auf die Wissensproduktion durch religiose Expert*innen
erschopft sich in der Bestitigung einer Legitimation durch einen religiosen Exper-
ten (»So ist es doch, Hoca?«) und — wenn diese ausbleibt — im Ignorieren. Es wire
an dieser Stelle zu weit gegriffen, diese Haltung als allgemeine Aussage, die das
islamische Wissen im Groflen bestimmt, zu werten. Aber das Beispiel zeigt, wie

39 Interview, Mahmut, 25.02.2014, Yunus-Emre-Moschee: »Als diese Moschee gerade im Entste-
hen begriffen war, gab es einen superreichen Mann. Es hief$, man sollte auch ihn um Spenden
fiir die Moschee bitten. Als ich fragte, wie er denn sein Geld verdiene, sagten sie, dass er ein
Gliicksspiel-Casino betreibe. Ich habe gesagt, dass man von so einem Mann kein Celd an-
nehmen diirfe. Erst wenn er bereut und sein Geld der Moschee gibt, damit es reingewaschen
wird. Und das kann man auch nur fiir geringfiigige Besorgungen ausgeben. Aber fiir manche
Leute giltes als opportun.« (»Bu caminin hentzilkasamasindalarken, trilyonluk biradam var,
ondan da camiye yardim isteyelim denilmis. Nasil kazaniyor parasini diye sorunca, kumarha-
ne isletiyor dediler. Oyle bir insandan para alinmaz dedim. Tevbe eder, parasinin aklanmasi
icin camiye verir, o da sadece ayak islerine harcanir. Ama bazilari igin miibah sayiliyor.«).

40 Interview, Mahmut, 25.02.2014, Yunus-Emre-Moschee: »Die religiése Arbeit soll laufen, egal
wie. Woher das Geld hierfiir kommt, ist egal. Ist nicht unser Problem.« (»Din hizmetleri yiirii-
stin de, nasil ylrirse yiriisiin. Parasi nerden gelirse gelsin, bizim sorunumuz degil.«). Immer
wieder wurde die Frage der Moscheefinanzierung von Akteur*innen in der Moschee aufge-
bracht.

41 Interview, Mahmut, 15.07.2015, Yunus-Emre-Moschee. Feldnotiz, Frihstick bei Hafize,
03.08.2015. Fiir Hafize und die anwesenden Gaste lag die Siinde des Gliicksspiels eindeutig
beim Casino-Betreiber. Der daraus erwirtschaftete Gewinn—also das Geld an sich —beriihrte
sie nicht weiter.

hittps://dol.org/10.14361/9783839450451-008 - am 14.02.2026, 08:44:03. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland

flexibel und pragmatisch mit islamischem Wissen umgegangen werden kann und,
dass religioses Kapital nicht allein ausschlaggebend im Feld ist. Es ist ebenso ein
Indiz dafir, dass sich Nicht-Expert*innen kritisch mit islamischen Normativititen
auseinandersetzen.

2. Die lokalen Moscheen im islamischen Feld: Folie fiir den Kampf um
religiose Macht

Genese und Fragmentierung des islamischen Feldes: Arbeitervereine und der
Verbandsaufbau

Auch wenn mit Studierenden, Kaufleuten, Kunstschaffenden und Literat*innen,
im diplomatischen Dienst und durch Konversionen oder auch als Kriegsgefange-
ne und Gefliichtete Muslime und Musliminnen in Stidten wie Berlin, Miinchen
und Hamburg auch vor der Griindung der BRD bzw. DDR durchaus zu finden
sind,** kann von einer regelrechten muslimischen Prisenz in (West-)Deutschland
erst nach den Anwerbeabkommen mit der Tiirkei (1961), dem ehemaligen Jugo-
slawien (1968), Griechenland (1960), Tunesien (1965) und Marokko (1963) sowie der
Einwanderung auch aus anderen Lindern mit mehrheitlich muslimischen Bevol-
kerungsteilen wie Syrien, Agypten, Afghanistan, Iran, Pakistan u.w. gesprochen
werden. Das muslimische Leben in den deutschen Lindern vor der Arbeitsimmi-
gration spielt im Allgemeinen keine signifikante Rolle fiir die Ausgestaltung des
islamischen Feldes.®® Allerdings bilden die vereinzelten, in den 1950er Jahren ge-
griindeten muslimischen Gemeinden und Vereine in Berlin, Hamburg, Aachen und
Miinchen* den Grundstock fiir die nicht-tiirkische islamische Institutionalisie-

42  Siehe ausfihrlich zu einzelnen Epochen vor 1945: HOpp 1997 (Kriegsgefangene 1914-
1924), BROER/HAERTKOTTER/KAPPERT 2002 (Einzelportrits 1875-1945), WOKOECK 2009
(Gemeindeleben 1920-1945 und Verbiirgerlichung), BAUKNECHT 2001 (1920-1945), ABDULLAH
1981 (1690-1980), AGAI/RYAD/SAJID 2016 (Zwischenkriegszeit — Europa).

43 Das heift freilich nicht, dass es fiir die objektive Struktur des islamischen Feldes keine Konti-
nuitat zur smuslimischen Frage« (des ausgehenden 19. und beginnenden 20. Jahrhunderts)
gebe. Dies deutet zumindest AMIR-MOAZAMI an: sieche AMIR-MOAZAMI 2016: 116 und AMIR-
MOAZAMI 2017.

44 1952 soll das Bundesamt fiir Statistik 115 Agypter, 959 Iraner, 1103 Tiirken registriert haben.
Vgl. MEINING 2011: 59: »Die Muslime stellten eine beinahe unsichtbar kleine Gruppe dar. [...]
Miinchen war damals vermutlich die Stadt mit dem grofsten muslimischen Bevolkerungsan-
teil.« Dass anhand von Staatsbiirgerschaften automatisch auf muslimische Religionszuge-
horigkeit geschlossen wird, ist ein bis heute andauerndes Problem.

hittps://dol.org/10.14361/9783839450451-008 - am 14.02.2026, 08:44:03. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

