
102 Moscheeleben in Deutschland

bestimmend war, sondern auch nach Beginn deutsch-staatlicher Interventionen

in den 2000er Jahren bis in die heutige Zeit als wirkmächtiger Faktor seine

Bedeutung beibehalten hat. Die zunehmende Verflechtung des islamischen Feldes

mit dem politischen Feld in Deutschland sowie mit anderen gesellschaftlichen

und staatlichen Akteur*innen wird gleichfalls anhand der lokalen Entwicklungen

analysiert. Insbesondere wird dargelegt, wie Dialog und das Integrationspara-

digma neue Kapitalsorten im Feld generieren, die die Autoritätsstrukturen im

islamischen Feld verändern. Im dritten Kapitel wird schließlich der Begriff der

religiösen Akteur*innen in Verbindung mit den Akteurs-Konzeptionen des religiösen

Feldes von Pierre Bourdieu (im Gefolge von Max Weber) diskutiert und argu-

mentiert, dass der religionssoziologische Akteursbegriff für das islamische Feld

in Deutschland modifiziert werden muss. Besonderes Augenmerk wird auf die

Imam-Frage im islamischen Feld gelegt. Eine wichtige interne Dynamik stellt der

Frauenaktivismus innerhalb und außerhalb von Moscheen dar. Ausnahmslos in

allen untersuchten Moscheen kam die Frage nach der Stellung von Frauen in Mo-

scheen von religiösen Akteur*innen selbst auf. Angebote von Frauen für Frauen,

der Aufbau von Frauenabteilungen und Frauenräumen in Moscheen sowie die

dementsprechende religiöse Autorität und religiöse Arbeit von Frauen scheint mir

eines der wichtigsten Themen im Feld zu sein und wird daher in einem eigenen

Abschnitt behandelt (Abschnitt III).

1. Islamisches Feld, religiöse Akteur*innen und das religiöse Kapital

Habitus, Feld, Kapital und die Positionierung der Akteur*innen

Soziale Felder sind das Produkt der kapitalistisch organisierten, arbeitsteiligen, also

differenzierten Gesellschaften, in denen verschiedene soziale Felder identifiziert

werden können wie das intellektuelle Feld, das juristische Feld, das wissenschaft-

liche Feld, das religiöse Feld usw. Felder verfügen über ihnen eigene Logiken, ha-

ben eine eigene Geschichte und damit Regeln, die ein spezifisches soziales Feld als

solches konstituieren und sein Funktionieren garantieren.1 Die Regeln des Feldes

sind nicht nur bewusst festgelegte und von allen Mitgliedern des Feldes reflektier-

te und bewusst befolgte regulative Normen im Sinne von Gesetzen, vielmehr ist

es ein System von impliziten Regelhaftigkeiten, die die Akteur*innen allein durch

ihr Handeln kohärent zu den Regeln des Feldes erschaffen2: »Qua Habitus ist ihm

[dem Akteur] der ›praktische bzw. soziale Sinn‹, ein Ensemble von Spielregeln und

1 Vgl. Janning 1991: 144.

2 Vgl. Bourdieu 1998: 65-66.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-008 - am 14.02.2026, 06:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland 103

Verhaltensformen für bestimmte Feldsituationen, verinnerlicht.«3 DerHabitus hält

dem Menschen ein ganzes Set an Mustern und Sinngebungen bereit, mit dessen

Hilfe sich der Mensch in der Gesellschaft und in spezifischen sozialen Feldern ori-

entiert, kurz: wodurch der Mensch seiner Welt sozialen Sinn verleiht:

»Als Produkt der Geschichte produziert der Habitus individuelle und kollektive

Praktiken, also Geschichte, nach den von der Geschichte erzeugten Schemata; er

gewährleistet die aktive Präsenz früherer Erfahrungen, die sich in jedem Orga-

nismus in Gestalt vonWahrnehmungs-, Denk- und Handlungsschemata niederschla-

gen und die Übereinstimmung und Konstantheit der Praktiken im Zeitverlauf viel

sicherer als alle formalen Regeln und expliziten Normen zu gewährleisten su-

chen.«4

DieseWahrnehmungs-, Denk- undHandlungsschemata sind analytisch differenzierbar:

Die Wahrnehmungsschemata sind Schemata, mit denen die alltägliche Wahrneh-

mung der sozialen Welt strukturiert wird. Mithilfe von Denkschemata klassifiziert

und ordnet der/die Akteur*in die Welt. Es sind also Maßstäbe zur Orientierung

und Sinngebung in Bezug auf ethisches und sittliches Verhalten (Ethos), in Bezug

auf ästhetische Werte (Geschmack) sowie Alltagstheorien zur Erklärung der Welt.

Die Handlungsschemata sind die sich individuell äußernden kollektiven Praktiken

der Akteur*innen.5 Den Praktiken der Akteur*innen liegt somit ein durch Sozia-

lisation und Erfahrung erworbenes und implizit in die Persönlichkeit des Einzel-

nen eingeschriebenes System von habituellen Dispositionen zugrunde.6 Alle diese

Schemata werden mittels einer »schlichten Gewöhnung«, also einer stillen Päd-

agogik, und »Strukturübungen«,7 d.h. durch explizites pädagogisches Wirken, als

Habitus einverleibt. Die Einverleibung (Inkorporation) geschieht nicht immer di-

rekt, reflektiert und rationalisiert, sondern werden von Akteur*innen als gegeben,

als selbstverständlich, als natürlich betrachtet, was sich in Sprechen, Verhalten,

Körperhaltung, Essen, Gefühlen, Geschmack, Ethos usw.8, kurz: im Lebensstil aus-

drückt. Die Selbstverständlichkeit des Habitus präsentiert sich dem/der Akteur*in

als praktischer Sinn, wodurch dem/der Erzeuger*in von Praktiken ebendiese als

sinnvoll erscheinen, »d.h. mit Alltagsverstand ausgestattet«.9 Dabei ist hierbei we-

3 Janning 1991: 45.

4 Bourdieu 1993: 101 [Hervorhebung AAA].

5 Vgl. Schwingel 1995: 62.

6 Vgl. zumHabitus-Konzept in der Soziologie und zumVergleich vonHabitus-Theorien: Knob-

lauch 2010: 222-224 und Knoblauch 2003. Ich beziehemich auf dasHabitus-Konzept Pierre

Bourdieus. Vgl. zu den nachfolgenden Passagen: Bourdieu 1993 [11987]: 97-146 und Bour-

dieu 2009 [11979]: 164-202, Janning 1991, Schwingel 1995, Rehbein 2003, Rehbein/Saal-

mann/Schwingel 2003.

7 Bourdieu 1993: 138.

8 Vgl. Bourdieu 1993: 129-132.

9 Bourdieu 1993: 127.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-008 - am 14.02.2026, 06:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Moscheeleben in Deutschland

der von einer strikten Determiniertheit aller Handlungen und Vorstellungen aus-

zugehen noch sind immer nur homogene Abläufe am Werk, die nicht personen-

gebunden und daher austauschbar wären. Mit Habitus sind vielmehr die von al-

len Mitgliedern einer Klasse, Gruppe oder Milieu verinnerlichten Strukturen ge-

meinsamer Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungsschemata gemeint. Der Habi-

tus formt also den Spielraum dessen, was möglich ist und

»versucht, sich eine angemessene Umwelt, einen Raum von standardisierten Si-

tuationen zu schaffen, ein soziales Milieu, das mit den vorhandenen Dispositio-

nen abgestimmt ist und keine zusätzlichen Anforderungen an die Deutungs- und

Verhaltensschemata der Individuen aufwirft, sondern diese fortwährend bestä-

tigt und verstärkt.«10

Das heißt, nicht alle Praktiken und Vorstellungen sind vorhersehbar, aber die Gren-

zen des Möglichen und Unmöglichen sind es: »[Es] ist gewiß, daß jedes Mitglied

einer Klasse sehr viel größere Aussichten als einMitglied irgendeiner anderenKlas-

se hat, mit den für seine Klassengenossen häufigsten Situationen konfrontiert zu

werden.«11 Dies hängt mit den zur Verfügung stehenden ökonomischen, kulturel-

len, sozialen und weiteren Ressourcen bzw. Kapitalen im gesellschaftlichen Gefüge

zusammen, die den Habitus formen. Zugleich bestimmt und bedingt die Vertei-

lung dieser Güter die Positionen, die der/die Einzelne bzw. soziale Gruppen in-

nerhalb von spezifischen sozialen Feldern besetzt haben bzw. besetzen. Die Ak-

teur*innen in einem sozialen Feld können sich den feldimmanenten Regeln nicht

entziehen.

Weil andere Felder bzw. dieWirkung der Gesamtgesellschaft und hier vor allem

die ökonomischen, staatlichen, technologischen, kulturellen und weiteren Regula-

rien auf soziale Felder und innerhalb dieser anhält, sind soziale Felder als relativ

autonom zu betrachten. Dies produziert einerseits einen Konflikt »zwischen exter-

nen und internen Produktionsinteressenten«12 um die in den Feldern gehandelten

und verhandelten Güter und Kapitale. Andererseits sind seit der Genese eines spe-

zifischen Feldes gemeinsame Bezugs- und Orientierungspunkte entstanden, die

im Verlauf der Geschichte des Feldes wirkmächtig geworden sind und somit alle

Akteur*innen in diesem Feld tangieren.

Was in der Feldkonzeption von Bourdieu für die Fragestellung dieser Studie so

relevant ist, ist der in allen sozialen Feldern und somit auch im religiösen Feld wir-

kende immanente Gegensatz zwischen Orthodoxie und Heterodoxie: also der Kampf

um Erhalt oder Veränderung der im Feld bestehenden Kräfteverhältnisse, die den

»Entstehungshorizont für die Strategien der Produzenten, die Kunstform, die sie

10 Janning 1991: 45.

11 Bourdieu 1993: 112.

12 Janning 1991: 145.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-008 - am 14.02.2026, 06:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland 105

vertreten, die Bündnisse, die sie schließen, die Schulen, die sie begründen und

zwar mittels der von ihm [dem Akteur] bestimmten Interessen«13 bilden. Der An-

spruch auf Erhalt fokussiert »Routine und Routinisierung«14, während die »Sub-

version häufig im Gewand der Rückkehr zu den Ursprüngen, zur ursprünglichen

Reinheit, und der häretischen Kritik auftritt«.15 Die Positionen, die die Akteur*in-

nen in den Kräfteverhältnissen und ergo in den Kämpfen einnehmen, sind zum ei-

nen feldabhängig, also davon, was »in einem bestimmten Feld zu einem gegebenen

Zeitpunkt zu tun und zu denkenmöglich oder unmöglich ist«.16 Zum anderen hän-

gen sie vom relativen Stand ihrer spezifischen Kapitale ab, die gleichzeitig »Mittel

wie Gegenstand dieser Kämpfe sind«.17 Durch die Positionen im Feld ist eine Ten-

denz identifizierbar, sich für den Erhalt oder für die Veränderung einzusetzen und

sie deuten auch daraufhin, wie das Wie des Erhalts oder der Veränderung zu ge-

stalten ist:

»Die Strategien […] hängen auch, vermittelt über die Gegenstände, die im Kampf

zwischen denHerrschenden und den Anwärtern auf Herrschaft auf dem Spiel ste-

hen, die Fragen, über die es zum Konflikt kommt, vom Stand der legitimen Pro-

blematik ab, das heißt vom Raum der aus den früheren Kämpfen überkommenen

Möglichkeiten, der wiederum den Raum der Positionen bestimmt, die zu bezie-

henmöglich ist, und damit auch die Richtung, in die die Suche nach Lösungen und

folglich auch die Entwicklung der Produktion geht.«18

Zusammenfassend ergibt sich aus der Übertragung der kapitalistischen Logik auf

jedes soziale Feld, dass es den Feldakteur*innen um die Durchsetzung ihrer feld-

spezifischen Interessen, um die Maximierung ihres Kapitals und somit um eine

Verbesserung ihrer Position geht, was schließlich nichts anderes ist, als Anerken-

nung zu erhalten.19 Dies wiederum hängt von den zur Verfügung stehenden und

praktisch nutzbaren Kapitalformen ab. Wenn hier von Kapital die Rede ist, dann

sind damit diejenigen Ressourcen ökonomischer, kultureller, sozialer, religiöser

usw. Art gemeint, die die Akteur*innen im Laufe des Lebens erwerben, durch die

sie bestimmte Positionen innehaben und die sie wiederum einsetzen können, um

ihre Positionen zu verändern. Die Akteur*innen in den Kämpfen sind daher nicht

13 Bourdieu 1998: 62, vgl. auch Wacquant/Bourdieu 1996: 36.

14 Bourdieu 1998: 64.

15 Bourdieu 1998: 64.

16 Bourdieu 1998: 64.

17 Bourdieu 1998: 64.

18 Bourdieu 1998: 65.

19 Bourdieus Erklärung von sozialer Ungleichheit durch soziale Anerkennungsverhältnisse

sieht Janning eher kritisch: Dieses Anerkennungsparadigma betrachtet er als sehr einsei-

tige Sicht sozialer Beziehungen. Vgl. Janning 1991: 169-170.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-008 - am 14.02.2026, 06:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Moscheeleben in Deutschland

alle gleichrangig, sondern aufgrund ihrer Kapitale verschieden. Über ihr habituel-

les Dispositionssystem lassen sie sich klassen-, schicht- oder milieuspezifisch ver-

orten.

Welche wirkmächtigen Kapitale sind im islamischen Feld identifizierbar? Das

ökonomische Kapital umfasst materielle Werte wie Besitz und Eigentum, Vermögen,

Einkommen sowie Aussagen darüber, wie ökonomisches Kapital funktioniert. Im

Moscheekontext können das finanzielle Engagement in Form von Mitgliederbei-

trägen, Spenden oder die Zurverfügungstellung der eigenen Arbeitskraft bei Ein-

richtung und Erhalt der Moschee gezählt werden, aber auch die Akquise von finan-

ziellen Ressourcen und die finanzielle Verwaltung der Moschee. Das soziale Kapital

rahmt dagegen zum einen den Stand der sozialen Beziehungen ein, also Familie,

Herkunft, Netzwerke, Bildungskontexte usw., zum anderen geht es um die Aner-

kennung, zu diesen Gruppen zugehörig zu sein und diese bei Bedarf aktivieren zu

können. Im Moscheekontext spielen Verbindungen wie die, aus derselben Gegend

in muslimischen Bezugsländern zu stammen, Arabisch bzw. Türkisch als Mut-

tersprache zu haben, in derselben Firma zu arbeiten oder z.B. mit Akteur*innen

aus Moscheegründerzeiten oder übergeordneten Verbandsebenen verwandt/ver-

schwägert/gut bekannt zu sein oder von diesen einen guten Leumund bescheinigt

zu bekommen, eine wertvolle Rolle. Ähnliches gilt für religiöse Netzwerke wie das

Hizmet-Netzwerk, das İslam-Kültür-Netzwerk,Milli Görüş-Netzwerk oder das Netz-

werk der Absolvent*innen der Imam- und Predigerschulen in der Türkei. Die Zu-

gehörigkeit zu diesen Netzwerken äußert sich auch kulturell: durch Verhalten und

Haltung, Sprechweisen und die gepflegten Werte. Das kulturelle Kapital schließt all

das ein, was Aussagen über den Stand der kulturellen Werte und Kompetenzen

zulässt: In objektivierter Form als Bildungsabschlüsse und immateriell in Fertig-

keiten, in denen sich das Kulturelle in körperlicher, sprachlicher, verhaltenstech-

nischer Form niedergeschlagen hat, also in aller Regel durch familiäre Primärer-

ziehung und schulische Bildung sowie allgemeine Sozialisation erworben wurde.

Im Moscheekontext in Deutschland umfasst das kulturelle Kapital beispielsweise

Kenntnisse des Deutschen, des Türkischen, des Arabischen und der korrekten ara-

bischen Aussprache, hohe Bildungsabschlüsse oder das Wissen um korrekte Verhal-

tensformen, ergo Verhaltensnormen. Die spezifische Effizienz der zur Verfügung

stehenden und praktisch nutzbaren Kapitale, über die der Einzelne quasi als Ein-

sätze verfügen kann, wird durch den einem Kapital zugeschriebenen symbolischen

Wert, d.h. durch die Autorität, deren Verbindlichkeit aus kollektiver Anerkennung

hervorgeht, gesteigert:

»Das symbolische Kapital ist eine beliebige Eigenschaft (eine beliebige Kapital-

sorte, physisches, ökonomisches, kulturelles, soziales Kapital), wenn sie von so-

zialen Akteuren wahrgenommen wird, deren Wahrnehmungskategorien so be-

https://doi.org/10.14361/9783839450451-008 - am 14.02.2026, 06:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland 107

schaffen sind, daß sie sie zu erkennen (wahrzunehmen) und anzuerkennen, ihr

Wert beizulegen, imstande sind.«20

Es ist also der Transfer in symbolisches Kapital, der Kapitalsorten überhaupt zu

etwas wertvollem macht. Wie in jedem sozialen Feld hängt es auch im islamischen

Feld davon ab, was spezifisch verhandelt wird, um zu bestimmen, welches Kapi-

tal oder welche Kapitale wichtig und wertvoll sind. Diese Perspektive der Kapital-

sorten lässt nun auch die Wirkungsmacht des Habitus deutlicher werden: Denn

die erzeugten habituellen Dispositionssysteme versehen die Kapitalsorten in ei-

nem spezifischen Feld mit Wert, was dem/der Akteur*in Prestige, Renommee u.ä.

einbringt, weswegen Menschen das Feld nicht verlassen, »für das ihr Kapital er-

worben wurde, und dort um die Vermehrung oder eine verstärkte Anerkennung

ihres Kapitals […] kämpfen«.21 Habituelle Dispositionssysteme werden in der Re-

gel über lange Zeit aufrechterhalten. Sofern es aber in kurzer Zeit zu extremen

Wandlungen kommt, macht das die Kapitale wertlos. Die so ausgelösten Krisen

müssen bewältigt werden, indem Anpassungen an die veränderten Bedingungen,

also Kapitale, erfolgen. Was Wert hat, was relevant ist und was als Kapital wichtig

ist, hängt somit von der jeweiligen Konjunktur des Feldes, also den Erfolgen von

Kämpfen im Feld ab. Die Durchsetzung einer jeweiligen Definition der legitimen

Einsätze und Kapitale im Rahmen sozialer Auseinandersetzungen bildet auch die

Basis legitimen islamischen Wissens.

Das religiöse Kapital als Verhandlungsobjekt im Feld

Vor dem Hintergrund der bisherigen Ausführungen rückt religiöses Kapital bei der

Frage nach Deutungsmacht über das islamische Wissen in den Vordergrund: Für

den Soziologen Laif H. Seibert ist »religiöses Kapital als zugleich generatives und

generiertes Element religiösen Austauschs«22 zu verstehen, womit religiöses Ka-

pital als eine Erweiterung sozialen bzw. kulturellen Kapitals in Bezug auf Religion

erscheint. Seibert betont den Aspekt der Glaubwürdigkeit, die er »als bestimmen-

des Moment religiöser Autorität« ansieht.23 Glaubwürdigkeit werde messbar über

Wissen, Abschlüsse, Bürgschaft, Authentizität und Entfremdung sowie »hinsicht-

lich der Authentizität, Echtheit, Wahrhaftigkeit und/oder Wahrheit von religiösen

Funktionären und Organisationen (personales und Systemvertrauen)«.24 Eng ver-

woben mit der Dimension der Glaubwürdigkeit ist auch der Begriff der religiösen

20 Bourdieu 1998: 108.

21 Rehbein 2003: 86.

22 Seibert 2010: 100-101.

23 Seibert 2010: 107.

24 Vgl. Seibert 2010: 107.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-008 - am 14.02.2026, 06:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Moscheeleben in Deutschland

Kompetenz.Dabeimuss die Anerkennung der religiösen Kompetenz nicht gleich An-

hängerschaft bedeuten, »sondern auch bloß eine respektvolle Anerkennung eines

religiösen Akteurs aufgrund legitimer Repräsentanz einer divergierenden Lehre«25

ist denkbar. Religiöses Kapital wird somit

»als eine Abart des sozialen Kapitals [verstanden], also als eine Kapitalart […],

die sehr eng sowohl mit Netzwerk- als auch mit Vertrauensbildung zusammen-

hängt. In diesem Sinne können wir mit Bourdieu einerseits zwischen Institution

(Netzwerk) und Charisma (Vertrauen) unterscheiden, müssen andererseits aber

berücksichtigen, dass diese Unterscheidung nicht zugleich Trennung bedeutet:

Die Teilhabe an sozialen Netzwerken stützt sich wesentlich auf die damit verbun-

dene Erwartungssicherheit in Bezug auf die netzwerkinternenKooperationenund

ist insofern zugleich geronnenes Systemvertrauen.«26

Der Soziologe Bradford Verter dagegen betrachtet das religiöse Kapital als eine

Form des kulturellen Kapitals:

»[S]piritual dispositions may be regarded as a form of cultural capital. Personal

piety may be viewed as a matter of taste – in other words, as a product of social

relations – and thus as a marker of status within struggles for domination in a

variety of contexts. Spiritual knowledge, competencies, and preferences may be

understood as valuable assets in the economy of symbolic goods.«27

Seibert und Verter betonen unterschiedliche Aspekte des Religiösen. Da-

mit kann religiöses Kapital sowohl das soziale als auch das kulturelle Kapital

absorbieren. Das bedeutet, dass Glaubwürdigkeit in Bezug auf institutionelle

und akteursbezogene Netzwerke, persönliche Frömmigkeit und persönliches

Auftreten durch Kleidung sowie sittliches und ethisches Verhalten, der Grad

des religiösen Wissens und der religiösen Kompetenzen autoritätsgenerieren-

de Elemente des religiösen Kapitals sind. Allerdings sticht hervor, dass in der

Konzeption des religiösen Feldes bei Bourdieu (und so auch bei Verter oder

beim Islamwissenschaftler Jörn Thielmann28) die Beziehungen, die Gläubige mit

dem Transzendenten eingehen, kaum eine Rolle spielen und daher auch keinen

Eingang in diese Kapitaltheorie gefunden haben. Sowohl Verter als auch Thiel-

mann plädieren zwar dafür, dass muslimische Laien durch »techniques of the self«

religiöses bzw. spirituelles Kapital akkumulieren und dieses im Feld einsetzen

können:

25 Seibert 2010: 107-108.

26 Seibert 2010: 100-101.

27 Verter 2003: 152.

28 Thielmanns Beschreibung des Islams/der Muslim*innen in Deutschland anhand der Feld-

theorie Bourdieus (Thielmann 2005, 2012, 2013) wird weiter unten in die Diskussion mit-

einbezogen.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-008 - am 14.02.2026, 06:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland 109

»Further, he can form a religious habitus that becomes active in society beyond

the power struggles between religious professionals. It seems plausible that this

is the reasonwhy in Islamic religious fields there is no shortage of religious capital,

contrary to Bourdieu’s understanding.«29

Religiöses Kapital als formendes Element eines religiösen Habitus »beyond power

struggles between religious professionals« zu verorten, wird der Bedeutung von

Kapitalen aber nicht gerecht.Meine Feldbeobachtungen haben gerade gezeigt, dass

religiöses Kapital innerhalb der Machtkämpfe (nicht nur, aber auch zwischen »reli-

gious professionals«) eine bedeutende Stellung einnimmt: Religiöses Kapital gene-

riert Autorität und ist gleichzeitig Verhandlungsobjekt im Feld. Das liegt insbeson-

dere an der Orientierung auf das Jenseits (respektive auf ein Leben nach dem Tod,

dem ewigen bzw.wahren Leben). Sowohl Bourdieu als auchWeber sowie Verter

und Thielmann betrachten das Verhältnis der Akteur*innen zur Transzendenz

und ihre Heilsorientierung lediglich als auf die diesseitige Welt und ihre Ordnung

ausgerichtet.30 In den Moscheen beobachtete ich dagegen, dass die Orientierung

auf das Jenseits eine ungemein wichtige Bedeutung hat: So wird oft auf den göttli-

chen Lohn (türk. sevab) von guten Handlungen (ḥasanāt)31 hingewiesen bzw.

eine Handlung als solche aufgefasst wie z.B. beim Kuchenverkauf für ein Waisen-

haus32 oder beim Beten für verstorbene Gemeindeangehörigen33. Auch in den ver-

schiedenen Veranstaltungen besprechen die Gläubigen, wie sie sich das Paradies

(ǧanna, türk. cennet) verdienen können oder der Hölle (ǧahannam, türk. cehennem)

entkommen.34 Die Betrachtung des religiösen Kapitals bleibt ohne die Dimension

des Jenseitigen zu funktional. Stattdessen informiert gerade die Furcht um den

Status im Jenseits Fragen der Wahrheit bzw. der Legitimität des Glaubens und der

Praxis in erheblichem Maße: Hafize, eine Rentnerin, ist beispielsweise damit kon-

frontiert, dass ihrem christlichen Ehemann das Paradies verweigert werden wird

(und möglicherweise auch ihr, da sie mit ihm verheiratet ist), weil aufgrund der

29 Verter 2003: 157, vgl. auch Thielmann 2012: 307.

30 Vgl. Weber 1922: 245 (§ 1 Die Entstehung der Religionen): »Religiös oder magisch motivier-

tes Handeln ist, in seinem urwüchsigen Bestand, diesseitig ausgerichtet.« [Hervorhebung im

Original].

31 Im Feld wird ḥasanāt teilweise synonym für den guten göttlichen Lohn verwendet: Im deut-

schen Sprachgebrauch ist »ḥasanāt erwerben« häufig anzutreffen. Im Türkischen wird dage-

gen zwischen der guten Tat und dem Lohn begrifflich unterschieden.

32 In einer Chat-Nachricht zum Kuchenverkauf wurde darauf hingewiesen, sich einen Tag Ur-

laub zu nehmen, um im Kuchenverkauf eine Schicht zu übernehmen, weil: »Gott bezahlt

sowieso besser.«.

33 Feldnotiz, Veranstaltung von Angehörigen einer Verstorbenen/taziye, 12.03.2016, Mevlana

Moschee.

34 Feldnotiz, tafsīr/tefsir-sohbet, 26.09.2014, Yunus-Emre-Moschee, Gespräch zwischen Hafize,

Ayşe und Hülya.

ṯawāb

https://doi.org/10.14361/9783839450451-008 - am 14.02.2026, 06:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Moscheeleben in Deutschland

normativen Aussagen religiöser Expert*innen Christ*innen aus dem Paradies aus-

geschlossen sind. Diesen Umstand kann Hafize nicht akzeptieren, denn in ihrem

Verständnis von Gottes Gerechtigkeit kann es gar nicht anders sein als dass ihre

ganze Familie nach dem Tod im Paradies vereint ist.35 Hierfür sucht sie nach Ant-

worten von verschiedenen Expert*innen und wägt diese gegeneinander ab. Auch

Hart hat die Frage nach dem jenseitigen Leben in ihrer Studie zu rural Islam in der

Westtürkei als Leitmotiv der Gläubigen identifiziert:

»But because one’s individual salvation is measured by the deeds one commits

in this world, villagers strive to be attentive: caring for others, assisting the poor,

guiding children, worrying about the fate of other Muslims, and more generally,

showing interest in global humanity. Thus, Islam is both directed toward a reality

superseding this life and deeply embedded within it. In managing this intersec-

tion between this world and the next, deeds are regarded as both spiritual and po-

litical acts because they change the world and affect one’s standing in the next.«36

Die transzendente Dimension des religiösen Kapitals ist im islamischen Feld in

Deutschland bedeutungsvoll, weil es um mehr geht als um ein diesseitig gutes Le-

ben. Es drückt sich vielmehr in allen Aktivitäten aus, die religiösen Lohn verspre-

chen. Beispielsweise wird Koranrezitation (auf Arabisch) als gute Handlung auf-

gefasst, die im Jenseits beim finalen göttlichen Gericht zählt, weshalb die Praxis

der Rezitation, ihr Erwerb und ihr Einsatz, als eine bedeutende Form des religiö-

sen Kapitals gewertet werden muss.37 Andere Formen des religiösen Kapitals, wie

die Koranverstehkompetenz, die im Feld häufig als Gegensatz zu Koranrezitations-

kompetenzen konzipiert wird, sind zwar vordergründig auf ein diesseitiges gutes

islamisches Leben ausgerichtet, welches durch das Verstehen der göttlichen Bot-

schaften erreicht werden kann, um »Position im Leben zu beziehen«.38 Die Kulti-

vierung eines religiösen Ethos auf dieser Grundlage fördert die Entwicklung eines

aktivistischen Menschenbildes, nach dem der Mensch sich nicht mit dem ihm Zu-

gewiesenen geduldig begnügt und auf eine Kompensierung im Jenseits hofft, son-

dern gesellschaftliche Belange aktiv mitgestaltet und seinem diesseitigen Leben

somit einen Sinn verleiht. Allerdings lässt erst die Verflechtung des Diesseitigen

mit dem Jenseitigen diese Kompetenz als eine bedeutsame erscheinen.

Die jeweilige Beimessung von symbolischemWert offenbart wiederum die ge-

sellschaftlichen Bedingungen, unter denen die Kapitale wirkmächtig werden kön-

nen: Denn in einem auf Rationalität ausgerichteten Verständnis von Mensch-Sein

35 Feldnotiz, tafsīr/tefsir-sohbet, 26.09.2014, Yunus-Emre-Moschee. Angesichts der unversöhnli-

chen Haltung der Religionsbeauftragten Semra in dieser Angelegenheit bricht Hafize auch

in Tränen aus.

36 Hart 2013: 3.

37 Zu Koranrezitation und ihrem religiösen Sinn siehe Abschnitt IV.

38 Feldnotiz, Moscheebesuch, Gespräch mit Mahmut, 03.06.2013, Yunus Emre-Moschee.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-008 - am 14.02.2026, 06:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland 111

im Allgemeinen und von Religion im Besonderen können gesamtgesellschaftlich

betrachtet religiöse Kapitale, die sich – wie etwa die Koranrezitation – auf spiritu-

elle Dimensionen beziehen, kaum öffentlich legitimiert werden. Dagegen können

religiöse Kapitale, die Rationalität und Verstehen privilegieren, in einer auf Ra-

tio ausgerichteten Gesellschaft außerhalb des religiösen Feldes fruchtbar gemacht

werden. Durch die wechselseitigen Beziehungen von sozialen Feldern können die-

se Kapitale im religiösen Feld selbst wirkmächtig werden. Religiöses Kapital um-

fasst also kulturelles und soziales Kapital in Bezug auf Religion, womit auf der

einen Seite objektivierbare Aspekte wie Abschlüsse und Zertifikate, Bezug zu reli-

giösen Institutionen und Netzwerken, religiöses Wissen und Kompetenzen abge-

deckt sein können. Auf der anderen Seite spielen Glaubwürdigkeit und moralische

Integrität, Frömmigkeit, Authentizität, Vertrauen und spirituelle Kompetenzen ei-

ne Rolle. Heruntergebrochen auf das islamische Feld in Deutschland bedeutet dies,

dass das zu symbolisch wertvollen Gütern gemachte religiöse Kapital als im Kampf

um die weitere Akkumulation desselben eingesetzt wird.

Aus den zahlreichen Beobachtungen, dass im Moscheekontext der Autorität

religiös ausgebildeter Expert*innen teilweise große Bedeutung beigemessen wird,

diese teilweise aber auch stark hinterfragt und stattdessen z.B. den Ausführun-

gen eines religiös weniger gebildetenMitgliedes des Moscheevorstandes Gehör ge-

schenkt wird, schließe ich, dass bei der Autorisierung von islamischemWissen reli-

giöses Kapital nicht zwangsläufig ausschlaggebend ist. Die Einfassung aller mögli-

chen kulturellen und sozialen Kapitalien in das Konzept religiöses Kapital verdeckt,

dass das symbolische Kapital sich nicht darin erschöpft. Die Berücksichtigung des

ökonomischen, sozialen und kulturellen Kapitals offenbart einenMechanismus der

Wissensproduktion, in dem das religiöse Kapital nur als eines unter vielen Kapita-

len anzusehen ist, aber nicht unbedingt als das ausschlaggebende. Denn innerhalb

des islamischen Feldes geht es um religiöse Macht, verstanden als Monopolisie-

rung der religiösen Arbeit und Deutung. Diese ist weder – wie im dritten Kapitel

detailliert diskutiert werden soll – allein durch ein Priestertum gewährleistet, das

religiöses Kapital im Sinne von textbasiertem religiösem Wissen, Kompetenz und

Amtsstellung für sich beanspruchen kann, noch allein durch religiöse Kapitale wie

beispielsweise Koranrezitationskompetenzen oder -verstehkompetenzen.Der Um-

stand, dass Moscheen im Vereinsrecht organisierte Selbstorganisationen sind, die

durch die Arbeit von Ehrenamtlichen aufrecht erhalten werden, rückt beispiels-

weise den Aspekt der Selbstfinanzierung in den Vordergrund, die Auswirkungen

auf bestimmte soziale Positionen von Akteur*innen hat: Sein/ihr ökonomisches

und soziales Kapital kann dadurch zu einem bedeutenden Faktor werden. Anhand

eines Konflikts zwischen Moscheevorstand und Imam um die Spendenannahme

eines muslimischen Casino-Betreibers kann beispielhaft aufgezeigt werden, wie

das religiöse Kapital des Imams insgesamt und seine religiöse Autorität in die-

ser Frage keinen symbolischen Wert haben: In der Yunus-Emre-Moschee nahmen

https://doi.org/10.14361/9783839450451-008 - am 14.02.2026, 06:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Moscheeleben in Deutschland

der Moscheevorstand und die Kerngemeinde eine Geldspende aus Glücksspielgel-

dern an, was wiederum der Imam unter Berufung auf das islamische Verbot von

Glücksspielen zurückwies.39 Sein Motto, dass man lieber verhungere als »sündiges

Geld« (türk. »haram para«) anzunehmen, wurde angesichts ausstehender Mietzah-

lungen des Moscheevereins von einigen Akteur*innen aus dem Vorstand als naiv

und weltfremd gewertet. Die Gemeinde dagegen wirkte in den Augen des Imams

opportunistisch, weil sie alles, was ihr gerade passe, für »religiös legitim« (türk.

»mübah«) erkläre, ohne dabei ethische und sittliche Wertungen vorzunehmen.40

Dieser Begriff aus der türkisch-islamischen Terminologie wird angewendet, wenn

eine Handlung aus islamischer Sicht weder als verboten (weil nicht explizit sünd-

haft) gilt, noch als erlaubt (also auch ohne Gottes Wohlgefallen zu erwerben). Spe-

zifiziert wird der Begriff verwendet, um eine eigentlich sündhafte Handlung in

einem spezifischen Kontext als erlaubt zu markieren, beispielsweise um Gefahr

abzuwenden. Die Wiederwahl des Vorstandes bzw. die positive Haltung der Ge-

meinde zum Moscheevorstand auf der einen Seite und der Fortbestand der Mo-

schee auf der anderen Seite resultiert aber gerade aus dem Erfolg, die Moschee

finanziell tragen zu können – dafür akzeptieren diese Akteur*innen auch Geld aus

»sündhaften« Geschäften und erklären zum Teil auch dieses Geld für nicht-sünd-

haft.41 Die Auswirkungen auf dieWissensproduktion durch religiöse Expert*innen

erschöpft sich in der Bestätigung einer Legitimation durch einen religiösen Exper-

ten (»So ist es doch, Hoca?«) und – wenn diese ausbleibt – im Ignorieren. Es wäre

an dieser Stelle zu weit gegriffen, diese Haltung als allgemeine Aussage, die das

islamische Wissen im Großen bestimmt, zu werten. Aber das Beispiel zeigt, wie

39 Interview,Mahmut, 25.02.2014, Yunus-Emre-Moschee: »Als dieseMoschee gerade im Entste-

hen begriffenwar, gab es einen superreichenMann. Es hieß,man sollte auch ihn umSpenden

für die Moschee bitten. Als ich fragte, wie er denn sein Geld verdiene, sagten sie, dass er ein

Glücksspiel-Casino betreibe. Ich habe gesagt, dass man von so einem Mann kein Geld an-

nehmen dürfe. Erst wenn er bereut und sein Geld der Moschee gibt, damit es reingewaschen

wird. Und das kannman auch nur für geringfügige Besorgungen ausgeben. Aber für manche

Leute gilt es als opportun.« (»Bu caminin henüz ilk aşamasındalarken, trilyonluk bir adamvar,

ondan da camiye yardım isteyelim denilmiş. Nasıl kazanıyor parasını diye sorunca, kumarha-

ne işletiyor dediler. Öyle bir insandan para alınmaz dedim. Tevbe eder, parasının aklanması

için camiye verir, o da sadece ayak işlerine harcanır. Ama bazıları için mübah sayılıyor.«).

40 Interview, Mahmut, 25.02.2014, Yunus-Emre-Moschee: »Die religiöse Arbeit soll laufen, egal

wie.Woher das Geld hierfür kommt, ist egal. Ist nicht unser Problem.« (»Din hizmetleri yürü-

sün de, nasıl yürürse yürüsün. Parası nerden gelirse gelsin, bizim sorunumuz değil.«). Immer

wieder wurde die Frage der Moscheefinanzierung von Akteur*innen in der Moschee aufge-

bracht.

41 Interview, Mahmut, 15.07.2015, Yunus-Emre-Moschee. Feldnotiz, Frühstück bei Hafize,

03.08.2015. Für Hafize und die anwesenden Gäste lag die Sünde des Glücksspiels eindeutig

beim Casino-Betreiber. Der daraus erwirtschaftete Gewinn – also das Geld an sich – berührte

sie nicht weiter.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-008 - am 14.02.2026, 06:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland 113

flexibel und pragmatisch mit islamischemWissen umgegangen werden kann und,

dass religiöses Kapital nicht allein ausschlaggebend im Feld ist. Es ist ebenso ein

Indiz dafür, dass sich Nicht-Expert*innen kritischmit islamischen Normativitäten

auseinandersetzen.

2. Die lokalen Moscheen im islamischen Feld: Folie für den Kampf um
religiöse Macht

Genese und Fragmentierung des islamischen Feldes: Arbeitervereine und der

Verbandsaufbau

Auch wenn mit Studierenden, Kaufleuten, Kunstschaffenden und Literat*innen,

im diplomatischen Dienst und durch Konversionen oder auch als Kriegsgefange-

ne und Geflüchtete Muslime und Musliminnen in Städten wie Berlin, München

und Hamburg auch vor der Gründung der BRD bzw. DDR durchaus zu finden

sind,42 kann von einer regelrechten muslimischen Präsenz in (West-)Deutschland

erst nach den Anwerbeabkommen mit der Türkei (1961), dem ehemaligen Jugo-

slawien (1968), Griechenland (1960), Tunesien (1965) und Marokko (1963) sowie der

Einwanderung auch aus anderen Ländern mit mehrheitlich muslimischen Bevöl-

kerungsteilen wie Syrien, Ägypten, Afghanistan, Iran, Pakistan u.w. gesprochen

werden. Das muslimische Leben in den deutschen Ländern vor der Arbeitsimmi-

gration spielt im Allgemeinen keine signifikante Rolle für die Ausgestaltung des

islamischen Feldes.43 Allerdings bilden die vereinzelten, in den 1950er Jahren ge-

gründetenmuslimischen Gemeinden und Vereine in Berlin,Hamburg, Aachen und

München44 den Grundstock für die nicht-türkische islamische Institutionalisie-

42 Siehe ausführlich zu einzelnen Epochen vor 1945: Höpp 1997 (Kriegsgefangene 1914-

1924), Bröer/Haertkötter/Kappert 2002 (Einzelporträts 1875-1945), Wokoeck 2009

(Gemeindeleben 1920-1945 und Verbürgerlichung), Bauknecht 2001 (1920-1945), Abdullah

1981 (1690-1980), Agai/Ryad/Sajid 2016 (Zwischenkriegszeit – Europa).

43 Das heißt freilich nicht, dass es für die objektive Struktur des islamischen Feldes keine Konti-

nuität zur »muslimischen Frage« (des ausgehenden 19. und beginnenden 20. Jahrhunderts)

gebe. Dies deutet zumindest Amir-Moazami an: siehe Amir-Moazami 2016: 116 und Amir-

Moazami 2017.

44 1952 soll das Bundesamt für Statistik 115 Ägypter, 959 Iraner, 1103 Türken registriert haben.

Vgl. Meining 2011: 59: »Die Muslime stellten eine beinahe unsichtbar kleine Gruppe dar. […]

München war damals vermutlich die Stadt mit dem größtenmuslimischen Bevölkerungsan-

teil.« Dass anhand von Staatsbürgerschaften automatisch auf muslimische Religionszuge-

hörigkeit geschlossen wird, ist ein bis heute andauerndes Problem.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-008 - am 14.02.2026, 06:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

