
1 Die:Der Andere und der Dialog

Im Sprechen im Dialog, im Ansprechen eines

Du durch das Ich geschieht ein außeror-

dentlicher und unmittelbarer Übergang, der

stärker ist als jedes ideale Band und als jede

Synthese, die das Ich denke in seinem Anglei-

chen- und Begreifen-Wollen verwirklichte.

Ein Übergang, wo es keinen Übergang mehr

gibt. Gerade weil das Du absolut anders ist

als das Ich, gibt es, von einem zum anderen,

Dialog.1

Müsste der Dialog – statt als positiver Begriff – nicht vom unsicheren Standpunkt ei-

nes Denkens der Negativität entwickelt werden? Und was bedeutet das für die folgen-

de Untersuchung und die Schwerpunktlegung im ersten Kapitel dieser Studie? Ein sol-

ches Unternehmen steht im Widerspruch mit einem Dialog, der alltäglichen wie über-

liefertenVorstellungen zufolge einen argumentativ belastbarenAustausch vonGleich zu

Gleich verspricht. Den Dialog ausgehend von der Infragestellung seiner Tragfähigkeit

als Denkbild für eine symmetrische Gegen- und Wechselseitigkeit wie auch seiner Ko-

härenz und Identität als GeschehenundBegriff zu verstehen, stellt zunächst einmal eine

Herausforderung dar. Auch wenn das Ideal nicht vollkommen in Abrede gestellt werden

soll, weil die Favorisierung des Negativs – selbst wenn sie zurecht gegen eine Ideologie

der Äquivalenz aufgeboten wird – der Ungerechtigkeit die Hintertür offenlässt: Der An-

spruch des positiven Ideals kann nur mehr angeführt werden, wenn seine Unerfülltheit

und seinemissglückte Verwirklichung unter demGesichtspunkt ihrer Geschichtlichkeit

aufgezeigt werden. Wenn der Dialog nicht sicher vor dem Scheitern der mit ihm auf-

gerufenen Versprechen ist, dann ist das negative Moment ein für ihn konstitutiver Be-

standteil.

1 Levinas, Emmanuel: »Dialog«, 61–85, in: Böckle, Franz/Kaufmann, Franz-Xaver/Rahner, Karl/Welte,

Bernhard (Hg.): Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft. Teilband 1. Enzyklopädische Bibliothek

in 30 Teilbänden, Freiburg: Herder 1981, 76.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Dabei sind zunächst Gershom Scholems Überlegungen zum »Mythos vom deutsch-

jüdischen Gespräch«2 der Ausgangspunkt für eine Auseinandersetzung mit dem Den-

ken Martin Bubers. (1.1) Wenn das »dialogische Prinzip« als Vorstellung einer unmittel-

bar zwischenmenschlichenBegegnungundKritikderModerneeinem jüdischenDenken

und einer Reflexion auf die Geschichte des Judentums entspringt,3 (1.2) kann es von dem

Einschnitt4, demmit demMassenmord an den europäischen Juden ein historisches Da-

tumzugewiesenwerdenkann,nicht unberührt bleiben.Dieser Anspruch ist bei Scholem

mit dem Verweis auf eine »Anstrengung des Begriffs« und die Notwendigkeit einer »ge-

schichtsphilosophischen Beleuchtung« angedeutet, aber nicht ausgeführt. Der Dialog,

so soll in einer daran anschließenden Perspektive auf Walter BenjaminsThesen über den

Begriff der Geschichte und Theodor W. Adornos Negative Dialektik erörtert werden,5 kann

nach der Shoah nicht länger als Ideal oder Faktum propagiert werden, sondernmuss als

Überforderungund als Problemstellung verhandelt, das heißt »gegendenStrich gebürs-

tet« werden. (1.3)

Dass der Dialog vor demHintergrund einer Überanstrengung des Denkens verstan-

den werden muss, wird im letzten Abschnitt des Kapitels ausgearbeitet. (1.4) Wie von

WernerHamacher gezeigtwurde,hat die philosophischeTheoriebildung inDeutschland

nach demZweitenWeltkrieg demAnspruch an das Denken nicht nachkommen können,

der mit der Hervorhebung einer der Philosophie und dem Philosophieren eigenen »Un-

versöhntheit« und einer Zäsur ›nach der Shoah‹ deutlich geworden ist. Wie zu zeigen

sein wird,wurde der Dialog in diesem intellektuellen Klima – im Zeichen desWunsches

nach Aufarbeitung, Wiedergutmachung und Rehabilitierung einer ruinierten philoso-

phischenTradition –als gelingens- und verstandesorientiert konzipiert.Eine »Insistenz

des Fragens nach der Möglichkeit des Denkens«,6 mit der seine Widersprüchlichkeit,

seine sprachliche Verfasstheit und das Selbst im Verhältnis zu einem Anderen verhan-

delt wird, der oder das in diesem Denken nicht aufgeht und sich dem Verstehen ent-

zieht, ist im Gegensatz zu einer tendenziell restaurativen Stimmung im Deutschland

der Nachkriegszeit in einem französischen Denken der »Heterologie«7 zu beobachten.

Die in diesem Kapitel vorgeschlagene Linie führt deswegen von Buber zu Emmanuel

2 Scholem, Gershom: »Wider den Mythos vom deutsch-jüdischen ›Gespräch‹ [1964]«, 7–11, in: Ders.

Judaica II, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1970; Scholem, Gershom: »Noch einmal: das deutsch-jüdische

Gespräch [1965]«, 12–19, in: Ders.: Judaica II, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1970.

3 Buber, Martin: »Zur Geschichte des dialogischen Prinzips«, 299–320, in: Ders.: Das dialogische Prin-

zip, Gerlingen: Schneider 1997.

4 Vgl. zur Shoah als Zäsur des Denkens in der Einleitung der vorliegenden Studie, 21ff.

5 Adorno: Negative Dialektik. Benjamin, Walter: »Über den Begriff der Geschichte«, 691–706, in:

Ders.: Gesammelte Schriften I.2, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991.

6 Hamacher: »Reparationen«, 16.

7 Dastur, Françoise: »Das Denken des Anderen. Eine französische Besonderheit?«, übers. v. Thomas

Bedorf, 29–50, in: Bedorf, Thomas/Bertram, GeorgW./Gaillard, Nicolas/Skrandies, Timo (Hg.): Un-

darstellbares im Dialog. Facetten einer deutsch-französischen Auseinandersetzung, Amsterdam: Rodopi

1997, 30. Im Denken Derridas ist die »falsche (endliche) Heterologie« (Hegels) bei Levinas die Be-

dingung für alle in Totalité et Infini getroffenen Überlegungen (vgl. Derrida: »Gewalt undMetaphy-

sik«, 144). Der Begriff geht auf Batailles Auseinandersetzungmit der psychologischen Struktur des

Faschismus zurück. In einem 1933 erschienenen Aufsatz führt er die Anziehungskraft des Faschis-

mus auf die Verdrängung des Heterogenen in der Gesellschaft zurück (vgl. Bataille, Georges: »La

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Die:Der Andere und der Dialog 45

Levinas, in dessen prominentesten Schriften der Dialog eher selten auftaucht. In eini-

gen kürzeren Texten jedoch setzt sich Levinas explizit mit einem »neuen Typus des Dia-

logs« auseinander,8 welcher der Charakterisierung des Dialogs in Totalité et Infini grund-

legendwiderspricht.9 Levinas spricht vonGefolgschaft undDivergenzen gegenüber Bu-

ber. Sie verbindet die Kritik des totalisierenden griechisch-abendländischen und einer

Hinwendung zum jüdisch-dialogischen Denken,10 die sie zu Überlegungen zu einer ur-

sprünglichen Sozialität führen. Andererseits wird die symmetrische Anlage von Bubers

dialogischem Prinzip bei Levinas durch eine Dissymmetrie – ein konstitutiv ungleiches

Verhältnis zwischen Selbst und Anderem – ersetzt. So lässt sich seine Infragestellung

der »überlieferten Philosophie«11 und die Reflexion einer sich entziehenden Unerreich-

barkeit des Anderen – eine mit Negativität angereicherte Alterität – auf die Frage nach

demMöglichkeitshorizont eines anderenDialogs bringen.Dabei steht weniger eine ethi-

sche Programmatik im Zentrum der Untersuchung als vielmehr Levinas’ erkenntniskri-

tischer Ansatz sowie die bei ihm diskutierten subjekttheoretischen Problemstellungen

und sprachphilosophischen Überlegungen.

1.1 Der »Mythos vom deutsch-jüdischen Gespräch«

In den Jahren 1964 und 1965 erschienen zwei kurze Texte des Religionshistorikers

Gershom Scholem. »Noch einmal: das deutsch-jüdische Gespräch« folgte auf »Wider

den Mythos vom deutsch-jüdischen Gespräch«. Der erste der beiden Texte wurde in

einer Margarete Susman zum neunzigsten Geburtstag gewidmeten Festschrift veröf-

fentlicht. Das zweite Schreiben wurde im darauffolgenden Jahr im Bulletin des Leo

Baeck Instituts publiziert.12Während dieser zweite Text als Antwort auf kritische Reak-

tionen zu verstehen ist, weist der erste –wie es der Titel nahelegt – einen Charakter des

Widerspruchs auf. Scholem schildert darin, dass er eine Einladung erhalten habe, einen

Beitrag für die Festschrift zu verfassen.Der in derEinladung formuliertenAnkündigung

der Veröffentlichung zufolge, sei diese Festschrift »›nicht nur als Huldigung, sondern

auch als Dokument eines im Kern unzerstörbaren deutsch-jüdischen Gespräches zu

verstehen‹«. Diese Wortwahl bezeichnet Scholem unabhängig von seinem eigenen Ver-

hältnis zu Margarete Susman und ihremWirken als »unfassbare Illusion« und trägt im

structure psychologique du fascisme«, 339–371, in: Ders.: Œuvres complètes I. Premiers Écrits 1922-

1940, hg. v. Hollier, Denis, Paris: Gallimard 1970).

8 Levinas, Emmanuel: »Martin Buber et la Théorie de la Connaissance«, 27–50, in: Ders.: Noms Pro-

pres, Montpellier: fata morgana 1976, 49. Die weiteren einschlägigen Texte sind: »Dialogue avec

Martin Buber«, 51–55, in: Noms Propres; »À propos de Buber. Quelques Notes«, 57–65, in: Hors sujet,

Montpellier: fata morgana 1987; Ders.: »Dialog«.

9 Hier heißt es, dass die in der Reziprozität des Dialogs anvisierte Kommunikation von Ideen das

abgründigeWesen der Sprache verberge (vgl. Ders.: Totalité et Infini. Essai sur l’extériorité, Paris: Ha-

chette 1990 [1961], 104).

10 Vgl. dazu auch Derrida: »Gewalt und Metaphysik«, 234.

11 Levinas: »Dialog«, 65.

12 Vgl. Scholem, Gershom: Judaica II, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1970, 228.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Folgenden ein Schreiben bei, mit dem er zu erklären sucht, warum er diesem Trugbild

keine Nahrung liefern wolle.

Scholem schreibt in seinem als Brief an den Herausgeber Manfred Schlösser for-

mulierten Text, dass er die Existenz eines deutsch-jüdischen Gesprächs – das noch zu-

dem als »imKern unzerstörbar« dargestellt wird – als »historisches Phänomen« bestreitet.

Denn: »Zu einem Gespräch gehören zwei, die aufeinander hören, die bereit sind, den

anderen in dem, was er ist und darstellt, wahrzunehmen und ihm zu erwidern.«13 Der

Bezug auf die jüdische »Philosophie des Dialogs«14 exponiert dabei zwar einen auf star-

ren IdentitätenberuhendenDualismuszwischeneinemantwortenden Judentumgegen-

über einem internalisierenden Christentum,15 und verweist auf ein substanzielles Sub-

jektivitätsverständnis. Es geht um den »andere[n], in dem, was er ist und darstellt«. Es

soll jedoch zunächst die fehlendeErwiderung gegenüber einemAnderen hervorgehoben

werden. Denn die Voraussetzung einer Erwiderung, so Scholem, war in den Auseinan-

dersetzungen zwischen Deutschen und Juden in den letzten 200 Jahren nicht gegeben

und »deutsch-jüdische Symbiose« sei – wie das Beispiel Moses Mendelssohns zeige –

nur vor demHintergrund jüdischer Selbstaufgabe möglich gewesen:

Wo Deutsche sich auf eine Auseinandersetzung mit den Juden in humanem Geiste

eingelassen haben, beruhte solche Auseinandersetzung stets […] auf der ausgespro-

chenen und unausgesprochenen Voraussetzung der Selbstaufgabe der Juden, auf der

fortschreitenden Atomisierung der Juden als einer in Auflösung befindlichen Gemein-

schaft […].16

Juden, so Scholem, haben zu Deutschen zu sprechen gedacht, sich dabei aber lediglich

an sich selbst gewandt, wobei er als Beispiele für die jüdische Assimilation Georg Sim-

mel und Hermann Cohen nennt. Dass Juden und Deutsche eine geistige Gemeinsam-

keit geteilt hätten, bezeichnet Scholem als Fiktion, der sich auch Juden hingegeben hät-

ten, denen jedoch nur »Verlegenheit und Grinsen« entgegengeschlagen seien.17 Er be-

schreibt die im Zusammenhang der Festschrift für Susman aufgestellte Behauptung ei-

nes deutsch-jüdischen Gesprächs als verzweifelten Versuch, jüdische Produktivität an-

zuerkennen,nachdemalles vorbei sei.18Damitweist er der historischenZäsur der Shoah

eine entscheidende Rolle in seiner Beschreibung dieser unfassbaren Illusion zu: »Aber

das ändert nichts an der Tatsache, daß mit den Toten kein Gespräch mehr möglich ist,

und von einer »Unzerstörbarkeit dieses Gespräches« zu sprechen, scheint mir Blasphe-

mie.«19

13 Vgl. Scholem: »Wider den Mythos vom deutsch-jüdischen ›Gespräch‹ [1964]«, 7f.

14 Vgl. Scholem: »Noch einmal: das deutsch-jüdische Gespräch [1965]«, 13.

15 Thomas Macho zufolge (»On the Price of Messianism. The Intellectual Rift between Gershom

Scholem and Jacob Taubes«, 28–42, in: Glazova, Anna/North, Paul (Hg.):Messianic Thought outside

Theology, New York: Fordham Univ. Press 2014, bes. 33) spricht Scholem demmessianischen Den-

ken im Judentum eine Internalisierung insgesamt ab.

16 Scholem: »Wider den Mythos vom deutsch-jüdischen ›Gespräch‹ [1964]«, 9.

17 Vgl. ebd., 10.

18 Vgl. ebd., 11.

19 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Die:Der Andere und der Dialog 47

In den Judaica folgt auf den Beitrag zur Anthologie der etwas längere zweite Text, in

welchemScholem auf Einwände gegenüber seinen Ausführungen eingeht. Anlass ist ein

Widerspruch Rudolf Kallners, den Scholem seinerseits als Beispiel für ein ausgebliebe-

nes Gespräch anführt. Während einer »klaren Definition« zugestimmt oder widerspro-

chen werden könne, habe Kallner seinen »wohldefinierten Sinn« des Gesprächs mit ei-

nem »verwaschenen und wesenlosen journalistischen Gebrauch« ersetzt und auf dieser

Grundlage seine Ausführungen zu widerlegen versucht.20 Die historische Entwicklung

rechtlicher Emanzipation undGleichberechtigung als an sich bereits schlüssige Beweise

für ein deutsch-jüdisches Gespräch anzuführen, hält Scholem für in der Sache gegen-

standslos,21 weil er dasWort

in jenem erhöhten und auch vom Adressaten [Schlösser] meines Briefes benutzten,

leidlich präzisen Sinn verwendet, wie ihn die Philosophen des ›Dialogs‹ für bestimmte

geistige Auseinandersetzungen eingeführt haben.22

Während Scholemdurchaus auf die Anerkennung von Identität imDialog beharrt, spielt

er in seinen Überlegungen auch auf etwas an, das Rainer Nägele als das Nicht-Aufge-

hen des »jüdischen Anderen« im dialektisch-dialogischen Denken gefasst hat, und das

einUmdenkendes als spiegelbildlich vorgestelltenDialogs erforderlichmacht.23Die von

ihm in beiden Texten vorgetragenen Überlegungen orientieren sich an dialogphiloso-

phischen Voraussetzungen.Hiermit setzt er sich kritischmit demwohl prominentesten

Autor in einer Linie teils jüdischer Denker und Schriftsteller auseinander, deren Verbin-

dung darin besteht, dass sie von jenem einer »Bewegung«24 zugeordnetwurden.Die Re-

de ist von dem ReligionsphilosophenMartin Buber.

1.2 Die Begegnung zwischen Ich und Du: Martin Bubers dialogisches Prinzip

Buberwird vonScholemals »PhilosophdesDialogs«25 bezeichnet.Der 1957 erschienenen

Sammlung einiger seiner Schriftenmit demTitelDas dialogische Prinzip ist dasNachwort

»Zur Geschichte des dialogischen Prinzips« angefügt. Er legt darin einemit zahlreichen

Referenzen versehene literatur- undphilosophiegeschichtlicheAusführungderüberhis-

torischenAhnung vor, »daßdie gegenseitigeWesensbeziehung zwischen zweiWesen ei-

ne Urchance des Seins bedeutet, die dadurch in Erscheinung trat, daß es denMenschen

gibt«.26 Seine Überlegungen in dem 1923 erschienenen Ich und Du27 stellt Buber in den

20 Vgl. Scholem: »Noch einmal: das deutsch-jüdische Gespräch [1965]«, 12.

21 Vgl. ebd., 13.

22 Ebd.

23 Vgl. Nägele: »Dialogik im Diskurs der Moderne«, 83.

24 Buber: »Zur Geschichte des dialogischen Prinzips«, 304.

25 Scholem, Gershom: »Martin Bubers Auffassung des Judentums [1967]«, 133–192, in: Ders.: Judaica

II, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1970, 191.

26 Buber: »Zur Geschichte des dialogischen Prinzips«, 301.

27 Buber, Martin: Ich und Du. Mit einem Nachwort von 1957, 5–136, in Ders.: Das dialogische Prinzip, Ger-

lingen: Schneider 1997.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Kontext einer humanistischen Kritik der Moderne, als deren spiritus rector er selbst

auftritt.

Philosophie des Dialogs und Erneuerung des Judentums

AuchwennBuberanandererStelle aufSokratesunddieplatonischenDialogeverweist,28

beginnt seine Geschichte des dialogischen Prinzips im 18. Jahrhundert. Sie stellt Bezü-

ge zu den in konfessioneller und weltanschaulicher Hinsicht unterschiedlichsten Au-

toren her und gibt sich somit weitläufig anschlussfähig. Seine erste Referenz ist Fried-

rich Heinrich Jacobi. In der Aphorismensammlung Fliegende Blätter habe dieser von ei-

ner »Quelle aller Gewißheit: Du bist und Ich bin!« gesprochen und später in einem Brief

an Moses Mendelssohn von 1785 mit einer Buber zufolge reiferen Formulierung festge-

halten: »Ohne Du ist das Ich unmöglich.« Buber führt weiterhin Ludwig Feuerbach und

Sören Kierkegaard als Beispiele für Denker des Dialogs vor der »vesuvischen Stunde«

an, als die ihm der Erste Weltkrieg gilt. Für die beiden wiederummobilisiert Buber die

Kritik, dass ihre Entdeckung von Du und Ich »von einem scheinmystischen Atheismus«

(Feuerbach) oder von einer »monadisch intendierten theistischen Frömmigkeit« (Kier-

kegaard) ausgehend auf eine Anrufung Gottes hinauslaufe. Bei Feuerbach liege in der

Einheitsvorstellung von Ich und Du ein anthropologischer Gottersatz. Bei Kierkegaard

sei das Du und Ich auf das Verhältnis zwischen Gott und Einzelnem reduziert.29

FürdieZeit nachdemErstenWeltkrieg führtBuberHermannCohensReligionderVer-

nunft aus den Quellen des Judentums, Franz Rosenzweigs Stern der Erlösung und Ferdinand

Ebners DasWort und die geistigen Realitäten an.Während für Ebner der Vorrang einer Be-

ziehung zu Gott zur Vorstellung eines »zwar weltschauenden, aber letztlich akosmisch,

dem zwar menschenliebenden, aber letztlich ananthropisch sich verhaltenden Einzel-

nen« führe, sei bei Cohen dieWeiterführung der Linie Jacobis zu der Erkenntnis gereift,

dass die Beziehung zu Gott an der Korrelation von Mensch und Mensch in Vollzug tre-

te. »[V]on der dichten Konkretheit seines Sprachdenkens befeuert« habe Rosenzweig ei-

nen theologischen Beitrag zum Dialog-Denken geleistet.30 Karl Jaspers’ Beschreibung

einer der Kommunikation unter Menschen bedürftigen Gottheit sowie ihrer »Tendenz,

dieKommunikationunterMenschen zuhemmen«,31 sind fürBuber trotzAffinitätenAn-

lass genug, bei ihm den »Abschluß einer Entwicklungsphase« zu erkennen, »in der die

freie Philosophie sich der neuen Entdeckung reduzierend bemächtigt«.32 Die Reduzie-

rung besteht trotz der Kritik an Feuerbach undKierkegaard in einer Verabschiedung der

Verankerung des dialogischen Prinzips in einem göttlichen Ursprung. Für Buber ist das

als freie Philosophie bezeichnete Denken in »keinemWurzelgrund einer Glaubenswirk-

lichkeitmehr verhaftet«33.Währenddessen ist bei ihmumdie Zeit des ErstenWeltkriegs

28 Vgl. ebd., 68.

29 Vgl. Buber: »Zur Geschichte des dialogischen Prinzips«, 301–304.

30 Vgl. ebd., 304ff. Vgl. zur Linie Buber-Rosenzweig auch Levinas, Emmanuel: »FranzRosenzweig. Une

pensée juive moderne«, 67–89, in: Hors sujet, Montpellier: fata morgana 1987.

31 Buber: »Zur Geschichte des dialogischen Prinzips«, 316.

32 Vgl. ebd., 313f.

33 Ebd., 313.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Die:Der Andere und der Dialog 49

herum die Überzeugung einer fundamentalen, zwar aus einer menschlichen Situation

stammenden, aber dennoch spirituellen Gemeinsamkeit gereift:

Wir hatten erkannt, daß eben dasselbe Du, das vonMensch zuMensch geht, eben das-

selbe es ist, das vomGöttlichenher zuuns niederfährt und vonuns her zu ihmaufsteigt.

Um dieses Gemeinsame in der Ungemeinsamkeit ging es und geht es.34

Einem Vortrag Scholems über »Martin Bubers Auffassung des Judentums« zufolge, ist

bei diesem die Entdeckung eines dialogischen Lebens in der Grundauffassung des jü-

dischen Monotheismus angelegt: »Die Einzigkeit des Monotheismus ist die des Du und

der Ich-DuBeziehung.«35WährendeinedialogischeSituationausgehendvoneinemVer-

hältnis desEinzelnemzuGott keineBesonderheit des Judentumsbleibt, ist sie ein fürdie

jüdische Tradition konstitutives Element. Die Bibel sei für Buber ein Dokument für die

dialogische Situation und das dialogische Leben, weil sie die »schöpferische Begegnung

zwischen dem Ich und dem ewigen Du in Anruf und Antwort« zum Ausdruck bringe, so

Scholem.36 VordemHintergrundeiner »urjüdische[n]Religiosität«undeines »innersten

Judentum[s]« ziele Bubers Denken auf die Erneuerung des jüdischen Glaubens in einer

»Philosophie des Erlebnisses«.37

Das dialogische Prinzip Bubers stellt das Vorhaben einer »schöpferischen Verwand-

lung des Judentums« dar. Dabei sei es auf eine gegenseitige Durchdringung jüdischer

Tradition und deutscher Aufklärung in der Atmosphäre des europäischen Fin de Siè-

cle zurückzuführen.38 Dieses Klima sorgte für einen Reformismus im Judentum, der

»die Universalität einer allgemeinen, vernunftgemäßen Gottesidee« angestrebt und in

Entsprechung zu »zeitgenössischenDeutungendesChristentums« gebracht habe.39 Bu-

ber gehe es dabei, wie auch die Formulierung einer »Philosophie des Erlebnisses« und

des »dialogischen Lebens«40 bei Scholem nahelegt, um ein Kerndogma der »Verwirkli-

chung«.Dieses bringe er gegen eine »Entfremdung« durch »Ritualismus« und »Tempel-

kult« in Stellung.41 Der im Gegensatz zu Scholem bei Buber vorhandene Glaube an eine

deutsch-jüdische Symbiose beruhe demnach auf einem »doppelten Missverständnis«:

Erstens, eines Judentums nach christlichem Geschmack, mit dem Juden selbst wenig

anfangen konnten, so Grözinger, und zweitens, der Vorstellung, dass christliche Deut-

sche indem»zu sich selbst gekommenen Juden« einenwahrhaftenBruder gefundenhät-

34 Ebd.

35 Vgl. Scholem: »Martin Bubers Auffassung des Judentums [1967]«, 169f.

36 Vgl. ebd., 172/176.

37 Ebd., 142/152/163.

38 Vgl. ebd., 136/139.

39 Vgl. Grözinger, Karl E.: »Martin Bubers Deutung der jüdischen Geschichte als der Versuch einer

Modernisierung des Judentums oder Das doppelte Missverständnis«, 190–223, in: Heuer, Renate/

Wuthenow, Ralph-Rainer (Hg.):Konfrontation undKoexistenz.ZurGeschichte des deutschen Judentums,

Frankfurt a.M.: Campus 1996, 193ff./205.

40 Scholem: »Martin Bubers Auffassung des Judentums [1967]«, 163.

41 Vgl. Grözinger: »Martin Bubers Deutung der jüdischen Geschichte«, 201f.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

ten.42 In der Interpretation des dialogischen Prinzips als tolerantemPluralismus – etwa

als »interreligiöse Dialogik«43 – bleiben solche Aspekte weitgehend außen vor.

Bubers Überlegungen können als kritische Auseinandersetzung mit dem bei Kant

angelegten transzendentalen Subjekt- und Vernunftbegriff angesehen werden, ohne

dass er die damit aufgeworfene Frage einer problematisch gewordenen Konstrukti-

on von Wirklichkeit und ihrer Kommunikabilität einbezieht.44 Der Dialog ist gegen

ein einsames cogito gewandt und darin verwandt mit Überlegungen Husserls zur In-

tentionalität und Heideggers zum Mitsein, weil Buber damit eine Reflexion anstellt,

wie das Sein nicht lediglich als Objekt gedacht werden könne.45 Der kritische Ansatz-

punkt scheint dabei insbesondere mit dem von Heidegger zu konvergieren: In »Zeit

des Weltbildes«46 schlägt dieser ein Verständnis der Neuzeit als einem Zeitalter vor,

welches sich, vom vereinheitlichten Zentrum des Menschen als Subjekt ausgehend, ein

umfassendes, (natur-)wissenschaftlich informiertes Bild seiner Welt macht. Natur sei

in der Neuzeit als Schon-Bekanntes antizipiert und damit vorweggenommen, was im

Erkennen der Natur als Natur gelten solle: »Dieser Entwurf der Natur erhält dadurch

seine Sicherung, daß die physikalische Forschung für jeden ihrer fragenden Schritte im

vorhinein an ihn sich bindet.«47 Die Forschung verfüge über das Seiende,wenn es dieses

entweder in seinemkünftigenVerlauf vorausrechne oder bemüht sei, es als Vergangenes

nachzurechnen. Die herausragende Stellung des Einzelnen wurzelt Heidegger zufolge

in einem instrumentell-technischen Verständnis dessen, was für den Menschen die

Hervorbringung von Wahrheit sei, wie er in »Die Frage nach der Technik« anhand des

Begriffs des Gestells weiter ausführt: »Das Wort ›stellen‹ meint im Titel Ge-stell nicht

nur das Herausfordern, es soll zugleich den Anklang an ein anderes ›Stellen‹ bewah-

ren, aus dem es abstammt, nämlich an jenes Her- und Dar-stellen, das im Sinne der

poiesis das Anwesende in die Unverborgenheit hervorkommen läßt.«48 Buber kommt

mit Heidegger darin überein,49 dass auch er sich kritisch mit einem instrumentellen

42 Vgl. ebd., 206.

43 Vgl. Wiese, Christian: »Dialogical Turn? Pluralitäts- und Dialogkonzepte in der jüdischen Religi-

onsphilosophie des 20. Jahrhunderts«, 142–172, in: Ders./Alkier, Stefan/Schneider, Michael (Hg.):

Diversität – Differenz – Dialogizität. Religion in Pluralen Kontexten, Berlin u.a.: De Gruyter 2017, 173.

44 Vgl. zu dieser Überlegung im vorliegenden Band, 123ff.

45 Vgl. Levinas: »Martin Buber et la Théorie de la Connaissance«, 33. Zum Verhältnis von Buber, Hei-

degger und Levinas vgl. Auch Cohen, Richard A.: »Buber and Levinas – and Heidegger«, 235–249,

in: Atterton, Peter/Calarco, Matthew/Friedman, Maurice (Hg.): Levinas and Buber. Dialogue and Dif-

ference, Pittsburgh: Duquesne Univ. Press 2004. Während auf die Phänomenologie Husserls im

weiteren Verlauf nicht ausführlich eingegangen wird, vgl. zur Frage des Mitseins als existenziel-

lem Begleiter des Daseins (Heidegger: Sein und Zeit, § 26, 156ff.) und zur Kritik am heideggerschen

Solipsismus in der vorliegenden Untersuchung das Arendt-Kapitel, bes. 164ff.

46 Heidegger, Martin: »Zeit des Weltbildes«, 75–113, in: Ders.: Holzwege. Gesamtausgabe Bd. 5, hg. v.

Herrmann, Friedrich-Wilhelm, Frankfurt a.M.: Klostermann 1977.

47 Ebd., 79.

48 Heidegger, Martin: »Die Frage nach der Technik«, 5–36, in: Ders.: Vorträge und Aufsätze. Gesamtaus-

gabe Bd. 7, hg. v. Herrmann, Friedrich-Wilhelm von, Frankfurt a.M.: Klostermann 2000, 21f.

49 Während auf die stilistischeNähe von Buber undHeidegger hier nicht näher eingegangenwerden

kann, sei auf die inhaltlichen Affinitäten hingewiesen, die die Forschung thematisiert hat. Meike

Siegfrieds Studie (Abkehr vom Subjekt. Zum Sprachdenken bei Heidegger und Buber, Freiburg: Alber

2010) identifiziert Berührungspunkte der Fundamentalontologie und des dialogischen Denkens

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Die:Der Andere und der Dialog 51

Verständnis dessen auseinandersetzt, was insbesondere nach Descartes und in einer

metaphysischen Tradition die Hervorbringung vonWahrheit ist.

Wie Matthew Calarco hervorgehoben hat, arbeitet Buber an einem Humanismus,

der sich der klassischen Vorstellung vonMetaphysik zwar entzieht, aber die spekulative

Metaphysik Hegels aufgreift.50 Entscheidender Bezugspunkt ist für Buber aber weniger

Hegel selbst, der in seinen Schriften selten auftaucht. Er bezieht sich vielmehr auf die

anthropologisierende Hegel-Lesart Feuerbachs, deren »Du-Entdeckung« Buber als »die

›kopernikanische Tat‹ desmodernenDenkens« beschrieben hat unddie als »elementares

Ereignis« zu einem »Neuanfang des europäischen Denkens führen muss«.51 Feuerbach

ersetzt das tragische Selbstverhältnis in der Herausbildung des Bewusstseins bei He-

gel durch eine zwischenmenschliche Augenhöhe: »Die wahre Dialektik ist kein Monolog

des einsamen Denkers mit sich selbst, sie ist ein Dialog zwischen Ich und Du.« Feuerbachs be-

rühmterSatz beruht auf derÜberlegung,dass reziprok-symmetrischeWesen sich ansich

Gegenstandseinkönnen,wobeidabei der »konkrete,derwirklicheMenschalsWahrheit«

gemeint ist.52 Bubers Auseinandersetzung mit Feuerbach ist auch Beleg für den außer-

halb des Religiösen angesiedelten, anthropologischen Zug seines Denkens, der sich in

der Rede vomMenschen alsMenschen äußert.

Die Vorstellung eines Rückbezugs auf die dialogischenWurzeln des Judentums zum

Zweck einer anthropologisch begriffenenErneuerungmussnoch aus einerweiterenPer-

spektive beleuchtet werden.Wie die Formulierung des »Gemeinsame[n] in der äußers-

ten Ungemeinsamkeit« in der zuvor zitierten Passage nahelegt, und welche dem Tenor

der ersten von ihm eigens angeführten Schrift zum dialogischen Prinzip Ich und Du na-

hekommt, wirft seine Philosophie des dialogischen Lebens ein kritisches Licht auf ein

in der Kritik an der neuzeitlichen Konzeption des Vernunftssubjekts. Der Kritik desMonologismus

bei Heidegger begegnet Siegfried mit seinen späteren Arbeiten zu Hölderlin, der Kunst und der

Sprache. Während die Möglichkeit einer Begegnung im Denken dabei offenbleibt, hat Paul Men-

des-Flohr bezüglich des Aufeinandertreffens vonHeidegger und Bubermit demVerweis auf einen

buberschen Begriff von einer »Vergegnung« gesprochen. Das gilt nicht nur für eine trotz der Nähe

zu Heidegger seitens Buber geäußerten Kritik, der zufolge die ontologische Struktur der Sprache

die intersubjektive Dimension des gesprochenenWortes vernachlässige (vgl. Mendes-Flohr, Paul:

»Martin Buber andMartin Heidegger in Dialogue«, in: The Journal of Religion, 1/94 (2014), 2–25, 21).

Flohr geht es auch um das Treffen am Konstanzer See von 1957, wo eine Konferenz zum Thema

Sprache geplant war, die jedoch nicht stattfinden konnte. Eine Einladung Heideggers auf die Hüt-

te am Todtnauberg schlug Buber aus, genauso wie die Bitte um einen Beitrag zu Heideggers Fest-

schrift. Mendes-Flohr thematisiert Heideggers Ringen um eine öffentliche Anerkennung Bubers,

die er ihm jedoch nicht gewährte (vgl. ebd.).

50 Vgl. Calarco, Matthew: »The Retrieval of Humanism in Buber and Levinas«, 250–261, in: Ders./

Atterton, Peter//Friedman,Maurice (Hg.): Levinas and Buber.Dialogue andDifference, Pittsburgh: Du-

quesne Univ. Press 2004, 256.

51 Vgl. Buber,Martin: »Das ProblemdesMenschen«, 315–459, in: Ders.:Dialogisches Leben, Zürich: Gre-

gor Müller 1947, 365f.

52 Vgl. Hegel: PhdG, 145ff., vgl. Feuerbach, Ludwig: Grundsätze der Philosophie der Zukunft, Zürich u.a.:

Verlag des Literarischen Comptoirs 1843, § 62, § 7, § 29. Vgl. zum Versuch Feuerbachs Denken als

Auseinandersetzung mit der abendländischen Subjektphilosophie zu begreifen, die sich mit de-

kolonialen Ansätzen ins Gespräch bringen lässt die Untersuchung von Hölscher, Stefan: Von der

Sinnlichkeit des Menschen. Mit Ludwig Feuerbach im postkolonialen Anthropozän der Gegenwartskunst,

Bielefeld: transcript 2024.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

spätestens seit Beginn des 20. Jahrhunderts vielfältig beschriebenes Gegenwartsgefühl.

Buber verbindet eineKritik derModernemit demVersprechen einesDialogs,dessenBe-

trachtung vomAusgangspunkt der kritischen Stimme Scholems – aber keineswegs aus-

schließlich von seinerWarte aus – für diese Studie vielversprechend ist.

Eine Kritik der Moderne durch die Begegnung

Während ein »Bewusstseins- und Erfahrungswandel« und eine »veränderte Bestim-

mung der Menschen zu Geschichte und Natur, zu ihrer Umwelt und zur Zeit« mit der

von Reinhart Koselleck beschriebenen »Sattelzeit« bereits um 1800 anzusiedeln ist,53

und mit dem Beginn der historischen Bezugspunkte Bubers nicht zufällig in etwa

zusammenfällt, tragen im Verlauf des 19. Jahrhunderts die unterschiedlichsten Fak-

toren zu dem bei, was sich als Modernitätserfahrung fassen lässt.54 Eine sich schnell

verändernde Ökonomie, neue Technologien, Nationalstaatlichkeit, die Veränderung

von Produktion und Arbeit, eine explosive Urbanisierung, und schließlich der auch von

Buber erwähnte Erste Weltkrieg sind Teil der Erfahrung einer Moderne, welche sich

unter dem Begriff »Entfremdung« fassen lässt. Dieser wurde etwa in Marx’ Analyse der

Verhältnisse entfremdeter Arbeit in kapitalistischen Verhältnissen,55 Georg Simmels

Studie zur Auswirkung der Großstadt auf das Geistesleben56 und Max Webers Unter-

suchungen zu Bürokratie, Herrschaft und Zweckrationalität57 beschrieben. Darüber

hinaus ließen sich Benjamins Ausführungen zu einer modernen »Erfahrungsarmut«58

oder der von Adorno undHorkheimer formulierte »Verblendungszusammenhang«59 als

Referenzen anführen, um die bubersche Ausgangssituation zu fassen. Auf Heidegger

und Husserl wurde bereits verwiesen.

Entscheidend für die Beschreibung des »dialogischenPrinzips« ist BubersGlaube an

dieMöglichkeit einerUmkehrung undRückbesinnung angesichts einer Entfremdung in

53 Koselleck, Reinhart: »Einleitung«, XIII–XXVII, in: Ders./Brunner, Otto/Conze, Werner/Koselleck

(Hg.): Geschichtliche Grundbegriffe. Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland Bd. 1, Stutt-

gart: Klett-Cotta 1972, XV.

54 Vgl. zu einer unter diesen Voraussetzungen beschriebenen Verschiebung des Verständnisses von

Zeit um die Jahrhundertwende und ihre Auswirkungen auf Fragen der Darstellung die Studie von

Schade, Julia: Unzeit.Widerständige Performance nach dem Eurozentrismus, Berlin: Neofelis 2024.

55 Marx, Karl: Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie. Erster Band. Der Produktionsprozess des Kapi-

tals, Berlin: Dietz 1962, etwa 790: »Das selbsterarbeitete, sozusagen auf Verwachsung des einzel-

nen, unabhängigen Arbeitsindividuums mit seinen Arbeitsbedingungen beruhende Privateigen-

tum wird verdrängt durch das kapitalistische Privateigentum, welches auf Exploitation fremder,

aber formell freier Arbeit beruht.«

56 Vgl. Simmel, Georg: »DieGroßstädte unddasGeistesleben«, 116–131, in: Ders.:Aufsätze undAbhand-

lungen 1901-1908. Bd. 1. Gesamtausgabe Bd. 7, hg. v. Rammstedt, Otthein, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

1995.

57 Vgl. Weber, Max: Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriß der verstehenden Soziologie, hg. v. Winckel-

mann, Johannes, Tübingen: Mohr 1972.

58 Vgl. Benjamin, Walter: »Erfahrung und Armut«, 213–219, in: Ders.: Gesammelte Schriften II.1, hg. v.

Tiedemann, Rolf/Schweppenhäuser, Hermann, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991.

59 Horkheimer, Max/Adorno, Theodor W.: Dialektik der Aufklärung. Philosophische Fragmente 2011,

Frankfurt a.M.: Fischer, 48.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Die:Der Andere und der Dialog 53

der Moderne. Diese Umkehrung begründet er zunächst damit, dass ihm nichts an einer

kulturkonservativen »Verhängnis«-Erzählung liege. Mit solchen »historiosophischen«

Überlegungen hat er wohl Oswald Spenglers Untergang des Abendlandes im Sinn, was

die Charakterisierungen einer »Besessenheit vom Ablauf« und des »›Kulturgesetz[es]‹

eines unabänderlich gleichmäßigen Werdens und Vergehens der Geschichtsgebilde«

nahelegen.60 Buber macht dahingegen stark: »Das einzige, was dem Menschen zum

Verhängnis werden kann, ist der Glaube an das Verhängnis: er hält die Bewegung

der Umkehr nieder.«61 Die bei Buber anvisierte Hoffnung auf die Umkehrung einer

Erstarrung der »Kultur« zu einer »Eswelt« wird deutlich, wenn er in Ich und Du seine

grundlegende Gedanken zusammenfasst:

Jede große völkerumfassende Kultur ruht auf einem ursprünglichen Begegnungser-

eignis, auf einer einmal an ihrem Quellpunkt erfolgten Antwort an das Du, auf einem

Wesensakt des Geistes. Dieser, verstärkt durch die gleichgerichtete Kraft der nachfol-

genden Geschlechter, schafft eine eigentümliche Fassung des Kosmos im Geist – erst

durch ihn wird Kosmos des Menschen immer wieder möglich; nun erst immer wieder

kann der Mensch aus getroster Seele in einer eigentümlichen Fassung des Raums Got-

teshäuser und Menschenhäuser bauen, kann die schwingende Zeit mit neuen Hym-

nen und Liedern füllen und die Gemeinschaft der Menschen selber zur Gestalt bilden.

Aber eben nur, solang er jenen Wesensakt im eigenen Leben tuend und leidend be-

sitzt, solang er selbst in die Beziehung eingeht: so lang ist er frei und somit schöpfe-

risch. Zentriert eine Kultur nicht mehr im lebendigen, unablässig erneuerten Bezie-

hungsvorgang, dann erstarrt sie zur Eswelt, die nur noch eruptiv von Weile zu Weile

die glühenden Taten vereinsamter Geister durchbrechen.62

Das formal eigentümlich aufgebaute Ich und Du ist keine klassische Abhandlung. Es be-

steht aus drei längeren Teilen ohne thematische Überschriften, die fragmentarisch wir-

kende Texte unterschiedlicher Länge versammeln. Diese sind durch Asterisken vonein-

ander getrennt und verhandeln kleinere und größere gedankliche Zusammenhänge in

einemmeditativ-essayistischen und teilweise spiritualistischen63 Stil. Die Begründung

einer Philosophie der Begegnung im Dialog mit ihrer »zwiefältigen Haltung des Men-

schen«, die in einer »Zwiefalt der Grundworte« »Ich-Du« und »Ich-Es« wurzelt,64 erin-

nert mit der Rede von Hymnen und Liedern und einer zur Gestalt gebildeten Gemein-

schaft an Friedrich Hölderlin.65

Buber bezieht sich mit der »Zwiefalt der Grundworte« auf Wilhelm von Humboldt,

der in »Über den Dualis« einen »unabänderlichen Dualismus im ursprünglichenWesen

der Sprache« beschreibt – eine »Einheit der Zweiheit«. Sprache ist für Humboldt nicht

60 Vgl. Buber: Ich und Du, 58f.

61 Ebd., 60.

62 Ebd., 56f.

63 Vgl. Levinas: »Martin Buber et la Théorie de la Connaissance«, 47.

64 Vgl. Buber: Ich und Du, 7.

65 Bubers Ausführungen scheinen sich unter anderem auf »Friedensfeier« zu beziehen: »Viel hat von

Morgen an,/Seit ein Gespräch wir sind und hören können von einander,/Erfahren derMensch; bald

sind wir aber Gesang.« (Hölderlin, Friedrich: »Friedensfeier«, 338–343, in: Ders.: Sämtliche Gedichte

und Hyperion, hg. v. Schmidt, Jochen, Frankfurt a.M.: Insel 2001, 338)

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

bloßes Verständigungsmittel, sondern Ausdruck des Geistes und der Weltansicht. Weil

der Dualis als grammatische Flexionsformneben Singular und Plural in vielen Sprachen

existiert habe, erhebt er ihn – auch wenn er in Europa ausgestorben sei – zu einerWur-

zel derOrganisation desGeistes, »bis hin zurDichotomie der Ich-Welt«: »Erst durch die,

vermittelst der Sprache bewirkte Verbindung eines Anderenmit dem Ich entstehen nun

alle, den Menschen anregenden, tieferen und edleren Gefühle […].« Der Dualis ist da-

bei als grammatisches Symptom einer Rückbindung des Begriffs der Zweiheit auf den ei-

nenMenschen begriffen: »Nur durch das Zurückstrahlen fremder Denkkraft kommt der

Mensch zu seiner Bestimmtheit und Gewißheit.«66

Tiefere und edlere Gefühle erachtet Buber als verschüttet. Dem die Welt der Bezie-

hung stiftenden Ich-Du ist bei ihm das Ich-Es der Welt der Erfahrungen gegenüberge-

stellt. Wahrnehmung, Empfindung, Vorstellung, Wille, Gefühl, Denken bezeichnet Bu-

ber als gegenstandsbezogene Tätigkeiten und ordnet sie dem »Reich des Es« zu.67 Als die

bei einem transzendentalen Subjekt angesiedelten Verstandesoperationen sind sie Vor-

stellungs- und gleichsam Unterwerfungsoperationen. Die Geschichte der Kultur ist bei

Buber – auch wenn er keine Verfallsgeschichte zu schreiben vorgibt – von der Beobach-

tung geprägt, dass die Ausbildung gebrauchender Fähigkeitenmit einerMinderung der

Beziehungskraft desMenschen einhergeht.68 Aufgrunddes »Draußen«der »Einrichtun-

gen«, »in dem man sich zu allerlei Zwecken aufhält, in dem man arbeitet, verhandelt,

beeinflußt, unternimmt, konkurriert, organisiert, wirtschaftet, amtet, predigt«,69 be-

stehe die »Not des Zeitalters« im Verfall des Gemeinlebens des modernen Menschen in

die Eswelt.70 Ein Bei-sich-Sein scheint unmöglich geworden. Auch wenn ohne das Ich-

Es ein Leben nicht vorstellbar wäre, weil es die »Grundwahrnehmung der menschlichen

Welt« ausmache: die »geordnete Welt« ist Buber zufolge nicht die »Weltordnung« und

wer ausschließlich darin lebe, sei nicht derMensch.Der »fortschreitenden Zunahmeder

Eswelt«71 könne jedoch nicht eine »Freiheit des Gefühls« entgegengesetzt werden, die

von den Einrichtungen eines »automatisierten Staates« aufgenommen würden:

Die wahre Gemeinde entsteht nicht dadurch, daß Leute Gefühle füreinander haben

(wiewohl freilich auch nicht ohne das), sondern durch diese zwei Dinge: daß sie al-

le zu einer lebendigen Mitte in lebendig gegenseitiger Beziehung stehen und daß sie

untereinander in lebendig gegenseitiger Beziehung stehen.72

Die Beziehung zu einer lebendigenMitte, die sich durch eine lebendig-gegenseitige Be-

ziehung unter den Menschen herstellt, ereignet sich weder im geordneten Reich des Es

noch auf Grundlage eines Gefühls.DemVorstellungs- undUnterwerfungsverhältnis des

66 Humboldt, Wilhelm von: »Über den Dualis«, 4–30, in: Ders.:Werke. Bd. 6, hg. v. Leitzmann, Albert,

Berlin: Behr 1907.

67 Vgl. Buber: Ich und Du, 10/8.

68 Vgl. ebd., 41.

69 Ebd., 45.

70 Vgl. ebd., 49.

71 Ebd., 33/39.

72 Ebd., 47.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Die:Der Andere und der Dialog 55

Ich-Es ist eine symmetrisch und reziprok gefasste Beziehung zwischen Ich und Du ge-

genübergestellt. Dass das »Es« eine Entfremdung von einem natürlichen Zustand be-

deutet – Buber spricht von einem »Apriori der Beziehung«, von einem »eingeborenen

Du«und einer »wortlose[n] Vorgestalt desDusagens«73 –,macht er durch einen aus heu-

tiger Perspektive problematischen Verweis auf primitive Beziehungsereignisse bei »Na-

turmenschen« und »Kindern« deutlich.74 Der in die Eswelt führenden Geschichte der

Kultur setzt er eine überhistorische Konstante der unmittelbar-menschlichen Begeg-

nung imDialog und durch eine Anrufung entgegen.Die hyperbolische Inszenierung des

Anthropologischen –Buber spricht überaus häufig ›vomMenschen‹ – baut auf eine reli-

giös-spirituellenRechtfertigungmit dembeschriebenen transkonfessionellenUniversa-

litätsanspruch der Gottesidee. Die mit dem Du gestiftete lebendige Beziehung ist trotz

der oben angeführten Kritik an Kierkegaard und Feuerbach auch als göttliche Instanz

gefasst.Wer sich von der Eswelt zeitweise abwende, sei in der Lage, die Beziehung zu ei-

nem Gegenüber nicht mit den Maßstäben einer vergegenständlichenden Erfahrung zu

begreifen sowie von einer Kategorisierung, Beschreibung und Verortung abzusehen.75

Hierdurch werde ersichtlich, dass wir »unerforschlich einbegriffen […] in der strömen-

denAll-Gegenseitigkeit«76 leben,womitBuber dieVorstellungderReziprozität derMen-

schenuntermHimmel verdeutlicht.Gott ist diesemVerhältnis enthobenundseingleich-

zeitiger Garant: »Die verlängerten Linien der Beziehungen schneiden sich im ewigen

Du. Jedes geeinzelte Du ist ein Durchblick zu ihm. Durch jedes geeinzelte Du spricht

das Grundwort das ewige an.«77

Weil das ewige Du von den Menschen mit verschiedenen Namen angesprochen

werde und für Buber explizit »alle Gottesnamen […] geheiligt« bleiben,78 ist einerseits

der Spielraum für interreligiös-gleichberechtigte Begegnungen gegeben. Der Religi-

onsphilosoph und Judaist Christian Wiese hat davon gesprochen, dass das Verständnis

der Toleranz bei Buber in der Begegnung von Menschen unterschiedlichen Glaubens

»im Fragmentarischen des Göttlichen Wortes in der Sphäre der Geschichte begründet«

liegt.79 Weil wenig konkret ausbuchstabiert wird, bleiben Bubers Schriften trotz ihrer

idiomatischen Art und einer kaum zu leugnenden Idiosynkrasie weitläufig anschluss-

fähig. Andererseits fällt vor dem Hintergrund der beschriebenen Modernisierung des

Judentums,die sich indieUniversalität einer allgemeinen,vernunftgemäßenGottesidee

einzuschreiben scheint, an der »strömenden All-Gegenseitigkeit« und dem »Durchblick

zum ewigen Du« eine Unmittelbarkeitsvorstellung ins Auge.Wie es Adorno in Jargon der

Eigentlichkeit im Hinblick auf Buber kritisch beschrieben hat, werde mit der Beziehung

vom Du zum Ich die Metaphysik eines immanent-ontologischen Gehalts – ein »Ort der

Wahrheit« – vorgestellt.80 Eine der dazu passendsten Stellen bei Buber lautet:

73 Vgl. ebd., 31.

74 Vgl. ebd., 20ff.

75 Vgl. ebd., 13.

76 Ebd., 20.

77 Ebd., 76.

78 Ebd.

79 Wiese: »Dialogical Turn?«, 172.

80 Vgl. Adorno: Negative Dialektik, 423f.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

DieBeziehung zumDu ist unmittelbar. Zwischen Ich undDu steht keineBegrifflichkeit,

kein Vorwissen und keine Phantasie; und das Gedächtnis selbst verwandelt sich, da es

aus der Einzelung in die Ganzheit stürzt. Zwischen Ich und Du steht kein Zweck, keine

Gier und keine Vorwegnahme; und die Sehnsucht selber verwandelt sich, da sie aus

dem Traum in die Erscheinung stürzt. Alles Mittel ist Hindernis. Nur wo alles Mittel

zerfallen ist, geschieht die Begegnung.81

WährenddieVoraussetzungdes oben eingeführtenGrundwortesnicht inAbredegestellt

werden kann, so lässt sich dennoch festhalten, dass für Buber die Sprache dasMittel ih-

rer Aufhebung in die unmittelbare Beziehung zwischen Ich und Du ist.Wenn alles Mit-

tel für diese Beziehung Hindernis ist, dann zielen seine Überlegungen auf eine Trans-

parentmachung der Sprache: nur wo sie als Sprache und als Mittel zerfallen ist, sei die

Unmittelbarkeit der Beziehung möglich, die Buber als Begegnung fasst. Er steht damit

in der Tradition einer im ästhetischen Denken des 18. Jahrhunderts situierten »trans-

parency theory« – einer Phantasie des aufklärerischen Denkens, das Zeichen vor dem

Hintergrund einer anthropozentrischen Wende zwar nicht eliminiert, aber als Vehikel

eines idealen Gehalts begreift und ein Streben nach De-Semiotisierung aufweist.82

Die Erscheinung der Beziehung zum Du hat einen unmittelbar-existenziellen und

auf die erlebte Erkenntnis desMenschen gerichtetenWert: »WerDu spricht, hat kein Et-

was, hat nichts. Aber er steht in der Beziehung.«83 Die Beziehung jenseits des Besitzens,

der Buber auch eine »Präsenz«84 zuschreibt, wird durch die primäre Präsenz einer in je-

demenschlicheBeziehungeingeschriebenenBeziehungmitdemGöttlichengewährleis-

tet. Scholem hat deswegen von einer »verschwiegenen petitio principii«85 – einem Zirkel-

schluss – gesprochen: Das Ich-Du, in welchem sich das ewige Du verwirklicht, ist durch

dieses zuvor bereits gestiftetworden.Adornomoniert bei Buber –ungleich abschätziger

als Scholem – eine zur Haltung kristallisierte Vorstellung des Existenziellen sowie eine,

auf der Überpsychologisierung von Kommunikation beruhende, uneingeschränkte Ab-

weisung von Objektivität. In der Beziehung eine Transzendenz zu lokalisieren, ist für

Adorno eine unverhältnismäßige Wendung der Überlegung, dass die Verhältnisse der

Menschen untereinander nicht »auf dinghafte Pole zu bringen sind«.86 Er verweist nicht

81 Buber: Ich und Du, 15f.

82 Vgl. Danto, Arthur C.: The Transfiguration of the Commonplace. A Philosophy of Art, Cambridge.: Har-

vard Univ. Press 1981, 159; vgl. Wellbery: Lessing’s Laocoon, 35. Vgl. außerdem Foucault: Die Ord-

nung der Dinge, 100f. und, zitiert nach Wellbery: Lotman, Juri M.: »Das Problem des Zeichens und

des Zeichensystems und die Typologie der russischen Kulture des 11.-19. Jahrhunderts«, übers. v.

Adelheid Schramm, 378–411, in: Ders.: Aufsätze zur Theorie undMethodologie der Literatur und Kultur,

hg. v. Eimermacher, Karl, Kronberg: Scriptor 1974, 401. Zur anthropozentrischen Wende vgl. Tay-

lor, Charles: A Secular Age, Cambridge: Harvard Univ. Press 2007, 281. Vgl. zur Vorgeschichte des

Dialogs als Begegnung das Lessing-Kapitel der vorliegenden Studie. Die Hamburgische Dramatur-

gie prägt die Idee des Dialogs im Theater als geschlossenen Vorstellungsraum für das Zwischen-

menschliche, als Interaktionsraum mit sich selbst identischer, zur Einfühlung fähiger Subjekte in

einer bürgerlichen Öffentlichkeit.

83 Buber: Ich und Du, 8.

84 Ebd., 16.

85 Scholem: »Martin Bubers Auffassung des Judentums [1967]«, 166.

86 Adorno: Negative Dialektik, 423f.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Die:Der Andere und der Dialog 57

zuletzt auf einen autoritären Zug der Überlegungen Bubers, die mit »eingeplanter Er-

griffenheit« auf »Schnittmuster desMenschseins« in einer Zeit vor der »unfreien Arbeit«

rekurrieren. Seine Rede von einer Predigt scheint zutreffend, weil Buber von »Männern

desGeistes« spricht,diedas »Volk« inspirieren,wasnicht zuletzt auchScholemdazuver-

anlasst hat, von einer »pathetischen Rhetorik« zu sprechen, die er als eine der »Haupt-

schwächen von Bubers Schriften« ansieht.87 So sieht dies zuweilen bei Buber aus:

Und von den Männern des Geistes strömt in den Zeiten gesunden Lebens die Zuver-

sicht zu allem Volk; allen, auch den Dumpfsten, ist da ja irgendwie, naturhaft, trieb-

haft, dämmerhaft, die Begegnung, die Gegenwart widerfahren, alle haben irgendwo

das Du verspürt; nun deutet ihnen der Geist die Bürgschaft.88

Auch wenn Bubermit derlei Formulierungen einen Anspruch als spiritus rector des dialo-

gischen Denkens geltend zu machen scheint und man ihm unterstellen könnte, sich als

Guru einer Restituierung authentischer Beziehungen entgegen der Diagnose einer zwi-

schenmenschlich und spirituell kaltenModerne zu inszenieren89 – Adornos Kritik ist in

gewisser Hinsicht überzogen. Denn die von Buber ins Spiel gebrachte »Erlösung«, mit

der sein Text schließt, ist bei ihm explizit von einer »Lösung« abgesetzt und behält da-

mit einen eschatologischen Charakter.90 Was jedoch im Anschluss an Adorno als Kritik

an Buber aufgegriffen werden muss, ist die bei ihm anvisierte Aufhebung der Entfrem-

dung von Modernitätserfahrung, die an die Möglichkeit der unmittelbaren Beziehung

geknüpft wird. Auch wenn die Offenbarung des »in der Gegenwart empfangenen zen-

tralen Du«91 bei Buber nicht etwas ist, das erlebt oder besessen werden könnte, ist mit

ihr die Empfängnis derGegenwart einer Kraft92 als »Hypostasierung des Erlebnisbegrif-

fes ins Ontologische«93 konzipiert, wie auch Scholem anmerkt. Wenn die authentische

Begegnung einerOffenbarung imHier und Jetzt nach demdialogischen Prinzip sich on-

tologischen und anthropologisch-überhistorischen Vorstellungen verdankt, können ihr

Scholem und Adorno, insbesondere nach der Zäsur, die der Massenmord an den Juden

durch die Nationalsozialisten für die europäische Tradition nach der Aufklärung bedeu-

tet hat, nicht beipflichten. Daraus sind Konsequenzen für das Denken des Dialogs zu

ziehen.

87 Vgl. Scholem: »Martin Bubers Auffassung des Judentums [1967]«, 151.

88 Buber: Ich und Du, 56.

89 Dieser Eindruck lässt sich anhand einer Passage im dritten Teil veranschaulichen, in der die eigen-

tümliche Ansprache des Textes auf einen Höhepunkt gebracht wird: »Ja, du hast dich in der reinen

Beziehung schlechthin abhängig gefühlt, wie du dich in keiner andern irgend zu fühlen vermö-

gend bist, – und schlechthin frei auch, wie nie und nirgends sonst; kreaturhaft – er und kreato-

risch. Da hattest du nicht mehr das eine vom andern eingeschränkt, sondern beides schrankenlos,

und beides mitsammen. Daß du Gott brauchst, mehr als alles, weißt du allzeit in deinem Herzen;

aber nicht auch, daß Gott dich braucht, in der Fülle seiner Ewigkeit dich? Wie gäbe es den Men-

schen, wenn Gott ihn nicht brauchte, undwie gäbe es dich? Du brauchst Gott, um zu sein, und Gott

braucht dich – zu eben dem, was der Sinn deines Lebens ist.« (ebd., 83.)

90 Vgl. ebd., 113/121.

91 Ebd., 48.

92 Ebd., 111.

93 Scholem: »Martin Bubers Auffassung des Judentums [1967]«, 165.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

1.3 Geschichtsphilosophie und Dialog-Begriff – Walter Benjamin
und Theodor W. Adorno

Wiebereits ausgeführt, ist fürBuber dieBibel das klassischeDokumentder dialogischen

Situation und des dialogischen Lebens. Unter dem Eindruck der Machtergreifung der

Nationalsozialisten in Deutschland 1933 habe er mit einer Rede vom »biblischen Huma-

nismus« dieWiedergeburt normativer Urkräfte – die Besinnung auf eine lebendige und

symmetrische Beziehung – eingefordert, damit aber der großenKatastrophe für das Ju-

dentum nur eine leise verhallende Stimme entgegensetzen können, so Scholem.94Wäh-

rendauchseiner, imGegensatzzuAdorno,milderenKritik zufolge eine »Hypostasierung

des Erlebnisbegriffes ins Ontologische« bei Buber zu beobachten sei,95 erscheint vor al-

lem die Verwunderung Scholems über eine bestimmte Leerstelle bei Buber gewichtig:

Er habe nie thematisiert, dass der erste Dialog unterMenschen in der Bibel bei Kain und

Abel zu Gewalt geführt habe.96 Dieser von Buber ausgelassene Verweis auf die Möglich-

keit eines gewaltsamen Dialogs steht in einem Verhältnis mit der Auslassung der Shoah

in dem 1957 erschienenen Nachwort zu Ich und Du. Buber hält an einem der Geschichte

enthobenem Entwurf des dialogischen Prinzips fest.

Trotz der interessantenAnsätze und literatur- sowie philosophiegeschichtlichenZu-

sammenhänge der Arbeit Bubers und des verlockenden ethischen Impetus’ des »dialo-

gischen Prinzips«, ist somit Vorsicht geboten. Weil Scholem in puncto Buber von einer

»Offenbarung als Dialog im gewaltig überhöhtem Sinn«97 spricht, die als »leise verhal-

lende Stimme im Moment des Einsetzens der großen Katastrophe für das Judentum«

zu verstehen ist,98 ist sein Dialog-Verständnis nicht für eine Auseinandersetzung mit

den »gangbaren Mythen« des Verhältnisses zwischen Deutschen und Juden geeignet.

Zukunftsträchtige Hoffnungen sind Scholem zufolge nur vor dem Hintergrund einer

»Erkenntnis des Vergangenen« denkbar,99 und insbesondere mit einer nachträglichen

Begeisterung für die Epoche jüdischer Assimilation in Deutschland100 unvereinbar. Bu-

bersdialogischesPrinzipweist in seiner anthropologischenundmetaphysisch-ontologi-

schen Ausrichtung einen optimistisch-idealistischenGrundton auf: Er entfaltet das dia-

logische Prinzip vor dem Hintergrund einer Modernisierung des Judentums sowie im

Zeichen eines Anthropozentrismus in der Folge der Aufklärung,mit der dieMöglichkeit

einer unentfremdeten, mit sich versöhnten Menschheit heraufbeschworen wird. Seine

idealisierte Perspektive auf denDialog als einer unmittelbar zwischenmenschlichen Be-

gegnung bleibt von historischen Begebenheiten unbeeindruckt. Dies gilt es ausgehend

von zwei Bemerkungen Scholems zu diskutieren, die das Denken der Geschichte von

Walter Benjamin und das Verständnis von Philosophie und Begriff ›nach der Shoah‹ bei

94 Vgl. ebd., 191.

95 Ebd., 165.

96 Vgl. ebd., 177.

97 Ebd., 177.

98 Vgl. ebd., 191.

99 Scholem: »Noch einmal: das deutsch-jüdische Gespräch [1965]«, 18.

100 Vgl. ebd., 15.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Die:Der Andere und der Dialog 59

Adorno ins Spiel bringen. Beide tragen Überlegungen vor, welche sich mit dem Erken-

nen eines Anderen auseinandersetzen, dieses Erkennen als Infragestellung desDenkens

weiterzudenken suchen und damit Anhaltspunkte für einen anderen Dialog geben.

… »gegen den Strich gebürstet« …

Scholem räumt ein, dass sein Protest gegen die Formulierung eines »im Kern un-

zerstörbaren deutsch-jüdischen Gesprächs« eine Arbeit nicht ersetzen könne, welche

»die Verhältnisse historisch-faktisch und geschichtsphilosophisch zu durchleuchten

habe«.101 Während die historisch-faktische Ebene hier nicht behandelt werden kann,

liegt auf der Hand, dass Scholem mit der Notwendigkeit einer geschichtsphilosophi-

schen Betrachtung auf die Thesen über den Begriff der Geschichte von Walter Benjamin

verweist. Es sollen einige Momente an den viel diskutierten Geschichtsphilosophischen

Thesen Benjamins hervorgehoben werden, die für die Betrachtung des Dialogs in der

von Scholem eröffneten Perspektive gewinnbringend sind. Dabei geht es nicht um

eine Rekonstruktion von Scholems Auffassung der Thesen, wie er sie etwa in »Walter

Benjamin« und »Benjamin und sein Engel« ausführt und in denen er die Bedeutung

marxistisch-materialistischer Einflüsse zugunsten einer theologischen Lesart herun-

terspielt.102 Dass Benjamin den historischen Materialismus im Engel der Geschichte

als gescheitert begreift und sich dem Messias der jüdischen Theologie als Erlöser der

Geschichte zuwendet – so Scholems Verständnis der Thesen103 – scheint nicht zuletzt

deswegen zu kurz gegriffen, weil der Engel der Vergangenheit zugewandt ist.104

101 Vgl. ebd., 17.

102 In beiden Aufsätzen ist eine Tendenz erkennbar, auf die in der Benjamin-Forschung hingewie-

sen wurde: Benjamins Interersse am Kommunismus seit etwa 1929 war für Scholem ein »Ver-

rat an seiner höchsten geistigen Berufung« (vgl. Mosès, Stephane: »Gershom Scholem«, 59–76,

in: Lindner, Burkhardt (Hg.): Benjamin-Handbuch. Leben –Werk –Wirkung, Stuttgart: Metzler 2006,

66). Scholem habe Benjamins Arbeiten seit 1933 wegen ihrer materialistischen Orientierung Miß-

trauen entgegengebracht und sie auch insgesamt immer weniger kommentierend zur Kenntnis

genommen (vgl. ebd., 74f.). Scholem selbst spricht von einem »metaphysischen Genie« Benja-

mins, das ihn in seiner philosophischen Arbeit zwischen Sprach- und Geschichtsphilosophie zu

einer sozialkritischen Analyse geführt habe (vgl. Scholem, Gershom: »Walter Benjamin«, 193–227,

in: Ders.: Judaica II, 203). Seine »spätere[…] Wendung zum historischen Materialismus« versucht

Scholem mit der religiösen Kategorie der Erlösung zusammenzudenken und kommt deswegen

zu einer »materialistischen Theologie«. Für Scholem war bedeutsam, dass seine »unter dem Sie-

gel der marxistischen Dialektik« stehenden Arbeiten »ein immer wieder aufklingendes Echo der

jüdischen Grundbegriffe« aufweisen (ebd., 222). Dass die Thesen auch das »Erwachen aus dem

Schock desHitler-Stalin-Pakts« (vgl. Scholem, Gershom: »Walter Benjamin und sein Engel«, 35–72,

in: Ders./Tiedemann, Rolf (Hg.):Walter Benjamin und sein Engel. Vierzehn Aufsätze und kleine Beiträ-

ge, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1992, 64) verhandelten, scheint zwar plausibel, rechtfertigt jedoch

nicht die Schlussfolgerung, dass damit ein »Sprung in die Transzendenz« (ebd., 67) begangen sei,

mit demder Engel des historischenMaterialismus zugunsten der jüdischen Theologie aufgegeben

ist (vgl. ebd.).

103 Vgl. ebd., 64.

104 Vgl. Benjamin: »Über den Begriff der Geschichte«, 697.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Benjamins Messianismus widerspricht einer jüdisch-theologischen Auslegung im

engeren Sinne.105

Dennoch geht es Scholem in der Auseinandersetzung mit dem deutsch-jüdischen

Gespräch um eine Erkenntnis des Vergangenen, die eineHorizontverschiebungmit sich

bringt. Vor diesemHintergrund, so die im Folgenden zu entwickelndeÜberlegung, lässt

sich der Dialog in eine geschichtsphilosophische Perspektive stellen: Lässt sich der Dia-

log als Fortbestehen der Andersheit denken? Diese Möglichkeit lässt sich anhand der

sechstengeschichtsphilosophischenTheseBenjaminsdiskutieren.Mit ihrwirddeutlich,

inwiefern Benjamins Vorstellung, dass die Geschichte »gegen den Strich gebürstet«106

werdenmuss, für den Dialog, und wie er anders zu begreifen ist, fruchtbar wird:

VI

Vergangenes historisch artikulieren heißt nicht, es erkennen‹ ›wie es denn eigentlich

gewesen ist‹. Es heißt, sich einer Erinnerung bemächtigen, wie sie im Augenblick einer

Gefahr aufblitzt. Dem historischen Materialismus geht es darum, ein Bild der Vergan-

genheit festzuhalten, wie es sich im Augenblick der Gefahr dem historischen Subjekt

unversehens einstellt. Die Gefahr droht sowohl dem Bestand der Tradition wie ihren

Empfängern. Für beide ist sie ein und dieselbe: sich zumWerkzeug der herrschenden

Klasse herzugeben. In jeder Epochemuß versucht werden, die Überlieferung von neu-

em dem Konformismus abzugewinnen, der im Begriff steht, sie zu überwältigen. Der

Messias kommt ja nicht nur als der Erlöser; er kommt als der Überwinder des Anti-

christ. Nur dem Geschichtsschreiber wohnt die Gabe bei, im Vergangenen den Fun-

ken der Hoffnung anzufachen, der davon durchdrungen ist: auch die Toten werden vor

dem Feind, wenn er siegt, nicht sicher sein. Und dieser Feind hat zu siegen nicht auf-

gehört.107

Die in der VI.These verhandelten Überlegungen geben demThema der geschichtsphilo-

sophischen Thesen einen besonderen Schwerpunkt. Benjamin führt eine Auseinander-

setzung mit der Vorstellung der Geschichte im Historismus, die den geschichtlich be-

dingten Standpunkt der Betrachtung hinter dem Ideal der Beschreibung einer »Wahr-

heit« verschanzt.108 Diesem Gedanken entgegengesetzt, hat die historische Artikulati-

on eines Vergangenen weder mit der Benennung faktischer Bestände nach der Art ei-

ner Chronik etwas zu tun109 noch mit der Einfühlung in eine vergangene Zeit, die den

105 SigridWeigel diagnostiziert, dass Benjamin theologische Begriffe verwendet, um das Profane – in

Form der literarischen Sprache und als Asyl für der Theologie entglittene Anliegen – zu retten (vgl.

Weigel, Sigrid:Walter Benjamin.Die Kreatur, dasHeilige, die Bilder, Frankfurt a.M.: Fischer 2008).Wie

Anna Glazova und Paul North festhalten, entnehme Benjamins Denken den dysfunktional gewor-

denen theologischen Konstrukten die Figuren des Messianischen und verweise damit auf Residu-

en des Religiösen in einem vermeintlich säkularen Zeitalter (vgl. Glazova, Anna/North, Paul: »In-

troduction. Saving Hope, theWager of Messianism«, 1–14, in: Dies. (Hg.):Messianic Thought outside

Theology, New York: Fordham Univ. Press 2014).

106 Vgl. Benjamin: »Über den Begriff der Geschichte«, VII. These, 697.

107 Ebd., 695.

108 Vgl. ebd., V. These, 695.

109 Vgl. ebd., III. These, 694.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Die:Der Andere und der Dialog 61

späteren Verlauf der Geschichte ausblendet.110 Auf den Dialog übertragen, fällt die For-

mulierung Scholems ins Auge, dass esmit faktischen Belehrungen, etwa bezüglich einer

rechtlichen Emanzipation und Gleichberechtigung von Juden, nicht getan sei.111

Offensiv benennt Benjamin zu Beginn der VI.These, dass ein Erkennen, »wie etwas

dennwirklich gewesen sei«, für denhistorischenMaterialismusnicht vonBelang ist.Die

Geschichte bleibt ein Anderes. Statt in ein Gegenüber mit dieser Andersheit zu treten,

geht es Benjamin zufolge um die Bemächtigung einer Erinnerung, der die Andersheit

des Beschriebenen eingeschrieben bleibt. Das vorbeiziehende Bild der Vergangenheit,

das im Augenblick seiner Erkennbarkeit aufblitzt,112 ist beim »historischen Subjekt« zu

verorten – also dem seinerseits in der Geschichte stehenden »Geschichtsschreiber«, der

etwas weiter unten in der zitierten Passage auftaucht. »Unversehens« stellt sich beim

Geschichtsschreiber das Bild der Vergangenheit ein, weil er schlichtweg nicht anders

kann, als den eigenen historischen Standort in sein Erkennen des Vergangenen einzu-

schreiben. Benjamin rekurriert auf den in Nietzsches Vom Nutzen und Nachteil der His-

torie für das Leben anderen Gebrauch der Historie als den eines verwöhnten Müßiggän-

gers im Garten des Wissens,113 beschreibt das Selbstverständnis der Französischen Re-

volution als wiedergekehrtes Rom und fasst Robespierres Auffassung von Rom als eine

mit Jetztzeit beladeneVergangenheit, die aus demKontinuumderGeschichte herausge-

sprengt ist.114 Aber es geht bei Benjamin nicht nur um die Konstruktion, die Perspektive

der Betrachtung und die empirische Nachträglichkeit.Wenn keine Geschichte ohne Ge-

schichtsschreibung existiert und jede Epoche eine spezifische Geschichtsschreibung für

die ihr vorangegangeneVergangenheit vorlegt, ist nicht nur eineDifferenz zwischenGe-

schichte und ihrer Beschreibung zu schlussfolgern. Die Geschichte weist dann eine ihr

inhärente, nicht auf einen Sinngehalt zu fixierende, je andere Andersheit auf, die stets

auf eineweitere Beschreibungwartet und sich demAugenblick ihrer Erkennbarkeit aus-

setzen muss. Bar einer Erkenntnis bleibt sie für die Möglichkeit des Erkennens offen.115

Die Geschichte bleibt – während sie weder hier noch dort zu verorten ist – ein Anderes.

BenjaminsKritik gilt besonders einemKontinuum,das inderVI.These alsÜberliefe-

rung unter dem Gesichtspunkt des Konformismus beschrieben ist, weil darin ein Blick

auf das Ganze der Geschichte in einer ihr enthobenen Perspektive beansprucht wird.

Vereinfacht lässt es sich als das Ideal einer objektiven Historie fassen. Von dem darin

vorgestellten Kontinuum geht eine überwältigende Gefahr aus. Wer beansprucht, den

eigenen Standpunkt aus der Betrachtung der Geschichte herauszuhalten, kann aus der

unvermeidlichenPerspektive einer siegreich hervorgegangenenGegenwart nichts ande-

res schreiben als die Historie der nun herrschenden Klasse. Der historiographische Ver-

laufproduziert beiBenjamineineOrdnung,dienichtnurdengegenwärtigenGewinnern

110 Vgl. ebd., VII. These, 696.

111 Vgl. Scholem: »Noch einmal: das deutsch-jüdische Gespräch [1965]«, 13f.

112 Vgl. Benjamin: »Über den Begriff der Geschichte«, V. These, 695.

113 Vgl. ebd., XII. These, 700.

114 Vgl. ebd., XIV. These, 702.

115 Vgl. Weber, Samuel: Benjamin’s -abilities, Cambridge: Harvard Univ. Press 2008, 168. Vgl. zu den

»-barkeiten« auch den kürzeren Aufsatz vonWeber, Samuel: »Benjamin’s ›-abilities‹. Mediality and

Concept Formation in Benjamin’s Early Writings«, 75–89, in: Weidner, Daniel/Weigel, Sigrid (Hg.):

Benjamin-Studien 1, Paderborn: Fink 2008.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

der Geschichte zuarbeitet und die Gegenwart somit rechtfertigt – also der Geschichte

keineswegs objektiv gegenübersteht –, sondern darüber hinaus auch der Vergangenheit

einen Anspruch darauf versagt, von der Gegenwart als mehr denn nur als »Kausalne-

xus«116 auf demWege zu ihr begriffen zu werden. Die »Tradition der Unterdrückten«117

hat darin keinen Platz.

Für den Dialog heißt das: Führt man Anfang der 1960er-Jahre ein »im Kern unzer-

störbares deutsch-jüdisches Gespräch« an und überträgt damit die bubersche Vorstel-

lung einer zwischenmenschlichen Begegnung imDialog auf eine Vergangenheit und ei-

ne Gegenwart, an denen aufgrund des zwischen diesen liegenden Ereignisses nicht fest-

gehalten werden kann – worauf Gershom Scholem völlig zu Recht insistiert – konstru-

iertman einGeschichtskontinuum, in demdie Toten aus der VI.These keine Erwähnung

finden.118

Den Begriff des Fortschritts »als einer historischen Norm«119 und des »So-Weiter«

in der »Idee der Katastrophe« zu fundieren, wie es Benjamin im Passagen-Werk formu-

liert hat,120 bedeutet die Infragestellung einer Geschichte der Kontinuitäten und öff-

net die jeweilige historischeKonstellation zwischen derGegenwart der Betrachtung und

der betrachteten Vergangenheit. Eine Katastrophe ist bei Benjamin nicht mit dem von

Scholem beschriebenen Einschnitt durch die Shoah gleichzusetzen, sondern als kata-

strophal fasst er eine Geschichte, die trotz des Einschnitts fortfahren kann. Die Vor-

stellung des Dialogs – zumal eines anhand dessen formulierten deutsch-jüdischen Ge-

sprächs – ist mit Benjamin gesprochen ›nach der Shoah‹ nicht ein »Dokument der Kul-

tur, ohne zugleich eines der Barbarei zu sein«.121 Das bedeutet nicht, dass die Gegenwart

der Vergangenheit großzügig eine neue Erkenntnis angedeihen lässt, sondern dass die

Gegenwart in der Schuld der Vergangenheit steht. Der Geschichtsschreiber habe in der

Vergangenheit einen Funken Hoffnung zu entdecken, so die ihm von Benjamin zuge-

tragene Aufgabe. Die Vergangenheit habe den Anspruch darauf, die ihr eigene »schwa-

che messianische Kraft«122 im Moment ihrer Erkennbarkeit zu entfalten, und nicht im

historiographischen Kontinuum der in der VI.These erwähnten Feinde aufzugehen, die

nicht zu siegen aufgehört haben.123 Die Beschreibung einer anderen Geschichte und der

116 Benjamin: »Über den Begriff der Geschichte«, Anhang A, 704.

117 Ebd., VIII. These, 697.

118 Zum ›Dialogmit den Toten‹ vgl. in diesem Band das Kapitel zu Heiner Müllers Philoktet, bes. 347ff.

119 Benjamin: »Über den Begriff der Geschichte«, VIII. These, 697.

120 Benjamin, Walter: Das Passagen-Werk, in: Ders.: Gesammelte Schriften V.1./V.2, hg. v. Tiedemann,

Rolf/Schweppenhäuser, Hermann, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991, 592.

121 Benjamin: »Über den Begriff der Geschichte«, VII. These, 696.

122 Ebd., II. These, 694.

123 Den Topos desMessianischen führt Benjamin in der II. These als einen »heimlichen Index« der Ver-

gangenheit ein, durch den sie auf eine Erlösung verwiesen wird (vgl. ebd., II. These, 693). Glazova

und North halten fest: »The historical materialist cannot reawaken an entire past, or even part of

it, since there is no entirety of the past, and thus also no parts. First, in direction, hope is reversed.

Hope points from the past toward us, and we must train ourselves to become receptive to it. Se-

cond, hope disintegrates; it breaks the continuum down into particles that collide. As recipients of

hope, we can at most strike up a continuum, a juxtaposition-and a transient and interested one at

that. Historians are potentiallymessiahs, ›weak‹ in that they do not end history but only disturb its

apparent flow.« (Glazova/North: »Introduction. Saving Hope, the Wager of Messianism«, 9f.) Vgl.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Die:Der Andere und der Dialog 63

»schwachen messianischen Kraft« wurde von Derrida im Anschluss an Benjamin, aber

ausgehend von einem Wechsel der Blickrichtung, als Struktur einer Messianizität der

Existenz gefasst, die er nicht auf einen religiösen Messianismus reduziert und die auf

die Ankunft eines irreduzibel heterogenen Anderen verweist.124

Aufgabe der Betrachtung aus der Gegenwart ist, so ließe sich hieraus ableiten, die

Vergangenheit des Dialogs auf das hin zu untersuchen, was mit ihm an Hoffnung un-

ter dem Geschichtsverlauf der Sieger begraben wurde und somit den Fortgang der Ka-

tastrophe zu unterbrechen. Das – wenn man es so nennen möchte – methodologische

Vorgehen Benjamins, einem spezifischen geschichtlichenHorizont in seiner Andersheit

Rechnungzu tragen,wirft die entscheidendenFragenbezüglichdes Ideals eines symme-

trisch gegenüberstehenden Anderen auf sowie es die Möglichkeit einer Andersheit des

Dialogs selbst aufzuwerfen in der Lage ist.

Für den Dialog unter dem Gesichtspunkt der »unfaßbaren Illusion« eines »im Kern

unzerstörbarendeutsch-jüdischenGesprächs« unter demEindruck einerUntersuchung

der GeschichtsphilosophischenThesen ergeben sich zwei auffällige Konsequenzen. Erstens,

muss die Betrachtung des Dialogs aus der Perspektive einer Gegenwart erfolgen, für die

sein Möglichkeitshorizont rückwirkend problematisch geworden ist. Dass es jemals ein

deutsch-jüdisches Gespräch im wohldefinierten Sinne und als historisches Phänomen

gegeben hat, ist durch den Massenmord der Nationalsozialisten an den europäischen

Juden widerlegt. Das Nachdenken über den Dialog kann diesen Einschnitt nicht unbe-

rücksichtigt lassen, der nicht nur hinsichtlich deutsch-jüdischer Verhältnisse von Be-

deutung ist, sondern einen Einschnitt für das Denken überhaupt darstellt. Dieses Den-

kenmuss denDialog undnicht zuletzt auch seine bubersche Fassung auf eineWeise ver-

handeln, in der die mit ihm besprochenen Implikationen als unhaltbar erkennbar wer-

den.Wenn es aber, zweitens, bei Benjaminheißt, dass imVergangenender Funken einer

Hoffnung zu entfachen sei, der durch die Geschichte der Sieger begrabenwurde, ist eine

geschichtsphilosophische Betrachtung des Dialogs mit einer weiteren, vielleicht sogar

dringlicheren Aufgabe betraut. Benjamins Geschichtsverständnis ist ausgehend von der

Beobachtung zu begreifen, dass das Staunen darüber, was im 20. Jahrhundert passiert,

keinphilosophisches ist.Es stehtnicht amAnfangeinerErkenntnis,»es sei dennder,daß

die Vorstellung von Geschichte, aus der es [das Staunen] stammt, nicht zu halten ist«.125

zur »weakmessianic power« auch die Studie von Levine,Michael G.: AWeakMessianic Power. Figures

of a Time To Come in Benjamin, Derrida, and Celan, New York: Fordham Univ. Press 2014.

124 Vgl. Derrida, Jacques:Marx & Sons, übers. v. Jürgen Schröder, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004, 81f.

Weil die Ankunft des Anderen die Geschichte als Erwartungsstruktur zerreißt (vgl. Derrida, Jac-

ques: »Glaube und Wissen. Die beiden Quellen der ›Religion‹ an den Grenzen der bloßen Ver-

nunft«, 9–106, in: Ders./Vattimo, Gianni: Die Religion, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2001), ist sie auch

als unmögliche Möglichkeit des »Ereignisses« zu begreifen (vgl. Derrida, Jacques: Eine gewisse un-

mögliche Möglichkeit, vom Ereignis zu sprechen, übers. v. Susanne Lüdemann, Berlin: Merve 2003).

Während den Prämissen der Performativitätstheorien sowie der Alltagssprache zufolge ein Ereig-

nis oder eine Sprachhandlung ins Werk gesetzt werden könne (vgl. ebd., 19), sieht Derridas Ver-

ständnis des Ereignisses vor, dass auch nach seinem Eintreten seine Unmöglichkeit fortbesteht

(vgl. ebd., 41).

125 Benjamin: »Über den Begriff der Geschichte«, VIII. These, 697.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Geschichte – und das ist entscheidend –wird damit nicht verworfen, sondernmuss an-

gesichts dessen grundsätzlich anders begriffenwerden,was sich der in ihr überlieferten

Form der Erkenntnis entzieht: was ihr Kontinuum sprengt undwas als eine ihr inhären-

te Andersheit unerkennbar geblieben ist. An einer anderen Stelle bringt Benjamin diese

Andersheit hinsichtlich des Dialogs zur Sprache indem er auf das »Mysterium« Bezug

nimmt:

Im Dialog tritt die reine dramatische Sprache diesseits von Tragik und Komik, ihrer

Dialektik, auf. Dies Reindramatische stellt das Mysterium, welches in den Formen des

griechischen Dramas sich allmählich verweltlicht hatte, wieder her: seine Sprache ist

als die des neuen Dramas zumal die des Trauerspiels.126

Der Dialog ist der Ort einer reinen dramatischen Sprache diesseits des dialektischen

Spiels von Tragödie und Komödie. Weil das Reindramatische weniger auf Handlung

und Geschehen verweist, sondern vielmehr auf einenWiderstreit, einen Konflikt, einen

Antagonismus oder eine Auseinandersetzung lassen sich diese Überlegung Benja-

mins mit Hölderlins Anmerkungen zu den Sophokles-Tragödien zusammenbringen.127

Wie bereits in der Einleitung dargelegt, ist für Hölderlin der Dialog die »gefährliche

Form«.128 Dabei wird andeutungsweise auch das Potenzial zur Gewalt imDialog betont,

worauf auch Scholem mit Kain und Abel als Leerstelle bei Buber aufmerksam macht.

Noch wichtiger an dieser Passage aber ist, dass dabei ein Missverhältnis zwischen Ver-

stand und seinem Anderen, dem Mysterium, vorgestellt wird. Ein solches Mysterium

scheint auch dem Dialog bei Hölderlin mitgegeben zu sein. Die dialogische Sprache

Sophokles’ zeichnet sich Hölderlin zufolge dadurch aus, dass sie im Stande sei »des

Menschen Verstand als unter Undenkbaremwandelnd, zu objectiviren.«129Mit Blick auf

eine Andersheit, die sich nicht in historische Wahrheit oder einen Erkenntnis-Dialog

übertragen lässt, hält Nägele fest: »Nicht der unbedingte Wille, alles zu verstehen,

sondern die Bereitschaft nicht zu verstehen, wäre die Bedingung von Dialogik, wenn es

eine gäbe.«130

AndiesenÜberlegungenorientiert undmitBlick aufBenjaminsVerweis aufdenDia-

log im Trauerspiel-Buch, macht es sich eine ›gegen den Strich gebürstete‹ Betrachtung

des Dialogs zur Aufgabe, den Einschnitt am und im Dialog hervorzuheben und als sol-

chen kenntlich zumachen, was die Frage nach dem Anderen imDialog, einer durch den

Dialog entsprochenen Andersheit und einem anderen Dialog aufwirft.

Negative Dialektik und Dialog ›nach der Shoah‹

Bei Scholem fällt eine weitere Formulierung besonders auf.Wenn schon vor der Macht-

ergreifung der Nationalsozialisten, welche keineswegs als »historischer Betriebsunfall«

126 Benjamin: Ursprung des deutschen Trauerspiels, 297.

127 Vgl. Nägele: »Dialogik im Diskurs der Moderne«; vgl. Hölderlin: »Anmerkungen zum Oedipus«;

Hölderlin: »Anmerkungen zur Antigonä«.

128 Vgl. ebd., 417.

129 Hölderlin: »Anmerkungen zur Antigonä«, 413.

130 Nägele: »Dialogik im Diskurs der Moderne«, 87.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Die:Der Andere und der Dialog 65

zu begreifen sei, »ohne den sich eigentlich alles zwischenDeutschen und Juden auf leid-

lich gutemWege befunden hätte«, von einem Dialog »im wohl definierten Sinne« nicht

die Rede sein könne, dann verlange die Reflexion des Dialogs ›nach der Shoah‹ eine »be-

trächtliche ›AnstrengungdesBegriffs‹«.131 AndaszuvorErläuterte anknüpfend, lässt sich

festhalten, dass Scholem mit dem Hegel-Zitat aus der Phänomenologie des Geistes132 auf

eine grundlegende Notwendigkeit verweist, den Dialog anders zu denken, ohne dass er

dies selbst ausführt.Weil die beidenTexte Scholems vor demHintergrundder imBuber-

VortragbeschriebenenKatastropheauf eineLeerstelle verweisen, indemBezeichnungen

wie »Auschwitz«, »Shoah« oder »Holocaust« bewusst vermiedenwerden, scheintmit der

»Anstrengung des Begriffs« auf eine Selbstreflexion desDenkens angespielt,welche sich

an einem Äußersten zumessen habe, das im Begriff nicht aufgeht.133

Anhand dieser Charakterisierung wird deutlich, warum weniger Hegel als vielmehr

Adorno als Pate für die von Scholem eingeforderte Begriffsanstrengung »angesichts der

Toten und Ermordeten« anzuführen ist,134 denn, so heißt es bei Adorno: »[K]ein vom

Hohen getöntes Wort, auch kein theologisches, hat unverwandelt nach Auschwitz ein

Recht«.135DiebeiAdornogeschichtsphilosophischgedachteFrage,obmetaphysischeEr-

fahrung nun überhaupt noch möglich sei,136 verweist auf einen bei Buber beschriebe-

nen, und an Kierkegaard anschließenden, philosophischen Personalismus, dem zufolge

im Nominalismus eine Chance für die Metaphysik bestehe.137 Es geht Adorno um eine

Denkweise, die sich in der Geschichte verortet und mithin als geschichtliche Anstren-

gung begriffen ist, das rückläufige Moment und die Selbstzerstörung der Aufklärung

bereits im Begriff dieses Denkens zu beschreiben.138 Er spricht in Negative Dialektik so-

gar von einemneuen kategorischen Imperativ, der nachHitler denMenschen im Stande

ihrerUnfreiheit aufgezwungenworden sei: »[I]hrDenken undHandeln so einzurichten,

daß Auschwitz nicht sich wiederhole, nichts Ähnliches geschehe.«139

Was seit der gemeinsammit Max Horkheimer verfassten Dialektik der Aufklärung als

immerwieder auftauchendeFrageeinerPhilosophie ›nachderShoah‹ beiAdornogefasst

werdenkönnte,verhandelt dieser inderNegativenDialektikaufdenerstenSeitendesdrit-

ten Teils, welchermit »Meditationen zurMetaphysik« überschrieben ist, auf spezifische

Weise. Aus ungewohnt persönlicher Perspektive beschreibt Adorno eine nicht nur indi-

viduelle Zäsur für das Leben undDenken einesÜberlebenden.Persönlich an der Passage

ist etwa die Erwähnung von Träumen, in denen er selbst »1944 vergast wordenwäre, und

seine ganze Existenz danach lediglich in der Einbildung führte«. Er begreift diese Träu-

me als die Vergeltung für eine »Schuld des Verschonten«,140 wobei ein Weiterleben nur

131 Scholem: »Noch einmal: das deutsch-jüdische Gespräch [1965]«, 15.

132 Hegel: PhdG, 56.

133 Vgl. Adorno: Negative Dialektik, 358.

134 Scholem: »Noch einmal: das deutsch-jüdische Gespräch [1965]«, 15.

135 Adorno: Negative Dialektik, 360.

136 Vgl. ebd., 359.

137 Vgl. ebd., 132.

138 Vgl. Horkheimer/Adorno: Dialektik der Aufklärung, 3.

139 Adorno: Negative Dialektik, 358.

140 Vgl. ebd., 356.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

durch denRückzug auf die Kälte jener bürgerlichen Subjektivität denkbar ist, die Ausch-

witz zuallererst möglich gemacht habe:

Weil aber der Einzelne, in der Welt, deren Gesetz der universale individuelle Vorteil

ist, gar nichts anderes hat als dies gleichgültig gewordene Selbst, ist der Vollzug der

altvertrauten Tendenz zugleich das Entsetzlichste; daraus führt so wenig etwas hinaus

wie aus der elektrisch geladenen Stacheldrahtumfriedung der Lager. Das perennieren-

de Leiden hat soviel Recht auf Ausdruck wie der Gemarterte zu brüllen; darum mag

falsch gewesen sein, nach Auschwitz ließe kein Gedicht mehr sich schreiben. Nicht

falsch aber ist dieminder kulturelle Frage, ob nach Auschwitz noch sich leben lasse, ob

vollends es dürfe, wer zufällig entrann und rechtens hätte umgebracht werden müs-

sen.141

Die amAntisemitismus deutlich gewordene »Rückkehr der aufgeklärten Zivilisation zur

Barbarei in derWirklichkeit«142 stellt für Adorno so wenig einen »Betriebsunfall« der Ge-

schichte dar, wie auch für Scholem.Wie das Zitat zum eigenen Überleben und der Phi-

losophie ›nach Auschwitz‹ nahelegt, ist mit der in der Aufklärung entworfenen bürgerli-

chen Subjektivität eine Kontinuität zu hinterfragen, die sich über die Zeit vor und nach

Auschwitz erstreckt.WasAuschwitz einst ermöglicht hat,ohne einfach alsErklärungda-

für herhalten zu können, und auch im Nachhinein das »Weiterleben« beherrscht, ist ei-

ne »altvertraute Tendenz«, die Adorno zum »Entsetzlichsten« geworden ist.Wenn er an

der zitierten Stelle seinem berühmten Satz widerspricht, dass nach Auschwitz ein Ge-

dicht zu schreiben, barbarisch sei,143 so bleibt Adorno mit der Frage danach, ob Ausch-

witz überlebtwerden könne, bei einer ablehnendenHaltung gegenüber der bloßenMög-

lichkeit affirmativenDenkens.Dennvondieser Schwierigkeit, soAdornoander zitierten

Stelle, sei noch die Erkenntnis angefressen, »die ausspricht, warum es unmöglich ward,

heuteGedichte zu schreiben.«DichtenundDenken sindgleichermaßenmit derHeraus-

forderung konfrontiert, die Darstellbarkeit und Undarstellbarkeit von beziehungsweise

›nach Auschwitz‹ zu reflektieren, was insbesondere in der Kunst zu einem »Katalysa-

tor für Darstellungen«144 der Shoah geworden sei. Hier kommt wiederum das Denken

der Zäsur zumTragen.DasGrundmotiv derNegativenDialektik – dasDenken ausgehend

von einem sich der Darstellbarkeit Entziehenden oder einer »Aktivierung der Negativi-

tät«145 zu begreifen – lässt sich auf die »Anstrengung des Begriffs« hinsichtlich des Dia-

logs übertragen.

Für Adorno ist nach Auschwitz Philosophie im überlieferten metaphysischen Sinne

nichtmehrmöglich.Wasgeschehensei,habedieBasisdes spekulativenGedankens –die

Vereinbarkeit mit der Erfahrung – zerschlagen.146 Dass Vernunftbegriffe fassen könn-

141 Ebd., 355.

142 Horkheimer/Adorno: Dialektik der Aufklärung, 6.

143 Adorno, Theodor W.: Kulturkritik und Gesellschaft 1. Prismen. Ohne Leitbild. Gesammelte Schriften Bd.

10.1, Frankfurt a.M.: Suhkamp 1977, 30.

144 Krankenhagen, Stefan: Auschwitz darstellen. Ästhetische Positionen zwischen Adorno, Spielberg und

Walser, Köln: Böhlau 2001, 16.

145 Hamacher: »Reparationen«, 17.

146 Vgl. Adorno: Negative Dialektik, 354.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Die:Der Andere und der Dialog 67

ten, was sei, ist dem materialistischen Gedanken gewichen, dass begriffliche Identität

mit dem ihm nicht-identischen Vorrang des Objekts konfrontiert werden muss.147 Und

dieser Vorrang des Objekts gilt insbesondere bezüglich der geschichtlichen Wirklich-

keit von Auschwitz, welche »das Mißlingen der Kultur unwiderleglich bewiesen« hat.148

Weil,wasAuschwitz ist, sichnichtmit denMaßgaben jener gescheitertenKultur undda-

mit nur als Negativität beschreiben lässt, die in Erfahrung und Begriffe unübersetzbar

bleibt und somit auch nicht als Denkmittel für positiv Formulierbares aufgeboten wer-

den kann, ist die Aufgabe der Philosophie ›nach Auschwitz‹ die Befreiung der Dialektik

von ihrem affirmativen Wesen, die noch der hegelschen Negation der Negation inne-

wohnt:149 ein Denken der Widersprüche des Denkens. Eine Aufhebung von Negativität

liegt somit streng genommen schon in der Beschreibung einer Idee der Nicht-Identität

vonBegriff undNegativität.150Dassder Spekulation »in einemweiterenSinnals demall-

zu positiv hegelschen« jedochnicht völlig entsagtwerden könne, ist dieGrundlage dafür,

dass Negation als Anstrengung anerkannt ist, »über den Begriff durch den Begriff hin-

auszugelangen«.151Nägele zufolge liegt der entscheidende Unterschied zwischen Hegel

und Adorno darin, dassHegel dasMoment derHeterogenität in philosophische Begriffe

hat übertragen wollen – und damit den Widerspruch aufhebt –, während die negative

Dialektik den Versuch darstellt, das Heterogene als Heterogenes in das Denken einzu-

tragen.152Was das Verständnis des Begriffs bei Adorno zum Ausdruck bringe, so Nägele

in seinem Aufsatz »The Scene of the Other«, verweist ihn auf eine Szene des Anderen,

womit gleichermaßen das Denken eines Anderen und ein anderes Denken aufgeworfen

wird: »The scene invoked here by Adorno is that which the discourse of enlightenment

wants to exclude.«153 Nägele macht damit vor allem den wichtigen theoriegeschichtli-

chenPunkt,dass dieKritischeTheorieAdornosundAnsätze französischen,poststruktu-

ralistischen Denkens im Interesse an einer Szene des Anderen in einen Zusammenhang

gestellt werden können.

Was ergibt sich aus diesen Überlegungen für denDialog?Wenn nicht eine Favorisie-

rung des Nicht-Begrifflichen geschlussfolgert werden darf,154 dann folgt aus der Kritik

an der ontologisierenden Tendenz bei Buber das Erfordernis, den Dialog vor dem Hin-

tergrund einer Negativität zu entwickeln, die zwischen Ich und Du nicht schlichtweg

aufgehoben werden kann. Denn der jüdische Andere – mit diesem werde die radikale

Andersheit im Dialogs deutlich – gehe in keine Dialektik ein, so Nägele.155 Während ei-

ne Dialektik von Ich und Du, wie sie von Buber vor allem an Feuerbach anschließend

als dialogisches Prinzip und »ursprüngliche[s] Begegnungsereignis« beschrieben wird,

an der Erkenntnis des Anderen orientiert ist, steht in der vorliegenden Studie ein Dia-

log-Begriff zur Debatte, der von einer grundsätzlichen Unerkennbarkeit des Anderen

147 Vgl. ebd., 193.

148 Vgl. ebd., 359.

149 Vgl. ebd., 9.

150 Vgl. ebd., 189.

151 Ebd., 27.

152 Vgl. Nägele: »The Scene of the Other«, 68.

153 Ebd., 73.

154 Vgl. Adorno: Negative Dialektik, 152.

155 Vgl. Nägele: »Dialogik im Diskurs der Moderne«, 83.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

einerseits, aber auch einem unzugänglichen Ort, der verstellten Herkunft und der un-

eindeutigen Richtung des Sprechens eines seinerseits nicht schlichtweg erkennbaren

Selbst andererseits, ausgeht. Die mit Scholem und der Infragestellung eines »im Kern

unzerstörbaren deutsch-jüdischenGesprächs« entwickelte Kritik des dialogischen Prin-

zips muss die Begegnungmit einem Anderen »in dem, was er ist und darstellt« auf eine

Negativitätserfahrung hin überdenken. Eine Negativität im Dialog anzusiedeln, bedeu-

tet, ihn unter Rücksicht darauf zu begreifen,was in ihmals einer zwischenmenschlichen

Begegnung nach der Zerstörung einer allgemeingültigen Vernunftgrundlage nicht auf-

geht. Hiervon ausgehend zielt die vorliegende Untersuchung nicht darauf, die Unmög-

lichkeit des Dialogs aufzuzeigen, sondern vielmehr darauf, das Denken des Dialogs vor

demHintergrund einer Unmöglichkeit des Denkens zu entwickeln.

Dass der Dialog den Idealen von Äquivalenz, Vergleichbarkeit und Identifikati-

onsprinzip nicht gänzlich enthoben werden kann, lässt sich im Anschluss an Adorno

verdeutlichen. Er verweist auf die Gefahr einer unmittelbaren und gewaltsamen An-

eignung, die aus der radikalen Kritik des freien Tauschs von Gleich zu Gleich gefolgert

werden könnte. Wie aus dem nachfolgenden Zitat hervorgeht, bleibt die misslungene

Verwirklichung des Ideals und ihre geschichtsphilosophische Aufarbeitung auch dort

erkenntnisleitend, wo Adorno offenbar Schwierigkeiten hat, die von ihm angeführte

Vorstellung einer Ungleichheit in der Gleichheit präziser zu fassen:

Das Tauschprinzip, die Reduktion menschlicher Arbeit auf den abstrakten Allgemein-

begriff der durchschnittlichen Arbeitszeit, ist urverwandtmit dem Identifikationsprin-

zip. Am Tausch hat es sein gesellschaftliches Modell, und er wäre nicht ohne es; durch

ihn werden nichtidentische Einzelwesen und Leistungen kommensurabel, identisch.

Die Ausbreitung des Prinzips verhält die ganze Welt zum Identischen, zur Totalität.

Würde indessen das Prinzip abstrakt negiert; würde als Ideal verkündet, es solle, zur

höheren Ehre des irreduzibel Qualitativen, nichtmehr nach gleich und gleich zugehen,

so schüfe das Ausreden für denRückfall ins alte Unrecht. Denn der Äquivalententausch

bestand von alters her gerade darin, daß in seinem Namen Ungleiches getauscht, der

Mehrwert der Arbeit appropriiertwurde. Annullierteman simpel dieMaßkategorie der

Vergleichbarkeit, so träten anstelle derRationalität, die ideologisch zwar, doch auchals

Versprechen dem Tauschprinzip innewohnt, unmittelbare Aneignung, Gewalt, heut-

zutage: nacktes Privileg von Monopolen und Cliquen. Kritik am Tauschprinzip als dem

identifizierenden des Denkens will, daß das Ideal freien Tauschs, bis heute bloß Vor-

wand, verwirklicht werde. Das allein transzendierte den Tausch. Hat ihn die kritische

Theorie als den von Gleichem und doch Ungleichem enthüllt, so zielt die Kritik der Un-

gleichheit in der Gleichheit auch auf Gleichheit, bei aller Skepsis gegen die Rancune im

bürgerlichen Egalitätsideal, das nichts qualitativ Verschiedenes toleriert.156

Die Kritik am Tauschprinzip, die sich auf die kritische Zurückweisung der Vorstellung

eines symmetrischen Dialogs übertragen lässt, und auf die Verwirklichung des Ideals

freien Tauschs abzielt, setzt – das hat auchNägele hervorgehoben – ein Verständnis der

Sprache voraus, welches über die auf die marxistische Tradition gestützte Überlegung

hinausgehen könne,der zufolge eineRepräsentationdesUnsagbaren stetsMystifikation

156 Adorno: Negative Dialektik, 149f.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Die:Der Andere und der Dialog 69

sei.Die Idee, dass ein Subjekt in voller Kontrolle über das von ihmAusgesagte einemAn-

deren gegenübertreten könne, sei bei Adorno von einer Dialektik des Sagbaren und des

Unsagbaren unterbunden, die auf ein »›beyond‹ language« verweise, das ihr nicht äu-

ßerlich ist, sondern sie in ihrem öffnenden Charakter ausweist.157 Sprache, die vor dem

Hintergrund eines verabsolutierten Egalitätsideals nicht zur Geltung kommen könne,

beruht auf dem Bezug auf ein Unverfügbares. Ein solches Unverfügbares, das sich nicht

anders denn als Geheimnis oder Mysterium in den Tauschhandel einbeziehen lässt und

seinenGesetzendamit entzogenbleibt,muss imHinblick auf einenicht-mechanistische

Funktionsweise des Dialogs zur Kenntnis genommen werden.

Der vorerst lediglich angerissenen Überlegung eines der Sprache inhärenten Ande-

ren als Dialog wird im zweiten Kapitel der vorliegenden Studie weiter nachgegangen.

Zuvor soll das »beyond« hinsichtlich der Frage eines Anderen diskutiert werden, das, der

oder die sich der Verfügbarkeit für und der Vergleichbarkeit mit einem Selbst verwehrt.

Dabei wird deutlich, dass die Idee eines anderen Dialogs die Infragestellung tradierter

philosophischer Kategorien wie etwa einer sprachlichen, epistemologischen und einer

Subjekt-Stabilität einerseits und ethische sowie politische Fragestellungen andererseits

nicht als voneinander getrennte Problemlagen behandeln kann.

1.4 Ein anderer Dialog nach Emmanuel Levinas

Hamachers »Reparationen«158, als Vortrag 1984 vor dem deutsch-französischen Kollo-

quium des Collège International de Philosophie in Paris gehalten, bietet einen guten

Ausgangspunkt für das Nachdenken über einen anderen Dialog, auch wenn sein Text

nicht ausdrücklich vom Dialog handelt. Hamacher stellt darin die These auf, dass der

größte Teil der Philosophie in Deutschland nach dem Zweiten Weltkrieg einen spezi-

fisch historischen Anspruch an das Denken nicht nur nicht aufgegriffen, sondern die

Notwendigkeit einer gesteigerten Aufmerksamkeit für die Widersprüchlichkeit der

Philosophie und die Infragestellung der tradierten Vorstellungen nach der Shoah regel-

recht verweigert habe. Auch wenn Hamacher damit eine streitbare und teils polemisch

argumentierte These ins Feld führt, lässt sich an seinen Überlegungen ein diagnosti-

scher Ausgangspunkt für die Beschreibung eines blinden Flecks in der Theoriebildung

des Dialogs formulieren. Denn die von ihm beschriebene philosophiegeschichtliche

Restauration, welche sich auch auf angrenzende Disziplinen ausgewirkt hat, lässt sich

besonders für diejenigen theoretischen Entwürfe konstatieren – so die im Folgenden

zunächst vertretene Überlegung –, welche den Dialog in Deutschland in der Zeit nach

dem Zweiten Weltkrieg theoretisiert haben. Umgekehrt hat der restaurative Horizont

der Verständigung darüber, was dialogisch sei, in den theoretischen Ansätzen von

157 Vgl. Nägele: »The Scene of the Other«, 73.

158 Hamacher, Werner: »Reparationen«, 11–25, in: Balke, Friedrich/Siegert, Bernhard/Vogl, Joseph

(Hg.): Archiv für Mediengeschichte. Mediengeschichte nach Kittler, München: Fink 2013.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

etwa Derrida oder auch Hamacher für eine Skepsis gegenüber dem Begriff des Dialogs

gesorgt.159

Der zuvor diskutierte Adorno dagegen ist kein Denker des Dialogs, zumindest nicht

in der Hinsicht, als dass er sich von einer ihm zugrunde gelegten Vorstellung von Streit

umGeltungverabschiedenkönnte.EinDialogwirdAdornozufolge verlorenodergewon-

nen. In seiner Korrespondenz mit Celan dominiert der Dialog »gegenseitiger Überbie-

tungen« jene Erfahrung, die Celan vielleicht gesucht haben mag, »in der das Gespräch

nicht das von Kontrahenten, sondern von sich freisetzenden und einander ihre Anders-

heit zugestehenden Einzelnen ist.«160 Dementgegen, so wird nachfolgend erörtert, ist

die Negativität der philosophischen Begriffe in Bezug auf das dialogische Geschehen

in die Frage nach Alterität umzuformulieren. Deswegen ist die besonders in Frankreich

weiterverfolgte »Heterologie« für die vorliegende Studie von Interesse.161 Die Auseinan-

dersetzungmit demAnderen, soHamacher, sei in den Arbeiten Georges Batailles,Mau-

rice Blanchots und Emmanuel Levinas’ als »Insistenz des Fragens nach der Möglichkeit

desDenkens«162 besonders stark ausgeprägt. ImFolgenden knüpft dieUntersuchung ei-

nes anderen Dialogs besonders an das Denken Levinas’ an, weil der Dialog bei ihm ein

zwar selten wahrgenommener, aber programmatischer Kristallisationspunkt ist.

159 In einem Aufsatz zu einer von John Milton 1643 vorgelegten Schrift zum Recht auf Scheidung, mit

der »the apt and cheerfull conversation of man with woman« als sprachliche Grundlegung sowohl

für die Ehe als auch für ihre Auflösung beschrieben ist, spricht Hamacher von einer Sprache ohne

Komplementarität, die aus »allen dualen, linearen, logischen und genealogischen Verbindungen

herausreißt«. Den Dialog als regulierte, rationale Kommunikation interpretierend, setzt er ihm

dem Riss in der Sprache entgegen: »Es ist eine Sprache nicht der dialogischen Arbeitsrationalität,

sondern der paidialogischen Feier, die das ausmacht, was er [Milton] the apt and cheerfull conver-

sation of man and woman nennt.« (Hamacher, Werner: »Recht auf Scheidung vom Recht (Milton)«,

161–193, in: Sprachgerechtigkeit, Frankfurt a.M.: Fischer 2018, 172) Derrida schreibt – in seiner Aus-

einandersetzung und imGesprächmit Gadamer –, dass der Dialog seinem Sprachgebrauch fremd

bleibe (vgl. Derrida, Jacques: »Der ununterbrochene Dialog. Zwischen zwei Unendlichkeiten, das

Gedicht«, übers. v. Martin Gessmann, Christine Ott, Felix Wiesler, 7–50, in: Ders.; Gadamer, Hans-

Georg: Der ununterbrochene Dialog, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004, 8). An anderer Stelle und be-

zogen auf Emmanuel Levinas jedoch taucht der Dialog im Zusammenhang mit dem Weg zur:m

Anderen und einem Verständnis von Sprache als für Andere auf (vgl. »Gewalt und Metaphysik«,

150). Das Denken im Bereich des Ursprungs der Sprache, so heißt es später, schneide als Dialog

und Differenz sowie als Widerspruch und Unmöglichkeit, das Verhältnis zum Anderen in Gesetze

der Logik zu übersetzen, der Kohärenz des Logos den Atem ab (vgl. ebd., 194).

160 Hamacher,Werner: »Versäumnisse. Zwischen TheodorW. Adorno und Paul Celan«, 57–91, in: Kein-

maleins. Texte zu Celan, Frankfurt a.M.: Klostermann 2019, 64. Vgl. zur dialogischen Dichtung und

dem Versäumnis bei Celan in der vorliegenden Studie das Kapitel 2.1.

161 Dustat bezeichnet die »Heterologie« als Denken einer unmöglichen Gemeinschaft und einer Ethik

der Trennung und hebt dabei Levinas und Blanchot, den späten Jean-François Lyotard undmit Ab-

strichen Derrida und Nancy hervor (vgl. Dastur: »Das Denken des Anderen«, 49). Trotz der Proble-

matik einer solchen Aufzählung – neben dem von ihr nicht erwähnten Bataille, auf den der Be-

griff, wie zuvor erwähnt, zurückgeht, ließen sich dieser Liste weitere Namen hinzufügen: Jean-Luc

Marion, Philippe Lacoue-Labarthe, Jean-Christophe Bailly, Michel Foucault usw. – ist ihrer These

grundsätzlich zuzustimmen.

162 Hamacher: »Reparationen«, 16.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Die:Der Andere und der Dialog 71

Diesseits des »Konsens-Prinzips der Vernunft«

Während die einflussreichsten philosophischen Impulse unmittelbar nach 1945 in

Deutschland zwar auch aus bereits vorher getätigten Überlegungen gespeist gewesen

seien, so Hamacher, ergaben sie sich dennoch aus der Erfahrung des Totalitarismus.

Die philosophische Arbeit der Exilierten, zu denen insbesondere auch Adorno gehört,

habe unter dem Zeichen des Traumas gestanden. Weil die Tradition der Philosophie-

geschichte – nicht zuletzt wegen ihres Missbrauchs durch die Nationalsozialisten –

auch Hamachers Diagnose zufolge als diskreditiert galt,163 sei eine »Akzentuierung von

Diskontinuitäten«, ein »intensiviertes Interesse an Desintegrationsphänomen der Ge-

sellschaft«, eine »alarmierte Umsicht für Fragen der Verantwortung, des Anderen und

der Veränderung« zu beobachten gewesen. Diese Verschiebungen äußerten die »Frage

nicht nur nach einer anderen Philosophie, sondern auch Anderem als der Philosophie«.

Eine Philosophie, die vor diesemHintergrund und mit diesem historischen Gepäck das

Durcharbeiten von Totalitäts- und Ursprungsphilosophie zu ihrer Aufgabe gemacht

habe, sei von dem Bewusstsein geprägt gewesen, in ihrem eigenen Feld bereits politisch

sein zu können.164 Einen solchen Anspruch attestiert Hamacher neben den theore-

tischen Anstrengungen Adornos um Fragen der »Nicht-Identität« auch Heideggers

Denken der »Differenz als Differenz«.165

Nachdem das Denken mit seinem Ende als traditionelle Philosophie und insbeson-

dere dem Ende der Ära der »substanziellen Subjektivität« – diese bezeichnet Hamacher

als »in einem kolossalen gesellschaftlichen Wahn als mörderisch und selbstmörde-

risch«166 – aufgrund der geschichtlichen Begebenheiten ernst gemacht habe, sei sie

wieder zu sich zurückgekehrt. Was soeben noch als »Mauer, Sturz oder Ende wahrge-

nommenwurde«, sei plötzlichnichtmehr als solches betrachtetworden.DieErkenntnis,

dass Philosophie und das Denken überhaupt nach Auschwitz anders zu sein habe, so

163 Vgl. ebd., 15

164 Vgl. ebd., 16.

165 Vgl. ebd., 14.

166 Vgl. ebd., 16. Diemörderische und selbstmörderische Tendenz der substanziellen Subjektivität sei

in Heideggers Rektoratsrede besonders ausgeprägt und stelle eine eklatante Kehrtwende zu den

Überlegungen in Sein und Zeit dar. Das macht Hamacher anhand des in der Rektoratsrede mit der

Arbeit entworfenen werk- und vollendungsorientierten Verständnisses des Daseins deutlich (vgl.

Hamacher:»Arbeiten Durcharbeiten«, 168), welches die philosophische Tradition (vgl. ebd., 155),

den Faschismus, den Stalinismus und die kapitalistischen Formationen (vgl. ebd., 182) in einer sys-

tematischen Kontinuität (vgl. ebd., 157) zusammenbringe. Als »auto-téchne« (ebd., 167) kenne es

nicht nur keine Lücke, Leere oder Suspendierung und habe eine insWerk gesetzte Gestalt zumZiel

(vgl. ebd., 170). Es diktiere auch die Vernichtung alles Inhomogenen, Unassimilierten und Formlo-

sen. (vgl. ebd., 162). Weil diese Arbeit aber nichts als die Gestalt ihres eigenen Seins und nichts als

das Selbst produziere, sei sie sowohl Vernichtung der Arbeit als auch Arbeit der Selbstvernichtung

(vgl. ebd., 179).Wenn das Nachleben des Faschismus noch zum Faschismus gehöre (vgl. ebd., 157),

müsse jede Arbeit gegen ihn am Begriff der Arbeit ansetzen. Mit dem in dieser Untersuchung an-

visierten Begriff des Dialogs und dem mit ihm verkoppelten Interesse am Anderen ist auch eine

Infragestellung der Verbindung von Dialog und Arbeit als auto-techné vorgeschlagen, die Hama-

cher in dem zuvor zitierten Text zu Milton andeutet (»Recht auf Scheidung vom Recht (Milton)«,

172), wo von einer »dialogischen Arbeitsrationalität« die Rede ist.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

lässt sich Hamachers Überlegung mit dem bereits Entwickelten verbinden, scheint ihre

Gültigkeit mit dem einsetzenden Wirtschaftswunder und der Rückkehr Deutschlands

auf den Markt der international zirkulierenden Waren und Ideen verloren zu haben.

Statt um eine »Unversöhntheit« im Denken, so Hamacher, gehe es in der folgenden

Zeit der »Integrationsförderer und Orientierungsstifter« um die erneute Entwicklung

von Idealbildungen und Programmen, die in den 1960er- und 1970er-Jahren durch

wachsendeWohlstandsaussichten sanktioniert worden seien,167 und die sich so in einen

sozialen und gesellschaftspolitischen Kontext einbetten lassen. Von »Reparationen«

spricht Hamacher deswegen, nicht weil damit eine »Unterwerfung unter eine fremde

theoretischeMacht, in der Form einer Besatzungsphilosophie oder durch Konzessionen

an eine externe Hegemonialkultur gezahlt würden«, sondern weil

aus denk- und verhaltensökonomischen Gründen, die eng mit der Geschichte der spe-

kulativen Philosophie in Deutschland verbunden sein dürften, all diejenigen Proble-

me zwanghaft geächtet werden, die die semantischen und pragmatischen Normen

und Regelsysteme des Philosophierens zu erschüttern und sie einer Bewegung zu öff-

nen drohen, die sich der Kontrolle des Bewusstseins und seiner gesellschaftlichen Set-

zungs- und Reproduktionsagenturen entziehen.168

An die Stelle einer Auseinandersetzungmit der »Unversöhntheit« im Denken ist wieder

ein Ganzes getreten. Die Möglichkeit einer Versöhnung im Feld des Denkens ruft das

Versprechen einer Erlösung auf, für das Buber so scharf kritisiert wordenwar.Die höhe-

re Aufgabe der Stiftung eines Zusammenhangs, so lässt sich mit Hamacher folgern, soll

die Philosophie von der Inkriminierung entlasten, dass in dieser höheren Aufgabe ihre

Beteiligung amRückfall in die Barbarei anzusiedeln ist und dass jenes Auseinanderklaf-

fen zwischenBarbarei unddes »vomHohen getönte[n]Wort[es]«169 zu durchdenkenwä-

re. Der »Weltsinn«,170 wieHamacher polemisch formuliert, besteht im Zitat in semanti-

schenundpragmatischen –also auf universell gültige Sprachvorstellungenbezogenen –

Regelsystemen des Philosophierens.Hamacher erkennt insbesondere in den Entwürfen

einer sozialphilosophischenTheorie der Kommunikation, wie sie von Jürgen Habermas

entwickeltwurde, einen restaurativenGestus.Diesermache das vonAdorno beschriebe-

ne, rückläufige Element der Aufklärung nicht zum Ausgangspunkt der Reflexion, son-

dern entwinde es ihr mit den Stichworten des Irrationalen, der Sinnlosigkeit und der

Vernunftwidrigkeit.171 Er falle dabei auch hinter die Erkenntnisse Freuds oder die ra-

dikale Infragestellung der abendländischen Philosophie bei Nietzsche zurück.172 Auch

167 Vgl. Hamacher: »Reparationen«, 17f.

168 Ebd., 24.

169 Adorno: Negative Dialektik, 360.

170 Hamacher: »Reparationen«, 23.

171 Vgl. ebd., 18f.

172 Hamacher spricht in seiner Beschreibung einer restaurativen Tendenz der Philosophie in der deut-

schenNachkriegszeit davon, dass die Entwürfe aus dieser Zeit Theorien vor AdornoundHeidegger,

Freud und Marx, Nietzsche und Kierkegaard seien (vgl. ebd., 22). Zumindest zu Freud und Nietz-

sche sei an dieser Stelle kurz Stellung bezogen: Die psychoanalytische Beschreibung eines dem

Bewusstseinszugriff entzogenen Unbewussten und die damit einhergehenden Abgrunds-Effekte

für das Ich, auch aber für die Sprache und die Darstellung, haben für das Verständnis des Dialogs

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Die:Der Andere und der Dialog 73

wenn Hamachers Bezugnahme auf Habermas teilweise über das Ziel hinausschießt: Er

übt an dieser Stelle eine symptomatische Kritik, die verschiedene Adressaten und wei-

terreichende Konsequenzen hat.

Hamacher spricht von einer Ersetzung der »philosophischen Trauerarbeit« durch

»Sozialanthropologie, Selbstbewußtseinstheorie, Kommunikationspragmatik, Herme-

neutik der Verschmelzung und Philosophiegeschichte des Paradigmenwechsels«.173

Mithilfe eines der sozialen Kommunikation zugrunde gelegten, weniger freiheitlichen

als vielmehr gesellschaftskontrollierenden »Konsens-Prinzips der Vernunft«, seien etwa

die im vorangegangenen Abschnitt verhandelten Aspekte von Negativität und Hetero-

genität, die in einer Dialektik nicht aufgehen, von der Philosophie der Nachkriegszeit

in Deutschland kassiert worden.174 Auch Nägele hat Adornos und Habermas’ Entwürfe

einer kritischenTheorie auf diese Weise gegenübergestellt. Er geht dabei näher auf das

ein,was inHamachers »Reparationen«-Text als »idiomatischeDimension« des Denkens

beschrieben ist: Die Sprache desDenkens zeichnet sich durch eine ihr eigene Andersheit

aus, welche die Unversöhntheit damit, auf welche Thesen sie gebracht wird, exponiert.

Während bei Adorno, vor dem Hintergrund einer mit Auschwitz in das Denken herein-

gebrochenenNegativität, eineDialektik des SagbarenunddesUnsagbaren als Teil seiner

Reflexion von Sprache begriffen werden müsse, begrabe Habermas diese Problematik

unter der Reduzierung der Sprache auf »transparente Kommunikation«, so Nägele.175

solchweitreichende Konsequenzen, dass eine Auseinandersetzung damit den Rahmen dieser Stu-

die sprengen würde. Vorarbeiten zu einer solchen Betrachtungsweise hat etwa Judith Kasper in

einer Untersuchung vorgelegt, welche die grundsätzliche Unübersetzbarkeit des Unbewussten in

Sprache entfaltet (vgl. Kasper, Judith: Sprachen des Vergessens. Proust, Perec und Barthes zwischen Ver-

lust und Eingedenken, München: Fink 2003, 195). Der unerinnerbare und unvergessliche Anspruch

eines Anderen, das auf die Gegenwart eines Ich-Gedächtnisses prallt, sei die Voraussetzung für

eine Sprache des Vergessens, die einzig eine der Erinnerung sein kann, oder wie Kasper in Be-

zug auf das literarische Verfahren (Michel Prousts, Georges Perecs und Roland Barthes’) schreibt:

»Sich schreibend dem Vergessen zu überlassen, bedeutet, sich mit der Bodenlosigkeit der Spra-

che zu konfrontieren, die Unmöglichkeit des Schreibens in das Schreiben selbst hineinzutragen.

Vom Vergessen her läßt sich mithin eine Literaturerfahrung denken, die den Blick für das unaus-

lotbare Risiko des Schreibens, insofern es sich auf die Grenzerfahrung des unvordenklich Ande-

ren einläßt, als gleichermaßen existenzielle Aufgabe und Gefährdung eröffnet.« (Ebd., 301). Ein

Ansatzpunkt im Hinblick auf das Denken Nietzsches ist ausgehend von dem eigentümlichen Ge-

brauch zu beschreiben, den er von demWort »hinterweltlerisch« macht. Ein dialogisches Denken

wird in der Rätselszene mit den Seeleuten in Also sprach Zarathustra einem kritischen Ringen um

Gewissheiten gegenübergestellt. Mit dem an der »Wahrheit« oder an einer hinter dem Schein lie-

genden Gewissheit desinteressierten Rätselsprechen und –raten beschreibt Nietzsche eine rück-

haltlose Redlichkeit: Zarathustra ist fortlaufend im Dialog. In diesem Dialog ist weder das Selbst

noch die:der Andere vorausgesetzt oder jemals erkannt. Im Verhältnis zueinander wird im Spre-

chen und Antworten – im Hören-Sagen – auf fortlaufend neue Weise ausgelotet, was von Belang

ist (vgl. dazu:Weise,Marten: »Diesseits der Kritik. oder Szene auf unsicheremGrund (inNietzsches

Also sprach Zarathustra)«, 503–512, in: Ebert, Olivia/Holling, Eva/Müller-Schöll, Nikolaus/Schulte,

Philipp/Siebert, Bernhard/Siegmund, Gerald (Hg.): Theater als Kritik. Theorie, Geschichte und Prak-

tiken der Ent-Unterwerfung, Bielefeld: transcript 2018).

173 Hamacher: »Reparationen«, 17.

174 Vgl. ebd., 18.

175 Vgl. Nägele: »The Scene of the Other«, 72.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Die transparente Kommunikation taucht bei Hamacher wiederum im Zusammenhang

einer »Synthesengeneigtheit«176 auf, die er als das Mittel der Gewinnung einer einzigen

und kohärenten Welt ansieht, die für alle bewohnbar sein soll, dabei jedoch auf einer

spezifischen Vorstellung der Vernunft beruht:

Aber vomAnderen und von der Pluralität der Anderenwar nicht die Rede – außer dann

und nur dann, wenn es das Andere seiner selbst, wenn es ein Anderes, das selbst ein

Selbst und somit ein solches Anderes war, an dem sich die Struktur der Selbstheit als

universell bestätigen konnte. Kommunikation, das war die Kommutation alles dessen,

was anders war oder auch nur sein könnte, in eine Gestalt des eigenen Ich. Einen zag-

haften Schritt von dieser Bahn der Selbstvergewisserung wagte da und dort protestan-

tisch inspiriert eine Philosophie des Anderen, die ihn zum ganz Anderen erhob und

damit in ihm nur abermals das Prädikat des Selbst, es sei eben dies: ganz es selbst,

bestätigt fand. So war noch zwischen einem domestizierten Kierkegaard und einem

Hegel ohne die Unruhe des negativen der gemeinsame Nenner – und darauf schien

alles anzukommen, auf das Gemeinsame und auf den Nenner – gefunden. Er heißt:

Alteregoismus.177

Die im Alteregoismus zugrunde gelegte Vernunftvorstellung ist eine des Wiedererken-

nens. Davon ausgehend lässt sich die Frage eines Anderen lediglich mit der Spiegelung

und demWiedererkennen des Ich beantworten. Eine Pluralität von eigenem und Ande-

rem aber muss dabei notwendig verkannt werden. Denn eine auf den Nenner der Ein-

stimmigkeit zu bringende Subjektivität zielt auf eine Selbstvergewisserung und damit

ein Konsensideal von Kommunikation, das sich als Vereinnahmungsgeste nicht zuletzt

durch das Distinktionsmerkmal ›rational-irrational‹ auszeichnet. Was dabei systema-

tisch vernachlässigt wird, ist ein anderes Fragen und die Frage eines Anderen, das oder

der oder die sich dem Zugriff einer Rationalität beanspruchenden Rede entzieht: Nicht

nur eine andere Philosophie, sondern auch anders als Philosophie und damit jenseits der

tradierten Kohärenzanforderungen philosophischer Reflexion.178

Von Interesse sind diese Überlegungen, weil Hamachers überaus kritische Be-

standsaufnahme speziell für solche theoretischen Ansätze geltend gemacht werden

kann, die den Dialog in der einen oder anderen Weise aufgegriffen haben. Diese Be-

standsaufnahme lässt sich einerseits in Bezug auf Jürgen Habermas’ verständigungs-

und geltungsorientierten Begriff des kommunikativen Handelns konstatieren.179 In der

Theorie des kommunikativen Handelns heißt es hinsichtlich der an einem rational-moder-

nenWeltbild ausgerichteten Verständigungs- und Vergesellschaftungsprozesse:180

Dieser Begriff kommunikativer Rationalität führt Konnotationenmit sich, die letztlich

zurückgehen auf die zentrale Erfahrung der zwanglos einigenden, konsensstiftenden

176 Hamacher: »Reparationen«, 22.

177 Ebd., 19.

178 Vgl. ebd., 14.

179 Vgl. Habermas, Jürgen: Theorie des kommunikativen Handelns. Bd. 1. Handlungsrationalität und Gesell-

schaftliche Rationalisierung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1981, 385ff. Vgl. zur Kritik der Diskursethik im

Rahmen einer Konsenstheorie der Wahrheit auch Wellmer: Ethik und Dialog, bes. 51–113.

180 Vgl. Habermas: Theorie des kommunikativen Handelns, 100.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Die:Der Andere und der Dialog 75

Kraft argumentativer Rede, in der verschiedene Teilnehmer ihre zunächst nur subjek-

tiven Auffassungen überwinden und sich dank der Gemeinsamkeit vernünftig moti-

vierter Überzeugungen gleichzeitig der Einheit der objektiven Welt und der Intersub-

jektivität ihres Lebenszusammenhangs vergewissern.181

BeiHans-GeorgGadamer gibt es trotz der Zweifel anderMöglichkeit eines aufgrunddes

Wesens der Individualität wirklichen Einverständnisses »vom hermeneutischen Stand-

punkt aus keinGespräch,das zuEnde ist, bevorwirklichesEinverständnis«182 hergestellt

ist. Der hermeneutische Zirkel ist vom Standpunkt seiner Vollendung her entworfen. In

Wahrheit und Methode buchstabiert Gadamer seine Hermeneutik insofern als Überwin-

dung von Differenz und Entfaltung eines kontinuierlichen Bezugs aus, als dass »die im

VerstehengeschehendeVerschmelzungderHorizontedie eigentlicheLeistungderSpra-

che ist.«183Die analytische SprachphilosophieKuno Lorenz’ beschreibt eine »primär dia-

logische Situation«, die das »eigentümliche Vermögen derMenschen, sich über dieWelt

und sich selbstmiteinander verständigen zukönnen«,umfasst und »inder dieVerständ-

lichkeit der Handlungen sich erweisen muß«.184 Die dialogische Situation ist bei ihm

das Gegenmittel zu einem »unendlichem Regreß«, weil damit »das Handeln und Reden

wirklich hinreichend verläßlich« eingerichtet werden könne und dabei »die Möglichkeit

einer neuenRedeweise eröffnet […] [wird], die bei jedem ihrer Schritte von ihrer eigenen

Durchsichtigkeit Rechenschaft ablegen kann«.185

Was anhand dieser kurzenDarstellung deutlich wird, und denDialog als Ungedach-

tes, als blinden Fleck beziehungsweise als Forschungsdesiderat umreißt, lässt sich wie

folgt formulieren: Dass der Dialog als Form, Modell und Metapher für gewaltfreie In-

tersubjektivität, Transparentmachung der Sprache für den Menschen und das rationa-

le Verständnis des Arguments sowie als Horizontverschmelzung begriffen wird, lässt

sich als Symptom für den Wunsch nach Aufarbeitung und Wiedergutmachung begrei-

fen.Theoretisch anvisiertwirddieseAufarbeitungmithilfe desBezugs auf eine –solchen

Entwürfenzufolge –vomNationalsozialismusnuräußerlichbeschädigteGeschichteder

Philosophie.Das Denken, die Philosophie und die Versprechen der Tradition und insbe-

sondere der Aufklärung in einem weiteren Sinne werden einerseits herangezogen, um

dieTrauerarbeit im theoretischenFeld gelingensorientiert auszurichten.Zugleich liefert

das Gelingen imNachhinein die Versicherung, dass die Tradition philosophischer Refle-

xionnicht grundsätzlich in Frage gestelltwerdenmuss.Umgekehrtwird so auchwieder-

um ersichtlich, warum besonders in Deutschland nach den Überlegungen Bubers zum

dialogischen Prinzip kaum wirklich Versuche unternommen worden sind, das Denken

des Dialogs weiterzuentwickeln.186 Ein Dialog-Denken, welches zur Kenntnis nimmt,

181 Ebd., 28.

182 Gadamer, Hans-Georg: Ästhetik und Poetik 1. Gesammelte Werke Bd. VIII. Tübingen: Mohr 1993, 359,

zitiert nach Derrida: »Der ununterbrochene Dialog«, 24.

183 Gadamer, Hans-Georg:Wahrheit und Methode. Gesammelte Werke Bd. 1, Tübingen: Mohr 1993, 383.

184 Lorenz, Kuno: Elemente der Sprachkritik. Eine Alternative zum Dogmatismus und Skeptizismus in der

Analytischen Philosophie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1970, 149/156.

185 Ebd., 151f./161.

186 Eine Ausnahme bildet Waldenfels’ Studie Das Zwischenreich des Dialogs. Für den deutschsprachi-

gen Raum ist zudem Hermann Levin Goldschmidt zu erwähnen. Er hat – gleichwohl mit einem

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

das ›nach der Shoah‹ dasDenken grundsätzlich erschüttertwurde, ist dem restaurativen

Gestus zumOpfer gefallen, oderwurde –bei denKritikern der restaurativenGeste –von

vornherein als Teil einer beschädigten Tradition verworfen.

Dementgegen besteht die im Rahmen dieser Untersuchung zum Dialog anvisierte

Aufgabe in der Verknüpfung einer »anderen Philosophie« und einem »anderen als Phi-

losophie« mit dem Denken des Anderen. Der Dialog kann sich nicht in einer Gegen-

undWechselseitigkeit abspielen, die in der Sprache als einem kommunikativen Instru-

ment derVernunft gewährleistetwürde,oder die dieKluft zwischenSelbst undAnderem

schlichtweg aufzuheben im Stande wäre. Entgegen einer Dialog-Vorstellung, die (auch)

im Zeichen von Aufarbeitung, Versöhnung und Wiedergutmachung steht und von den

erwähnten restaurativen Theorien auf die eine oder die andere Weise bearbeitet wird,

muss ein Nachdenken über den Dialog, das den geschichtsphilosophischen Herausfor-

derungennicht ausweicht,die nachhaltige Infragestellung einer universell zu beanspru-

chenden Vernunftgrundlage der abendländischen Philosophie mitdenken. Ein solcher

Zugriff auf den Dialog lässt sich mit demDenken von Levinas entwickeln.

»La tautologie de l’ipséité est un égoïsme.«187 Levinas stellt das auf dem Vernunft-

prinzip einer tautologischen Selbstheit aufbauende Verständnis eines symmetrischen

Gegenübers vonGleich zuGleich –derAlteregoismus –zugunsten einesDenkens inFra-

ge,dasnicht dieUnmittelbarkeit derBegegnungverspricht, sondernAlterität als absolu-

te Andersheit zu denken gibt. Derrida hält entsprechend fest: »Levinas sagt des öfteren:

ausdemAndern einAlterEgo zumachen,heißt seine absoluteAndersheit zuneutralisie-

ren.«188 Weil Levinas – so lautet die Ausgangshypothese der folgenden Überlegungen –

ein Denken ›nach der Shoah‹ ausbuchstabiert und die damit einhergehenden philoso-

phischen Anforderungen der Zäsur ernst nimmt,189 lässt sich mit seiner Hilfe der Dia-

log als das Verhältnis zum Anderen und die Reflexion auf den Dialog als andere Sprache

und einem Anders-als-Sprache – das heißt, anders denn als Kommunikationsmittel ei-

ner substanziellen Subjektivität – begreifen.

affirmativeren Bezug auf den Begriff der Philosophie als bei Levinas – im Anschluss an Buber,

Rosenzweig, Cohen, Feuerbach und Nietzsche eine Dialogik im Zeichen des Judentums konzi-

piert, in der das Verhältnis zum Anderen als uneingestandene Voraussetzung für einen verbor-

genen Grund des Menschseins begriffen ist (vgl. Goldschmidt, Hermann L.: »Philosophie als Dia-

logik«, 163–282, in: Ders.: Philosophie als Dialogik. Frühe Schriften. Werke 1, hg. v. Goetschel, Willi,

Wien: Passagen 1993). Zur Einführung in das Denken Goldschmidts vgl. Goetschel, Willi: »Nach-

wort«, 283–290, in: Goldschmidt: Philosophie als Dialogik. Asaf Angermann hat die Dialogik Gold-

schmidts als Brücke zwischen der jüdisch-dialogischen Theologie und der kritischen Theorie der

Frankfurter Schule beschrieben (vgl. Angermann, Asaf: »Dialogische Theologie und negative Dia-

lektik. Buber, Adorno und Goldschmidts Dialogik.« Vortrag beim Lichtenberg-Kolleg der Universi-

tät Göttingen 20.-21. April 2012: Alterität und Differenz im Denken Hermann Levin Goldschmidts

2012, https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und

-Goldschmidts-Dialogik.pdf, zuletzt abgerufen am 12.07.2023).

187 Levinas, Levinas: »La Trace de L’Autre«, in: Tijdschrift voor Filosofie 3/25 (1963), 605–623, 605.

188 Derrida: »Gewalt und Metaphysik«, 187.

189 Derrida spricht von einer nach Levinas zu durchdenkenden innerweltlichen Transzendenz, weil

das Unmögliche, dem sich das Denken bei ihm zuwende, bereits stattgefunden habe (vgl. ebd.,

122).

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf


1 Die:Der Andere und der Dialog 77

Ausbruch in den Dialog einer ursprünglichen Sozialität

A la réciprocité du Je-Tu, nous réserverions

notre principale critique.190

Der Bezug zumAnderen ist bei Levinas nicht ausgehend vomAlteregoismus, demdamit

einhergehenden Konsens-Prinzip der Vernunft, dem Wiedererkennen und der Selbst-

vergewisserungbegriffen, sonderndurch eine absoluteAndersheit herausgefordert.Ne-

bendenAnsätzenHusserls undHeideggers191 ist fürLevinasdiebuberscheDialog-Philo-

sophie zwar einwichtigerBezugspunkt, er ist vonderPhilosophie desdialogischenPrin-

zips durch Auschwitz jedoch epochal getrennt und ziele auf die Offenlegung und Kritik

der philosophischenVoraussetzungen des Totalitarismus.192 AuchwennmanLevinas als

einen Denker der »Dialektik der Aufklärung« bezeichnen könnte und trotz vergleichba-

rer Voraussetzungen,193 die sichmit Nägeles Beschreibung eines Interesses an der »Sce-

ne of the Other« fassen lassen: Gegenüber der bei Adorno hervorgehobenen »Aktivie-

rung der Negativität« und des nicht-identischen Vorrangs des Objekts im Hinblick auf

ein begriffliches Denken, ruft Levinas für den »Ausbruch«194 aus dem Seins-, Einheits-

und Totalitätsdenken der griechisch-abendländischen Tradition einen Anderen, ein an-

deres Sein sowie ein Anders-als-Sein auf – ein Drittes, das in der Dichotomie von Sein

und Nichtsein ausgeschlossen ist.195 Der Andere verweist auf eine Andersheit des Seins,

190 Levinas: »Martin Buber et la Théorie de la Connaissance«, 46.

191 Eine kritische Einführung in das Denken Levinas’ und seine Auseinandersetzung mit Husserl und

Heidegger hat Jacques Derrida mit seinem Aufsatz »Gewalt und Metaphysik« vorgelegt. Die Aus-

einandersetzung mit der griechischen Tradition als Ursprung der Philosophie, wie sie noch bei

Husserl und Heidegger wegweisend ist, führe Levinas zu einem anderen Anfang, der sich nicht

mit den traditionellen Begrifflichkeiten der philosophischen Rede einfangen lasse: den Übergang

zum Anderen, der mit demHebräismus gedacht werden könne (vgl. ebd., 127f.). Vgl. zum Verhält-

nis Levinas’ zu Husserl und Heidegger auch Amthor, David: »Angemessenheit und Anmaßung der

Philosophie. Levinas’ frühe Auseinandersetzung mit Husserl und Heidegger«, in: Phänomenologi-

sche Forschungen 12 (2012), 87–126.

192 Vgl. dazuWeber, Elisabeth:VerfolgungundTrauma.ZuEmmanuel Lévinas’ »Autrement qu’être ou au-de-

là de l’essence«,Wien: Passagen 1990, 27; Strasser, Stephan: »Buber und Levinas. Philosophische Be-

sinnung auf einen Gegensatz«, in: Revue International de Philosophie, 126/4 (1978), 512–525, 516.

193 Thomas Bedorf zufolge sind sich Levinas und Adorno in »der Auffassung der Gründe für und der

Bedeutung von »Auschwitz« […] weitgehend einig«: »Die Tradition denkt das Andere als Darstell-

bares, indem sie es – sein Eigenrecht einbüßend – in eine gleichwertige Relation oder eine hö-

herstufige Identität hineinzieht.« (Bedorf, Thomas: »Das Andere als Versprechen und Anspruch.

Annäherungen an Adorno und Levinas«, 163–174, in: Ders./Bertram, Georg W./Gaillard, Nicolas/

Skrandies, Timo (Hg.): Undarstellbares im Dialog. Facetten einer deutsch-französischen Auseinanderset-

zung, Amsterdam: Rodopi 1997, 164).Weder für Adorno noch für Levinas sei Auschwitz ein äußerli-

cher Einbruch der Barbarei in die Kultur des Abendlandes (vgl. ebd., 167). Undweiter: »Wie Levinas

sieht Adorno im identifizierenden Denken, das Differenzen und Ansprüche vernachlässigt, in ex-

tremis die Bedingung der Möglichkeit für die Vernichtung.« (Ebd., 170).

194 Vgl. Dastur: »Das Denken des Anderen«, 43. Sie spricht von einer Wiederaufnahme der Kritik Ro-

senzweigs an der abendländischen Philosophie durch Levinas. Wie bereits mit Derrida angedeu-

tet, eröffnet der bei Levinas beschriebene Andere und der Judaismus ein Denken, das von einer

Entmotivierung und Besitzaufgabe träumen lasse (vgl. Derrida: »Gewalt und Metaphysik«, 126).

195 Vgl. Levinas, Emmanuel: Autrement qu’être ou au-delà de l’essence, Paris: Hachette 2004 [1974]. Die

dort angeführten Aspekte der Leiblichkeit spielen in den Texten rund umdenDialog eine unterge-

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

welchedas tradierteDenkendesSeinsnicht aufzufassen vermag.Zwar lasse sichLevinas

von einermessianischen Eschatologie leiten, sein Denken sei jedoch nicht alsTheologie,

Dogmatik, Religion oder Moral entwickelt, so Derrida. Es sei als Rückgriff auf die Er-

fahrung selbst zu verstehen: Die Erfahrung von Übergang und Ausgang zumAnderen196

ist für Levinas eine Auseinandersetzung mit dem l’au-délà-, der nach dem Tod Gottes in

ihrer egologisch-vernünftigen Struktur erkannten philosophischen Tradition.197

Levinas ist darum bemüht, die Negativität im Verhältnis zum Anderen auszuschlie-

ßen.198 Allerdings ist die Ausrichtung des Denkens gegenüber einem Anderen als Affir-

mation nicht ausreichend präzise beschrieben, weil damit ausgeklammert wird, dass

der Entzug des Anderen nicht zu beheben ist und eine Versöhnung nicht schlichtweg in

Aussicht gestellt werden kann.Wie etwa im Hinblick auf den Appell eines Anderen und

die Verantwortung gegenüber einem existenziell zu späten Subjekt festgehalten werden

kann,199 bleibt dieAffirmationdesAnderen von einerNegativität imBezuggekennzeich-

net.Deutlichwird dies in Bezug auf die Alterität und denDialog,welche – anders als die

Begegnung zwischen Ich undDubei Buber, jedoch sehrwohl auf die bei ihmbeschriebe-

ne »ursprüngliche Sozialität« aufbauend – von einer nicht zu behebenden Ungleichheit

durchdrungen sind:

Hier ging es darum, ahnen zu lassen, daß der Dialog im Gegensatz zum Wissen und

im Gegensatz zu gewissen Ausführungen von Philosophen des Dialogs, ein Denken

des Ungleichen ist, ein Denken, das über das Gegebene hinausdenkt; die Modalität

zu zeigen, wie im Dialog oder besser in der Ethik des Dialogs – in meiner Diakonie an-

gesichts des anderen – ich mehr denke, als ich begreifen kann, die Modalität, wie das

Unbegreifliche Sinn bekommt; oder wie man es noch ausdrücken kann: die Modalität,

wie ich mehr denke, als ich denke.200

Dieses Zitat verdeutlicht: Levinas behandelt den Dialog programmatisch, auch wenn er

in seinen prominenteren Texten häufig implizit und eher verhalten besprochenwird.Als

das »DenkendesUngleichen« ist derDialog fürLevinas eine Infragestellungder vom»ich

ordnete Rolle. Vgl. zur Leiblichkeit in Levinas’ Denken ›nach der Shoah‹ auch die Studie vonWeber:

Verfolgung und Trauma.

196 Vgl. Derrida: »Gewalt und Metaphysik«, 128.

197 Wie Strasser (vgl. »Buber und Levinas«, 520f.) hervorgehoben hat, ist bei Levinas Gott radikal tran-

szendent. Während er bei Buber noch geschaut werden könne, könne Levinas zufolge von dem

Gedanken Nietzsches, dass Gott gestorben sei, niemand unbetroffen bleiben. Bedorf hält darüber

hinaus fest, dass die Voraussetzung eines göttlichen Anderen für das Verständnis des bei Levinas

thematisierten sozialen Anderen und dessen Transzendenz nicht zwingend sei (vgl. Bedorf, Tho-

mas: Andere. Eine Einführung in die Sozialphilosophie, Bielefeld: transcript 2014, 169). Derrida (»Ge-

walt und Metaphysik«, 122) diskutiert mit Blick auf Levinas eine »innerweltliche Transzendenz«,

auf die im weiteren Verlauf dieses Kapitels noch zurückgekommen wird.

198 Vgl. Levinas: Totalité et Infini, 30ff. Auf die Problematik, dass der unendlich Andere nur vermöge

einer Negativität und Unbestimmtheit Anderer sein kann, hat Derrida (vgl. »Gewalt und Meta-

physik«, 174) hingewiesen.

199 Vgl. zur Zeitlichkeit des Anderen als »Nicht-Koinzidenz«, »Inadäquation« und »Dia-Chronie« den

Aufsatz von Dastur: »Das Denken des Anderen«, 43. Vgl. auch Levinas: Autrement qu’être ou au-delà

de l’essence, 26.

200 Levinas: »Dialog«, 83.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Die:Der Andere und der Dialog 79

denke« ausgehenden philosophischen Tradition. Das lässt sich anhand dieses kürzeren

Textesmit demTitel »Dialog« sowie den vonLevinas zuBuber vorgelegtenPublikationen

zeigen, die zentrale Ansätze seines Denkens in verknappter Form verhandeln, und die

auf viele der bereits verdeutlichten Problemstellungen für den Dialog eingehen.

Levinas beschreibt in derGeschichte der Philosophie und ihremSelbstverständnis in

Bezug auf ihre grundlegendste Operation – das Denken – einen Widerspruch, der auf

dem Vorrang einer verabsolutierten Vernunft und dem Anspruch einer Einheit des Ich

beruht: »Auf das Sein bezogen, ist das Denken außerhalb seiner selbst, bleibt aber auf

wunderbare Weise in sich selbst und kehrt zu sich selbst zurück.«201 Die Andersheit als

Bezugspunkt des Denkens – also das, was außerhalb und getrennt von ihm vorliegt –

wird dabei ihrer Exteriorität enthoben und in die Immanenz des Selbst zurückgeführt.

Der Skandal besteht für Levinas darin, dass das Denken als Erfahrung,Wissen und Ler-

nen gleichermaßen »das Eigene und das Andere«202 ist. Das Denken und der Gegen-

stand, dessen es sich ermächtigt, werden in ein und derselben Immanenz zusammen-

geführt. Der Denkvorgang beziehe sich auf etwas, das nicht er selbst ist, leitet aber ge-

nau aus diesem, nun auf es rückgebundenen Anderen, sein Selbstsein ab.203 Besonders

deutlich wird dieser Vorgang der Selbstvergewisserung Levinas zufolge anhand des car-

tesianischen cogito, das die Erkenntnis des Selbstseins als den Gedanken einer Notwen-

digkeit des eigenen Seins beziehungsweise der Unmöglichkeit des eigenen Nichtseins

vollzieht.204 Bei Hegel sei die Tätigkeit des Denkens, so Levinas, durch eine Vereinnah-

mung jederAndersheit gekennzeichnetunddieseVereinnahmung ihrerseits das charak-

teristische Merkmal der Rationalität des Denkens als Wissen.Weil die begriffliche Syn-

these stärker als die Unvereinbarkeit des Anderenmit ihr sei, werde sie sogar als Beweis

für die Einheit des Subjekts aufgefasst.205 Das aus diesem Vorgang resultierende Iden-

titätsprinzip ist Resultat einer doppelten Aufhebung.206 Ein darin angelegter Überein-

201 Ebd., 66.

202 Ebd.

203 Diese Gedankenfigurwird ausführlich diskutiert und in ein Verhältnismit CelansDichtung gesetzt

in Hamacher, Werner: »Die Sekunde der Inversion. Bewegungen einer Figur durch Celans Gedich-

te«, 81–126, in: Hamacher, Werner/Menninghaus, Winfried (Hg.): Paul Celan, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 1988. Vgl. dazu im vorliegenden Band, 110f.

204 Vgl. Descartes, René: Discours de la méthode. Texte et commentaire, hg. v. Gilson, Etienne, Paris: Libr-

aire Philosophique Vrin 1987, 32.

205 Vgl. Levinas: »Dialog«, 66f. Levinas deutet den hegelschen Begriff der Begierde, als Bewegung der

Aufhebung eines Anderen, das sich dem Selbst als selbstständiges Leben darstellt (Hegel: PhdG,

143), vollkommen um. Seine »metaphysische Begierde« (»désir metaphysique«, Levinas: Totalité et

Infini, 21ff.) ist Begierde eines absolut Anderen, dessen Alterität der Idee zwar äußerlich bleibt,

aber einen Sinn hat (vgl. ebd., 23).Wie Derrida (»Gewalt undMetaphysik«, 143) formuliert, sei die-

se Begierde so anti-hegelisch wir nur möglich: »Die Begierde ist für Levinas im Gegenteil Achtung

und Erkennen des Anderen als solchen, ethisch-metaphysischer Moment, dessen Übersteigung

das Bewußtsein sich verbieten muß. Die betreffende Geste des Überstiegs und der Assimilation

wären dagegen nach Hegel eine wesentliche Notwendigkeit.« Interessanterweise macht Levinas

(vgl. »Dialog«, 72) in seinen Kommentaren zu Hegel aber auch darauf aufmerksam, dass die Spra-

che unmöglich im Bereich eines reinen cogito verbleiben kann und verweist damit darauf, was in

der vorliegenden Studie im Hegel-Kapitel untersucht wird.

206 Vgl. Hegel: PhdG, 577.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

stimmungsgedanke zwischen Subjekt und Objekt – der possessive Charakter des Den-

kens – sei auch noch bei Husserl zu beobachten, der die Philosophie zwar kritisch als

Egologie beschreibe, sich jedoch von der Interpretation des Ich als repräsentativem Be-

wusstsein nicht verabschiede.207Weil derGeist als dieOrdnungderDinge unddieDinge

als geordneter Geist begriffen sind, spricht Levinas, mit Blick auf die Intentionalität208

und die Korrelation zwischen Denken undWelt, von einer »Bewusstseinsteleologie«.209

Husserls Theorie der »Intersubjektivität« muss den Dialog stets auf das Erlebnis als Er-

fahrung zurückführen.210 Bei Heidegger folgt aus einer grundsätzlichen Einsamkeit ein

defizienter Modus des Mitseins. Beide Ansätze werden der von Levinas anvisierten ra-

dikalen Alterität nicht gerecht, wobei er besonders in Bezug auf Heidegger der Posi-

tion Hannah Arendts sehr nahe kommt.211 Während es überzeugend scheint, dass das

heideggersche Projekt einer Destruktion der abendländischenMetaphysik in jenem Zu-

sammenhang steht, der bei Hamachermit einer »Akzentuierung von Diskontinuitäten«

charakterisiert wird, sind durchaus Zweifel angebracht, ob seine Philosophie eine »alar-

mierte Umsicht für Fragen der Verantwortung, des Anderen und der Veränderung«212

aufweist. Auch wenn bei ihm Aspekte der für Levinas wichtigen »Fürsorge« verhandelt

werden, fasst Levinas Heideggers Ontologie als eine Subsumtion des Verhältnisses zum

Anderen unter das Verhältnis zum Sein.213

Das mit der Vernunft gesetzte Selbst kann in einen Dialog treten, dieser bleibt je-

doch dem Regime des Bewusstseins, des Wissens, der Vernunft unter- oder vielmehr

nachgeordnet. Es vollziehe ein Denken der Identität und Totalität, das ohne wirkliches

Außen bleibe.214 Derrida spricht von einer »falschen (endlichen)Heterologie«.215 Das gilt

laut Levinas schon für Platons »stillen Dialog der Seelemit sich selbst«, in dem der Geist

im Denkvollzug, trotz der dialektischen Bewegung, die ihn sich selbst gegenübertreten

lässt, einerundeinzig bleibe.216 AufgrundderVerabsolutierungderVernunft ändere sich

auch mit einer Vielzahl denkender Menschen nicht grundlegend etwas. Ein Kampf um

207 Vgl. Levinas: »Martin Buber et la Théorie de la Connaissance«, 30.

208 Vgl. Levinas: »La Trace de L’Autre«, 606.

209 Levinas: »Dialog«, 67f.

210 Vgl. ebd., 71.

211 Vgl. ebd., 75. Vgl. zu Arendts Auseinandersetzung mit dem heideggerschen Mitsein in der vorlie-

genden Studie, 164ff.

212 vgl. Hamacher: »Reparationen«, 16.

213 vgl. Levinas: Totalité et Infini, 38. Diese Lesart kritisiert Derrida (vgl. »Gewalt undMetaphysik«, 139),

demzufolge eine Andersheit des Seins bereits bei Heidegger angelegt sei, auch wenn er Levinas

darin zustimmt, dass das Mitsein bei ihm eine abgeleitete Form des ursprünglichen Verhältnisses

zum Anderen ist: »Wenn Seinsverständnis sein-lassen-können heißt […], dann betrifft das Verste-

hen des Seins immer die Andersheit des Andern in seiner ganzen Originalität: man kann nur das

sein lassen, was man nicht selbst ist. Wenn das Sein immer sein gelassen werden muß und wenn

Denken sein lassen heißt, dann ist das Sein wirklich das Andere des Denkens.« (Ebd., 213).

214 Vgl. Bedorf: »Das Andere als Versprechen und Anspruch«, 170.

215 Derrida: »Gewalt und Metaphysik«, 144.

216 Vgl. Levinas: »Dialog«, 69. Die Formulierung des Dialogs der Seele mit sich selbst (»psyches pros au-

ten dialogos«, Platon: »Sophistes«, 253–336, in: Ders.: SämtlicheWerke Bd. 3. Kratylos, Parmenides, The-

aitetos, Sophistes, Politikos, Philebos, Briefe, hg. v. Wolf, Ursula, Reinbek: Rowohlt 2007, 263e) ist alles

andere als unmissverständlich. Dass diese Formulierung selbst nicht von Sokrates ausgesprochen

wird, sondern von einem Fremden (Xenos), und dass sie aus den schriftlichen Aufzeichnungen von

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Die:Der Andere und der Dialog 81

Geltung ist in diesem, dem Selbst gegenüber sekundären Dialog, indessen keine not-

wendige Konsequenz: »Die Sprache besteht dann darin, daß jeder der Gesprächspart-

ner in das Denken des anderen eintritt, mit ihm in der Vernunft übereinstimmt, sich in

ihr verinnerlicht.«217 Es gibt für Levinas aber auch einen am Interesse des Seins orien-

tierten Dialog, den er als Dramatisierung feindselig gegenüberstehender Egoismen be-

schreibt und der damit nah bei dem ist, was Szondi als Grundlage des Dramas der Neu-

zeit fasst:218

L’intéressement de l’être se dramatise dans les égoïsmes en lutte les uns avec les

autres, tous contre tous, dans la multiplicité d’égoïsmes allergiques qui sont en

guerre les uns avec les autres et, ainsi, ensemble. La guerre est la geste ou le drame

de l’intéressement de l’essence.219

In jedemFall verdeutlicht Levinas’ Kritik desDialogs der Vernunft, dass es ihmumetwas

geht, dasmit derUnterscheidung zwischen doktrinalemunddialogischemPhilosophie-

ren nicht hinlänglich beschrieben ist.220

Entgegen einem sekundären »Dialog der Immanenz«,221 unter den auch die vonHa-

macher und Nägele bei Habermas kritisierte Vorstellung einer kommunikativen Ver-

nunft subsumiert werden kann, ist bei Levinas von einer »ursprünglichen Sozialität«

die Rede. Für oder gegen diese kann es keine Entscheidung geben; sie geht dem Bezug

auf Anderes als anfänglich andere Disposition voraus. Statt eines dramatischen Kampfs

von Egoismen ist bei Levinas von einer prädramatischen Dramatisierung, einem Dra-

ma der Existenz vor dem Licht (der Erkenntnis) die Rede:222 »Man müßte einen Dialog

finden, um in denDialog einzuführen.«223 Dessen Beschreibung führt er auf die Dialog-

Philosophien zurück, von deren Protagonisten neben Franz Rosenzweig und dem fran-

zösischen Existenzialisten Gabriel Marcel für ihn Buber von zentraler Bedeutung ist.224

Letzterer gilt für Levinas als Entdecker des Zerspringens des cogito in den ihm gegen-

überstehenden Grundworten Ich-Du und Ich-Es.225 Bei Buber sei das Ich nichtmehr ei-

Eukleides vorgetragen wird, ist im Platon-Kapitel der vorliegenden Untersuchung Ausgangspunkt

einer Lektüre des Dialogs im Spannungsfeld von Mündlichkeit und Schriftlichkeit.

217 Levinas: »Dialog«, 69.

218 Vgl. Szondi: Theorie des modernen Dramas, 14–19.

219 Levinas: Autrement qu’être ou au-delà de l’essence, 15.

220 Vgl. Schnädelbach, Herbert: »Zum Verhältnis von Diskurswandel und Paradigmenwechsel in der

Geschichte der Philosophie«, 387–398, in: Ders.: Zur Rehabilitierung des animal rationale. Vorträge

und Abhandlungen 2, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1992. Dass doktrinales Philosophieren ohne einen

vorgängigen Dialog gar nicht denkbar ist, hält auch er fest: »Sicher ist Autonomie, die gänzlich in

ein solum ipse […] eingeschlossen bleibt, etwas Scheinhaftes.« (Ebd., 391).

221 Levinas: »Dialog«, 68ff.

222 Vgl. Levinas, Emmanuel: En découvrant l’existence avec Husserl et Heidegger, Paris: Libraire Philoso-

phique Vrin 2001, 52, zitiert nach Amthor, 117.

223 Levinas: »Dialog«, 70.

224 Vgl. ebd., 73ff.. Vgl. außerdem Levinas, Emmanuel: »Martin Buber, Gabriel Marcel et la Philoso-

phie«, 33–55, in: Hors sujet, Montpellier: fata morgana 1987; Levinas: »Franz Rosenzweig. Une pen-

sée juive moderne«.

225 Vgl. Levinas: »À propos de Buber«, 57f.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

ne Substanz, sondern eineRelation.SeineÜberlegungen brechen das »sujet enfermé sur

soi« undden »discours sur être« als »thématisation« auf.Buber suchenachdenVorstruk-

turen des Seins gegenüber denjenigen, die den objektivierenden, unterwerfenden Geist

ausmachen –»bien avantHeidegger«.226 Sein fundamentaler –und,wie Levinas hervor-

hebt, kaum zu unterschätzender227 – Beitrag zurTheorie des Bewusstseins bestehe dar-

in, die Erfahrung auf der Begegnung aufzubauen. Weil das Ich nicht das Du repräsen-

tiere, sondern ihm begegnet, ist das sich in jeder Begegnung aufs Neue konstituierende

»Zwischen« oder »L’entre-les-deux« ein ontologisches Ereignis: »un événement ontolo-

gique«.228 Levinas hebt amdialogischen Prinzip,wie es bei Buber vorgestellt wird, einen

ontologischen Vorrang gegenüber dem sekundären Dialog vor, der im Kriegsdienst ge-

geneinander ausgerichteter Egoismen stehe,weil er auf das »intéressement« amSein als

Objekt zurückzuführen sei. Aber es gehe, so Levinas –unddas ist entscheidend,weil das

Denken des Dialogs damit radikalisiert wird – um divergierende Punkte, auch wenn er

Buber nicht korrigieren wolle.229

Levinas kritisiert einerseits einen Spiritualismus der Freundschaft bei Buber, mit

dem eine Teilhabe an der Totalität (»participation à la totalité«) gefasst ist230 und trägt

damit Zweifel vor, ob Buber tatsächlich von der ontologischen Ordnung einer Einheit

des Seins Abschied nimmt.Das Ich-Du bleibe trotz der Emphase auf einer Relationalität

eine wahrhaftigeWeise, das Sein anzutreffen.231 Seine Kritik überschneidet sichmit der

von Adorno, der das Verhältnis zwischen Ich undDu als Sprung in denOrt derWahrheit

beschreibt. Die zu Beginn des Abschnitts zitierte Passage macht deutlich, dass Levinas

insbesondere dieVorstellung einerReziprozität undSymmetrie desDialogs kritisiert.232

Er beschreibt eine »dissymmetrie de l’espace intersubjectif«233 und sucht damit denDia-

log auf eine ganz andereWeise zu denken:

A la réciprocité du Je-Tu, nous réserverions notre principale critique. Nous nous de-

mandons si la relation avec l’altérité d’Autrui qui apparaît comme un dialogue, ques-

tion et réponse, peut être décrite sans faire intervenir une paradoxale difference de

niveau entre le Je et le Tu.234

Levinas meldet Vorbehalte gegenüber der bei Buber angenommenen Reziprozität des

Ich-Du an.Denndas,was in der Beziehungmit der Andersheit des Anderen beziehungs-

weise Fremden (»l’altérité d’Autrui«) wie ein Dialog erscheint, kann nicht beschrieben

226 Levinas: »Martin Buber et la Théorie de la Connaissance«, 32ff.

227 Keine Reflexion von Alterität, so Levinas, könne Buber ignorieren (vgl. »À propos de Buber«, 58).

228 Levinas: »Martin Buber et la Théorie de la Connaissance«, 36ff.

229 Vgl. Levinas: Totalité et Infini, 65.

230 Vgl. Levinas: »Martin Buber et la Théorie de la Connaissance«, 47ff; vgl. außerdem Levinas: »Dia-

logue avec Martin Buber«, 52.

231 Vgl. Levinas: »À propos de Buber«, 65.

232 Vgl. Levinas: »Martin Buber et la Théorie de la Connaissance«, 49; vgl. Levinas: »Dialog«, 82. In Tota-

lité et Infini heißt es mit Blick auf eine »Asymétrie de l’interpersonnel«: »La multiplicité dans l’être

qui se refuse à la totalisation, mais se dessine comme fraternité et discours, se situe dans un ›es-

pace‹ essentiellement asymétrique.« (Levinas: Totalité et Infini, 236).

233 Vgl. Levinas: »À propos de Buber«, 61f.

234 Vgl. Levinas: »Martin Buber et la Théorie de la Connaissance«, 46.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Die:Der Andere und der Dialog 83

werden, ohne dass das Dazwischentreten einer paradoxalen Differenz geltend gemacht

würde. Man könne nicht von einer zunächst formalen Ich-Du-Beziehung ausgehen;235

vielmehr ist der:die Andere als Fremde:r und als fragende:r Andere:r zu begreifen. Das

verdeutlicht das von Levinas formulierte Echo auf die von Rosenzweig kommentierte

Szene der Anrufung in der Genesis des Alten Testaments: »question et réponse«.236 Der

Vorstellung einer Beziehung im Spiegel bei Buber gegenübergestellt,237 macht Levinas

geltend:Die Aufwertungder »relation dia-logale« bringe eine »altérité inassimilable« ins

Spiel, die sich aufgrund einer Ordnung des »in-com-préhensible« einer Sicherstellung

und Besitznahme durch das Subjekt entziehe.238 Der Dialog entfalte sich nicht gegen-

über einem oder einer Anderen, der:die sich als ein:e solche:r Andere:r bezeichnen ließe;

der:die Andere als Fremde:r zeichne sich vielmehr durch eine Unerkennbarkeit aus,weil

er sich imBewusstsein des Selbst nicht wiederspiegele: »L’absolument autre ne se reflète

pas dans la conscience.«239

Deswegen ist bei Levinas von einer aus dem Jenseits (»l’au délà« – »beyond«) kom-

mendenNacktheit desGesichts dieRede,das sichnicht als Zeichen, sondern lediglich als

Spur – und damit wiederum als Absenz oder vergangene Präsenz – zu erkennen gibt.240

»Der Andere macht sich nicht durch sein Gesicht bemerkbar, er ist dieses Gesicht.«241

235 Vgl. Levinas: »Dialog«, 82, vgl. Levinas: »Martin Buber et la Théorie de la Connaissance«, 46.

236 Vgl. Levinas: »Franz Rosenzweig. Une pensée juive moderne«, 79. Es geht dabei um die von Ro-

senzweig beschriebene Offenbarung als Anrufung in der Genesis des Alten Testaments. Auf die

von Gott gestellte Frage »Wo bist du?« antwortet der in höchster Unbestimmtheit gerufene Adam

(und nach ihm weitere Figuren des AT): »Hier bin ich.«, wobei damit eine Szene der An-Sprache

an den Anfang des Ich gestellt wird. »Aber diese Frage genügt dem Ich, sich selbst zu entdecken.«

(Rosenzweig, Franz: Stern der Erlösung, Frankfurt a.M.: Kauffmann 1921, 221–224). Die mit der An-

rufung angestoßene Entdeckung des Ich – eine Bestimmtheit im schlechthin Besonderen – setzt

eine Logik der Differentiation in Gang, die im Frage- und Antwortspiel des Denkens und im Ge-

sprochenwerden der Sprache als »Wort und Ant-Wort« (vgl. Rosenzweig: Stern der Erlösung, 222)

entfaltet wird. Dennmit dem ›Ich‹ ist Rosenzweig zufolge ein Gegensatz aufgestellt, der sich zwar

»imMantel der Selbstverständlichkeit hüllt«, – also nicht ausgesprochen wird – aber wie in jedem

anderen Wort der Sprache das »Urnein« eines »so und nicht anders« in die Sprache einträgt (vgl.

ebd., 221).Was Rosenzweig an dieser Stelle verhandelt und als sprachliche Operation darstellt, die

als dialogisch bezeichnet werden kann, ist nichts anderes als das Identitätsprinzip und seine In-

fragestellung. Denn ein Selbstsein, das Identität nur über den Umweg über ein Anderes erlangen

kann, ist von sich selbst getrennt und eben nicht schlichtweg nur es Selbst. Identität als Selbst-

bezug fußt bei Rosenzweig auf einer sprachlich vollzogenen Trennung und Differentiation vom

Selbst: Wenn ein Ich, das »so und nicht anders« und darin als »das schlechthin Besondere und Be-

grifflose« nichts anderes ist als es ist, muss im Umkehrschluss auch vorausgesetzt werden, dass

es seinerseits nichts anderes ist als ein Anderes und Unterschiedenes – nämlich von dem, was es

nicht ist. Das Ich, von dem so selbstverständlich ausgegangen wird, gibt es nur vermöge einer An-

dersheit, die es von ihm selbst scheidet, aber eine Bezugnahme auf Anderes und damit auch sich

selbst in einem weiteren Umkehrschluss wiederum ermöglicht.

237 Vgl. Levinas: »Dialog«, 82.

238 Vgl. Levinas: »À propos de Buber«, 58.

239 Levinas: »La Trace de L’Autre«, 615.

240 Vgl. Levinas: »Dialogue avecMartin Buber«, 53. Zur Frage der Spur desAnderen imZusammenhang

von Darstellungspolitiken und –strategien des Gegenwartstheaters vgl. Zimmermann, Mayte: Von

der Darstellbarkeit des Anderen. Szenen eines Theaters der Spur, Bielefeld: transcript 2017.

241 Derrida: »Gewalt und Metaphysik«, 154.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Derrida argumentiert, dass die unendliche Äußerlichkeit des Anderen bei Levinas aus

einer eschatologischen Positivität Gottes gefolgert sei und aufgrund einer tendenziellen

Denunziation des Zeichens einer Metaphysik der Präsenz denWeg bereite. Diese ähne-

le der Philosophie Platons, insbesondere seiner Schriftkritik vor demHintergrund einer

Favorisierung der lebendigen Rede.242 Auch wenn Derridas Kritik im Hinblick auf die

Rhetorik Levinas’ berechtigt ist, weil dieser von einer Epiphanie im Angesicht des Ande-

ren spricht, die als PhänomenundManifestation beschriebenwird,243 überträgt er seine

Kritik des Phonologozentrismusunddessen Fixierung auf denVorrangderAnwesenheit

zu schnell auf das Dialog-Denken bei Levinas. Im Dialog und in der dialogischen Spra-

che entfaltet sichnicht unumwundeneine alswahrhaft oder authentisch gefassteBegeg-

nung.Während im Rahmen dieser Studie aufgrund einer Tendenz zur hyperbolisieren-

den Positivierung des Anderen bewusst auf eine nähere Untersuchung der phänomeno-

logischen Dimension des Gesichts und den indexikalischen Implikationen der Spur ver-

zichtet wird, ist Levinas’ Verständnis der dialogischen Sprache und des Gesprächs nicht

in der Weise auf Anwesenheit fixiert, wie es sich stimmig in Derridas Argument fügen

würde. Das ist wohl auch der Grund, warumDerrida festhält, dass mit Levinas eine Re-

habilitierung der Schrift – also eine irreduzible Nachträglichkeit und Abwesenheit – zu

denken sei: »Ich darf ihn [denAnderen] aber nur als dasUnerreichbare,Unsichtbare und

Unberührbare erreichen.«244 Er benennt damit eine mit dem Denken der Alterität ein-

hergehende Notwendigkeit der Negativität und der Unbestimmtheit, die Levinas zwar

auszuschließen bemüht ist, ohne die aber die:der Andere nicht anders sein oder bleiben

kann.245

Levinas’ zuvor zitierte Äußerungwirft aber auchdie Frage auf, ob er denDialog nicht

zunächst ausschließt, wenn es heißt, dass die Beziehung mit der Alterität des Anderen

lediglichwie einDialog erscheine (»apparaît commedialogue«)? Doch es ist komplizierter: Le-

vinas nimmt den Dialog zurück, um ihn auf eineWeise, die dem vonDerrida formulier-

ten Erreichen eines Unerreichbaren näherkommt, geben zu können. Denn er hebt her-

vor, dass es ihm um einen neuen Typus des Dialogs geht, in dem sich eine doppelt ge-

genseitige, dissymmetrische Gleichzeitigkeit von Unabhängigkeit und Bindung im Ver-

hältnis zwischen Ich und Anderemmanifestiert, weswegen auch von einer paradoxalen

Differenz die Rede ist:

Un dialogue d’un type nouveau où se manifeste non pas le souci de la Relation mais le

désir d’assurer au je, fût-il en liaison (verbunden), son indépendence.246

Imneuen Typus desDialogs, der die hier formulierte Rede von einem anderenDialogmo-

tiviert, ist nicht die Sorge um eine Beziehung überhaupt ausschlaggebend – als wäre ein

beziehungsloses Selbst denkbar, das sich für oder gegen das Mitsein mit Anderen ent-

242 Vgl. ebd., 154/232.

243 Vgl. Levinas: »La Trace de L’Autre«, 613.

244 Derrida: »Gewalt und Metaphysik«, 158.

245 Vgl. ebd., 174.

246 Levinas: »Martin Buber et la Théorie de la Connaissance«, 49, Herv. M. W.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Die:Der Andere und der Dialog 85

scheiden könnte; das ist auch bei Heidegger nicht der Fall.247 Es geht um die Trennung

von Selbst und Anderem, die sich gleichwohl in einer gegenseitigen und unauflöslichen

Bindung befinden. Die Unabhängigkeit ist bei Levinas bei aller Emphase auf dem An-

deren keineswegs zu vernachlässigen und entscheidend für den Dialog. Das zeigt sich

etwa an seiner Abgrenzung des Dialog-Verhältnisses zwischen Ich und Anderem gegen-

über der Einfühlung.Weil das Ich sich in der Einfühlung an die Stelle des Anderen setze,

während es sich selbst vergisst – dabei also nicht mehr das Du des Anderen ist – werde

der »Heteronomie« des Dialogs nicht Rechnung getragen.248 Während Buber die Tren-

nung (»séparation«) zwischen Ich und Anderemnicht ernst genug genommen habe, for-

muliert Levinas in aller Deutlichkeit:

L’homme n’est pas seulement la catégorie de la distance et de la rencontre, il est aussi

un être à part. […] Il est impossible à l’homme d’oublier son avatar de subjectivité.249

Das Ich und die:der Andere sind auf eine radikale Weise unaustauschbar, weil die Be-

ziehung nicht von irgendeinem anderen Standpunkt betrachtet werden kann, als dem-

jenigen, welchen das Ich in der jeweiligen Beziehung einnimmt.250 Das heißt, dass das

Ich des Du nicht schlichtweg umgekehrt und auf dieselbeWeise das Du des Du ist, wel-

ches seinerseits ein Ich ist. Die Beziehung bleibt in ihrer reziproken Umkehrung nicht

dieselbe, sondern ist je auf ihreWeise von einem Avatar der Subjektivität her zu begrei-

fen, der den Anderen verfehlen muss. Das ist nicht nur der Fall, weil es Levinas zufolge

unmöglich für dasSelbst ist, sich zu vergessenbeziehungsweise sich vollkommenzuver-

äußern, sondern auch weil das Ich in der vollkommenen Selbstaufgabe seinerseits kein

Du zum Anderen Ich (Du) mehr wäre. »Avatar« lässt sich als Unglück undMissgeschick,

aber auch als Metamorphose und Veränderung übersetzen: der »avatar de subjectivité«

247 Vgl. Heidegger, Martin: Sein und Zeit, 157f.

248 Vgl. Levinas: »Martin Buber et la Théorie de la Connaissance«, 40/49. Levinas’ Beschreibung der

Einfühlung ähnelt der von Heidegger in Sein und Zeit vorgenommenen Charakterisierung bis in

die Details. Er (vgl. Sein und Zeit, 166) fasst sie als Brücke von einem zunächst alleine gegebenen

eigenen zumverschlossenen anderen Subjekt: »Das Seinsverhältnis zuAnderenwirddann zur Pro-

jektion des eigenen Seins zu sich selbst ›in ein Anderes‹. Der Andere ist eine Dublette des Selbst.«

Weil das Dasein nicht getrennt und vereinzelt zu begreifen ist und vermöge der Einfühlung ei-

ne Selbstaufgabe und Erfahrungmit dem Anderen vollzieht, spricht Heidegger von einer falschen

Reihenfolge: Nicht die Einfühlung konstituiere das Mitsein, sondern die Einfühlung sei auf dem

Grunde des Mitseins möglich (vgl. Heidegger, Martin: Sein und Zeit, 166). Diesen Gedanken ent-

wickelt Hannah Arendt n ihrer Lessingpreisrede (Von der Menschlichkeit in finsteren Zeiten. Rede über

Lessing, München: Piper 1960), in der der Rückbezug auf das Ich ausgehend von einer Selbstdistan-

zierung gefasst ist. Mitleid beruht ihrer Lesart zufolge nicht auf einem stimmig-präsentem Selbst-

verhältnis, das den Anderen in der Folge auf das Spiegelbild seiner selbst reduziert, sondern auf

einer Infragestellung des Verhältnisses zu sich. Weil das Mitleid nicht die Mitmenschlichkeit kon-

stituiert, sondern vielmehr auf dempluralen, gesellschaftlichenMitsein aufbaut – sie greift damit

indirekt die Beschreibung der Einfühlung bei Heidegger auf –, ist das von Arendt angeführte Mit-

leid ein dezentriertes.

249 Levinas: »Martin Buber et la Théorie de la Connaissance«, 49f.

250 Vgl. ebd., 47.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

weist auf das Unglück eines irreduziblen Selbstseins und auf die diesem Selbstsein glei-

chermaßen zugrundeliegende Veränderung auf den Anderen hin.

Derrida hat das irreduzible Selbstsein so zu umschreiben versucht, dass Levinas die

Intentionalität des husserlschenBewusstseinswieder einführen,diese aber über ihre re-

präsentativeund theoretischeDimension sowieüberdienoetisch-noematischeStruktur

hinaus erweitern muss.251 Intentionalität – so ließe es sich mit Blick auf die bei Levinas

zu verortende »radikale Passivität«252 formulieren, die der Unterscheidung vom Passiv-

sein und Aktivsein vorausgeht – könne nicht ohne die vorgängige »Widerfahrnis«253 und

Nicht-Intentionalität des Anderen begriffen werden. In »Trace de l’autre« ist davon die

Rede, dass eine »responsabilité« des Ich gegenüber demAnderen das Ich in seiner Funk-

tion als »support de l’univers« bestätigt.254 Die zuvor angeführte Wendung »question et

réponse« ist noch einmal hervorzuheben. Indem Levinas die Verantwortung im wörtli-

chen Sinne als Antwort versteht, schlägt er in der Sache der Anrufung eine Umkehrung

desBuberschen Ich-Du-Verhältnisses vor:WährendBuber imElementdesBewusstseins

bleibt, weil er bei der Anrufung des Anderen ansetzt, ist bei Levinas eine Anrufung durch

den Anderen im Anschluss an Franz Rosenzweig der Ausgangspunkt des Dialogs. Der

Andere imWiderfahrnis der Anrufung gehört nicht zur Ordnung jenes bestimmten und

bestimmbaren Seins, mithilfe dessen ein cogito wiederum seine Konstitution vollziehen

kann. Damit kommt Levinas der Vereinnahmung und dem Zwang einer potenziell ver-

nichtendenAssimilation zuvor,welche die abendländische Tradition zumÄußersten ge-

trieben hat. Der:die Andere ist ein:e fragende:r Andere:r und setzt durch seine Frage die

Möglichkeit desZugriffsdurchdas cogitoaus.DerAndere stehtder IdentitätundTotalität

somit nicht nur gegenüber, er bewegt sich gänzlich außerhalb desRegisters eines dialek-

tischenVermittlungsprozesses,wie bereitsmitNägele hervorgehoben.255 Die Ersetzung

des Du im dialogischen Prinzip Bubers mit »Autrui« und »L’illéité«256 bei Levinas macht

251 Vgl. Derrida: »Gewalt und Metaphysik«, 180.

252 Vgl. Wall, Thomas C.: Radical Passivity. Lévinas, Blanchot, and Agamben, New York: State Univ. Press

1999, 31–64. In Autrement qu’être heißt es: »Le soi-même ne peut pas se faire, il est déjà fait de

passivité absolue […].« (Levinas: Autrement qu’être ou au-delà de l’essence, 165).

253 »Der Ausgang von vorgängigen Widerfahrnissen, auf die wir immer nur nachträglich antworten,

lehrt uns etwas anderes, nämlich eine Selbstbildung durch Selbstverschiebung.« (Waldenfels:

Bruchlinien der Erfahrung, 203).

254 Vgl. Levinas: »La Trace de L’Autre«, 616.

255 Vgl. Nägele: »Dialogik im Diskurs der Moderne«, 83.

256 In »À propos de Buber« ist die Rede von einer »Illéité de Dieu qui me renvoie au service du pro-

chain, à la responsabilité pour lui.« (Levinas: »À propos de Buber«, 64). Auch um sich gegen den

buberschen Spiritualismus der Freundschaft, derNäheunddie Vorstellung vonUnmittelbarkeit zu

verwahren, aber auchweil Buber die TranszendenzGottes nicht radikal genug denke (vgl. Strasser:

»Buber und Levinas«, 520), spricht Levinas von »Illéité«, ein Begriff, der aufgrund seiner theologi-

schen Implikationen und dem ihm zugrundeliegenden Verweis auf einen abwesenden Gott nicht

ausführlich diskutiert wird. Mit Gott als »Erheit« wird die Figur eines unverfügbaren Dritten auf-

gerufen, die dem levinasschen Verhältnis zum Anderen als Instanz der Unendlichkeit als Ermögli-

chung einer gegenseitigen Bezugnahme und des Denkens im Konkreten als Beziehung zu einem

je weiteren Anderen zwischengeschaltet ist: »Le fait que l’autre, mon prochain, est aussi tiers par

rapport à un autre, prochain lui aussi, est la naissance de la pensée, de la conscience et de la justice

et de la philosophie.« (Levinas: Autrement qu’être ou au-delà de l’essence, 204).

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Die:Der Andere und der Dialog 87

deutlich: Die Anrede des Anderen erfolgt in der Gegenwart eines der Logik der Zweiheit

und in seinerUnendlichkeit grundsätzlich entzogenenDritten,der beziehungsweisedas

dieBezugnahmeermöglicht.257Derüber einenDritten vermittelteDialogmit einemun-

darstellbaren Anderen – der aufgrund der paradoxalen Differenz zwar auch als Selbst

angenommen werden muss, der Ordnung der Präsenz aber entzogen bleibt –, ist dem

Selbst der Selbstsetzung vorangestellt. Der Dialog der ursprünglichen Sozialität ›nach

derShoah‹ ist nicht dieBewegungauf einenAnderenzu,»in all dem,was er ist undwas er

darstellt« – worauf Scholem abzielte –, sondern die Öffnung dafür, was an der Anders-

heit des Anderen in seinem Selbstsein der Ordnung des repräsentativen Bewusstseins

und einem von jenem ausgehend verstandenen Sein entgeht.

Dissymmetrie und Transzendenz oder von der Begegnung

zur dialogischen Sprache

EineunüberwindbareAndersheit und eindamit zwischen IchundAnderemgeteilter Be-

zug auf einDrittes oder einenDritten ist imDenkenLevinas’ vorausgesetzt.Die absolute

Andersheit wird dabei nicht als Moment eingeführt, mithilfe dessen Überwindung der

Dialogmöglich ist; dieser gründet vielmehr in einerUnmöglichkeit: »Geradeweil dasDu

absolut anders ist als das Ich, gibt es, von einem zum anderen,Dialog.«258 DerDialog ist

dabei nicht als Kompensation für eine verlorene oder verfehlte Einheit im Denken zu

verstehen,259 die durch das Denken der philosophischen Tradition verschüttet wurde.

Hiermit unterscheidet er sich in einem grundlegenden Aspekt vom dialogischen Prin-

zip bei Buber. Levinas schließt in seinem Dialog-Artikel ein harmonisches Miteinander

zwischen Ich und Anderem unmissverständlich aus. Er fasst den Dialog als eine Nicht-

Gleichgültigkeit, die inHass ausarten könne –Kain und Abel wurden bereits erwähnt –,

andererseits aber auch eine Chance für Liebe bedeuten könne.260

Anhand solcher Stellen wird deutlich, warum Levinas’ Denken mitunter als voreili-

ges Versprechen einer Versöhnung kritisiert wird.261 Im Enthusiasmus für das Ethische

geht schnell unter, dass bei Levinas aufgrund des Dialogs dem Subjekt als grundlegende

Einheit des Sozialen der Boden entzogen wird. Es ist in eine Nicht-Einheit überführt,

die immer mindestens eine Zweiheit aufweist. Der Dialog aber ist, vor jeder ethischen

Programmatik, die abgründige Grundstruktur einer auf keine Einheit zu bringende ur-

sprünglichen Sozialität. Das Ich kann sich schlichtweg nicht verhalten – es gibt keine

Haltung des Bewusstseins –, ohne auf den dialogischen Bezug auf einen Anderen und

etwasAnderes hin zurückgeworfen zu sein,das sich seinerseits demDenken entzieht.262

Alterität ist bei LevinasmitNegativemversehen, auchwenn er selbst dieNegativität aus-

zuräumen bemüht ist. Aus der konstitutiven Verfehlung und der Unmöglichkeit auf den

257 Vgl. ebd., 108. Vgl. außerdem 155: »La trace d’un passé dans le visage n’est pas l’absence d’un encore

non-révélé, mais l’an-archie de ce qui n’a jamais été présent, d’un infini qui commande dans le

visage de l’Autre et qui comme un tiers exclu ne saurait être visé.«

258 Levinas: »Dialog«, 76.

259 Vgl. ebd., 73.

260 Vgl. ebd., 78.

261 Etwa von Derrida: »Gewalt und Metaphysik«, 195.

262 Vgl. Levinas: »Dialog«, 77.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Anderen angemessen antworten zu können, ist aber nicht die Unmöglichkeit eines Dia-

logs zu folgern. Im Anschluss an Levinas ist ein Dialog-Denken vorzuschlagen, das sei-

nen Anfang in der Unmöglichkeit nimmt, den Anderen zu denken. Der große Anspruch

bewahrt nicht nur vor der Verfehlung des Anderen; die Bereitschaft zu verfehlen und

nicht zu verstehen, ist Bedingung für den Dialog.263 Die Begegnung ist dabei sprachlich

vermittelt, eher denn eine, die von Sprache nur begleitet wird oder werden kann.

Die somit vermessene Kluft zwischen der Notwendigkeit auf einen Anderen ver-

wiesen zu sein, auf ihn zu antworten und dem Anderen lediglich in einer Verfehlung

begegnen zu können,wird durch eine imDeutschen eigenartig klingendeBegrifflichkeit

markiert, die zwar immer wieder angeführt, aber noch nicht kommentiert wurde. Das

Wort Dissymmetrie ist kommentarbedürftig. Roger Caillois hat die Dissymmetrie unter

Bezugnahme auf Chemie und Physik als ein Drittes gegenüber Symmetrie und Asym-

metrie vorgeschlagen, das Übergänge und Entwicklungssprünge erlaubt.264 Das Präfix

Dis- schafft im Gegensatz zum Alpha privativum der A-Symmetrie eine symmetrische

Anlage zwischen Selbst und Anderem nicht vollkommen ab, setzt sie aber einer Verän-

derung und Verschiebung, einemAbgrund und einer Differenz aus: »Dissymmetrie, der

Zustand, der der Störung eines Gleichgewichts oder einer Symmetrie nachfolgt, dabei

aber die negierte Ordnung noch erahnen beziehungsweise erschließen lässt.«265 Der

symmetrische Alteregoismus wird in ein fragmentiertes, poröses und prekär-rudimen-

täresMoment des Quasi-Symmetrischen überführt, in demdas Gegenüber des Anderen

trotz der Verschiebung und einer nicht vorhandenen Spiegelung alsWiderfahrnis wahr-

genommenwerden kann – auch wenn der Bezugspunkt dieser Annahme sich Vernunft-

undVerstandesbegriffen entzieht.Mit derDissymmetrie und der paradoxalenDifferenz

des Dialogs führt Levinas jene »eigentümliche Symmetrie« ein, die Derrida zufolge bei

ihm fehle: Zwar sei eine Reduktion des Anderen auf ein »reelles Moment [des eigenen]

Lebens, seine Reduktion auf den Zustand eines empirischen Alter Ego […] eine Mög-

lichkeit oder vielmehr eine empirische Zufälligkeit, die man Gewalt nennt«, so Derrida,

ein Selbst des Anderen müsse aber ebenso vorausgesetzt werden, wie eine Andersheit

des Selbst.266 Ein anderes Selbst und ein Anderer selbst: dis-symmetrisch und nicht

austauschbar.

263 Vgl. ebd., 76.

264 Vgl. Caillois, Roger: Dissymmetrie, übers. v. Peter Geble, Berlin: Brinkmann + Bose 2015. Während

Nachschlagewerke für das Französische unddasDeutscheAsymmetrie undDissymmetrie zumeist

als Synonyme führen, unterscheidet die Chemie zwischen asymmetrischenunddissymmetrischen

Molekülen. Asymmetrische Moleküle weisen keinerlei Symmetrieelement auf, wohingegen die

Dissymmetrie eineAnordnung vonAtomenbeschreibt, die zwar Symmetrieachsen aufweisen kön-

nen, jedoch aufgrund einer fehlenden Symmetrieebene nicht spiegelsymmetrisch sind.Wichtiger

Bezugspunkt von Caillois ist die Mitte des 19. Jahrhunderts entstandene molekulare Chemie (u.a.

Joseph Le Bel, Jacobus Henricus van’t Hoff und Pierre Curie), welche die Symmetrie als Form des

Stillstands beschreibe, während die Dissymmetrie die Erzeugung neuer Phänomene ermögliche

oder gar provoziere. Schon für Louis Pasteur sei zuvor die Dissymmetrie das Kennzeichen des Le-

bens gewesen. Sie lasse sich als das gefährliche und abenteuerliche Element einer Vitalität gegen-

über der stabilisierenden Stabilität der Symmetrie begreifen (vgl. ebd., 62/59/82).

265 Ebd., 17.

266 Vgl. Derrida: »Gewalt und Metaphysik«, 194.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Die:Der Andere und der Dialog 89

Mit der Dissymmetrie zwischen Ich und Du, dem Selbst und dem Anderen, ist der

Dialog nicht als Begegnung von Gleich zu Gleich gefasst. Wenn der Dialog vom Selbst

zum Anderen und umgekehrt verläuft, und die ausdrückliche Bereitschaft aufweist, ei-

ne Verfehlung oder das Nicht-Verstehen einzubeziehen, dann erfolgt ein anderer Bezug

als der einer Begegnung auf Augenhöhe.DasVerhältnis zumDudes Anderen,das sich in

seiner Anders- und Fremdheit dem Zugriff entzieht, fasst Levinas als »Transzendenz«,

wobei er sie ganz anders besetzt als Adorno und Buber.267 Der Sinn der Transzendenz

liege darin, nicht nur zu einem anderen Sein oder zum Nichtsein, sondern zum Ande-

ren des Seins und zum Anders-als-Sein überzugehen.268 DemVerhältnis zumDu ist die

Verwiesenheit auf ein Drittes eingeschrieben, das einem unmittelbaren Gegenüber im

Weg steht. Transzendenz, so lässt sich hieraus folgern, liegt der Sprache als einem dia-

logischen Geschehen zugrunde:

Das Sprechen im Dialog ist nicht eine der möglichen Formen der Transzendenz, son-

dern ihr ursprünglicher Modus. Mehr noch, sie bekommt erst einen Sinn, wenn ein Ich

Du sagt. Sie ist das Dia des Dialogs.269

Der Andere ist als unzugängliche Stelle – nur vor demHintergrund einer vomNegativi-

tätsdenken her entwickelten Alterität – und nur als »inkommensurabel Anderer«270 zu

verstehen, auf den sich das Selbst imDialog in einemModus der Transzendenz bezieht.

Damit wird deutlich: Der Dialog vollzieht nicht die Vernunftbewegung des Logos, son-

dern ver-steht, ohne sich auf einen festen Stand und einen Zustand des Verstandenen

berufen zu können. Das Denken im Bereich des Ursprungs der Sprache – so heißt es

bei Derrida trotz der Skepsis gegenüber dem Dialog-Begriff im Hinblick auf Levinas –,

schneide als Dialog und Differenz sowie als Widerspruch und Unmöglichkeit, das Ver-

hältnis zum Anderen in Gesetze der Logik zu übersetzen, der Kohärenz des Logos den

Atemab.271 DerDialog als Sprache tut also Anderes, als nur zu verstehen. Levinas spricht

davon, dass es für die Sprache unmöglich sei, sich in den Dimensionen des cogito zu

halten.272 In der dissymmetrisch-dialogischen Transzendenz, die Levinas im Verhält-

nis zum Anderen verortet, und das eigentlich gar kein Verhältnis mehr sein kann, mar-

kiert das Präfix »dis-« die paradoxale Differenz zwischen Sprechendem und Angespro-

chenem, hebt aber auch die Differenz hervor zwischen dem Anderen, von dem (auch in

Levinas’ Texten) die Rede sein kann, und einem Anderen, der und das als Bezugspunkt

dieser Bezeichnung entzogen bleibt. Das ist von entscheidender und für diese Studie

auch im weiteren Verlauf von großer Bedeutung. Denn ein für die Transzendenz zum

Anderen hin notwendiges Nicht-Verstehen, Nicht-Übergehen – eine transzendierende

Bewegung ohne Transzendenz, oder ein Transzendieren ohne Zielpunkt – ist ein Spezi-

fikum der Reflexion auf die Sprache bei Levinas. Während die Transzendenz zunächst

267 Vgl. dazu in der vorliegenden Untersuchung, 55f.

268 Vgl. Levinas: Autrement qu’être ou au-delà de l’essence, 13.

269 Levinas: »Dialog«, 78.

270 Düttmann, Alexander G.: Derrida und ich. Das Problem der Dekonstruktion, Bielefeld: transcript

2008, 14.

271 Vgl. Derrida: »Gewalt und Metaphysik«, 194.

272 Vgl. Levinas: »Dialog«, 72.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

wie ein vom Hohen getöntes Wort daherkommt, beschreibt es die simple Überlegung

eines Übergangs:

Im Sprechen im Dialog, im Ansprechen eines Du durch das Ich geschieht ein außeror-

dentlicher und unmittelbarer Übergang, der stärker ist als jedes ideale Band und als

jede Synthese, die das Ich denke in seinem Angleichen- und Begreifen-Wollen verwirk-

lichte. Ein Übergang, wo es keinen Übergang mehr gibt. Gerade weil das Du absolut

anders ist als das Ich, gibt es, von einem zum anderen, Dialog.273

Es ist von einemÜbergangdieRede,der eigentlich keinermehr ist. Levinas diskutiert ei-

nen Übergang des Dialogs in Abwesenheit von Verständnis beziehungsweise eine Tran-

szendenz ohne Essenz. Dieser Übergang ist stärker als die Verbindung durch Synthese,

Angleichung oder Begriff, weil er dort erfolgt, wo es keinen Übergang mehr gebe. Das

Ziel des Übergangs ist nicht in der Form einer Begegnung erreichbar, sondern nur als

dasUnerreichbare.DerDialogfindet –wie Levinas deutlichmacht: »Geradeweil […] gibt

es […] Dialog« – aufgrund einer Unmöglichkeit statt. Eine vorgängige Unvollendung ist

dem Sprechen im Dialog und dem Dialog-Verständnis von Levinas eigen, auch wenn er

von einer Ethik spricht und sich ein moralischer Überschwang in seinen Texten gele-

gentlich äußert.Dieser Lesart leistet dieWortwahl »unmittelbarer Übergang« zwar Vor-

schub, sie lässt sich aber kaumnachvollziehen,macht Levinas dochkurz darauf deutlich,

dass das Transzendieren die absoluteDistanzweder abschafft noch vereinnahmt.274 Au-

ßerordentlich am Übergang ist seine dem Gesetz der Widerspruchsfreiheit entzogene

Form, die einem rationalem Prozess der Vermittlung oder Übertragung von Fakten als

Bezugnahme auf ein Drittes oder einen Dritten vorgelagert ist, oder gar die Bedingung

für rationalisierbare Vorgänge darstellt: »Er [der Dialog] ist die Transzendenz.«275

Wie Levinas hervorhebt, ist der Dialog ein Ereignis des Geistes,276 welches jedoch

ohne einen »vorgängigen Dialog« mit Anderen nicht möglich ist. Bewusstsein fange be-

reits in der Sprache an.277 Transzendenz ist, nach demTodGottes, die Bewegung des auf

Andere und Anderes bezogenen Sprach-Bewusstseins.Wie damit deutlich wird, betont

das Präfix »dis-« nicht nur die Ungleichheit zwischen Sprechenden, sondern auch eine

Ungleichheit des Sprechens selbst – eine Kluft zwischen Sagen und Gesagtem, dem Be-

zeichnen und dem Bezeichneten. Von der Transzendenz der Sprache könne, wie es in

Autrement qu’être heißt, nicht viel mehr gesagt werden als ihre Ungewissheit. Man müs-

se sich damit abfinden, dassmit ihr einMissverstehen einhergehe.278 Diese Überlegung

wird auch in dem zuvor angeführten Zitat deutlich, in dem Levinas die Transzendenz

als »Dia« des Dialogs fasst, womit ein Hindurchgehen durch die Sprache bezeichnet ist,

das jedoch keinen transparenten Vorgang darstellt.DieDissymmetrie imDialog besteht

sowohl im Sprechen zum Anderen als auch – und das ist für den weiteren Verlauf der

273 Ebd., 76.

274 Vgl. ebd., 74f.

275 Ebd., 78.

276 Vgl. ebd., 74.

277 Vgl. ebd., 76.

278 Vgl. Levinas: Autrement qu’être ou au-delà de l’essence, 190. Hier bezieht er eine ganz andere Position

zur Kommunikation als noch in Totalité et Infini.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Die:Der Andere und der Dialog 91

Untersuchung von entscheidender Bedeutung – im Sprechen überhaupt. Das Sprechen

ist von vornherein auf Anderes bezogen. Derrida hat verdeutlicht, dass die Unterschei-

dung zwischen dempersonalemAnderen und einemdinghaften Anderen nicht strikt zu

vollziehen sei, was Levinas mit der Ablehnung der Andersheit als Negativität zwar ver-

sucht, dabei aber jene »tiefere und ursprünglichere Zone« des heteron übergangen habe,

die weder der Subjektivität noch der Objektivität eindeutig zugeschlagen werden kön-

ne.279 Trotz seiner Skepsis gegenüber demDialog-Begriff zeigt Derrida ihn imHinblick

auf Levinas im Zusammenhangmit einemDenken des Anderen als Anderen und einem Ver-

ständnis von Sprache als für Anderes auf.280

Interessanterweise gibt es eine Stelle, an der Levinas, Buber lose kommentierend,

den Vorschlag zu machen scheint, dass Sprache im Anschluss an das Transzendenzver-

hältnis zum Anderen und im Hinblick auf das in ihr gesprochene Andere als in sich be-

reits dialogisch gefasst werden könnte.Er referiert, dass Sprache für Buber nicht das In-

strument eines egologischen Ausdrucks von Bewusstseinszuständen sei, sondern jeder

aktualisierten Sprache vorgelagert und qua Sprache auf den Übergang und das Überge-

hen bezogen: »Die Sprache sei nicht dazu da, die Zustände des Bewußtseins auszudrü-

cken; sie sei das unvergleichliche geistige Ereignis der Transzendenz, worauf jeder Aus-

drucksversuch, jedes Mitteilen-Wollen eines gedachten Inhalts, sich schon bezieht.«281

Deutlich wird: Die im Denken des Anderen erfahrene Veränderung des Selbst – als

Dialog undDia-Log – ist eine des Sprechens undder Verhältnisse in der Sprache,welche

diesseits des Konsens-Prinzips der Vernunft anzusiedeln sind. Levinas’ Dialog-Denken

fragt nach der Begegnung als Ereignis der Sprache und der Sprache als Ereignis der Be-

gegnung.

279 Vgl. Derrida: »Gewalt und Metaphysik«, 193.

280 Vgl. ebd., 150.

281 Levinas: »Dialog«, 76.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

