1 Die:Der Andere und der Dialog

Im Sprechen im Dialog, im Ansprechen eines
Du durch das Ich geschieht ein auferor-
dentlicher und unmittelbarer Ubergang, der
starker ist als jedes ideale Band und als jede
Synthese, die das Ich denke in seinem Anglei-
chen- und Begreifen-Wollen verwirklichte.
Ein Ubergang, wo es keinen Ubergang mehr
gibt. Gerade weil das Du absolut anders ist
als das Ich, gibt es, von einem zum anderen,
Dialog.

Miisste der Dialog — statt als positiver Begriff — nicht vom unsicheren Standpunkt ei-
nes Denkens der Negativitit entwickelt werden? Und was bedeutet das fiir die folgen-
de Untersuchung und die Schwerpunktlegung im ersten Kapitel dieser Studie? Ein sol-
ches Unternehmen steht im Widerspruch mit einem Dialog, der alltiglichen wie iiber-
lieferten Vorstellungen zufolge einen argumentativ belastbaren Austausch von Gleich zu
Gleich verspricht. Den Dialog ausgehend von der Infragestellung seiner Tragfihigkeit
als Denkbild fir eine symmetrische Gegen- und Wechselseitigkeit wie auch seiner Ko-
hirenz und Identitit als Geschehen und Begriff zu verstehen, stellt zunichst einmal eine
Herausforderung dar. Auch wenn das Ideal nicht vollkommen in Abrede gestellt werden
soll, weil die Favorisierung des Negativs — selbst wenn sie zurecht gegen eine Ideologie
der Aquivalenz aufgeboten wird — der Ungerechtigkeit die Hintertiir offenlisst: Der An-
spruch des positiven Ideals kann nur mehr angefiithrt werden, wenn seine Unerfiilltheit
und seine missgliickte Verwirklichung unter dem Gesichtspunkt ihrer Geschichtlichkeit
aufgezeigt werden. Wenn der Dialog nicht sicher vor dem Scheitern der mit ihm auf-
gerufenen Versprechen ist, dann ist das negative Moment ein fiir ihn konstitutiver Be-
standteil.

1 Levinas, Emmanuel: »Dialog, 61-85, in: Bockle, Franz/Kaufmann, Franz-Xaver/Rahner, Karl/Welte,
Bernhard (Hg.): Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft. Teilband 1. Enzyklopéddische Bibliothek
in 30 Teilbanden, Freiburg: Herder 1981, 76.

https://dol.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

m

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Dabei sind zunichst Gershom Scholems Uberlegungen zum »Mythos vom deutsch-
jidischen Gesprich«* der Ausgangspunkt fiir eine Auseinandersetzung mit dem Den-
ken Martin Bubers. (1.1) Wenn das »dialogische Prinzip« als Vorstellung einer unmittel-
bar zwischenmenschlichen Begegnung und Kritik der Moderne einem jiidischen Denken
und einer Reflexion auf die Geschichte des Judentums entspringt,’ (1.2) kann es von dem
Einschnitt*, dem mit dem Massenmord an den europiischen Juden ein historisches Da-
tum zugewiesen werden kann, nicht unberiihrt bleiben. Dieser Anspruch ist bei Scholem
mit dem Verweis auf eine »Anstrengung des Begriffs« und die Notwendigkeit einer »ge-
schichtsphilosophischen Beleuchtung« angedeutet, aber nicht ausgefithrt. Der Dialog,
so soll in einer daran anschlieRenden Perspektive auf Walter Benjamins Thesen iiber den
Begriff der Geschichte und Theodor W. Adornos Negative Dialektik erdrtert werden,® kann
nach der Shoah nicht linger als Ideal oder Faktum propagiert werden, sondern muss als
Uberforderung und als Problemstellung verhandelt, das heifRt »gegen den Strich gebiirs-
tet« werden. (1.3)

Dass der Dialog vor dem Hintergrund einer Uberanstrengung des Denkens verstan-
den werden muss, wird im letzten Abschnitt des Kapitels ausgearbeitet. (1.4) Wie von
Werner Hamacher gezeigt wurde, hat die philosophische Theoriebildung in Deutschland
nach dem Zweiten Weltkrieg dem Anspruch an das Denken nicht nachkommen konnen,
der mit der Hervorhebung einer der Philosophie und dem Philosophieren eigenen »Un-
versohntheit« und einer Zisur >nach der Shoah« deutlich geworden ist. Wie zu zeigen
sein wird, wurde der Dialog in diesem intellektuellen Klima — im Zeichen des Wunsches
nach Aufarbeitung, Wiedergutmachung und Rehabilitierung einer ruinierten philoso-
phischen Tradition - als gelingens- und verstandesorientiert konzipiert. Eine »Insistenz
des Fragens nach der Méglichkeit des Denkens«,® mit der seine Widerspriichlichkeit,
seine sprachliche Verfasstheit und das Selbst im Verhiltnis zu einem Anderen verhan-
delt wird, der oder das in diesem Denken nicht aufgeht und sich dem Verstehen ent-
zieht, ist im Gegensatz zu einer tendenziell restaurativen Stimmung im Deutschland
der Nachkriegszeit in einem franzosischen Denken der »Heterologie«” zu beobachten.
Die in diesem Kapitel vorgeschlagene Linie fithrt deswegen von Buber zu Emmanuel

2 Scholem, Gershom: »Wider den Mythos vom deutsch-jlidischen >Gesprach« [1964]«, 711, in: Ders.
Judaica Il, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1970; Scholem, Gershom: »Noch einmal: das deutsch-jlidische
Gesprach [1965]«, 1219, in: Ders.: Judaica Il, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1970.

3 Buber, Martin: »Zur Geschichte des dialogischen Prinzips«, 299—320, in: Ders.: Das dialogische Prin-
zip, Gerlingen: Schneider1997.

4 Vgl. zur Shoah als Zdsur des Denkens in der Einleitung der vorliegenden Studie, 21ff.

5 Adorno: Negative Dialektik. Benjamin, Walter: »Uber den Begriff der Geschichte«, 691-706, in:
Ders.: Gesammelte Schriften .2, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991.

6 Hamacher: »Reparationenc, 16.

7 Dastur, Frangoise: »Das Denken des Anderen. Eine franzdsische Besonderheit?«, iibers. v. Thomas
Bedorf, 2950, in: Bedorf, Thomas/Bertram, Georg W./Gaillard, Nicolas/Skrandies, Timo (Hg.): Un-
darstellbares im Dialog. Facetten einer deutsch-franzosischen Auseinandersetzung, Amsterdam: Rodopi
1997, 30. Im Denken Derridas ist die »falsche (endliche) Heterologie« (Hegels) bei Levinas die Be-
dingung fiir alle in Totalité et Infini getroffenen Uberlegungen (vgl. Derrida: »Gewalt und Metaphy-
sik«,144). Der Begriff geht auf Batailles Auseinandersetzung mit der psychologischen Struktur des
Faschismus zurlck. In einem 1933 erschienenen Aufsatz fiihrt er die Anziehungskraft des Faschis-
mus auf die Verdrangung des Heterogenen in der Gesellschaft zuriick (vgl. Bataille, Georges: »La

https://dol.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Die:Der Andere und der Dialog

Levinas, in dessen prominentesten Schriften der Dialog eher selten auftaucht. In eini-
gen kiirzeren Texten jedoch setzt sich Levinas explizit mit einem »neuen Typus des Dia-
logs« auseinander,® welcher der Charakterisierung des Dialogs in Totalité et Infini grund-
legend widerspricht.’ Levinas spricht von Gefolgschaft und Divergenzen gegeniiber Bu-
ber. Sie verbindet die Kritik des totalisierenden griechisch-abendlindischen und einer
Hinwendung zum jiidisch-dialogischen Denken,™ die sie zu Uberlegungen zu einer ur-
spriinglichen Sozialitit fithren. Andererseits wird die symmetrische Anlage von Bubers
dialogischem Prinzip bei Levinas durch eine Dissymmetrie — ein konstitutiv ungleiches
Verhiltnis zwischen Selbst und Anderem - ersetzt. So lisst sich seine Infragestellung
der »iiberlieferten Philosophie«* und die Reflexion einer sich entziehenden Unerreich-
barkeit des Anderen — eine mit Negativitit angereicherte Alteritit — auf die Frage nach
dem Moglichkeitshorizont eines anderen Dialogs bringen. Dabei steht weniger eine ethi-
sche Programmatik im Zentrum der Untersuchung als vielmehr Levinas’ erkenntniskri-
tischer Ansatz sowie die bei ihm diskutierten subjekttheoretischen Problemstellungen
und sprachphilosophischen Uberlegungen.

1.1 Der »Mythos vom deutsch-jiidischen Gesprach«

In den Jahren 1964 und 1965 erschienen zwei kurze Texte des Religionshistorikers
Gershom Scholem. »Noch einmal: das deutsch-jiidische Gesprach« folgte auf »Wider
den Mythos vom deutsch-jiidischen Gesprich«. Der erste der beiden Texte wurde in
einer Margarete Susman zum neunzigsten Geburtstag gewidmeten Festschrift verof-
fentlicht. Das zweite Schreiben wurde im darauffolgenden Jahr im Bulletin des Leo
Baeck Instituts publiziert.”” Wihrend dieser zweite Text als Antwort auf kritische Reak-
tionen zu verstehen ist, weist der erste — wie es der Titel nahelegt — einen Charakter des
Widerspruchs auf. Scholem schildert darin, dass er eine Einladung erhalten habe, einen
Beitrag fuir die Festschrift zu verfassen. Der in der Einladung formulierten Ankiindigung
der Veroffentlichung zufolge, sei diese Festschrift »nicht nur als Huldigung, sondern
auch als Dokument eines im Kern unzerstorbaren deutsch-jiidischen Gespriches zu
verstehen«. Diese Wortwahl bezeichnet Scholem unabhingig von seinem eigenen Ver-
haltnis zu Margarete Susman und ihrem Wirken als »unfassbare Illusion« und tragt im

structure psychologique du fascismex, 339—371, in: Ders.: (Euvres complétes I. Premiers Ecrits 1922-
1940, hg. v. Hollier, Denis, Paris: Gallimard 1970).

8 Levinas, Emmanuel: »Martin Buber et la Théorie de la Connaissance«, 27-50, in: Ders.: Noms Pro-
pres, Montpellier: fata morgana 1976, 49. Die weiteren einschlagigen Texte sind: »Dialogue avec
Martin Buberc, 51-55, in: Noms Propres; »A propos de Buber. Quelques Notes«, 5765, in: Hors sujet,
Montpellier: fata morgana 1987; Ders.: »Dialog«.

9 Hier heifdt es, dass die in der Reziprozitat des Dialogs anvisierte Kommunikation von Ideen das
abgriindige Wesen der Sprache verberge (vgl. Ders.: Totalité et Infini. Essai sur 'extériorité, Paris: Ha-
chette 1990 [1961],104).

10 Vgl. dazu auch Derrida: »Gewalt und Metaphysike, 234.

11 Levinas: »Dialog, 65.

12 Vgl. Scholem, Gershom: Judaica Il, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1970, 228.

https://dol.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.

45


https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Folgenden ein Schreiben bei, mit dem er zu erkliren sucht, warum er diesem Trugbild
keine Nahrung liefern wolle.

Scholem schreibt in seinem als Brief an den Herausgeber Manfred Schldsser for-
mulierten Text, dass er die Existenz eines deutsch-jiidischen Gesprichs — das noch zu-
dem als »im Kern unzerstorbar« dargestellt wird — als »historisches Phdnomen« bestreitet.
Denn: »Zu einem Gesprach gehoren zwei, die aufeinander horen, die bereit sind, den
anderen in dem, was er ist und darstellt, wahrzunehmen und ihm zu erwidern.«" Der
Bezug auf die jiidische »Philosophie des Dialogs«™* exponiert dabei zwar einen auf star-
ren Identititen beruhenden Dualismus zwischen einem antwortenden Judentum gegen-
iiber einem internalisierenden Christentum,” und verweist auf ein substanzielles Sub-
jektivititsverstindnis. Es geht um den »andere[n], in dem, was er ist und darstellt«. Es
solljedoch zunichst die fehlende Erwiderung gegeniiber einem Anderen hervorgehoben
werden. Denn die Voraussetzung einer Erwiderung, so Scholem, war in den Auseinan-
dersetzungen zwischen Deutschen und Juden in den letzten 200 Jahren nicht gegeben
und »deutsch-jiidische Symbiose« sei — wie das Beispiel Moses Mendelssohns zeige —
nur vor dem Hintergrund jiidischer Selbstaufgabe méglich gewesen:

Wo Deutsche sich auf eine Auseinandersetzung mit den Juden in humanem Ceiste
eingelassen haben, beruhte solche Auseinandersetzung stets [..] auf der ausgespro-
chenen und unausgesprochenen Voraussetzung der Selbstaufgabe der Juden, auf der
fortschreitenden Atomisierung der Juden als einer in Auflésung befindlichen Gemein-
schaft [..]."¢

Juden, so Scholem, haben zu Deutschen zu sprechen gedacht, sich dabei aber lediglich
an sich selbst gewandt, wobei er als Beispiele fiir die jiidische Assimilation Georg Sim-
mel und Hermann Cohen nennt. Dass Juden und Deutsche eine geistige Gemeinsam-
keit geteilt hitten, bezeichnet Scholem als Fiktion, der sich auch Juden hingegeben hit-
ten, denen jedoch nur »Verlegenheit und Grinsen« entgegengeschlagen seien."”” Er be-
schreibt die im Zusammenhang der Festschrift fiir Susman aufgestellte Behauptung ei-
nes deutsch-jidischen Gesprichs als verzweifelten Versuch, jiidische Produktivitit an-
zuerkennen, nachdem alles vorbei sei.'® Damit weist er der historischen Zisur der Shoah
eine entscheidende Rolle in seiner Beschreibung dieser unfassbaren Illusion zu: »Aber
das dndert nichts an der Tatsache, dafy mit den Toten kein Gesprich mehr méglich ist,
und von einer »Unzerstorbarkeit dieses Gespriches« zu sprechen, scheint mir Blasphe-
mie.«”

13 Vgl. Scholem: »Wider den Mythos vom deutsch-jiidischen >Gesprach<[1964]«, 7f.

14 Vgl. Scholem: »Noch einmal: das deutsch-jiidische Gesprach [1965]«, 13.

15 Thomas Macho zufolge (»On the Price of Messianism. The Intellectual Rift between Gershom
Scholem and Jacob Taubes«, 28—42, in: Glazova, Anna/North, Paul (Hg.): Messianic Thought outside
Theology, New York: Fordham Univ. Press 2014, bes. 33) spricht Scholem dem messianischen Den-
ken im Judentum eine Internalisierung insgesamt ab.

16 Scholem: »Wider den Mythos vom deutsch-jiidischen >Gesprach«[1964]«, 9.

17 Vgl.ebd., 10.

18 Vgl.ebd., 1.

19 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Die:Der Andere und der Dialog

In den Judaica folgt auf den Beitrag zur Anthologie der etwas lingere zweite Text, in
welchem Scholem auf Einwinde gegeniiber seinen Ausfithrungen eingeht. Anlass ist ein
Widerspruch Rudolf Kallners, den Scholem seinerseits als Beispiel fiir ein ausgebliebe-
nes Gesprich anfithrt. Wihrend einer »klaren Definition« zugestimmt oder widerspro-
chen werden konne, habe Kallner seinen »wohldefinierten Sinn« des Gesprichs mit ei-
nem »verwaschenen und wesenlosen journalistischen Gebrauch« ersetzt und auf dieser
Grundlage seine Ausfithrungen zu widerlegen versucht.?® Die historische Entwicklung
rechtlicher Emanzipation und Gleichberechtigung als an sich bereits schliissige Beweise
fiir ein deutsch-jiidisches Gesprich anzufiihren, hilt Scholem fir in der Sache gegen-
standslos,* weil er das Wort

in jenem erhohten und auch vom Adressaten [Schlésser] meines Briefes benutzten,
leidlich prazisen Sinn verwendet, wie ihn die Philosophen des>Dialogs« flir bestimmte
geistige Auseinandersetzungen eingefiihrt haben.”

Wahrend Scholem durchaus auf die Anerkennung von Identitit im Dialog beharrt, spielt
er in seinen Uberlegungen auch auf etwas an, das Rainer Nigele als das Nicht-Aufge-
hen des »jidischen Anderen« im dialektisch-dialogischen Denken gefasst hat, und das
ein Umdenken des als spiegelbildlich vorgestellten Dialogs erforderlich macht.?® Die von
ihm in beiden Texten vorgetragenen Uberlegungen orientieren sich an dialogphiloso-
phischen Voraussetzungen. Hiermit setzt er sich kritisch mit dem wohl prominentesten
Autor in einer Linie teils jiidischer Denker und Schriftsteller auseinander, deren Verbin-
dung darin besteht, dass sie von jenem einer »Bewegung«** zugeordnet wurden. Die Re-
de ist von dem Religionsphilosophen Martin Buber.

1.2 Die Begegnung zwischen Ich und Du: Martin Bubers dialogisches Prinzip

Buber wird von Scholem als »Philosoph des Dialogs«* bezeichnet. Der 1957 erschienenen
Sammlung einiger seiner Schriften mit dem Titel Das dialogische Prinzip ist das Nachwort
»Zur Geschichte des dialogischen Prinzips« angefiigt. Er legt darin eine mit zahlreichen
Referenzen versehene literatur- und philosophiegeschichtliche Ausfithrung der iiberhis-
torischen Ahnung vor, »daf die gegenseitige Wesensbeziehung zwischen zwei Wesen ei-
ne Urchance des Seins bedeutet, die dadurch in Erscheinung trat, dafd es den Menschen
gibt«.?® Seine Uberlegungen in dem 1923 erschienenen Ich und Du* stellt Buber in den

20 Vgl. Scholem: »Noch einmal: das deutsch-jiidische Gesprach [1965]«, 12.

21 Vgl.ebd., 13.

22 Ebd.

23 Vgl. Ndgele: »Dialogik im Diskurs der Moderne, 83.

24  Buber: »Zur Geschichte des dialogischen Prinzips«, 304.

25  Scholem, Gershom: »Martin Bubers Auffassung des Judentums [1967]«, 133—192, in: Ders.: Judaica
II, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1970, 191.

26  Buber:»Zur Geschichte des dialogischen Prinzips«, 301.

27  Buber, Martin: Ich und Du. Mit einem Nachwort von 1957, 5136, in Ders.: Das dialogische Prinzip, CGer-
lingen: Schneider1997.

https://dol.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.

47


https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Kontext einer humanistischen Kritik der Moderne, als deren spiritus rector er selbst
auftritt.

Philosophie des Dialogs und Erneuerung des Judentums

Auch wenn Buber an anderer Stelle auf Sokrates und die platonischen Dialoge verweist,*
beginnt seine Geschichte des dialogischen Prinzips im 18. Jahrhundert. Sie stellt Bezii-
ge zu den in konfessioneller und weltanschaulicher Hinsicht unterschiedlichsten Au-
toren her und gibt sich somit weitliufig anschlussfihig. Seine erste Referenz ist Fried-
rich Heinrich Jacobi. In der Aphorismensammlung Fliegende Blitter habe dieser von ei-
ner »Quelle aller Gewif$heit: Du bist und Ich bin!« gesprochen und spiter in einem Brief
an Moses Mendelssohn von 1785 mit einer Buber zufolge reiferen Formulierung festge-
halten: »Ohne Du ist das Ich unmdglich.« Buber fihrt weiterhin Ludwig Feuerbach und
Soren Kierkegaard als Beispiele fiir Denker des Dialogs vor der »vesuvischen Stunde«
an, als die ihm der Erste Weltkrieg gilt. Fiir die beiden wiederum mobilisiert Buber die
Kritik, dass ihre Entdeckung von Du und Ich »von einem scheinmystischen Atheismus«
(Feuerbach) oder von einer »monadisch intendierten theistischen Frommigkeit« (Kier-
kegaard) ausgehend auf eine Anrufung Gottes hinauslaufe. Bei Feuerbach liege in der
Einheitsvorstellung von Ich und Du ein anthropologischer Gottersatz. Bei Kierkegaard
sei das Du und Ich auf das Verhiltnis zwischen Gott und Einzelnem reduziert.?

Fiir die Zeit nach dem Ersten Weltkrieg fithrt Buber Hermann Cohens Religion der Ver-
nunft aus den Quellen des Judentums, Franz Rosenzweigs Stern der Erlosung und Ferdinand
Ebners Das Wort und die geistigen Realititen an. Wihrend fir Ebner der Vorrang einer Be-
ziehung zu Gott zur Vorstellung eines »zwar weltschauenden, aber letztlich akosmisch,
dem zwar menschenliebenden, aber letztlich ananthropisch sich verhaltenden Einzel-
nenc fithre, sei bei Cohen die Weiterfithrung der Linie Jacobis zu der Erkenntnis gereift,
dass die Beziehung zu Gott an der Korrelation von Mensch und Mensch in Vollzug tre-
te. »[V]on der dichten Konkretheit seines Sprachdenkens befeuert« habe Rosenzweig ei-
nen theologischen Beitrag zum Dialog-Denken geleistet.*® Karl Jaspers’ Beschreibung
einer der Kommunikation unter Menschen bediirftigen Gottheit sowie ihrer »Tendenz,
die Kommunikation unter Menschen zu hemmenc,* sind fiir Buber trotz Affinititen An-
lass genug, bei ihm den »Abschluf einer Entwicklungsphase« zu erkennen, »in der die
freie Philosophie sich der neuen Entdeckung reduzierend bemichtigt«.** Die Reduzie-
rung besteht trotz der Kritik an Feuerbach und Kierkegaard in einer Verabschiedung der
Verankerung des dialogischen Prinzips in einem géttlichen Ursprung. Fiir Buber ist das
als freie Philosophie bezeichnete Denken in »keinem Wurzelgrund einer Glaubenswirk-
lichkeit mehr verhaftet«®*. Wihrenddessen ist bei ihm um die Zeit des Ersten Weltkriegs

28 Vgl.ebd,, 68.

29 Vgl. Buber: »Zur Ceschichte des dialogischen Prinzips«, 301-304.

30 Vgl.ebd.,304ff. Vgl. zur Linie Buber-Rosenzweig auch Levinas, Emmanuel: »Franz Rosenzweig. Une
pensée juive modernex, 67-89, in: Hors sujet, Montpellier: fata morgana 1987.

31 Buber: »Zur Geschichte des dialogischen Prinzips«, 316.

32 Vgl.ebd,, 313f.

33 Ebd,313.

https://dol.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Die:Der Andere und der Dialog

herum die Uberzeugung einer fundamentalen, zwar aus einer menschlichen Situation
stammenden, aber dennoch spirituellen Gemeinsambkeit gereift:

Wir hatten erkannt, daf eben dasselbe Du, das von Mensch zu Mensch geht, eben das-
selbe esist,das vom Gottlichen her zu uns niederfahrt und von uns herzuihm aufsteigt.
Um dieses Gemeinsame in der Ungemeinsamkeit ging es und geht es 3*

Einem Vortrag Scholems tiber »Martin Bubers Auffassung des Judentums« zufolge, ist
bei diesem die Entdeckung eines dialogischen Lebens in der Grundauffassung des jii-
dischen Monotheismus angelegt: »Die Einzigkeit des Monotheismus ist die des Du und
der Ich-Du Beziehung.«** Wihrend eine dialogische Situation ausgehend von einem Ver-
hiltnis des Einzelnem zu Gott keine Besonderheit des Judentums bleibt, ist sie ein fiir die
judische Tradition konstitutives Element. Die Bibel sei fiir Buber ein Dokument fiir die
dialogische Situation und das dialogische Leben, weil sie die »schopferische Begegnung
zwischen dem Ich und dem ewigen Du in Anruf und Antwort« zum Ausdruck bringe, so
Scholem.? Vor dem Hintergrund einer »urjiidische[n] Religiositit« und eines »innersten
Judentum([s]« ziele Bubers Denken auf die Erneuerung des jiidischen Glaubens in einer
»Philosophie des Erlebnisses«.*”

Das dialogische Prinzip Bubers stellt das Vorhaben einer »schopferischen Verwand-
lung des Judentums« dar. Dabei sei es auf eine gegenseitige Durchdringung jiidischer
Tradition und deutscher Aufklirung in der Atmosphire des europdischen Fin de Sie-
cle zuriickzufithren.?® Dieses Klima sorgte fiir einen Reformismus im Judentum, der
»die Universalitit einer allgemeinen, vernunftgemiflen Gottesidee« angestrebt und in
Entsprechung zu »zeitgendssischen Deutungen des Christentums« gebracht habe.* Bu-
ber gehe es dabei, wie auch die Formulierung einer »Philosophie des Erlebnisses« und
des »dialogischen Lebens«*® bei Scholem nahelegt, um ein Kerndogma der »Verwirkli-
chung. Dieses bringe er gegen eine »Entfremdung« durch »Ritualismus« und »Tempel-
kult« in Stellung.* Der im Gegensatz zu Scholem bei Buber vorhandene Glaube an eine
deutsch-jiidische Symbiose beruhe demnach auf einem »doppelten Missverstindnis«:
Erstens, eines Judentums nach christlichem Geschmack, mit dem Juden selbst wenig
anfangen konnten, so Grézinger, und zweitens, der Vorstellung, dass christliche Deut-
sche in dem »zu sich selbst gekommenen Juden« einen wahrhaften Bruder gefunden hit-

34  Ebd.

35  Vgl. Scholem: »Martin Bubers Auffassung des Judentums [1967]«, 169f.

36 Vgl.ebd., 172/176.

37 Ebd. 142/152/163.

38 Vgl ebd., 136/139.

39  Vgl. Grozinger, Karl E.: »Martin Bubers Deutung der jiidischen Ceschichte als der Versuch einer
Modernisierung des Judentums oder Das doppelte Missverstandnis«, 190—223, in: Heuer, Renate/
Wuthenow, Ralph-Rainer (Hg.): Konfrontation und Koexistenz. Zur Geschichte des deutschen Judentums,
Frankfurt a.M.: Campus 1996, 193ff./205.

40  Scholem: »Martin Bubers Auffassung des Judentums [1967]«, 163.

41 Vgl. Grozinger: »Martin Bubers Deutung der jiidischen Geschichte, 201f.

https://dol.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.

49


https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

ten.** In der Interpretation des dialogischen Prinzips als tolerantem Pluralismus - etwa
als »interreligiése Dialogik«* — bleiben solche Aspekte weitgehend auflen vor.

Bubers Uberlegungen kénnen als kritische Auseinandersetzung mit dem bei Kant
angelegten transzendentalen Subjekt- und Vernunftbegriff angesehen werden, ohne
dass er die damit aufgeworfene Frage einer problematisch gewordenen Konstrukti-
on von Wirklichkeit und ihrer Kommunikabilitit einbezieht.* Der Dialog ist gegen
ein einsames cogito gewandt und darin verwandt mit Uberlegungen Husserls zur In-
tentionalitit und Heideggers zum Mitsein, weil Buber damit eine Reflexion anstellt,
wie das Sein nicht lediglich als Objekt gedacht werden kénne.* Der kritische Ansatz-
punkt scheint dabei insbesondere mit dem von Heidegger zu konvergieren: In »Zeit
des Weltbildes«*® schligt dieser ein Verstindnis der Neuzeit als einem Zeitalter vor,
welches sich, vom vereinheitlichten Zentrum des Menschen als Subjekt ausgehend, ein
umfassendes, (natur-)wissenschaftlich informiertes Bild seiner Welt macht. Natur sei
in der Neuzeit als Schon-Bekanntes antizipiert und damit vorweggenommen, was im
Erkennen der Natur als Natur gelten solle: »Dieser Entwurf der Natur erhilt dadurch
seine Sicherung, daf? die physikalische Forschung fiir jeden ihrer fragenden Schritte im
vorhinein an ihn sich bindet.«*” Die Forschung verfiige iiber das Seiende, wenn es dieses
entweder in seinem kiinftigen Verlauf vorausrechne oder bemiiht sei, es als Vergangenes
nachzurechnen. Die herausragende Stellung des Einzelnen wurzelt Heidegger zufolge
in einem instrumentell-technischen Verstindnis dessen, was fiir den Menschen die
Hervorbringung von Wahrheit sei, wie er in »Die Frage nach der Technik« anhand des
Begriffs des Gestells weiter ausfithrt: »Das Wort >stellen< meint im Titel Ge-stell nicht
nur das Herausfordern, es soll zugleich den Anklang an ein anderes >Stellen< bewah-
ren, aus dem es abstammt, nimlich an jenes Her- und Dar-stellen, das im Sinne der
poiesis das Anwesende in die Unverborgenheit hervorkommen lif8t.«** Buber kommt
mit Heidegger darin tiberein,* dass auch er sich kritisch mit einem instrumentellen

42 Vgl.ebd., 206.

43 Vgl. Wiese, Christian: »Dialogical Turn? Pluralitits- und Dialogkonzepte in der jiidischen Religi-
onsphilosophie des 20. Jahrhunderts«, 142—172, in: Ders./Alkier, Stefan/Schneider, Michael (Hg.):
Diversitit— Differenz — Dialogizitit. Religion in Pluralen Kontexten, Berlin u.a.: De Gruyter 2017, 173.

44 Vgl. zu dieser Uberlegung im vorliegenden Band, 123ff.

45  Vgl. Levinas: »Martin Buber et la Théorie de la Connaissance«, 33. Zum Verhéltnis von Buber, Hei-
degger und Levinas vgl. Auch Cohen, Richard A.: »Buber and Levinas — and Heidegger«, 235—249,
in: Atterton, Peter/Calarco, Matthew/Friedman, Maurice (Hg.): Levinas and Buber. Dialogue and Dif-
ference, Pittsburgh: Duquesne Univ. Press 2004. Wahrend auf die Phanomenologie Husserls im
weiteren Verlauf nicht ausfiihrlich eingegangen wird, vgl. zur Frage des Mitseins als existenziel-
lem Begleiter des Daseins (Heidegger: Sein und Zeit, § 26, 156ff.) und zur Kritik am heideggerschen
Solipsismus in der vorliegenden Untersuchung das Arendt-Kapitel, bes. 164ff.

46  Heidegger, Martin: »Zeit des Weltbildes«, 75-113, in: Ders.: Holzwege. Gesamtausgabe Bd. 5, hg. v.
Herrmann, Friedrich-Wilhelm, Frankfurt a.M.: Klostermann 1977.

47 Ebd., 79.

48  Heidegger, Martin: »Die Frage nach der Technik«, 5—36, in: Ders.: Vortrige und Aufsitze. Gesamtaus-
gabe Bd. 7, hg.v. Herrmann, Friedrich-Wilhelm von, Frankfurt a.M.: Klostermann 2000, 21f.

49  Wihrend auf die stilistische Nihe von Buber und Heidegger hier nicht niher eingegangen werden
kann, sei auf die inhaltlichen Affinitiaten hingewiesen, die die Forschung thematisiert hat. Meike
Siegfrieds Studie (Abkehr vom Subjekt. Zum Sprachdenken bei Heidegger und Buber, Freiburg: Alber
2010) identifiziert Beriihrungspunkte der Fundamentalontologie und des dialogischen Denkens

https://dol.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Die:Der Andere und der Dialog

Verstindnis dessen auseinandersetzt, was insbesondere nach Descartes und in einer
metaphysischen Tradition die Hervorbringung von Wahrheit ist.

Wie Matthew Calarco hervorgehoben hat, arbeitet Buber an einem Humanismus,
der sich der klassischen Vorstellung von Metaphysik zwar entzieht, aber die spekulative
Metaphysik Hegels aufgreift.® Entscheidender Bezugspunkt ist fiir Buber aber weniger
Hegel selbst, der in seinen Schriften selten auftaucht. Er bezieht sich vielmehr auf die
anthropologisierende Hegel-Lesart Feuerbachs, deren »Du-Entdeckung« Buber als »die
»kopernikanische Tat<des modernen Denkens« beschrieben hat und die als »elementares
Ereignis« zu einem »Neuanfang des europiischen Denkens fithren muss«.”" Feuerbach
ersetzt das tragische Selbstverhiltnis in der Herausbildung des Bewusstseins bei He-
gel durch eine zwischenmenschliche Augenhdhe: »Die wahre Dialektik ist kein Monolog
des einsamen Denkers mit sich selbst, sie ist ein Dialog zwischen Ich und Du.« Feuerbachs be-
rithmter Satz beruht auf der Uberlegung, dass reziprok-symmetrische Wesen sich an sich
Gegenstand sein konnen, wobei dabei der »konkrete, der wirkliche Mensch als Wahrheit«

t.°> Bubers Auseinandersetzung mit Feuerbach ist auch Beleg fiir den aufRer-

gemeint is
halb des Religiosen angesiedelten, anthropologischen Zug seines Denkens, der sich in
der Rede vom Menschen als Menschen dufert.

Die Vorstellung eines Riickbezugs auf die dialogischen Wurzeln des Judentums zum
Zweck einer anthropologisch begriffenen Erneuerung muss noch aus einer weiteren Per-
spektive beleuchtet werden. Wie die Formulierung des »Gemeinsame[n] in der duf3ers-
ten Ungemeinsamkeit« in der zuvor zitierten Passage nahelegt, und welche dem Tenor
der ersten von ihm eigens angefiihrten Schrift zum dialogischen Prinzip Ich und Du na-

hekommyt, wirft seine Philosophie des dialogischen Lebens ein kritisches Licht auf ein

in der Kritik an der neuzeitlichen Konzeption des Vernunftssubjekts. Der Kritik des Monologismus
bei Heidegger begegnet Siegfried mit seinen spateren Arbeiten zu Holderlin, der Kunst und der
Sprache. Wahrend die Méglichkeit einer Begegnung im Denken dabei offenbleibt, hat Paul Men-
des-Flohr beziiglich des Aufeinandertreffens von Heidegger und Buber mit dem Verweis auf einen
buberschen Begriff von einer»Vergegnung« gesprochen. Das gilt nicht nur fiir eine trotz der Ndhe
zu Heidegger seitens Buber gedufierten Kritik, der zufolge die ontologische Struktur der Sprache
die intersubjektive Dimension des gesprochenen Wortes vernachlassige (vgl. Mendes-Flohr, Paul:
»Martin Buber and Martin Heidegger in Dialogue, in: The Journal of Religion, 1/94 (2014), 2—25, 21).
Flohr geht es auch um das Treffen am Konstanzer See von 1957, wo eine Konferenz zum Thema
Sprache geplant war, die jedoch nicht stattfinden konnte. Eine Einladung Heideggers auf die Hit-
te am Todtnauberg schlug Buber aus, genauso wie die Bitte um einen Beitrag zu Heideggers Fest-
schrift. Mendes-Flohr thematisiert Heideggers Ringen um eine 6ffentliche Anerkennung Bubers,
die er ihm jedoch nicht gewahrte (vgl. ebd.).

50 Vgl. Calarco, Matthew: »The Retrieval of Humanism in Buber and Levinas«, 250—261, in: Ders./
Atterton, Peter//Friedman, Maurice (Hg.): Levinas and Buber. Dialogue and Difference, Pittsburgh: Du-
quesne Univ. Press 2004, 256.

51 Vgl. Buber, Martin: »Das Problem des Menschen, 315-459, in: Ders.: Dialogisches Leben, Ziirich: Gre-
gor Miiller 1947, 365f.

52 Vgl. Hegel: PhdG, 145ff., vgl. Feuerbach, Ludwig: Crundsitze der Philosophie der Zukunft, Zurich u.a.:
Verlag des Literarischen Comptoirs 1843, § 62, § 7, § 29. Vgl. zum Versuch Feuerbachs Denken als
Auseinandersetzung mit der abendlandischen Subjektphilosophie zu begreifen, die sich mit de-
kolonialen Ansitzen ins Gesprach bringen ldsst die Untersuchung von Holscher, Stefan: Von der
Sinnlichkeit des Menschen. Mit Ludwig Feuerbach im postkolonialen Anthropozin der Gegenwartskunst,
Bielefeld: transcript 2024.

https://dol.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.

51


https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

spitestens seit Beginn des 20. Jahrhunderts vielfiltig beschriebenes Gegenwartsgefithl.
Buber verbindet eine Kritik der Moderne mit dem Versprechen eines Dialogs, dessen Be-
trachtung vom Ausgangspunkt der kritischen Stimme Scholems - aber keineswegs aus-
schlieRlich von seiner Warte aus - fiir diese Studie vielversprechend ist.

Eine Kritik der Moderne durch die Begegnung

Wihrend ein »Bewusstseins- und Erfahrungswandel« und eine »verinderte Bestim-
mung der Menschen zu Geschichte und Natur, zu ihrer Umwelt und zur Zeit« mit der
von Reinhart Koselleck beschriebenen »Sattelzeit« bereits um 1800 anzusiedeln ist,*?
und mit dem Beginn der historischen Bezugspunkte Bubers nicht zufillig in etwa
zusammenfillt, tragen im Verlauf des 19. Jahrhunderts die unterschiedlichsten Fak-

t.>* Eine sich schnell

toren zu dem bei, was sich als Modernititserfahrung fassen liss
verindernde Okonomie, neue Technologien, Nationalstaatlichkeit, die Verinderung
von Produktion und Arbeit, eine explosive Urbanisierung, und schlief8lich der auch von
Buber erwihnte Erste Weltkrieg sind Teil der Erfahrung einer Moderne, welche sich
unter dem Begriff »Entfremdung« fassen lisst. Dieser wurde etwa in Marx’ Analyse der
Verhiltnisse entfremdeter Arbeit in kapitalistischen Verhiltnissen,” Georg Simmels
Studie zur Auswirkung der Grof3stadt auf das Geistesleben®® und Max Webers Unter-
suchungen zu Biirokratie, Herrschaft und Zweckrationalitit” beschrieben. Dariiber
hinaus lieRen sich Benjamins Ausfithrungen zu einer modernen »Erfahrungsarmut«*®
oder der von Adorno und Horkheimer formulierte »Verblendungszusammenhang«*® als
Referenzen anfithren, um die bubersche Ausgangssituation zu fassen. Auf Heidegger
und Husser] wurde bereits verwiesen.

Entscheidend fir die Beschreibung des »dialogischen Prinzips« ist Bubers Glaube an
die Moglichkeit einer Umkehrung und Riickbesinnung angesichts einer Entfremdung in

53  Koselleck, Reinhart: »Einleitung«, XIII-XXVII, in: Ders./Brunner, Otto/Conze, Werner/Koselleck
(Hg.): Ceschichtliche Grundbegriffe. Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland Bd. 1, Stutt-
gart: Klett-Cotta 1972, XV.

54  Vgl. zu einer unter diesen Voraussetzungen beschriebenen Verschiebung des Verstindnisses von
Zeit um die Jahrhundertwende und ihre Auswirkungen auf Fragen der Darstellung die Studie von
Schade, Julia: Unzeit. Widerstdndige Performance nach dem Eurozentrismus, Berlin: Neofelis 2024.

55 Marx, Karl: Das Kapital. Kritik der politischen Okonomie. Erster Band. Der Produktionsprozess des Kapi-
tals, Berlin: Dietz 1962, etwa 790: »Das selbsterarbeitete, sozusagen auf Verwachsung des einzel-
nen, unabhéngigen Arbeitsindividuums mit seinen Arbeitsbedingungen beruhende Privateigen-
tum wird verdrangt durch das kapitalistische Privateigentum, welches auf Exploitation fremder,
aber formell freier Arbeit beruht.«

56  Vgl.Simmel, Georg: »Die Crofistadte und das Geistesleben«, 116—131, in: Ders.: Aufsitze und Abhand-
lungen 1901-1908. Bd. 1. Gesamtausgabe Bd. 7, hg. v. Rammstedt, Otthein, Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1995.

57  Vgl. Weber, Max: Wirtschaft und Gesellschaft. Grundrifs der verstehenden Soziologie, hg. v. Winckel-
mann, Johannes, Tibingen: Mohr1972.

58  Vgl. Benjamin, Walter: »Erfahrung und Armut, 213—219, in: Ders.: Gesammelte Schriften 11.1, hg. v.
Tiedemann, Rolf/Schweppenhiuser, Hermann, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991.

59  Horkheimer, Max/Adorno, Theodor W.: Dialektik der Aufkldrung. Philosophische Fragmente 2011,
Frankfurt a.M.: Fischer, 48.

https://dol.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Die:Der Andere und der Dialog

der Moderne. Diese Umkehrung begriindet er zunichst damit, dass ihm nichts an einer
kulturkonservativen »Verhingnis«-Erzihlung liege. Mit solchen »historiosophischen«
Uberlegungen hat er wohl Oswald Spenglers Untergang des Abendlandes im Sinn, was
die Charakterisierungen einer »Besessenheit vom Ablauf« und des »Kulturgesetz[es]«
eines unabinderlich gleichmifigen Werdens und Vergehens der Geschichtsgebilde«
nahelegen.® Buber macht dahingegen stark: »Das einzige, was dem Menschen zum
Verhingnis werden kann, ist der Glaube an das Verhingnis: er hilt die Bewegung
der Umkehr nieder.«”* Die bei Buber anvisierte Hoffnung auf die Umkehrung einer
Erstarrung der »Kultur« zu einer »Eswelt« wird deutlich, wenn er in Ich und Du seine
grundlegende Gedanken zusammenfasst:

Jede grofde volkerumfassende Kultur ruht auf einem urspriinglichen Begegnungser-
eignis, auf einer einmal an ihrem Quellpunkt erfolgten Antwort an das Du, auf einem
Wesensakt des Geistes. Dieser, verstarkt durch die gleichgerichtete Kraft der nachfol-
genden Geschlechter, schafft eine eigentiimliche Fassung des Kosmos im Geist — erst
durch ihn wird Kosmos des Menschen immer wieder méglich; nun erst immer wieder
kann der Mensch aus getroster Seele in einer eigentiimlichen Fassung des Raums Got-
teshduser und Menschenhiuser bauen, kann die schwingende Zeit mit neuen Hym-
nen und Liedern fiillen und die Gemeinschaft der Menschen selber zur Gestalt bilden.
Aber eben nur, solang er jenen Wesensakt im eigenen Leben tuend und leidend be-
sitzt, solang er selbst in die Beziehung eingeht: so lang ist er frei und somit schdpfe-
risch. Zentriert eine Kultur nicht mehr im lebendigen, unablassig erneuerten Bezie-
hungsvorgang, dann erstarrt sie zur Eswelt, die nur noch eruptiv von Weile zu Weile
die gliihenden Taten vereinsamter Geister durchbrechen.®?

Das formal eigentiimlich aufgebaute Ich und Du ist keine klassische Abhandlung. Es be-
steht aus drei lingeren Teilen ohne thematische Uberschriften, die fragmentarisch wir-
kende Texte unterschiedlicher Linge versammeln. Diese sind durch Asterisken vonein-
ander getrennt und verhandeln kleinere und gréfRere gedankliche Zusammenhinge in
einem meditativ-essayistischen und teilweise spiritualistischen® Stil. Die Begriindung
einer Philosophie der Begegnung im Dialog mit ihrer »zwiefiltigen Haltung des Men-
schen, die in einer »Zwiefalt der Grundworte« »Ich-Du« und »Ich-Es« wurzelt,* erin-
nert mit der Rede von Hymnen und Liedern und einer zur Gestalt gebildeten Gemein-
schaft an Friedrich Hslderlin.*

Buber bezieht sich mit der »Zwiefalt der Grundworte« auf Wilhelm von Humboldt,
der in »Uber den Dualis« einen »unabinderlichen Dualismus im urspriinglichen Wesen
der Sprache« beschreibt — eine »Einheit der Zweiheit«. Sprache ist fiir Humboldt nicht

60  Vgl. Buber: Ich und Du, 58f.

61  Ebd., 60.

62  Ebd, 56f.

63 Vgl. Levinas: »Martin Buber et la Théorie de la Connaissancex, 47.

64  Vgl. Buber: Ich und Du, 7.

65 Bubers Ausfithrungen scheinen sich unter anderem auf»Friedensfeier« zu beziehen: »Viel hat von
Morgen an,/Seit ein Gesprach wir sind und héren kénnen von einander,/Erfahren der Mensch; bald
sind wir aber Gesang.« (Hélderlin, Friedrich: »Friedensfeier«, 338—343, in: Ders.: Samtliche Gedichte
und Hyperion, hg. v. Schmidt, Jochen, Frankfurt a.M.: Insel 2001, 338)

https://dol.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.

53


https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

blofes Verstindigungsmittel, sondern Ausdruck des Geistes und der Weltansicht. Weil
der Dualis als grammatische Flexionsform neben Singular und Plural in vielen Sprachen
existiert habe, erhebt er ihn — auch wenn er in Europa ausgestorben sei — zu einer Wur-
zel der Organisation des Geistes, »bis hin zur Dichotomie der Ich-Welt«: »Erst durch die,
vermittelst der Sprache bewirkte Verbindung eines Anderen mit dem Ich entstehen nun
alle, den Menschen anregenden, tieferen und edleren Gefiihle [...].« Der Dualis ist da-
bei als grammatisches Symptom einer Riickbindung des Begriffs der Zweiheit auf den ei-
nen Menschen begriffen: »Nur durch das Zuriickstrahlen fremder Denkkraft kommt der
Mensch zu seiner Bestimmtheit und GewiRheit.«*

Tiefere und edlere Gefiihle erachtet Buber als verschiittet. Dem die Welt der Bezie-
hung stiftenden Ich-Du ist bei ihm das Ich-Es der Welt der Erfahrungen gegeniiberge-
stellt. Wahrnehmung, Empfindung, Vorstellung, Wille, Gefiihl, Denken bezeichnet Bu-
ber als gegenstandsbezogene Titigkeiten und ordnet sie dem »Reich des Es« zu.*” Als die
bei einem transzendentalen Subjekt angesiedelten Verstandesoperationen sind sie Vor-
stellungs- und gleichsam Unterwerfungsoperationen. Die Geschichte der Kultur ist bei
Buber - auch wenn er keine Verfallsgeschichte zu schreiben vorgibt — von der Beobach-
tung geprigt, dass die Ausbildung gebrauchender Fihigkeiten mit einer Minderung der
Beziehungskraft des Menschen einhergeht.®® Aufgrund des »Drauflen« der »Einrichtun-
gen«, »in dem man sich zu allerlei Zwecken aufhilt, in dem man arbeitet, verhandelt,
beeinfluflt, unternimmt, konkurriert, organisiert, wirtschaftet, amtet, predigt«,*® be-
stehe die »Not des Zeitalters« im Verfall des Gemeinlebens des modernen Menschen in
die Eswelt.”® Ein Bei-sich-Sein scheint unméglich geworden. Auch wenn ohne das Ich-
Es ein Leben nicht vorstellbar wire, weil es die »Grundwahrnehmung der menschlichen
Welt« ausmache: die »geordnete Welt« ist Buber zufolge nicht die »Weltordnung« und
wer ausschlieflich darin lebe, sei nicht der Mensch. Der »fortschreitenden Zunahme der
Eswelt«”" konne jedoch nicht eine »Freiheit des Gefiithls« entgegengesetzt werden, die
von den Einrichtungen eines »automatisierten Staates« aufgenommen wiirden:

Die wahre Gemeinde entsteht nicht dadurch, daf Leute Gefiihle fireinander haben
(wiewohl freilich auch nicht ohne das), sondern durch diese zwei Dinge: daR sie al-
le zu einer lebendigen Mitte in lebendig gegenseitiger Beziehung stehen und daf sie
untereinander in lebendig gegenseitiger Beziehung stehen.”

Die Beziehung zu einer lebendigen Mitte, die sich durch eine lebendig-gegenseitige Be-
ziehung unter den Menschen herstellt, ereignet sich weder im geordneten Reich des Es
noch auf Grundlage eines Gefiihls. Dem Vorstellungs- und Unterwerfungsverhiltnis des

66 Humboldt, Wilhelm von: »Uber den Dualis«, 4-30, in: Ders.: Werke. Bd. 6, hg. v. Leitzmann, Albert,
Berlin: Behr1907.

67  Vgl. Buber: Ich und Du,10/8.

68 Vgl.ebd., 41.

69 Ebd, 45.

70 Vgl.ebd., 49.

71 Ebd, 33/39.

72 Ebd, 47.

https://dol.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Die:Der Andere und der Dialog

Ich-Es ist eine symmetrisch und reziprok gefasste Beziehung zwischen Ich und Du ge-
geniibergestellt. Dass das »Es« eine Entfremdung von einem natiirlichen Zustand be-
deutet — Buber spricht von einem »Apriori der Beziehung, von einem »eingeborenen
Du«und einer »wortlose[n] Vorgestalt des Dusagens«” —, macht er durch einen aus heu-
tiger Perspektive problematischen Verweis auf primitive Beziehungsereignisse bei »Na-
turmenschen« und »Kindern« deutlich.” Der in die Eswelt fithrenden Geschichte der
Kultur setzt er eine iiberhistorische Konstante der unmittelbar-menschlichen Begeg-
nung im Dialog und durch eine Anrufung entgegen. Die hyperbolische Inszenierung des
Anthropologischen — Buber spricht iberaus hiufig »vom Menschen« - baut auf eine reli-
gios-spirituellen Rechtfertigung mit dem beschriebenen transkonfessionellen Universa-
litdtsanspruch der Gottesidee. Die mit dem Du gestiftete lebendige Beziehung ist trotz
der oben angefithrten Kritik an Kierkegaard und Feuerbach auch als gottliche Instanz
gefasst. Wer sich von der Eswelt zeitweise abwende, sei in der Lage, die Beziehung zu ei-
nem Gegeniiber nicht mit den Mafistiben einer vergegenstindlichenden Erfahrung zu
begreifen sowie von einer Kategorisierung, Beschreibung und Verortung abzusehen.”
Hierdurch werde ersichtlich, dass wir »unerforschlich einbegriffen [...] in der strémen-
den All-Gegenseitigkeit«’® leben, womit Buber die Vorstellung der Reziprozitit der Men-
schen unterm Himmel verdeutlicht. Gott ist diesem Verhiltnis enthoben und sein gleich-
zeitiger Garant: »Die verlingerten Linien der Beziehungen schneiden sich im ewigen
Du. Jedes geeinzelte Du ist ein Durchblick zu ihm. Durch jedes geeinzelte Du spricht
das Grundwort das ewige an.«”’

Weil das ewige Du von den Menschen mit verschiedenen Namen angesprochen
werde und fiir Buber explizit »alle Gottesnamen [...] geheiligt« bleiben,” ist einerseits
der Spielraum fir interreligios-gleichberechtigte Begegnungen gegeben. Der Religi-
onsphilosoph und Judaist Christian Wiese hat davon gesprochen, dass das Verstindnis
der Toleranz bei Buber in der Begegnung von Menschen unterschiedlichen Glaubens
»im Fragmentarischen des Gottlichen Wortes in der Sphire der Geschichte begriindet«
liegt.” Weil wenig konkret ausbuchstabiert wird, bleiben Bubers Schriften trotz ihrer
idiomatischen Art und einer kaum zu leugnenden Idiosynkrasie weitliufig anschluss-
fahig. Andererseits fillt vor dem Hintergrund der beschriebenen Modernisierung des
Judentums, die sich in die Universalitit einer allgemeinen, vernunftgemifien Gottesidee
einzuschreiben scheint, an der »stromenden All-Gegenseitigkeit« und dem »Durchblick
zum ewigen Du« eine Unmittelbarkeitsvorstellung ins Auge. Wie es Adorno in Jargon der
Eigentlichkeit im Hinblick auf Buber kritisch beschrieben hat, werde mit der Beziehung
vom Du zum Ich die Metaphysik eines immanent-ontologischen Gehalts — ein »Ort der
Wahrheit« — vorgestellt.®® Eine der dazu passendsten Stellen bei Buber lautet:

73 Vgl.ebd., 31.
74 Vgl. ebd., 20ff.
75  Vgl.ebd.,13.

76  Ebd., 20.
77  Ebd., 76.
78  Ebd.

79  Wiese: »Dialogical Turn?«, 172.
80 Vgl. Adorno: Negative Dialektik, 423f.

https://dol.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.

55


https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Die Beziehung zum Duist unmittelbar. Zwischen Ich und Du steht keine Begrifflichkeit,
kein Vorwissen und keine Phantasie; und das Gedachtnis selbst verwandelt sich, da es
aus der Einzelung in die Ganzheit stiirzt. Zwischen Ich und Du steht kein Zweck, keine
Gier und keine Vorwegnahme; und die Sehnsucht selber verwandelt sich, da sie aus
dem Traum in die Erscheinung stiirzt. Alles Mittel ist Hindernis. Nur wo alles Mittel
zerfallen ist, geschieht die Begegnung.®’

Wahrend die Voraussetzung des oben eingefiihrten Grundwortes nicht in Abrede gestellt
werden kann, so lasst sich dennoch festhalten, dass fir Buber die Sprache das Mittel ih-
rer Aufhebung in die unmittelbare Beziehung zwischen Ich und Du ist. Wenn alles Mit-
tel fiir diese Beziehung Hindernis ist, dann zielen seine Uberlegungen auf eine Trans-
parentmachung der Sprache: nur wo sie als Sprache und als Mittel zerfallen ist, sei die
Unmittelbarkeit der Beziehung moglich, die Buber als Begegnung fasst. Er steht damit
in der Tradition einer im dsthetischen Denken des 18. Jahrhunderts situierten »trans-
parency theory« — einer Phantasie des aufklirerischen Denkens, das Zeichen vor dem
Hintergrund einer anthropozentrischen Wende zwar nicht eliminiert, aber als Vehikel
eines idealen Gehalts begreift und ein Streben nach De-Semiotisierung aufweist.

Die Erscheinung der Beziehung zum Du hat einen unmittelbar-existenziellen und
auf die erlebte Erkenntnis des Menschen gerichteten Wert: »Wer Du spricht, hat kein Et-
was, hat nichts. Aber er steht in der Beziehung.«® Die Beziehung jenseits des Besitzens,
der Buber auch eine »Prisenz«® zuschreibt, wird durch die primire Prisenz einer in je-
de menschliche Beziehung eingeschriebenen Beziehung mit dem Géttlichen gewihrleis-
tet. Scholem hat deswegen von einer »verschwiegenen petitio principii<* — einem Zirkel-
schluss — gesprochen: Das Ich-Du, in welchem sich das ewige Du verwirklicht, ist durch
dieses zuvor bereits gestiftet worden. Adorno moniert bei Buber — ungleich abschitziger
als Scholem - eine zur Haltung kristallisierte Vorstellung des Existenziellen sowie eine,
auf der Uberpsychologisierung von Kommunikation beruhende, uneingeschrinkte Ab-
weisung von Objektivitit. In der Beziehung eine Transzendenz zu lokalisieren, ist fiir
Adorno eine unverhiltnismifige Wendung der Uberlegung, dass die Verhiltnisse der
Menschen untereinander nicht »auf dinghafte Pole zu bringen sind«.®® Er verweist nicht

81 Buber: Ich und Du, 15f.

82  Vgl. Danto, Arthur C.: The Transfiguration of the Commonplace. A Philosophy of Art, Cambridge.: Har-
vard Univ. Press 1981, 159; vgl. Wellbery: Lessing’s Laocoon, 35. Vgl. auflerdem Foucault: Die Ord-
nung der Dinge, 100f. und, zitiert nach Wellbery: Lotman, Juri M.: »Das Problem des Zeichens und
des Zeichensystems und die Typologie der russischen Kulture des 11.-19. Jahrhunderts, iibers. v.
Adelheid Schramm, 378—411, in: Ders.: Aufsitze zur Theorie und Methodologie der Literatur und Kultur,
hg. v. Eimermacher, Karl, Kronberg: Scriptor 1974, 401. Zur anthropozentrischen Wende vgl. Tay-
lor, Charles: A Secular Age, Cambridge: Harvard Univ. Press 2007, 281. Vgl. zur Vorgeschichte des
Dialogs als Begegnung das Lessing-Kapitel der vorliegenden Studie. Die Hamburgische Dramatur-
gie pragt die Idee des Dialogs im Theater als geschlossenen Vorstellungsraum fiir das Zwischen-
menschliche, als Interaktionsraum mit sich selbst identischer, zur Einfiihlung fahiger Subjekte in
einer biirgerlichen Offentlichkeit.

83  Buber: Ich und Du, 8.

84 Ebd.,16.

85  Scholem: »Martin Bubers Auffassung des Judentums [1967]«, 166.

86  Adorno: Negative Dialektik, 423f.

https://dol.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Die:Der Andere und der Dialog

zuletzt auf einen autoritiren Zug der Uberlegungen Bubers, die mit »eingeplanter Er-
griffenheit« auf »Schnittmuster des Menschseins« in einer Zeit vor der »unfreien Arbeit«
rekurrieren. Seine Rede von einer Predigt scheint zutreffend, weil Buber von »Minnern
des Geistes« spricht, die das »Volk« inspirieren, was nicht zuletzt auch Scholem dazu ver-
anlasst hat, von einer »pathetischen Rhetorik« zu sprechen, die er als eine der »Haupt-
schwichen von Bubers Schriften« ansieht.?” So sieht dies zuweilen bei Buber aus:

Und von den Ménnern des Geistes stromt in den Zeiten gesunden Lebens die Zuver-
sicht zu allem Volk; allen, auch den Dumpfsten, ist da ja irgendwie, naturhaft, trieb-
haft, ddmmerhaft, die Begegnung, die Gegenwart widerfahren, alle haben irgendwo
das Du verspiirt; nun deutet ihnen der Geist die Biirgschaft.?®

Auch wenn Buber mit derlei Formulierungen einen Anspruch als spiritus rector des dialo-
gischen Denkens geltend zu machen scheint und man ihm unterstellen kénnte, sich als
Guru einer Restituierung authentischer Beziehungen entgegen der Diagnose einer zwi-
schenmenschlich und spirituell kalten Moderne zu inszenieren® — Adornos Kritik ist in
gewisser Hinsicht iiberzogen. Denn die von Buber ins Spiel gebrachte »Erlgsung«, mit
der sein Text schliefit, ist bei ihm explizit von einer »Losung« abgesetzt und behilt da-
mit einen eschatologischen Charakter.”® Was jedoch im Anschluss an Adorno als Kritik
an Buber aufgegriffen werden muss, ist die bei ihm anvisierte Authebung der Entfrem-
dung von Modernititserfahrung, die an die Méglichkeit der unmittelbaren Beziehung
gekniipft wird. Auch wenn die Offenbarung des »in der Gegenwart empfangenen zen-
tralen Du«® bei Buber nicht etwas ist, das erlebt oder besessen werden kénnte, ist mit
ihr die Empfingnis der Gegenwart einer Kraft®* als »Hypostasierung des Erlebnisbegrif-
fes ins Ontologische«®® konzipiert, wie auch Scholem anmerkt. Wenn die authentische
Begegnung einer Offenbarung im Hier und Jetzt nach dem dialogischen Prinzip sich on-
tologischen und anthropologisch-iiberhistorischen Vorstellungen verdankt, konnen ihr
Scholem und Adorno, insbesondere nach der Zisur, die der Massenmord an den Juden
durch die Nationalsozialisten fiir die europiische Tradition nach der Aufklirung bedeu-
tet hat, nicht beipflichten. Daraus sind Konsequenzen fiir das Denken des Dialogs zu
ziehen.

87  Vgl. Scholem: »Martin Bubers Auffassung des Judentums [1967]«, 151.

88  Buber: Ich und Du, 56.

89  Dieser Eindruck lasst sich anhand einer Passage im dritten Teil veranschaulichen, in der die eigen-
timliche Ansprache des Textes auf einen Hohepunkt gebracht wird: »Ja, du hast dich in der reinen
Beziehung schlechthin abhingig gefiihlt, wie du dich in keiner andern irgend zu fithlen vermo-
gend bist, — und schlechthin frei auch, wie nie und nirgends sonst; kreaturhaft— er und kreato-
risch. Da hattest du nicht mehr das eine vom andern eingeschrinkt, sondern beides schrankenlos,
und beides mitsammen. DafR du Gott brauchst, mehr als alles, weifdt du allzeit in deinem Herzen;
aber nicht auch, da Gott dich braucht, in der Fiille seiner Ewigkeit dich? Wie gibe es den Men-
schen, wenn Gott ihn nicht brauchte, und wie gabe es dich? Du brauchst Gott, um zu sein, und Gott
braucht dich—zu eben dem, was der Sinn deines Lebens ist.« (ebd., 83.)

90 Vgl.ebd., 113/121.

o1  Ebd., 48.

92 Ebd., 1.

93 Scholem: »Martin Bubers Auffassung des Judentums [1967]«, 165.

https://dol.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.

57


https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

1.3 Geschichtsphilosophie und Dialog-Begriff - Walter Benjamin
und Theodor W. Adorno

Wie bereits ausgefiihrt, ist fiir Buber die Bibel das klassische Dokument der dialogischen
Situation und des dialogischen Lebens. Unter dem Eindruck der Machtergreifung der
Nationalsozialisten in Deutschland 1933 habe er mit einer Rede vom »biblischen Huma-
nismus« die Wiedergeburt normativer Urkrifte — die Besinnung auf eine lebendige und
symmetrische Beziehung — eingefordert, damit aber der grofRen Katastrophe fiir das Ju-
dentum nur eine leise verhallende Stimme entgegensetzen kénnen, so Scholem.** Wih-
rend auch seiner, im Gegensatz zu Adorno, milderen Kritik zufolge eine »Hypostasierung
des Erlebnisbegriffes ins Ontologische« bei Buber zu beobachten sei,” erscheint vor al-
lem die Verwunderung Scholems iiber eine bestimmte Leerstelle bei Buber gewichtig:
Er habe nie thematisiert, dass der erste Dialog unter Menschen in der Bibel bei Kain und
Abel zu Gewalt gefithrt habe.® Dieser von Buber ausgelassene Verweis auf die Méglich-
keit eines gewaltsamen Dialogs steht in einem Verhiltnis mit der Auslassung der Shoah
in dem 1957 erschienenen Nachwort zu Ich und Du. Buber hilt an einem der Geschichte
enthobenem Entwurf des dialogischen Prinzips fest.

Trotz der interessanten Ansitze und literatur- sowie philosophiegeschichtlichen Zu-
sammenhinge der Arbeit Bubers und des verlockenden ethischen Impetus’ des »dialo-
gischen Prinzips«, ist somit Vorsicht geboten. Weil Scholem in puncto Buber von einer
»Offenbarung als Dialog im gewaltig tiberhhtem Sinn«®” spricht, die als »leise verhal-
lende Stimme im Moment des Einsetzens der grofien Katastrophe fiir das Judentumc
zu verstehen ist,”® ist sein Dialog-Verstindnis nicht fiir eine Auseinandersetzung mit
den »gangbaren Mythen« des Verhiltnisses zwischen Deutschen und Juden geeignet.
Zukunftstrichtige Hoffnungen sind Scholem zufolge nur vor dem Hintergrund einer
»Erkenntnis des Vergangenen« denkbar,” und insbesondere mit einer nachtriglichen
Begeisterung fiir die Epoche jiidischer Assimilation in Deutschland'®® unvereinbar. Bu-
bers dialogisches Prinzip weist in seiner anthropologischen und metaphysisch-ontologi-
schen Ausrichtung einen optimistisch-idealistischen Grundton auf: Er entfaltet das dia-
logische Prinzip vor dem Hintergrund einer Modernisierung des Judentums sowie im
Zeichen eines Anthropozentrismus in der Folge der Aufklirung, mit der die Moglichkeit
einer unentfremdeten, mit sich verséhnten Menschheit heraufbeschworen wird. Seine
idealisierte Perspektive auf den Dialog als einer unmittelbar zwischenmenschlichen Be-
gegnung bleibt von historischen Begebenheiten unbeeindrucke. Dies gilt es ausgehend
von zwei Bemerkungen Scholems zu diskutieren, die das Denken der Geschichte von
Walter Benjamin und das Verstindnis von Philosophie und Begriff snach der Shoah« bei

94  Vgl.ebd., 191.

95  Ebd.,165.
96 Vgl.ebd., 177.
97 Ebd.,177.

98 Vgl.ebd., 191.
99  Scholem: »Noch einmal: das deutsch-judische Gesprach [1965]«, 18.
100 Vgl ebd.,15.

https://dol.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Die:Der Andere und der Dialog

Adorno ins Spiel bringen. Beide tragen Uberlegungen vor, welche sich mit dem Erken-
nen eines Anderen auseinandersetzen, dieses Erkennen als Infragestellung des Denkens
weiterzudenken suchen und damit Anhaltspunkte fiir einen anderen Dialog geben.

... »gegen den Strich gebiirstet« ...

Scholem riumt ein, dass sein Protest gegen die Formulierung eines »im Kern un-
zerstorbaren deutsch-jiidischen Gesprichs« eine Arbeit nicht ersetzen kénne, welche
»die Verhiltnisse historisch-faktisch und geschichtsphilosophisch zu durchleuchten
habe«. Wihrend die historisch-faktische Ebene hier nicht behandelt werden kann,
liegt auf der Hand, dass Scholem mit der Notwendigkeit einer geschichtsphilosophi-
schen Betrachtung auf die Thesen iiber den Begriff der Geschichte von Walter Benjamin
verweist. Es sollen einige Momente an den viel diskutierten Geschichtsphilosophischen
Thesen Benjamins hervorgehoben werden, die fiir die Betrachtung des Dialogs in der
von Scholem er6ffneten Perspektive gewinnbringend sind. Dabei geht es nicht um
eine Rekonstruktion von Scholems Auffassung der Thesen, wie er sie etwa in »Walter
Benjamin« und »Benjamin und sein Engel« ausfithrt und in denen er die Bedeutung
marxistisch-materialistischer Einfliisse zugunsten einer theologischen Lesart herun-
terspielt.”** Dass Benjamin den historischen Materialismus im Engel der Geschichte
als gescheitert begreift und sich dem Messias der jiidischen Theologie als Erloser der
Geschichte zuwendet — so Scholems Verstindnis der Thesen' — scheint nicht zuletzt

deswegen zu kurz gegriffen, weil der Engel der Vergangenheit zugewandt ist."**

101 Vgl.ebd., 17.

102 In beiden Aufsitzen ist eine Tendenz erkennbar, auf die in der Benjamin-Forschung hingewie-
sen wurde: Benjamins Interersse am Kommunismus seit etwa 1929 war fiir Scholem ein »Ver-
rat an seiner hochsten geistigen Berufung« (vgl. Mosés, Stephane: »Gershom Scholem«, 59-76,
in: Lindner, Burkhardt (Hg.): Benjamin-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung, Stuttgart: Metzler 2006,
66). Scholem habe Benjamins Arbeiten seit 1933 wegen ihrer materialistischen Orientierung Mif3-
trauen entgegengebracht und sie auch insgesamt immer weniger kommentierend zur Kenntnis
genommen (vgl. ebd., 74f). Scholem selbst spricht von einem »metaphysischen Genie« Benja-
mins, das ihn in seiner philosophischen Arbeit zwischen Sprach- und Geschichtsphilosophie zu
einer sozialkritischen Analyse gefithrt habe (vgl. Scholem, Gershom: »Walter Benjamink, 193—227,
in: Ders.: Judaica Il, 203). Seine »spatere[..] Wendung zum historischen Materialismus« versucht
Scholem mit der religiésen Kategorie der Erldsung zusammenzudenken und kommt deswegen
zu einer »materialistischen Theologie«. Fiir Scholem war bedeutsam, dass seine »unter dem Sie-
gel der marxistischen Dialektik« stehenden Arbeiten »ein immer wieder aufklingendes Echo der
judischen Grundbegriffe« aufweisen (ebd., 222). Dass die Thesen auch das »Erwachen aus dem
Schock des Hitler-Stalin-Pakts« (vgl. Scholem, Gershom: »Walter Benjamin und sein Engel«, 35-72,
in: Ders./Tiedemann, Rolf (Hg.): Walter Benjamin und sein Engel. Vierzehn Aufsitze und kleine Beitri-
ge, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1992, 64) verhandelten, scheint zwar plausibel, rechtfertigt jedoch
nicht die Schlussfolgerung, dass damit ein »Sprung in die Transzendenz« (ebd., 67) begangen sei,
mitdem der Engel des historischen Materialismus zugunsten derjidischen Theologie aufgegeben
ist (vgl. ebd.).

103 Vgl ebd., 64.

104 Vgl. Benjamin: »Uber den Begriff der Geschichte, 697.

https://dol.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.

59


https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Benjamins Messianismus widerspricht einer jiidisch-theologischen Auslegung im
engeren Sinne.'”

Dennoch geht es Scholem in der Auseinandersetzung mit dem deutsch-jidischen
Gesprich um eine Erkenntnis des Vergangenen, die eine Horizontverschiebung mit sich
bringt. Vor diesem Hintergrund, so die im Folgenden zu entwickelnde Uberlegung, lisst
sich der Dialog in eine geschichtsphilosophische Perspektive stellen: Lisst sich der Dia-
log als Fortbestehen der Andersheit denken? Diese Moglichkeit l4sst sich anhand der
sechsten geschichtsphilosophischen These Benjamins diskutieren. Mit ihr wird deutlich,
106

inwiefern Benjamins Vorstellung, dass die Geschichte »gegen den Strich gebiirstet«
werden muss, fiir den Dialog, und wie er anders zu begreifen ist, fruchtbar wird:

VI

Vergangenes historisch artikulieren heif’t nicht, es erkennen<>wie es denn eigentlich
gewesen ist«. Es heifdt, sich einer Erinnerung bemachtigen, wie sie im Augenblick einer
Gefahr aufblitzt. Dem historischen Materialismus geht es darum, ein Bild der Vergan-
genheit festzuhalten, wie es sich im Augenblick der Gefahr dem historischen Subjekt
unversehens einstellt. Die Cefahr droht sowohl dem Bestand der Tradition wie ihren
Empfangern. Fiir beide ist sie ein und dieselbe: sich zum Werkzeug der herrschenden
Klasse herzugeben. Injeder Epoche muf versucht werden, die Uberlieferung von neu-
em dem Konformismus abzugewinnen, der im Begriff steht, sie zu tiberwéltigen. Der
Messias kommt ja nicht nur als der Erléser; er kommt als der Uberwinder des Anti-
christ. Nur dem Ceschichtsschreiber wohnt die Gabe bei, im Vergangenen den Fun-
ken der Hoffnung anzufachen, der davon durchdrungen ist: auch die Toten werden vor
dem Feind, wenn er siegt, nicht sicher sein. Und dieser Feind hat zu siegen nicht auf-
gehort.'’

Die in der VI. These verhandelten Uberlegungen geben dem Thema der geschichtsphilo-
sophischen Thesen einen besonderen Schwerpunkt. Benjamin fithrt eine Auseinander-
setzung mit der Vorstellung der Geschichte im Historismus, die den geschichtlich be-
dingten Standpunkt der Betrachtung hinter dem Ideal der Beschreibung einer »Wahr-
heit« verschanzt.'®® Diesem Gedanken entgegengesetzt, hat die historische Artikulati-
on eines Vergangenen weder mit der Benennung faktischer Bestinde nach der Art ei-
ner Chronik etwas zu tun' noch mit der Einfithlung in eine vergangene Zeit, die den

105 Sigrid Weigel diagnostiziert, dass Benjamin theologische Begriffe verwendet, um das Profane —in
Form der literarischen Sprache und als Asyl fiir der Theologie entglittene Anliegen —zu retten (vgl.
Weigel, Sigrid: Walter Benjamin. Die Kreatur, das Heilige, die Bilder, Frankfurt a.M.: Fischer 2008). Wie
Anna Glazova und Paul North festhalten, entnehme Benjamins Denken den dysfunktional gewor-
denen theologischen Konstrukten die Figuren des Messianischen und verweise damit auf Residu-
en des Religiosen in einem vermeintlich sakularen Zeitalter (vgl. Glazova, Anna/North, Paul: »In-
troduction. Saving Hope, the Wager of Messianism«, 1-14, in: Dies. (Hg.): Messianic Thought outside
Theology, New York: Fordham Univ. Press 2014).

106 Vgl. Benjamin: »Uber den Begriff der Geschichte, VII. These, 697.

107 Ebd., 695.

108 Vgl. ebd., V. These, 695.

109 Vgl. ebd., lll. These, 694.

https://dol.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Die:Der Andere und der Dialog

spiteren Verlauf der Geschichte ausblendet.™ Auf den Dialog iibertragen, fillt die For-
mulierung Scholems ins Auge, dass es mit faktischen Belehrungen, etwa beziiglich einer
rechtlichen Emanzipation und Gleichberechtigung von Juden, nicht getan sei.™
Offensiv benennt Benjamin zu Beginn der VI. These, dass ein Erkennen, »wie etwas
denn wirklich gewesen seic, fiir den historischen Materialismus nicht von Belang ist. Die
Geschichte bleibt ein Anderes. Statt in ein Gegeniiber mit dieser Andersheit zu treten,
geht es Benjamin zufolge um die Bemichtigung einer Erinnerung, der die Andersheit
des Beschriebenen eingeschrieben bleibt. Das vorbeiziehende Bild der Vergangenheit,
das im Augenblick seiner Erkennbarkeit aufblitzt,"* ist beim »historischen Subjekt« zu
verorten — also dem seinerseits in der Geschichte stehenden »Geschichtsschreiber«, der
etwas weiter unten in der zitierten Passage auftaucht. »Unversehens« stellt sich beim
Geschichtsschreiber das Bild der Vergangenheit ein, weil er schlichtweg nicht anders
kann, als den eigenen historischen Standort in sein Erkennen des Vergangenen einzu-
schreiben. Benjamin rekurriert auf den in Nietzsches Vom Nutzen und Nachteil der His-
torie fiir das Leben anderen Gebrauch der Historie als den eines verwdhnten Miifdiggin-
gers im Garten des Wissens," beschreibt das Selbstverstindnis der Franzésischen Re-
volution als wiedergekehrtes Rom und fasst Robespierres Auffassung von Rom als eine
mit Jetztzeit beladene Vergangenheit, die aus dem Kontinuum der Geschichte herausge-
sprengt ist."* Aber es geht bei Benjamin nicht nur um die Konstruktion, die Perspektive
der Betrachtung und die empirische Nachtriglichkeit. Wenn keine Geschichte ohne Ge-
schichtsschreibung existiert und jede Epoche eine spezifische Geschichtsschreibung fir
die ihr vorangegangene Vergangenheit vorlegt, ist nicht nur eine Differenz zwischen Ge-
schichte und ihrer Beschreibung zu schlussfolgern. Die Geschichte weist dann eine ihr
inhirente, nicht auf einen Sinngehalt zu fixierende, je andere Andersheit auf, die stets
aufeine weitere Beschreibung wartet und sich dem Augenblick ihrer Erkennbarkeit aus-
setzen muss. Bar einer Erkenntnis bleibt sie fiir die Mdglichkeit des Erkennens offen.™
Die Geschichte bleibt — wihrend sie weder hier noch dort zu verorten ist — ein Anderes.
Benjamins Kritik gilt besonders einem Kontinuum, das in der VI. These als Uberliefe-
rung unter dem Gesichtspunkt des Konformismus beschrieben ist, weil darin ein Blick
auf das Ganze der Geschichte in einer ihr enthobenen Perspektive beansprucht wird.
Vereinfacht lisst es sich als das Ideal einer objektiven Historie fassen. Von dem darin
vorgestellten Kontinuum geht eine iiberwiltigende Gefahr aus. Wer beansprucht, den
eigenen Standpunkt aus der Betrachtung der Geschichte herauszuhalten, kann aus der
unvermeidlichen Perspektive einer siegreich hervorgegangenen Gegenwart nichts ande-
res schreiben als die Historie der nun herrschenden Klasse. Der historiographische Ver-
lauf produziert bei Benjamin eine Ordnung, die nicht nur den gegenwirtigen Gewinnern

110 Vgl ebd., VII. These, 696.

111 Vgl. Scholem: »Noch einmal: das deutsch-jiidische Gesprach [1965]«, 13f.
112 Vgl. Benjamin: »Uber den Begriff der Geschichte, V. These, 695.

113 Vgl. ebd., XII. These, 700.

114 Vgl. ebd., XIV. These, 702.

15 Vgl. Weber, Samuel: Benjamin’s -abilities, Cambridge: Harvard Univ. Press 2008, 168. Vgl. zu den
»-barkeiten«auch den kiirzeren Aufsatz von Weber, Samuel: »Benjamin’s»>-abilities«. Mediality and
Concept Formation in Benjamin's Early Writings«, 75-89, in: Weidner, Daniel/Weigel, Sigrid (Hg.):
Benjamin-Studien 1, Paderborn: Fink 2008.

https://dol.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.

61


https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

der Geschichte zuarbeitet und die Gegenwart somit rechtfertigt — also der Geschichte
keineswegs objektiv gegeniibersteht —, sondern dariiber hinaus auch der Vergangenheit
einen Anspruch darauf versagt, von der Gegenwart als mehr denn nur als »Kausalne-
xus«® auf dem Wege zu ihr begriffen zu werden. Die »Tradition der Unterdriickten«<’
hat darin keinen Platz.

Fir den Dialog heifdt das: Fithrt man Anfang der 1960er-Jahre ein »im Kern unzer-
storbares deutsch-jiidisches Gesprich« an und tibertrigt damit die bubersche Vorstel-
lung einer zwischenmenschlichen Begegnung im Dialog auf eine Vergangenheit und ei-
ne Gegenwart, an denen aufgrund des zwischen diesen liegenden Ereignisses nicht fest-
gehalten werden kann — worauf Gershom Scholem véllig zu Recht insistiert — konstru-
iert man ein Geschichtskontinuum, in dem die Toten aus der VI. These keine Erwihnung
finden."™®

Den Begriff des Fortschritts »als einer historischen Norm«™ und des »So-Weiter«
in der »Idee der Katastrophe« zu fundieren, wie es Benjamin im Passagen-Werk formu-
liert hat,” bedeutet die Infragestellung einer Geschichte der Kontinuititen und 6ff-
net die jeweilige historische Konstellation zwischen der Gegenwart der Betrachtung und
der betrachteten Vergangenheit. Eine Katastrophe ist bei Benjamin nicht mit dem von
Scholem beschriebenen Einschnitt durch die Shoah gleichzusetzen, sondern als kata-
strophal fasst er eine Geschichte, die trotz des Einschnitts fortfahren kann. Die Vor-
stellung des Dialogs — zumal eines anhand dessen formulierten deutsch-jidischen Ge-
sprichs — ist mit Benjamin gesprochen >nach der Shoah«nicht ein »Dokument der Kul-
tur, ohne zugleich eines der Barbarei zu sein«.” Das bedeutet nicht, dass die Gegenwart
der Vergangenheit grof3ziigig eine neue Erkenntnis angedeihen lisst, sondern dass die
Gegenwart in der Schuld der Vergangenheit steht. Der Geschichtsschreiber habe in der
Vergangenheit einen Funken Hoffnung zu entdecken, so die ihm von Benjamin zuge-
tragene Aufgabe. Die Vergangenheit habe den Anspruch darauf, die ihr eigene »schwa-

22 im Moment ihrer Erkennbarkeit zu entfalten, und nicht im

che messianische Kraft«
historiographischen Kontinuum der in der VI. These erwihnten Feinde aufzugehen, die

nicht zu siegen aufgehort haben.' Die Beschreibung einer anderen Geschichte und der

116 Benjamin: »Uber den Begriff der Geschichte«, Anhang A, 704.

117 Ebd., VIII. These, 697.

118 Zum>Dialog mit den Toten<vgl. in diesem Band das Kapitel zu Heiner Miillers Philoktet, bes. 347ff.

119 Benjamin: »Uber den Begriff der Geschichte, VIII. These, 697.

120 Benjamin, Walter: Das Passagen-Werk, in: Ders.: Gesammelte Schriften V.1./V.2, hg.v. Tiedemann,
Rolf/Schweppenhduser, Hermann, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991, 592.

121 Benjamin: »Uber den Begriff der Geschichtex, VII. These, 696.

122 Ebd., Il. These, 694.

123 DenTopos des Messianischen fithrt Benjaminin der II. These als einen»heimlichen Index«der Ver-
gangenheit ein, durch den sie auf eine Erlosung verwiesen wird (vgl. ebd., Il. These, 693). Glazova
und North halten fest: »The historical materialist cannot reawaken an entire past, or even part of
it, since there is no entirety of the past, and thus also no parts. First, in direction, hope is reversed.
Hope points from the past toward us, and we must train ourselves to become receptive to it. Se-
cond, hope disintegrates; it breaks the continuum down into particles that collide. As recipients of
hope, we can at most strike up a continuum, a juxtaposition-and a transient and interested one at
that. Historians are potentially messiahs, sweak<in that they do not end history but only disturb its
apparent flow.« (Glazova/North: »Introduction. Saving Hope, the Wager of Messianismg, 9f.) Vgl.

https://dol.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Die:Der Andere und der Dialog

»schwachen messianischen Kraft« wurde von Derrida im Anschluss an Benjamin, aber
ausgehend von einem Wechsel der Blickrichtung, als Struktur einer Messianizitit der
Existenz gefasst, die er nicht auf einen religiésen Messianismus reduziert und die auf
die Ankunft eines irreduzibel heterogenen Anderen verweist.”*

Aufgabe der Betrachtung aus der Gegenwart ist, so liefe sich hieraus ableiten, die
Vergangenheit des Dialogs auf das hin zu untersuchen, was mit ihm an Hoffnung un-
ter dem Geschichtsverlauf der Sieger begraben wurde und somit den Fortgang der Ka-
tastrophe zu unterbrechen. Das — wenn man es so nennen mochte — methodologische
Vorgehen Benjamins, einem spezifischen geschichtlichen Horizont in seiner Andersheit
Rechnung zu tragen, wirft die entscheidenden Fragen beziiglich des Ideals eines symme-
trisch gegeniiberstehenden Anderen auf sowie es die Moglichkeit einer Andersheit des
Dialogs selbst aufzuwerfen in der Lage ist.

Fiir den Dialog unter dem Gesichtspunkt der »unfafibaren Illusion« eines »im Kern
unzerstorbaren deutsch-jiidischen Gesprichs« unter dem Eindruck einer Untersuchung
der Geschichtsphilosophischen Thesen ergeben sich zwei auffillige Konsequenzen. Erstens,
muss die Betrachtung des Dialogs aus der Perspektive einer Gegenwart erfolgen, fiir die
sein Moglichkeitshorizont riickwirkend problematisch geworden ist. Dass es jemals ein
deutsch-jiidisches Gesprich im wohldefinierten Sinne und als historisches Phinomen
gegeben hat, ist durch den Massenmord der Nationalsozialisten an den europdischen
Juden widerlegt. Das Nachdenken iiber den Dialog kann diesen Einschnitt nicht unbe-
riicksichtigt lassen, der nicht nur hinsichtlich deutsch-jidischer Verhiltnisse von Be-
deutung ist, sondern einen Einschnitt fiir das Denken iiberhaupt darstellt. Dieses Den-
ken muss den Dialog und nicht zuletzt auch seine bubersche Fassung auf eine Weise ver-
handeln, in der die mit ihm besprochenen Implikationen als unhaltbar erkennbar wer-
den. Wenn es aber, zweitens, bei Benjamin heifst, dass im Vergangenen der Funken einer
Hoffnung zu entfachen sei, der durch die Geschichte der Sieger begraben wurde, ist eine
geschichtsphilosophische Betrachtung des Dialogs mit einer weiteren, vielleicht sogar
dringlicheren Aufgabe betraut. Benjamins Geschichtsverstindnis ist ausgehend von der
Beobachtung zu begreifen, dass das Staunen dariiber, was im 20. Jahrhundert passiert,
kein philosophischesist. Es steht nicht am Anfang einer Erkenntnis, »es sei denn der, dafy
die Vorstellung von Geschichte, aus der es [das Staunen] stammt, nicht zu halten ist«.”

zur»weak messianic power«auch die Studie von Levine, Michael G.: A Weak Messianic Power. Figures
of a Time To Come in Benjamin, Derrida, and Celan, New York: Fordham Univ. Press 2014.

124 Vgl. Derrida, Jacques: Marx & Sons, Ubers. v. Jirgen Schréder, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004, 81f.
Weil die Ankunft des Anderen die Geschichte als Erwartungsstruktur zerreilt (vgl. Derrida, Jac-
ques: »Glaube und Wissen. Die beiden Quellen der sReligion< an den Grenzen der blofen Ver-
nunft, 9106, in: Ders./Vattimo, Gianni: Die Religion, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2001), ist sie auch
als unmogliche Moglichkeit des »Ereignisses« zu begreifen (vgl. Derrida, Jacques: Eine gewisse un-
mogliche Maglichkeit, vom Ereignis zu sprechen, ibers. v. Susanne Lidemann, Berlin: Merve 2003).
Wahrend den Pramissen der Performativititstheorien sowie der Alltagssprache zufolge ein Ereig-
nis oder eine Sprachhandlung ins Werk gesetzt werden kénne (vgl. ebd., 19), sieht Derridas Ver-
standnis des Ereignisses vor, dass auch nach seinem Eintreten seine Unmaoglichkeit fortbesteht
(vgl. ebd., 41).

125 Benjamin: »Uber den Begriff der Geschichtex, VIII. These, 697.

https://dol.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.

63


https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Geschichte — und das ist entscheidend — wird damit nicht verworfen, sondern muss an-
gesichts dessen grundsitzlich anders begriffen werden, was sich der in ihr tiberlieferten
Form der Erkenntnis entzieht: was ihr Kontinuum sprengt und was als eine ihr inhiren-
te Andersheit unerkennbar geblieben ist. An einer anderen Stelle bringt Benjamin diese
Andersheit hinsichtlich des Dialogs zur Sprache indem er auf das »Mysterium« Bezug
nimmt:

Im Dialog tritt die reine dramatische Sprache diesseits von Tragik und Komik, ihrer
Dialektik, auf. Dies Reindramatische stellt das Mysterium, welches in den Formen des
griechischen Dramas sich allmahlich verweltlicht hatte, wieder her: seine Sprache ist
als die des neuen Dramas zumal die des Trauerspiels.'®

Der Dialog ist der Ort einer reinen dramatischen Sprache diesseits des dialektischen
Spiels von Tragddie und Komodie. Weil das Reindramatische weniger auf Handlung
und Geschehen verweist, sondern vielmehr auf einen Widerstreit, einen Konflikt, einen
Antagonismus oder eine Auseinandersetzung lassen sich diese Uberlegung Benja-
mins mit Holderlins Anmerkungen zu den Sophokles-Tragédien zusammenbringen.'’
Wie bereits in der Einleitung dargelegt, ist fiir H6lderlin der Dialog die »gefihrliche
Form«.”® Dabei wird andeutungsweise auch das Potenzial zur Gewalt im Dialog betont,
worauf auch Scholem mit Kain und Abel als Leerstelle bei Buber aufmerksam macht.
Noch wichtiger an dieser Passage aber ist, dass dabei ein Missverhiltnis zwischen Ver-
stand und seinem Anderen, dem Mysterium, vorgestellt wird. Ein solches Mysterium
scheint auch dem Dialog bei Holderlin mitgegeben zu sein. Die dialogische Sprache
Sophokles’ zeichnet sich Holderlin zufolge dadurch aus, dass sie im Stande sei »des
Menschen Verstand als unter Undenkbarem wandelnd, zu objectiviren.«** Mit Blick auf
eine Andersheit, die sich nicht in historische Wahrheit oder einen Erkenntnis-Dialog
ibertragen lasst, hilt Nigele fest: »Nicht der unbedingte Wille, alles zu verstehen,
sondern die Bereitschaft nicht zu verstehen, wire die Bedingung von Dialogik, wenn es
eine gibe.«°

Andiesen Uberlegungen orientiert und mit Blick auf Benjamins Verweis auf den Dia-
log im Trauerspiel-Buch, macht es sich eine »gegen den Strich gebiirstete« Betrachtung
des Dialogs zur Aufgabe, den Einschnitt am und im Dialog hervorzuheben und als sol-
chen kenntlich zu machen, was die Frage nach dem Anderen im Dialog, einer durch den
Dialog entsprochenen Andersheit und einem anderen Dialog aufwirft.

Negative Dialektik und Dialog >nach der Shoah¢

Bei Scholem fillt eine weitere Formulierung besonders auf. Wenn schon vor der Macht-
ergreifung der Nationalsozialisten, welche keineswegs als »historischer Betriebsunfall«

126  Benjamin: Ursprung des deutschen Trauerspiels, 297.

127 Vgl. Nagele: »Dialogik im Diskurs der Moderne; vgl. Holderlin: »Anmerkungen zum Oedipus«;
Hélderlin: »Anmerkungen zur Antigoni.

128 Vgl. ebd., 217.

129 Holderlin: »Anmerkungen zur Antigoni, 413.

130 Nigele: »Dialogik im Diskurs der Modernex, 87.

https://dol.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Die:Der Andere und der Dialog

zu begreifen sei, »ohne den sich eigentlich alles zwischen Deutschen und Juden aufleid-
lich gutem Wege befunden hitte«, von einem Dialog »im wohl definierten Sinne« nicht
die Rede sein konne, dann verlange die Reflexion des Dialogs snach der Shoah«eine »be-
trichtliche >Anstrengung des Begriffs«.”" An das zuvor Erliuterte ankniipfend, lisst sich
festhalten, dass Scholem mit dem Hegel-Zitat aus der Phinomenologie des Geistes™ auf
eine grundlegende Notwendigkeit verweist, den Dialog anders zu denken, ohne dass er
dies selbst ausfithrt. Weil die beiden Texte Scholems vor dem Hintergrund der im Buber-
Vortrag beschriebenen Katastrophe auf eine Leerstelle verweisen, indem Bezeichnungen
wie »Auschwitz«, »Shoah« oder »Holocaust« bewusst vermieden werden, scheint mit der
»Anstrengung des Begriffs« auf eine Selbstreflexion des Denkens angespielt, welche sich
an einem AufRersten zu messen habe, das im Begriff nicht aufgeht.'*?

Anhand dieser Charakterisierung wird deutlich, warum weniger Hegel als vielmehr
Adorno als Pate fiir die von Scholem eingeforderte Begriffsanstrengung »angesichts der
Toten und Ermordeten« anzufiihren ist,”** denn, so heifdt es bei Adorno: »[Klein vom
Hohen geténtes Wort, auch kein theologisches, hat unverwandelt nach Auschwitz ein
Recht«.” Die bei Adorno geschichtsphilosophisch gedachte Frage, ob metaphysische Er-

136 yerweist auf einen bei Buber beschriebe-

fahrung nun tberhaupt noch méglich sei,
nen, und an Kierkegaard anschlief}enden, philosophischen Personalismus, dem zufolge
im Nominalismus eine Chance fiir die Metaphysik bestehe.” Es geht Adorno um eine
Denkweise, die sich in der Geschichte verortet und mithin als geschichtliche Anstren-
gung begriffen ist, das riickliufige Moment und die Selbstzerstérung der Aufklirung

18 Er spricht in Negative Dialektik so-

bereits im Begriff dieses Denkens zu beschreiben.
gar von einem neuen kategorischen Imperativ, der nach Hitler den Menschen im Stande
ihrer Unfreiheit aufgezwungen worden sei: »[IThr Denken und Handeln so einzurichten,
daR Auschwitz nicht sich wiederhole, nichts Ahnliches geschehe.«**

Was seit der gemeinsam mit Max Horkheimer verfassten Dialektik der Aufklirung als
immer wieder auftauchende Frage einer Philosophie snach der Shoah<bei Adorno gefasst
werden konnte, verhandelt dieser in der Negativen Dialektik auf den ersten Seiten des drit-
ten Teils, welcher mit »Meditationen zur Metaphysik« tiberschrieben ist, auf spezifische
Weise. Aus ungewohnt personlicher Perspektive beschreibt Adorno eine nicht nur indi-
viduelle Zisur fiir das Leben und Denken eines Uberlebenden. Persénlich an der Passage
ist etwa die Erwihnung von Triumen, in denen er selbst »1944 vergast worden wire, und
seine ganze Existenz danach lediglich in der Einbildung fihrte«. Er begreift diese Triu-
me als die Vergeltung fiir eine »Schuld des Verschonten«,® wobei ein Weiterleben nur

131 Scholem: »Noch einmal: das deutsch-jiidische Gesprach [1965]«, 15.
132 Hegel: PhdG, 56.

133 Vgl. Adorno: Negative Dialektik, 358.

134 Scholem: »Noch einmal: das deutsch-jiidische Gesprach [1965]«, 15.
135 Adorno: Negative Dialektik, 360.

136 Vgl. ebd,, 359.

137 Vgl. ebd., 132.

138 Vgl. Horkheimer/Adorno: Dialektik der Aufkldrung, 3.

139 Adorno: Negative Dialektik, 358.

140 Vgl ebd., 356.

https://dol.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.

65


https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66  Marten Weise: Dialog als Denkfigur

durch den Riickzug auf die Kilte jener biirgerlichen Subjektivitit denkbar ist, die Ausch-
witz zuallererst moéglich gemacht habe:

Weil aber der Einzelne, in der Welt, deren Cesetz der universale individuelle Vorteil
ist, gar nichts anderes hat als dies gleichgiiltig gewordene Selbst, ist der Vollzug der
altvertrauten Tendenz zugleich das Entsetzlichste; daraus fithrt so wenig etwas hinaus
wie aus der elektrisch geladenen Stacheldrahtumfriedung der Lager. Das perennieren-
de Leiden hat soviel Recht auf Ausdruck wie der Gemarterte zu briillen; darum mag
falsch gewesen sein, nach Auschwitz liefie kein Gedicht mehr sich schreiben. Nicht
falsch aberist die minder kulturelle Frage, ob nach Auschwitz noch sich leben lasse, ob
vollends es diirfe, wer zufillig entrann und rechtens hatte umgebracht werden mis-
Sen.141

Die am Antisemitismus deutlich gewordene »Riickkehr der aufgeklarten Zivilisation zur

Barbarei in der Wirklichkeit«***

stellt fiir Adorno so wenig einen »Betriebsunfall« der Ge-
schichte dar, wie auch fiir Scholem. Wie das Zitat zum eigenen Uberleben und der Phi-
losophie »nach Auschwitz« nahelegt, ist mit der in der Aufklirung entworfenen birgerli-
chen Subjektivitit eine Kontinuitit zu hinterfragen, die sich iiber die Zeit vor und nach
Auschwitz erstreckt. Was Auschwitz einst ermdglicht hat, ohne einfach als Erklirung da-
fiir herhalten zu kénnen, und auch im Nachhinein das »Weiterleben« beherrscht, ist ei-
ne »altvertraute Tendenz«, die Adorno zum »Entsetzlichsten« geworden ist. Wenn er an
der zitierten Stelle seinem berithmten Satz widerspricht, dass nach Auschwitz ein Ge-
dicht zu schreiben, barbarisch sei,'” so bleibt Adorno mit der Frage danach, ob Ausch-
witz iberlebt werden konne, bei einer ablehnenden Haltung gegeniiber der bloflen Mog-
lichkeit affirmativen Denkens. Denn von dieser Schwierigkeit, so Adorno an der zitierten
Stelle, sei noch die Erkenntnis angefressen, »die ausspricht, warum es unmoglich ward,
heute Gedichte zu schreiben.« Dichten und Denken sind gleichermafien mit der Heraus-
forderung konfrontiert, die Darstellbarkeit und Undarstellbarkeit von beziehungsweise
snach Auschwitz« zu reflektieren, was insbesondere in der Kunst zu einem »Katalysa-
tor fiir Darstellungen«** der Shoah geworden sei. Hier kommt wiederum das Denken
der Zisur zum Tragen. Das Grundmotiv der Negativen Dialektik — das Denken ausgehend
von einem sich der Darstellbarkeit Entziehenden oder einer »Aktivierung der Negativi-
tit«* zu begreifen - lisst sich auf die »Anstrengung des Begriffs« hinsichtlich des Dia-
logs iibertragen.

Fir Adorno ist nach Auschwitz Philosophie im tiberlieferten metaphysischen Sinne
nicht mehr méglich. Was geschehen sei, habe die Basis des spekulativen Gedankens — die
Vereinbarkeit mit der Erfahrung — zerschlagen.™*® Dass Vernunftbegriffe fassen kénn-

141 Ebd., 355.

142 Horkheimer/Adorno: Dialektik der Aufkldrung, 6.

143 Adorno, Theodor W.: Kulturkritik und Gesellschaft 1. Prismen. Ohne Leitbild. Gesammelte Schriften Bd.
10.1, Frankfurt a.M.: Suhkamp 1977, 30.

144 Krankenhagen, Stefan: Auschwitz darstellen. Asthetische Positionen zwischen Adorno, Spielberg und
Walser, K6In: Bohlau 2001, 16.

145 Hamacher: »Reparationenc, 17.

146 Vgl. Adorno: Negative Dialektik, 354.

https://dol.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Die:Der Andere und der Dialog

ten, was sei, ist dem materialistischen Gedanken gewichen, dass begriffliche Identitit
mit dem ihm nicht-identischen Vorrang des Objekts konfrontiert werden muss.™” Und
dieser Vorrang des Objekts gilt insbesondere beziiglich der geschichtlichen Wirklich-
keit von Auschwitz, welche »das Miflingen der Kultur unwiderleglich bewiesen« hat.*®
Weil, was Auschwitz ist, sich nicht mit den Mafigaben jener gescheiterten Kultur und da-
mit nur als Negativitit beschreiben lisst, die in Erfahrung und Begriffe uniibersetzbar
bleibt und somit auch nicht als Denkmittel fiir positiv Formulierbares aufgeboten wer-
den kann, ist die Aufgabe der Philosophie >nach Auschwitz« die Befreiung der Dialektik
von ihrem affirmativen Wesen, die noch der hegelschen Negation der Negation inne-

wohnt:'¥

ein Denken der Widerspriiche des Denkens. Eine Authebung von Negativitit
liegt somit streng genommen schon in der Beschreibung einer Idee der Nicht-Identitit
von Begriff und Negativitit.”® Dass der Spekulation »in einem weiteren Sinn als dem all-
zu positiv hegelschen«jedoch nicht véllig entsagt werden konne, ist die Grundlage dafiir,
dass Negation als Anstrengung anerkannt ist, »itber den Begriff durch den Begriff hin-
auszugelangen«.” Nigele zufolge liegt der entscheidende Unterschied zwischen Hegel
und Adorno darin, dass Hegel das Moment der Heterogenitit in philosophische Begriffe
hat iibertragen wollen — und damit den Widerspruch aufhebt —, wihrend die negative
Dialektik den Versuch darstellt, das Heterogene als Heterogenes in das Denken einzu-

5% Was das Verstindnis des Begriffs bei Adorno zum Ausdruck bringe, so Nigele

tragen.
in seinem Aufsatz »The Scene of the Other«, verweist ihn auf eine Szene des Anderen,
womit gleichermaflen das Denken eines Anderen und ein anderes Denken aufgeworfen
wird: »The scene invoked here by Adorno is that which the discourse of enlightenment
wants to exclude.«>* Nigele macht damit vor allem den wichtigen theoriegeschichtli-
chen Punkt, dass die Kritische Theorie Adornos und Ansitze franzosischen, poststruktu-
ralistischen Denkens im Interesse an einer Szene des Anderen in einen Zusammenhang
gestellt werden konnen.

Was ergibt sich aus diesen Uberlegungen fiir den Dialog? Wenn nicht eine Favorisie-
rung des Nicht-Begrifflichen geschlussfolgert werden darf,”** dann folgt aus der Kritik
an der ontologisierenden Tendenz bei Buber das Erfordernis, den Dialog vor dem Hin-
tergrund einer Negativitit zu entwickeln, die zwischen Ich und Du nicht schlichtweg
aufgehoben werden kann. Denn der jiidische Andere — mit diesem werde die radikale
Andersheit im Dialogs deutlich — gehe in keine Dialektik ein, so Nigele.”> Wihrend ei-
ne Dialektik von Ich und Du, wie sie von Buber vor allem an Feuerbach anschliefRend
als dialogisches Prinzip und »urspriingliche[s] Begegnungsereignis« beschrieben wird,
an der Erkenntnis des Anderen orientiert ist, steht in der vorliegenden Studie ein Dia-
log-Begriff zur Debatte, der von einer grundsitzlichen Unerkennbarkeit des Anderen

147 Vgl.ebd.,193.
148 Vgl. ebd., 359.
149 Vgl.ebd., 9.

150 Vgl. ebd., 189.

151 Ebd., 27.
152 Vgl. Nagele: »The Scene of the Other, 68.
153 Ebd., 73.

154 Vgl. Adorno: Negative Dialektik, 152.
155 Vgl. Nagele: »Dialogik im Diskurs der Modernex, 83.

https://dol.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.

67


https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

einerseits, aber auch einem unzuginglichen Ort, der verstellten Herkunft und der un-
eindeutigen Richtung des Sprechens eines seinerseits nicht schlichtweg erkennbaren
Selbst andererseits, ausgeht. Die mit Scholem und der Infragestellung eines »im Kern
unzerstorbaren deutsch-jiidischen Gesprichs« entwickelte Kritik des dialogischen Prin-
zips muss die Begegnung mit einem Anderen »in dem, was er ist und darstellt« auf eine
Negativititserfahrung hin tiberdenken. Eine Negativitit im Dialog anzusiedeln, bedeu-
tet, ihn unter Riicksicht darauf zu begreifen, was in ihm als einer zwischenmenschlichen
Begegnung nach der Zerstérung einer allgemeingiiltigen Vernunftgrundlage nicht auf-
geht. Hiervon ausgehend zielt die vorliegende Untersuchung nicht darauf, die Unmég-
lichkeit des Dialogs aufzuzeigen, sondern vielmehr darauf, das Denken des Dialogs vor
dem Hintergrund einer Unmoglichkeit des Denkens zu entwickeln.

Dass der Dialog den Idealen von Aquivalenz, Vergleichbarkeit und Identifikati-
onsprinzip nicht ginzlich enthoben werden kann, l4sst sich im Anschluss an Adorno
verdeutlichen. Er verweist auf die Gefahr einer unmittelbaren und gewaltsamen An-
eignung, die aus der radikalen Kritik des freien Tauschs von Gleich zu Gleich gefolgert
werden konnte. Wie aus dem nachfolgenden Zitat hervorgeht, bleibt die misslungene
Verwirklichung des Ideals und ihre geschichtsphilosophische Aufarbeitung auch dort
erkenntnisleitend, wo Adorno offenbar Schwierigkeiten hat, die von ihm angefithrte
Vorstellung einer Ungleichheit in der Gleichheit priziser zu fassen:

Das Tauschprinzip, die Reduktion menschlicher Arbeit auf den abstrakten Allgemein-
begriff der durchschnittlichen Arbeitszeit, ist urverwandt mit dem Identifikationsprin-
zip. Am Tausch hat es sein gesellschaftliches Modell, und er ware nicht ohne es; durch
ihn werden nichtidentische Einzelwesen und Leistungen kommensurabel, identisch.
Die Ausbreitung des Prinzips verhilt die ganze Welt zum Identischen, zur Totalitit.
Wiirde indessen das Prinzip abstrakt negiert; wiirde als Ideal verkiindet, es solle, zur
hoheren Ehre desirreduzibel Qualitativen, nicht mehr nach gleich und gleich zugehen,
so schiife das Ausreden fiir den Riickfall ins alte Unrecht. Denn der Aquivalententausch
bestand von alters her gerade darin, da in seinem Namen Ungleiches getauscht, der
Mehrwert der Arbeit appropriiert wurde. Annullierte man simpel die Mafikategorie der
Vergleichbarkeit, so triten anstelle der Rationalitdt, die ideologisch zwar, doch auch als
Versprechen dem Tauschprinzip innewohnt, unmittelbare Aneignung, Gewalt, heut-
zutage: nacktes Privileg von Monopolen und Cliquen. Kritik am Tauschprinzip als dem
identifizierenden des Denkens will, dafd das Ideal freien Tauschs, bis heute bloR Vor-
wand, verwirklicht werde. Das allein transzendierte den Tausch. Hat ihn die kritische
Theorie als den von Gleichem und doch Ungleichem enthiillt, so zielt die Kritik der Un-
gleichheitin derGleichheitauch auf Gleichheit, bei aller Skepsis gegen die Rancune im
biirgerlichen Egalititsideal, das nichts qualitativ Verschiedenes toleriert.'

Die Kritik am Tauschprinzip, die sich auf die kritische Zuriickweisung der Vorstellung
eines symmetrischen Dialogs iibertragen lisst, und auf die Verwirklichung des Ideals
freien Tauschs abzielt, setzt — das hat auch Nagele hervorgehoben - ein Verstindnis der
Sprache voraus, welches iiber die auf die marxistische Tradition gestiitzte Uberlegung
hinausgehen konne, der zufolge eine Reprisentation des Unsagbaren stets Mystifikation

156  Adorno: Negative Dialektik, 149f.

https://dol.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Die:Der Andere und der Dialog

sei. Die Idee, dass ein Subjekt in voller Kontrolle itber das von ihm Ausgesagte einem An-
deren gegeniibertreten konne, sei bei Adorno von einer Dialektik des Sagbaren und des
Unsagbaren unterbunden, die auf ein »beyond« language« verweise, das ihr nicht du-
Berlich ist, sondern sie in ihrem ffnenden Charakter ausweist.”’” Sprache, die vor dem
Hintergrund eines verabsolutierten Egalititsideals nicht zur Geltung kommen konne,
beruht auf dem Bezug auf ein Unverfigbares. Ein solches Unverfigbares, das sich nicht
anders denn als Geheimnis oder Mysterium in den Tauschhandel einbeziehen lisst und
seinen Gesetzen damit entzogen bleibt, muss im Hinblick auf eine nicht-mechanistische
Funktionsweise des Dialogs zur Kenntnis genommen werden.

Der vorerst lediglich angerissenen Uberlegung eines der Sprache inhirenten Ande-
ren als Dialog wird im zweiten Kapitel der vorliegenden Studie weiter nachgegangen.
Zuvor soll das »beyond« hinsichtlich der Frage eines Anderen diskutiert werden, das, der
oder die sich der Verfiigbarkeit fiir und der Vergleichbarkeit mit einem Selbst verwehrt.
Dabei wird deutlich, dass die Idee eines anderen Dialogs die Infragestellung tradierter
philosophischer Kategorien wie etwa einer sprachlichen, epistemologischen und einer
Subjekt-Stabilitit einerseits und ethische sowie politische Fragestellungen andererseits
nicht als voneinander getrennte Problemlagen behandeln kann.

1.4 Ein anderer Dialog nach Emmanuel Levinas

Hamachers »Reparationen«’*®, als Vortrag 1984 vor dem deutsch-franzgsischen Kollo-
quium des Collége International de Philosophie in Paris gehalten, bietet einen guten
Ausgangspunkt fiir das Nachdenken tiber einen anderen Dialog, auch wenn sein Text
nicht ausdriicklich vom Dialog handelt. Hamacher stellt darin die These auf, dass der
grofite Teil der Philosophie in Deutschland nach dem Zweiten Weltkrieg einen spezi-
fisch historischen Anspruch an das Denken nicht nur nicht aufgegriffen, sondern die
Notwendigkeit einer gesteigerten Aufmerksambkeit fur die Widerspriichlichkeit der
Philosophie und die Infragestellung der tradierten Vorstellungen nach der Shoah regel-
recht verweigert habe. Auch wenn Hamacher damit eine streitbare und teils polemisch
argumentierte These ins Feld fithrt, lisst sich an seinen Uberlegungen ein diagnosti-
scher Ausgangspunkt fiir die Beschreibung eines blinden Flecks in der Theoriebildung
des Dialogs formulieren. Denn die von ihm beschriebene philosophiegeschichtliche
Restauration, welche sich auch auf angrenzende Disziplinen ausgewirkt hat, lisst sich
besonders fiir diejenigen theoretischen Entwiirfe konstatieren — so die im Folgenden
zunichst vertretene Uberlegung —, welche den Dialog in Deutschland in der Zeit nach
dem Zweiten Weltkrieg theoretisiert haben. Umgekehrt hat der restaurative Horizont
der Verstindigung dariiber, was dialogisch sei, in den theoretischen Ansitzen von

157 Vgl. Nagele: »The Scene of the Other, 73.
158 Hamacher, Werner: »Reparationen«, 11-25, in: Balke, Friedrich/Siegert, Bernhard/Vogl, Joseph
(Hg.): Archiv fiir Mediengeschichte. Mediengeschichte nach Kittler, Miinchen: Fink 2013.

https://dol.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.

69


https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

etwa Derrida oder auch Hamacher fiir eine Skepsis gegeniiber dem Begriff des Dialogs
gesorgt.”™

Der zuvor diskutierte Adorno dagegen ist kein Denker des Dialogs, zumindest nicht
in der Hinsicht, als dass er sich von einer ihm zugrunde gelegten Vorstellung von Streit
um Geltung verabschieden kénnte. Ein Dialog wird Adorno zufolge verloren oder gewon-
nen. In seiner Korrespondenz mit Celan dominiert der Dialog »gegenseitiger Uberbie-
tungenc jene Erfahrung, die Celan vielleicht gesucht haben mag, »in der das Gesprich
nicht das von Kontrahenten, sondern von sich freisetzenden und einander ihre Anders-
heit zugestehenden Einzelnen ist.«**® Dementgegen, so wird nachfolgend erértert, ist
die Negativitit der philosophischen Begriffe in Bezug auf das dialogische Geschehen
in die Frage nach Alteritit umzuformulieren. Deswegen ist die besonders in Frankreich
weiterverfolgte »Heterologie« fiir die vorliegende Studie von Interesse.’®" Die Auseinan-
dersetzung mit dem Anderen, so Hamacher, sei in den Arbeiten Georges Batailles, Mau-
rice Blanchots und Emmanuel Levinas’ als »Insistenz des Fragens nach der Moglichkeit
des Denkens«'** besonders stark ausgeprigt. Im Folgenden kniipft die Untersuchung ei-
nes anderen Dialogs besonders an das Denken Levinas’ an, weil der Dialog bei ihm ein
zwar selten wahrgenommener, aber programmatischer Kristallisationspunkt ist.

159 In einem Aufsatz zu einer von John Milton 1643 vorgelegten Schrift zum Recht auf Scheidung, mit
der»the apt and cheerfull conversation of man with woman«als sprachliche Grundlegung sowohl
fiir die Ehe als auch fiir ihre Auflésung beschrieben ist, spricht Hamacher von einer Sprache ohne
Komplementaritat, die aus »allen dualen, linearen, logischen und genealogischen Verbindungen
herausreifit«. Den Dialog als regulierte, rationale Kommunikation interpretierend, setzt er ihm
dem Riss in der Sprache entgegen: »Es ist eine Sprache nicht der dialogischen Arbeitsrationalitat,
sondern der paidialogischen Feier, die das ausmacht, was er [Milton] the apt and cheerfull conver-
sation of man and woman nennt.« (Hamacher, Werner: »Recht auf Scheidung vom Recht (Milton)«,
161-193, in: Sprachgerechtigkeit, Frankfurt a.M.: Fischer 2018, 172) Derrida schreibt—in seiner Aus-
einandersetzung und im Gesprach mit Gadamer—, dass der Dialog seinem Sprachgebrauch fremd
bleibe (vgl. Derrida, Jacques: »Der ununterbrochene Dialog. Zwischen zwei Unendlichkeiten, das
Gedichtk, Ubers. v. Martin Gessmann, Christine Ott, Felix Wiesler, 7-50, in: Ders.; Gadamer, Hans-
Georg: Der ununterbrochene Dialog, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004, 8). An anderer Stelle und be-
zogen auf Emmanuel Levinas jedoch taucht der Dialog im Zusammenhang mit dem Weg zur:m
Anderen und einem Verstindnis von Sprache als fiir Andere auf (vgl. »Gewalt und Metaphysiks,
150). Das Denken im Bereich des Ursprungs der Sprache, so heifdt es spater, schneide als Dialog
und Differenz sowie als Widerspruch und Unmoglichkeit, das Verhaltnis zum Anderen in Gesetze
der Logik zu iibersetzen, der Kohirenz des Logos den Atem ab (vgl. ebd., 194).

160 Hamacher, Werner: »Versaumnisse. Zwischen Theodor W. Adorno und Paul Celan, 57—91, in: Kein-
maleins. Texte zu Celan, Frankfurt a.M.: Klostermann 2019, 64. Vgl. zur dialogischen Dichtung und
dem Versdumnis bei Celan in der vorliegenden Studie das Kapitel 2.1.

161 Dustat bezeichnet die »Heterologie«als Denken einer unmoglichen Gemeinschaft und einer Ethik
der Trennung und hebt dabei Levinas und Blanchot, den spaten Jean-Francois Lyotard und mit Ab-
strichen Derrida und Nancy hervor (vgl. Dastur: »Das Denken des Anderen, 49). Trotz der Proble-
matik einer solchen Aufzahlung— neben dem von ihr nicht erwdhnten Bataille, auf den der Be-
griff, wie zuvor erwihnt, zuriickgeht, lieRen sich dieser Liste weitere Namen hinzufiigen: Jean-Luc
Marion, Philippe Lacoue-Labarthe, Jean-Christophe Bailly, Michel Foucault usw. — ist ihrer These
grundsitzlich zuzustimmen.

162 Hamacher: »Reparationenc, 16.

https://dol.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Die:Der Andere und der Dialog
Diesseits des »Konsens-Prinzips der Vernunft«

Wahrend die einflussreichsten philosophischen Impulse unmittelbar nach 1945 in
Deutschland zwar auch aus bereits vorher getitigten Uberlegungen gespeist gewesen
seien, so Hamacher, ergaben sie sich dennoch aus der Erfahrung des Totalitarismus.
Die philosophische Arbeit der Exilierten, zu denen insbesondere auch Adorno gehort,
habe unter dem Zeichen des Traumas gestanden. Weil die Tradition der Philosophie-
geschichte — nicht zuletzt wegen ihres Missbrauchs durch die Nationalsozialisten —

auch Hamachers Diagnose zufolge als diskreditiert galt,'®?

sei eine »Akzentuierung von
Diskontinuititen, ein »intensiviertes Interesse an Desintegrationsphinomen der Ge-
sellschaft«, eine »alarmierte Umsicht fiir Fragen der Verantwortung, des Anderen und
der Verinderung« zu beobachten gewesen. Diese Verschiebungen duflerten die »Frage
nicht nur nach einer anderen Philosophie, sondern auch Anderem als der Philosophie«.
Eine Philosophie, die vor diesem Hintergrund und mit diesem historischen Gepick das
Durcharbeiten von Totalitits- und Ursprungsphilosophie zu ihrer Aufgabe gemacht
habe, sei von dem Bewusstsein geprigt gewesen, in threm eigenen Feld bereits politisch
sein zu konnen.' Einen solchen Anspruch attestiert Hamacher neben den theore-
tischen Anstrengungen Adornos um Fragen der »Nicht-Identitit« auch Heideggers
Denken der »Differenz als Differenz«.*®

Nachdem das Denken mit seinem Ende als traditionelle Philosophie und insbeson-
dere dem Ende der Ara der »substanziellen Subjektivitit« — diese bezeichnet Hamacher
als »in einem kolossalen gesellschaftlichen Wahn als morderisch und selbstmérde-
16 _ aufgrund der geschichtlichen Begebenheiten ernst gemacht habe, sei sie
wieder zu sich zuriickgekehrt. Was soeben noch als »Mauer, Sturz oder Ende wahrge-

risch«

nommen wurdex, sei plétzlich nicht mehr als solches betrachtet worden. Die Erkenntnis,
dass Philosophie und das Denken itberhaupt nach Auschwitz anders zu sein habe, so

163 Vgl.ebd., 15

164 Vgl. ebd.,16.

165 Vgl.ebd., 14.

166 Vgl.ebd.,16. Die morderische und selbstmorderische Tendenz der substanziellen Subjektivitit sei
in Heideggers Rektoratsrede besonders ausgepragt und stelle eine eklatante Kehrtwende zu den
Uberlegungen in Sein und Zeit dar. Das macht Hamacher anhand des in der Rektoratsrede mit der
Arbeit entworfenen werk- und vollendungsorientierten Verstindnisses des Daseins deutlich (vgl.
Hamacher:»Arbeiten Durcharbeiten«, 168), welches die philosophische Tradition (vgl. ebd., 155),
den Faschismus, den Stalinismus und die kapitalistischen Formationen (vgl. ebd., 182) in einer sys-
tematischen Kontinuitat (vgl. ebd., 157) zusammenbringe. Als »auto-téchne« (ebd., 167) kenne es
nicht nurkeine Licke, Leere oder Suspendierung und habe eine ins Werk gesetzte Gestalt zum Ziel
(vgl. ebd., 170). Es diktiere auch die Vernichtung alles Inhomogenen, Unassimilierten und Formlo-
sen. (vgl. ebd., 162). Weil diese Arbeit aber nichts als die Gestalt ihres eigenen Seins und nichts als
das Selbst produziere, sei sie sowohl Vernichtung der Arbeit als auch Arbeit der Selbstvernichtung
(vgl. ebd.,179). Wenn das Nachleben des Faschismus noch zum Faschismus gehére (vgl. ebd., 157),
miisse jede Arbeit gegen ihn am Begriff der Arbeit ansetzen. Mit dem in dieser Untersuchung an-
visierten Begriff des Dialogs und dem mit ihm verkoppelten Interesse am Anderen ist auch eine
Infragestellung der Verbindung von Dialog und Arbeit als auto-techné vorgeschlagen, die Hama-
cher in dem zuvor zitierten Text zu Milton andeutet (»Recht auf Scheidung vom Recht (Milton)«,
172), wo von einer »dialogischen Arbeitsrationalitit« die Rede ist.

https://dol.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.

n


https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

lisst sich Hamachers Uberlegung mit dem bereits Entwickelten verbinden, scheint ihre
Giiltigkeit mit dem einsetzenden Wirtschaftswunder und der Riickkehr Deutschlands
auf den Markt der international zirkulierenden Waren und Ideen verloren zu haben.
Statt um eine »Unversohntheit« im Denken, so Hamacher, gehe es in der folgenden
Zeit der »Integrationsforderer und Orientierungsstifter« um die erneute Entwicklung
von Idealbildungen und Programmen, die in den 1960er- und 1970er-Jahren durch

167 und die sich so in einen

wachsende Wohlstandsaussichten sanktioniert worden seien,
sozialen und gesellschaftspolitischen Kontext einbetten lassen. Von »Reparationen«
spricht Hamacher deswegen, nicht weil damit eine »Unterwerfung unter eine fremde
theoretische Macht, in der Form einer Besatzungsphilosophie oder durch Konzessionen

an eine externe Hegemonialkultur gezahlt wiirden, sondern weil

aus denk- und verhaltensékonomischen Griinden, die eng mit der Geschichte der spe-
kulativen Philosophie in Deutschland verbunden sein diirften, all diejenigen Proble-
me zwanghaft gedchtet werden, die die semantischen und pragmatischen Normen
und Regelsysteme des Philosophierens zu erschiittern und sie einer Bewegung zu 6ff-
nen drohen, die sich der Kontrolle des Bewusstseins und seiner gesellschaftlichen Set-
zungs- und Reproduktionsagenturen entziehen.'®®

An die Stelle einer Auseinandersetzung mit der »Unversdhntheit« im Denken ist wieder
ein Ganzes getreten. Die Moglichkeit einer Vershnung im Feld des Denkens ruft das
Versprechen einer Erlosung auf, fiir das Buber so scharfkritisiert worden war. Die hohe-
re Aufgabe der Stiftung eines Zusammenhangs, so ldsst sich mit Hamacher folgern, soll
die Philosophie von der Inkriminierung entlasten, dass in dieser héheren Aufgabe ihre
Beteiligung am Riickfall in die Barbarei anzusiedeln ist und dass jenes Auseinanderklaf-

169 zu durchdenken wi-

fen zwischen Barbarei und des »vom Hohen getdnte[n] Wort[es]«
re. Der »Weltsinn«,"”® wie Hamacher polemisch formuliert, besteht im Zitat in semanti-
schenund pragmatischen - also auf universell giiltige Sprachvorstellungen bezogenen —
Regelsystemen des Philosophierens. Hamacher erkennt insbesondere in den Entwiirfen
einer sozialphilosophischen Theorie der Kommunikation, wie sie von Jirgen Habermas
entwickelt wurde, einen restaurativen Gestus. Dieser mache das von Adorno beschriebe-
ne, riickliufige Element der Aufklirung nicht zum Ausgangspunkt der Reflexion, son-
dern entwinde es ihr mit den Stichworten des Irrationalen, der Sinnlosigkeit und der

171

Vernunftwidrigkeit.”” Er falle dabei auch hinter die Erkenntnisse Freuds oder die ra-

dikale Infragestellung der abendlindischen Philosophie bei Nietzsche zuriick.”* Auch

167 Vgl. Hamacher: »Reparationenc, 17f.

168 Ebd., 24.

169 Adorno: Negative Dialektik, 360.

170 Hamacher: »Reparationenc, 23.

171 Vgl. ebd., 18f.

172 Hamachersprichtin seiner Beschreibung einer restaurativen Tendenz der Philosophie in der deut-
schen Nachkriegszeit davon, dass die Entwiirfe aus dieser Zeit Theorien vor Adorno und Heidegger,
Freud und Marx, Nietzsche und Kierkegaard seien (vgl. ebd., 22). Zumindest zu Freud und Nietz-
sche sei an dieser Stelle kurz Stellung bezogen: Die psychoanalytische Beschreibung eines dem
Bewusstseinszugriff entzogenen Unbewussten und die damit einhergehenden Abgrunds-Effekte
fiir das Ich, auch aber fiir die Sprache und die Darstellung, haben fiir das Verstindnis des Dialogs

https://dol.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Die:Der Andere und der Dialog

wenn Hamachers Bezugnahme auf Habermas teilweise tiber das Ziel hinausschief3t: Er
ibt an dieser Stelle eine symptomatische Kritik, die verschiedene Adressaten und wei-
terreichende Konsequenzen hat.

Hamacher spricht von einer Ersetzung der »philosophischen Trauerarbeit« durch
»Sozialanthropologie, Selbstbewuf3tseinstheorie, Kommunikationspragmatik, Herme-
neutik der Verschmelzung und Philosophiegeschichte des Paradigmenwechsels«.”
Mithilfe eines der sozialen Kommunikation zugrunde gelegten, weniger freiheitlichen
als vielmehr gesellschaftskontrollierenden »Konsens-Prinzips der Vernunft«, seien etwa
die im vorangegangenen Abschnitt verhandelten Aspekte von Negativitit und Hetero-
genitit, die in einer Dialektik nicht aufgehen, von der Philosophie der Nachkriegszeit
in Deutschland kassiert worden.'* Auch Nigele hat Adornos und Habermas’ Entwiirfe
einer kritischen Theorie auf diese Weise gegeniibergestellt. Er geht dabei niher auf das
ein, was in Hamachers »Reparationen«-Text als »idiomatische Dimension« des Denkens
beschrieben ist: Die Sprache des Denkens zeichnet sich durch eine ihr eigene Andersheit
aus, welche die Unversohntheit damit, auf welche Thesen sie gebracht wird, exponiert.
Wiahrend bei Adorno, vor dem Hintergrund einer mit Auschwitz in das Denken herein-
gebrochenen Negativitit, eine Dialektik des Sagbaren und des Unsagbaren als Teil seiner
Reflexion von Sprache begriffen werden miisse, begrabe Habermas diese Problematik
unter der Reduzierung der Sprache auf »transparente Kommunikation«, so Nigele.””

solch weitreichende Konsequenzen, dass eine Auseinandersetzung damit den Rahmen dieser Stu-
die sprengen wiirde. Vorarbeiten zu einer solchen Betrachtungsweise hat etwa Judith Kasper in
einer Untersuchung vorgelegt, welche die grundsatzliche Uniibersetzbarkeit des Unbewussten in
Sprache entfaltet (vgl. Kasper, Judith: Sprachen des Vergessens. Proust, Perec und Barthes zwischen Ver-
lust und Eingedenken, Miinchen: Fink 2003, 195). Der unerinnerbare und unvergessliche Anspruch
eines Anderen, das auf die Gegenwart eines Ich-Gedachtnisses prallt, sei die Voraussetzung fir
eine Sprache des Vergessens, die einzig eine der Erinnerung sein kann, oder wie Kasper in Be-
zug auf das literarische Verfahren (Michel Prousts, Georges Perecs und Roland Barthes’) schreibt:
»Sich schreibend dem Vergessen zu iiberlassen, bedeutet, sich mit der Bodenlosigkeit der Spra-
che zu konfrontieren, die Unmoglichkeit des Schreibens in das Schreiben selbst hineinzutragen.
Vom Vergessen her lafit sich mithin eine Literaturerfahrung denken, die den Blick fiir das unaus-
lotbare Risiko des Schreibens, insofern es sich auf die Grenzerfahrung des unvordenklich Ande-
ren einlaft, als gleichermafen existenzielle Aufgabe und Gefihrdung eréffnet.« (Ebd., 301). Ein
Ansatzpunkt im Hinblick auf das Denken Nietzsches ist ausgehend von dem eigentiimlichen Ge-
brauch zu beschreiben, den er von dem Wort »hinterweltlerisch« macht. Ein dialogisches Denken
wird in der Ratselszene mit den Seeleuten in Also sprach Zarathustra einem kritischen Ringen um
Cewissheiten gegeniibergestellt. Mit dem an der »Wahrheit«oder an einer hinter dem Schein lie-
genden Cewissheit desinteressierten Ratselsprechen und —raten beschreibt Nietzsche eine riick-
haltlose Redlichkeit: Zarathustra ist fortlaufend im Dialog. In diesem Dialog ist weder das Selbst
noch die:der Andere vorausgesetzt oder jemals erkannt. Im Verhiltnis zueinander wird im Spre-
chen und Antworten —im Horen-Sagen — auf fortlaufend neue Weise ausgelotet, was von Belang
ist (vgl. dazu: Weise, Marten: »Diesseits der Kritik. oder Szene auf unsicherem Grund (in Nietzsches
Also sprach Zarathustra)«, 503—512, in: Ebert, Olivia/Holling, Eva/Miiller-Scholl, Nikolaus/Schulte,
Philipp/Siebert, Bernhard/Siegmund, Gerald (Hg.): Theater als Kritik. Theorie, Geschichte und Prak-
tiken der Ent-Unterwerfung, Bielefeld: transcript 2018).

173 Hamacher: »Reparationenc, 17.

174 Vgl. ebd.,18.

175 Vgl. Nagele: »The Scene of the Other, 72.

https://dol.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.

13


https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Die transparente Kommunikation taucht bei Hamacher wiederum im Zusammenhang

176 quf, die er als das Mittel der Gewinnung einer einzigen

einer »Synthesengeneigtheit«
und kohirenten Welt ansieht, die fiir alle bewohnbar sein soll, dabei jedoch auf einer

spezifischen Vorstellung der Vernunft beruht:

Abervom Anderen und von der Pluralitit der Anderen war nicht die Rede —aufder dann
und nur dann, wenn es das Andere seiner selbst, wenn es ein Anderes, das selbst ein
Selbst und somit ein solches Anderes war, an dem sich die Struktur der Selbstheit als
universell bestatigen konnte. Kommunikation, das war die Kommutation alles dessen,
was anders war oder auch nur sein kdnnte, in eine Gestalt des eigenen Ich. Einen zag-
haften Schritt von dieser Bahn der Selbstvergewisserung wagte da und dort protestan-
tisch inspiriert eine Philosophie des Anderen, die ihn zum ganz Anderen erhob und
damit in ihm nur abermals das Pradikat des Selbst, es sei eben dies: ganz es selbst,
bestatigt fand. So war noch zwischen einem domestizierten Kierkegaard und einem
Hegel ohne die Unruhe des negativen der gemeinsame Nenner— und darauf schien
alles anzukommen, auf das Gemeinsame und auf den Nenner— gefunden. Er heifst:
Alteregoismus."”

Die im Alteregoismus zugrunde gelegte Vernunftvorstellung ist eine des Wiedererken-
nens. Davon ausgehend l4sst sich die Frage eines Anderen lediglich mit der Spiegelung
und dem Wiedererkennen des Ich beantworten. Eine Pluralitit von eigenem und Ande-
rem aber muss dabei notwendig verkannt werden. Denn eine auf den Nenner der Ein-
stimmigkeit zu bringende Subjektivitit zielt auf eine Selbstvergewisserung und damit
ein Konsensideal von Kommunikation, das sich als Vereinnahmungsgeste nicht zuletzt
durch das Distinktionsmerkmal srational-irrationalc auszeichnet. Was dabei systema-
tisch vernachlissigt wird, ist ein anderes Fragen und die Frage eines Anderen, das oder
der oder die sich dem Zugriff einer Rationalitit beanspruchenden Rede entzieht: Nicht
nur eine andere Philosophie, sondern auch anders als Philosophie und damit jenseits der
tradierten Kohirenzanforderungen philosophischer Reflexion.'”®

Von Interesse sind diese Uberlegungen, weil Hamachers iiberaus kritische Be-
standsaufnahme speziell fiir solche theoretischen Ansitze geltend gemacht werden
kann, die den Dialog in der einen oder anderen Weise aufgegriffen haben. Diese Be-
standsaufnahme lisst sich einerseits in Bezug auf Jiirgen Habermas’ verstindigungs-
und geltungsorientierten Begriff des kommunikativen Handelns konstatieren."” In der
Theorie des kommunikativen Handelns heif3t es hinsichtlich der an einem rational-moder-
nen Weltbild ausgerichteten Verstindigungs- und Vergesellschaftungsprozesse:*°

Dieser Begriff kommunikativer Rationalitat fiihrt Konnotationen mit sich, die letztlich
zuriickgehen auf die zentrale Erfahrung der zwanglos einigenden, konsensstiftenden

176 Hamacher: »Reparationen, 22.

177 Ebd.,19.

178 Vgl. ebd., 14.

179 Vgl. Habermas, Jirgen: Theorie des kommunikativen Handelns. Bd. 1. Handlungsrationalitit und Gesell-
schaftliche Rationalisierung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1981, 385ff. Vgl. zur Kritik der Diskursethik im
Rahmen einer Konsenstheorie der Wahrheit auch Wellmer: Ethik und Dialog, bes. 51-113.

180 Vgl. Habermas: Theorie des kommunikativen Handelns, 100.

https://dol.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Die:Der Andere und der Dialog

Kraft argumentativer Rede, in der verschiedene Teilnehmer ihre zunéchst nur subjek-
tiven Auffassungen (iberwinden und sich dank der Gemeinsamkeit verniinftig moti-
vierter Uberzeugungen gleichzeitig der Einheit der objektiven Welt und der Intersub-
jektivitat ihres Lebenszusammenhangs vergewissern.''

Bei Hans-Georg Gadamer gibt es trotz der Zweifel an der Méglichkeit eines aufgrund des
Wesens der Individualitit wirklichen Einverstindnisses »vom hermeneutischen Stand-
punkt aus kein Gesprich, das zu Ende ist, bevor wirkliches Einverstindnis«*®** hergestellt
ist. Der hermeneutische Zirkel ist vom Standpunkt seiner Vollendung her entworfen. In
Wahrheit und Methode buchstabiert Gadamer seine Hermeneutik insofern als Uberwin-
dung von Differenz und Entfaltung eines kontinuierlichen Bezugs aus, als dass »die im
Verstehen geschehende Verschmelzung der Horizonte die eigentliche Leistung der Spra-
che ist.«!® Die analytische Sprachphilosophie Kuno Lorenz’ beschreibt eine »primir dia-
logische Situationg, die das »eigentiimliche Vermogen der Menschen, sich itber die Welt
und sich selbst miteinander verstindigen zu kénnen«, umfasst und »in der die Verstind-
lichkeit der Handlungen sich erweisen muf3«.”®* Die dialogische Situation ist bei ihm
das Gegenmittel zu einem »unendlichem Regref3«, weil damit »das Handeln und Reden
wirklich hinreichend verldllich« eingerichtet werden konne und dabei »die Moglichkeit
einer neuen Redeweise erdfinet [...] [wird], die bei jedem ihrer Schritte von ihrer eigenen
Durchsichtigkeit Rechenschaft ablegen kann«.'®

Was anhand dieser kurzen Darstellung deutlich wird, und den Dialog als Ungedach-
tes, als blinden Fleck beziehungsweise als Forschungsdesiderat umreif3t, lisst sich wie
folgt formulieren: Dass der Dialog als Form, Modell und Metapher fiir gewaltfreie In-
tersubjektivitit, Transparentmachung der Sprache fiir den Menschen und das rationa-
le Verstindnis des Arguments sowie als Horizontverschmelzung begriffen wird, lasst
sich als Symptom fiir den Wunsch nach Aufarbeitung und Wiedergutmachung begrei-
fen. Theoretisch anvisiert wird diese Aufarbeitung mithilfe des Bezugs auf eine - solchen
Entwiirfen zufolge — vom Nationalsozialismus nur duflerlich beschidigte Geschichte der
Philosophie. Das Denken, die Philosophie und die Versprechen der Tradition und insbe-
sondere der Aufklirung in einem weiteren Sinne werden einerseits herangezogen, um
die Trauerarbeitim theoretischen Feld gelingensorientiert auszurichten. Zugleich liefert
das Gelingen im Nachhinein die Versicherung, dass die Tradition philosophischer Refle-
xion nicht grundsitzlich in Frage gestellt werden muss. Umgekehrt wird so auch wieder-
um ersichtlich, warum besonders in Deutschland nach den Uberlegungen Bubers zum
dialogischen Prinzip kaum wirklich Versuche unternommen worden sind, das Denken
des Dialogs weiterzuentwickeln.'® Ein Dialog-Denken, welches zur Kenntnis nimmt,

181 Ebd., 28.

182 Gadamer, Hans-Georg: Asthetik und Poetik 1. Gesammelte Werke Bd. VIII. Tiilbingen: Mohr 1993, 359,
zitiert nach Derrida: »Der ununterbrochene Dialogk, 24.

183 Gadamer, Hans-Ceorg: Wahrheit und Methode. Gesammelte Werke Bd. 1, Titbingen: Mohr 1993, 383.

184 Lorenz, Kuno: Elemente der Sprachkritik. Eine Alternative zum Dogmatismus und Skeptizismus in der
Analytischen Philosophie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1970, 149/156.

185 Ebd., 151f./161.

186 Eine Ausnahme bildet Waldenfels’ Studie Das Zwischenreich des Dialogs. Fiir den deutschsprachi-
gen Raum ist zudem Hermann Levin Goldschmidt zu erwdhnen. Er hat— gleichwohl mit einem

https://dol.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.

75


https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

das>nach der Shoah«das Denken grundsitzlich erschiittert wurde, ist dem restaurativen
Gestus zum Opfer gefallen, oder wurde — bei den Kritikern der restaurativen Geste — von
vornherein als Teil einer beschidigten Tradition verworfen.

Dementgegen besteht die im Rahmen dieser Untersuchung zum Dialog anvisierte
Aufgabe in der Verkniipfung einer »anderen Philosophie« und einem »anderen als Phi-
losophie« mit dem Denken des Anderen. Der Dialog kann sich nicht in einer Gegen-
und Wechselseitigkeit abspielen, die in der Sprache als einem kommunikativen Instru-
ment der Vernunft gewihrleistet wiirde, oder die die Kluft zwischen Selbst und Anderem
schlichtweg aufzuheben im Stande wire. Entgegen einer Dialog-Vorstellung, die (auch)
im Zeichen von Aufarbeitung, Versshnung und Wiedergutmachung steht und von den
erwihnten restaurativen Theorien auf die eine oder die andere Weise bearbeitet wird,
muss ein Nachdenken tiber den Dialog, das den geschichtsphilosophischen Herausfor-
derungen nicht ausweicht, die nachhaltige Infragestellung einer universell zu beanspru-
chenden Vernunftgrundlage der abendlindischen Philosophie mitdenken. Ein solcher
Zugriff auf den Dialog lasst sich mit dem Denken von Levinas entwickeln.

»La tautologie de Iipséité est un égoisme.«**” Levinas stellt das auf dem Vernunft-
prinzip einer tautologischen Selbstheit aufbauende Verstindnis eines symmetrischen
Gegeniibers von Gleich zu Gleich - der Alteregoismus — zugunsten eines Denkens in Fra-
ge, das nicht die Unmittelbarkeit der Begegnung verspricht, sondern Alteritit als absolu-
te Andersheit zu denken gibt. Derrida hilt entsprechend fest: »Levinas sagt des 6fteren:
aus dem Andern ein Alter Ego zu machen, heif3t seine absolute Andersheit zu neutralisie-
ren.«**® Weil Levinas - so lautet die Ausgangshypothese der folgenden Uberlegungen —
ein Denken >nach der Shoah« ausbuchstabiert und die damit einhergehenden philoso-
phischen Anforderungen der Zisur ernst nimmt,"® lisst sich mit seiner Hilfe der Dia-
log als das Verhiltnis zum Anderen und die Reflexion auf den Dialog als andere Sprache
und einem Anders-als-Sprache — das heif3t, anders denn als Kommunikationsmittel ei-
ner substanziellen Subjektivitat — begreifen.

affirmativeren Bezug auf den Begriff der Philosophie als bei Levinas— im Anschluss an Buber,
Rosenzweig, Cohen, Feuerbach und Nietzsche eine Dialogik im Zeichen des Judentums konzi-
piert, in der das Verhaltnis zum Anderen als uneingestandene Voraussetzung fir einen verbor-
genen Grund des Menschseins begriffen ist (vgl. Goldschmidt, Hermann L.: »Philosophie als Dia-
logik«, 163—282, in: Ders.: Philosophie als Dialogik. Friihe Schriften. Werke 1, hg. v. Goetschel, Willi,
Wien: Passagen 1993). Zur Einfiihrung in das Denken Goldschmidts vgl. Goetschel, Willi: »Nach-
wort«, 283—290, in: Goldschmidt: Philosophie als Dialogik. Asaf Angermann hat die Dialogik Gold-
schmidts als Briicke zwischen der jiidisch-dialogischen Theologie und der kritischen Theorie der
Frankfurter Schule beschrieben (vgl. Angermann, Asaf: »Dialogische Theologie und negative Dia-
lektik. Buber, Adorno und Goldschmidts Dialogik.« Vortrag beim Lichtenberg-Kolleg der Universi-
tat Gottingen 20.-21. April 2012: Alteritdt und Differenz im Denken Hermann Levin Goldschmidts
2012, https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und
-Goldschmidts-Dialogik.pdf, zuletzt abgerufen am 12.07.2023).

187 Levinas, Levinas: »La Trace de LAutre, in: Tijdschrift voor Filosofie 3/25 (1963), 605—623, 605.

188 Derrida: »Gewalt und Metaphysik«, 187.

189 Derrida spricht von einer nach Levinas zu durchdenkenden innerweltlichen Transzendenz, weil
das Unmégliche, dem sich das Denken bei ihm zuwende, bereits stattgefunden habe (vgl. ebd.,
122).

https://dol.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.


https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf
https://dialogik.org/wp/wp-content/uploads/2012/02/Asaf-Angermann-Buber-Adorno-und-Goldschmidts-Dialogik.pdf

1 Die:Der Andere und der Dialog

Ausbruch in den Dialog einer urspriinglichen Sozialitat

A la réciprocité du Je-Tu, nous réserverions
notre principale critique.’®

Der Bezug zum Anderen ist bei Levinas nicht ausgehend vom Alteregoismus, dem damit
einhergehenden Konsens-Prinzip der Vernunft, dem Wiedererkennen und der Selbst-
vergewisserung begriffen, sondern durch eine absolute Andersheit herausgefordert. Ne-
ben den Ansitzen Husserls und Heideggers™" ist fiir Levinas die bubersche Dialog-Philo-
sophie zwar ein wichtiger Bezugspunkt, er ist von der Philosophie des dialogischen Prin-
zips durch Auschwitz jedoch epochal getrennt und ziele auf die Offenlegung und Kritik
der philosophischen Voraussetzungen des Totalitarismus.”* Auch wenn man Levinas als
einen Denker der »Dialektik der Aufklirung« bezeichnen kénnte und trotz vergleichba-
rer Voraussetzungen,'” die sich mit Nigeles Beschreibung eines Interesses an der »Sce-
ne of the Other« fassen lassen: Gegeniiber der bei Adorno hervorgehobenen »Aktivie-
rung der Negativitit« und des nicht-identischen Vorrangs des Objekts im Hinblick auf

%% aus dem Seins-, Einheits-

ein begriffliches Denken, ruft Levinas fiir den »Ausbruch«
und Totalititsdenken der griechisch-abendlindischen Tradition einen Anderen, ein an-
deres Sein sowie ein Anders-als-Sein auf — ein Drittes, das in der Dichotomie von Sein

und Nichtsein ausgeschlossen ist.”” Der Andere verweist auf eine Andersheit des Seins,

190 Levinas: »Martin Buber et la Théorie de la Connaissance, 46.

191 Eine kritische Einfiihrung in das Denken Levinas’ und seine Auseinandersetzung mit Husserl und
Heidegger hat Jacques Derrida mit seinem Aufsatz »Gewalt und Metaphysik« vorgelegt. Die Aus-
einandersetzung mit der griechischen Tradition als Ursprung der Philosophie, wie sie noch bei
Husserl und Heidegger wegweisend ist, fithre Levinas zu einem anderen Anfang, der sich nicht
mit den traditionellen Begrifflichkeiten der philosophischen Rede einfangen lasse: den Ubergang
zum Anderen, der mit dem Hebrdismus gedacht werden kénne (vgl. ebd., 127f). Vgl. zum Verhalt-
nis Levinas’ zu Husserl und Heidegger auch Amthor, David: »Angemessenheit und Anmaflung der
Philosophie. Levinas’ frithe Auseinandersetzung mit Husserl und Heidegger, in: Phdnomenologi-
sche Forschungen 12 (2012), 87—126.

192 Vgl.dazuWeber, Elisabeth: Verfolgung und Trauma. Zu Emmanuel Lévinas'»Autrement qu'étre ou au-de-
la de I'essence«, Wien: Passagen 1990, 27; Strasser, Stephan: »Buber und Levinas. Philosophische Be-
sinnung auf einen Gegensatz, in: Revue International de Philosophie, 126/4 (1978), 512—525, 516.

193 Thomas Bedorf zufolge sind sich Levinas und Adorno in »der Auffassung der Griinde fiir und der
Bedeutung von »Auschwitz« [..] weitgehend einig«: »Die Tradition denkt das Andere als Darstell-
bares, indem sie es— sein Eigenrecht einbiifend — in eine gleichwertige Relation oder eine ho-
herstufige Identitdt hineinzieht.« (Bedorf, Thomas: »Das Andere als Versprechen und Anspruch.
Annaherungen an Adorno und Levinas«, 163-174, in: Ders./Bertram, Georg W./Gaillard, Nicolas/
Skrandies, Timo (Hg.): Undarstellbares im Dialog. Facetten einer deutsch-franzdsischen Auseinanderset-
zung, Amsterdam: Rodopi 1997, 164). Weder fir Adorno noch fiir Levinas sei Auschwitz ein dufRerli-
cher Einbruch der Barbarei in die Kultur des Abendlandes (vgl. ebd., 167). Und weiter: »Wie Levinas
sieht Adorno im identifizierenden Denken, das Differenzen und Anspriiche vernachlassigt, in ex-
tremis die Bedingung der Moglichkeit fiir die Vernichtung.« (Ebd., 170).

194 Vgl. Dastur: »Das Denken des Anderenc, 43. Sie spricht von einer Wiederaufnahme der Kritik Ro-
senzweigs an der abendlandischen Philosophie durch Levinas. Wie bereits mit Derrida angedeu-
tet, eroffnet der bei Levinas beschriebene Andere und der Judaismus ein Denken, das von einer
Entmotivierung und Besitzaufgabe traumen lasse (vgl. Derrida: »Gewalt und Metaphysike, 126).

195 Vgl. Levinas, Emmanuel: Autrement qu'étre ou au-dela de I'essence, Paris: Hachette 2004 [1974]. Die
dortangefiihrten Aspekte der Leiblichkeit spielen in den Texten rund um den Dialog eine unterge-

https://dol.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.

77


https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

welche das tradierte Denken des Seins nicht aufzufassen vermag. Zwar lasse sich Levinas
von einer messianischen Eschatologie leiten, sein Denken sei jedoch nicht als Theologie,
Dogmatik, Religion oder Moral entwickelt, so Derrida. Es sei als Rickgriff auf die Er-
fahrung selbst zu verstehen: Die Erfahrung von Ubergang und Ausgang zum Anderen™®
ist fir Levinas eine Auseinandersetzung mit dem lau-déld-, der nach dem Tod Gottes in
ihrer egologisch-verniinftigen Struktur erkannten philosophischen Tradition.”
Levinas ist darum bemiiht, die Negativitit im Verhiltnis zum Anderen auszuschlie-

Ren 198

Allerdings ist die Ausrichtung des Denkens gegeniiber einem Anderen als Affir-
mation nicht ausreichend prizise beschrieben, weil damit ausgeklammert wird, dass
der Entzug des Anderen nicht zu beheben ist und eine Verséhnung nicht schlichtweg in
Aussicht gestellt werden kann. Wie etwa im Hinblick auf den Appell eines Anderen und
die Verantwortung gegeniiber einem existenziell zu spiten Subjekt festgehalten werden
kann,” bleibt die Affirmation des Anderen von einer Negativitit im Bezug gekennzeich-
net. Deutlich wird dies in Bezug auf die Alteritit und den Dialog, welche — anders als die
Begegnung zwischen Ich und Du bei Buber, jedoch sehr wohl auf die bei ihm beschriebe-
ne »urspriingliche Sozialitit« aufbauend - von einer nicht zu behebenden Ungleichheit

durchdrungen sind:

Hier ging es darum, ahnen zu lassen, dafd der Dialog im Gegensatz zum Wissen und
im Gegensatz zu gewissen Ausfliihrungen von Philosophen des Dialogs, ein Denken
des Ungleichen ist, ein Denken, das iiber das Gegebene hinausdenkt; die Modalitat
zu zeigen, wie im Dialog oder besser in der Ethik des Dialogs —in meiner Diakonie an-
gesichts des anderen —ich mehr denke, als ich begreifen kann, die Modalitét, wie das
Unbegreifliche Sinn bekommt; oder wie man es noch ausdriicken kann: die Modalitit,
wie ich mehr denke, als ich denke.”*®

Dieses Zitat verdeutlicht: Levinas behandelt den Dialog programmatisch, auch wenn er
in seinen prominenteren Texten hiufig implizit und eher verhalten besprochen wird. Als
das»Denken des Ungleichen«ist der Dialog fiir Levinas eine Infragestellung der vom »ich

ordnete Rolle. Vgl. zur Leiblichkeit in Levinas’ Denken>nach der Shoah<auch die Studie von Weber:
Verfolgung und Trauma.

196 Vgl. Derrida: »Gewalt und Metaphysik«, 128.

197 Wie Strasser (vgl. »Buber und Levinas«, 520f.) hervorgehoben hat, ist bei Levinas Gott radikal tran-
szendent. Wahrend er bei Buber noch geschaut werden konne, konne Levinas zufolge von dem
Gedanken Nietzsches, dass Gott gestorben sei, niemand unbetroffen bleiben. Bedorf hilt dariiber
hinaus fest, dass die Voraussetzung eines géttlichen Anderen fiir das Verstandnis des bei Levinas
thematisierten sozialen Anderen und dessen Transzendenz nicht zwingend sei (vgl. Bedorf, Tho-
mas: Andere. Eine Einfiihrung in die Sozialphilosophie, Bielefeld: transcript 2014, 169). Derrida (»Ge-
walt und Metaphysik, 122) diskutiert mit Blick auf Levinas eine »innerweltliche Transzendenz,
auf die im weiteren Verlauf dieses Kapitels noch zurtickgekommen wird.

198 Vgl. Levinas: Totalité et Infini, 30ff. Auf die Problematik, dass der unendlich Andere nur vermége
einer Negativitat und Unbestimmtheit Anderer sein kann, hat Derrida (vgl. »Gewalt und Meta-
physik«, 174) hingewiesen.

199 Vgl. zur Zeitlichkeit des Anderen als »Nicht-Koinzidenz«, »Inaddquation« und »Dia-Chronie« den
Aufsatz von Dastur: »Das Denken des Anderenc, 43. Vgl. auch Levinas: Autrement qu'étre ou au-deld
de l'essence, 26.

200 Levinas: »Dialog, 83.

https://dol.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Die:Der Andere und der Dialog

denke« ausgehenden philosophischen Tradition. Das lisst sich anhand dieses kiirzeren
Textes mit dem Titel »Dialog« sowie den von Levinas zu Buber vorgelegten Publikationen
zeigen, die zentrale Ansitze seines Denkens in verknappter Form verhandeln, und die
aufviele der bereits verdeutlichten Problemstellungen fiir den Dialog eingehen.
Levinas beschreibt in der Geschichte der Philosophie und ihrem Selbstverstindnis in
Bezug auf ihre grundlegendste Operation — das Denken - einen Widerspruch, der auf
dem Vorrang einer verabsolutierten Vernunft und dem Anspruch einer Einheit des Ich
beruht: »Auf das Sein bezogen, ist das Denken aufderhalb seiner selbst, bleibt aber auf
wunderbare Weise in sich selbst und kehrt zu sich selbst zuriick.«*** Die Andersheit als
Bezugspunkt des Denkens — also das, was aulerhalb und getrennt von ihm vorliegt —
wird dabei ihrer Exterioritit enthoben und in die Immanenz des Selbst zuriickgefiihrt.
Der Skandal besteht fiir Levinas darin, dass das Denken als Erfahrung, Wissen und Ler-
nen gleichermafien »das Eigene und das Andere«** ist. Das Denken und der Gegen-
stand, dessen es sich ermichtigt, werden in ein und derselben Immanenz zusammen-
gefithrt. Der Denkvorgang beziehe sich auf etwas, das nicht er selbst ist, leitet aber ge-
nau aus diesem, nun auf es riickgebundenen Anderen, sein Selbstsein ab.>* Besonders
deutlich wird dieser Vorgang der Selbstvergewisserung Levinas zufolge anhand des car-
tesianischen cogito, das die Erkenntnis des Selbstseins als den Gedanken einer Notwen-
digkeit des eigenen Seins beziehungsweise der Unmoglichkeit des eigenen Nichtseins
vollzieht.*** Bei Hegel sei die Titigkeit des Denkens, so Levinas, durch eine Vereinnah-
mung jeder Andersheit gekennzeichnet und diese Vereinnahmung ihrerseits das charak-
teristische Merkmal der Rationalitit des Denkens als Wissen. Weil die begriffliche Syn-
these stirker als die Unvereinbarkeit des Anderen mit ihr sei, werde sie sogar als Beweis
fiir die Einheit des Subjekts aufgefasst.”®® Das aus diesem Vorgang resultierende Iden-
titdtsprinzip ist Resultat einer doppelten Aufhebung.?®® Ein darin angelegter Uberein-

201 Ebd, 66.

202 Ebd.

203 Diese Gedankenfigur wird ausfiihrlich diskutiert und in ein Verhiltnis mit Celans Dichtung gesetzt
in Hamacher, Werner: »Die Sekunde der Inversion. Bewegungen einer Figur durch Celans Gedich-
te«, 81-126, in: Hamacher, Werner/Menninghaus, Winfried (Hg.): Paul Celan, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp 1988. Vgl. dazu im vorliegenden Band, 110f.

204 Vgl. Descartes, René: Discours de la méthode. Texte et commentaire, hg. v. Gilson, Etienne, Paris: Libr-
aire Philosophique Vrin 1987, 32.

205 Vgl. Levinas: »Dialogg, 66f. Levinas deutet den hegelschen Begriff der Begierde, als Bewegung der
Aufhebung eines Anderen, das sich dem Selbst als selbststindiges Leben darstellt (Hegel: PhdG,
143), vollkommen um. Seine »metaphysische Begierde« (»désir metaphysiquex, Levinas: Totalité et
Infini, 21ff) ist Begierde eines absolut Anderen, dessen Alteritat der Idee zwar duRerlich bleibt,
aber einen Sinn hat (vgl. ebd., 23). Wie Derrida (»Gewalt und Metaphysik«, 143) formuliert, sei die-
se Begierde so anti-hegelisch wir nur méglich: »Die Begierde ist fiir Levinas im Gegenteil Achtung
und Erkennen des Anderen als solchen, ethisch-metaphysischer Moment, dessen Ubersteigung
das Bewuftsein sich verbieten mufi. Die betreffende Geste des Uberstiegs und der Assimilation
waren dagegen nach Hegel eine wesentliche Notwendigkeit.« Interessanterweise macht Levinas
(vgl. »Dialogk, 72) in seinen Kommentaren zu Hegel aber auch darauf aufmerksam, dass die Spra-
che unmaoglich im Bereich eines reinen cogito verbleiben kann und verweist damit darauf, was in
der vorliegenden Studie im Hegel-Kapitel untersucht wird.

206 Vgl. Hegel: PhdG, 577.

https://dol.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.

79


https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

stimmungsgedanke zwischen Subjekt und Objekt — der possessive Charakter des Den-
kens — sei auch noch bei Husserl zu beobachten, der die Philosophie zwar kritisch als
Egologie beschreibe, sich jedoch von der Interpretation des Ich als reprasentativem Be-
wusstsein nicht verabschiede.*” Weil der Geist als die Ordnung der Dinge und die Dinge
als geordneter Geist begriffen sind, spricht Levinas, mit Blick auf die Intentionalitit*°®
und die Korrelation zwischen Denken und Welt, von einer »Bewusstseinsteleologie«.**
Husserls Theorie der »Intersubjektivitit« muss den Dialog stets auf das Erlebnis als Er-
fahrung zuriickfithren.”® Bei Heidegger folgt aus einer grundsitzlichen Einsambkeit ein
defizienter Modus des Mitseins. Beide Ansitze werden der von Levinas anvisierten ra-
dikalen Alteritit nicht gerecht, wobei er besonders in Bezug auf Heidegger der Posi-
tion Hannah Arendts sehr nahe kommt.”" Wihrend es iiberzeugend scheint, dass das
heideggersche Projekt einer Destruktion der abendlindischen Metaphysik in jenem Zu-
sammenhang steht, der bei Hamacher mit einer »Akzentuierung von Diskontinuititen«
charakterisiert wird, sind durchaus Zweifel angebracht, ob seine Philosophie eine »alar-
mierte Umsicht fiir Fragen der Verantwortung, des Anderen und der Verinderung«***
aufweist. Auch wenn bei ihm Aspekte der fiir Levinas wichtigen »Fiirsorge« verhandelt
werden, fasst Levinas Heideggers Ontologie als eine Subsumtion des Verhiltnisses zum
Anderen unter das Verhiltnis zum Sein.*”

Das mit der Vernunft gesetzte Selbst kann in einen Dialog treten, dieser bleibt je-
doch dem Regime des Bewusstseins, des Wissens, der Vernunft unter- oder vielmehr
nachgeordnet. Es vollziehe ein Denken der Identitit und Totalitit, das ohne wirkliches
Auflen bleibe.”* Derrida spricht von einer »falschen (endlichen) Heterologie«.*” Das gilt
laut Levinas schon fiir Platons »stillen Dialog der Seele mit sich selbst, in dem der Geist
im Denkvollzug, trotz der dialektischen Bewegung, die ihn sich selbst gegeniibertreten
lisst, einer und einzig bleibe.”*® Aufgrund der Verabsolutierung der Vernunft indere sich
auch mit einer Vielzahl denkender Menschen nicht grundlegend etwas. Ein Kampf um

207 Vgl. Levinas: »Martin Buber et la Théorie de la Connaissancex, 30.

208 Vgl. Levinas: »La Trace de LAutre«, 606.

209 Levinas: »Dialogk, 67f.

210 Vgl.ebd., 71.

211 Vgl. ebd., 75. Vgl. zu Arendts Auseinandersetzung mit dem heideggerschen Mitsein in der vorlie-
genden Studie, 164ff.

212 vgl. Hamacher: »Reparationenc, 16.

213 vgl. Levinas: Totalité et Infini, 38. Diese Lesart kritisiert Derrida (vgl. »Gewalt und Metaphysik«,139),
demzufolge eine Andersheit des Seins bereits bei Heidegger angelegt sei, auch wenn er Levinas
darin zustimmt, dass das Mitsein bei ihm eine abgeleitete Form des urspriinglichen Verhiltnisses
zum Anderen ist: »Wenn Seinsverstindnis sein-lassen-kénnen heifdt [...], dann betrifft das Verste-
hen des Seins immer die Andersheit des Andern in seiner ganzen Originalitit: man kann nur das
sein lassen, was man nicht selbst ist. Wenn das Sein immer sein gelassen werden mufd und wenn
Denken sein lassen heifdt, dann ist das Sein wirklich das Andere des Denkens.« (Ebd., 213).

214 Vgl. Bedorf: »Das Andere als Versprechen und Anspruchg, 170.

215 Derrida: »Gewalt und Metaphysike, 144.

216 Vgl. Levinas: »Dialogk, 69. Die Formulierung des Dialogs der Seele mit sich selbst (»psyches pros au-
ten dialogos«, Platon: »Sophistes«, 253—336, in: Ders.: Samtliche Werke Bd. 3. Kratylos, Parmenides, The-
aitetos, Sophistes, Politikos, Philebos, Briefe, hg. v. Wolf, Ursula, Reinbek: Rowohlt 2007, 263€) ist alles
andere als unmissverstandlich. Dass diese Formulierung selbst nicht von Sokrates ausgesprochen
wird, sondern von einem Fremden (Xenos), und dass sie aus den schriftlichen Aufzeichnungen von

https://dol.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Die:Der Andere und der Dialog

Geltung ist in diesem, dem Selbst gegeniiber sekundiren Dialog, indessen keine not-
wendige Konsequenz: »Die Sprache besteht dann darin, dafd jeder der Gesprichspart-
ner in das Denken des anderen eintritt, mit ihm in der Vernunft iibereinstimmt, sich in
ihr verinnerlicht.«*7 Es gibt fiir Levinas aber auch einen am Interesse des Seins orien-
tierten Dialog, den er als Dramatisierung feindselig gegeniiberstehender Egoismen be-
schreibt und der damit nah bei dem ist, was Szondi als Grundlage des Dramas der Neu-

zeit fasst:*®

Lintéressement de I'étre se dramatise dans les égoismes en lutte les uns avec les
autres, tous contre tous, dans la multiplicité d’égoismes allergiques qui sont en
guerre les uns avec les autres et, ainsi, ensemble. La guerre est la geste ou le drame
de lintéressement de I'essence.””

Injedem Fall verdeutlicht Levinas’ Kritik des Dialogs der Vernunft, dass es ihm um etwas
geht, das mit der Unterscheidung zwischen doktrinalem und dialogischem Philosophie-
ren nicht hinlidnglich beschrieben ist.?*

Entgegen einem sekundiren »Dialog der Immanenz«,*** unter den auch die von Ha-
macher und Nigele bei Habermas kritisierte Vorstellung einer kommunikativen Ver-
nunft subsumiert werden kann, ist bei Levinas von einer »urspriinglichen Sozialitit«
die Rede. Fiir oder gegen diese kann es keine Entscheidung geben; sie geht dem Bezug
auf Anderes als anfinglich andere Disposition voraus. Statt eines dramatischen Kampfs
von Egoismen ist bei Levinas von einer pridramatischen Dramatisierung, einem Dra-
ma der Existenz vor dem Licht (der Erkenntnis) die Rede:*** »Man miiflte einen Dialog
finden, um in den Dialog einzufithren.«*** Dessen Beschreibung fithrt er auf die Dialog-
Philosophien zuriick, von deren Protagonisten neben Franz Rosenzweig und dem fran-
zdsischen Existenzialisten Gabriel Marcel fiir ihn Buber von zentraler Bedeutung ist.”**
Letzterer gilt fir Levinas als Entdecker des Zerspringens des cogito in den ihm gegen-

iiberstehenden Grundworten Ich-Du und Ich-Es.?*® Bei Buber sei das Ich nicht mehr ei-

Eukleides vorgetragen wird, istim Platon-Kapitel der vorliegenden Untersuchung Ausgangspunkt
einer Lektire des Dialogs im Spannungsfeld von Miindlichkeit und Schriftlichkeit.

217 Levinas: »Dialogk, 69.

218 Vgl. Szondi: Theorie des modernen Dramas, 14-19.

219 Levinas: Autrement qu'étre ou au-dela de I'essence, 15.

220 Vgl. Schnadelbach, Herbert: »Zum Verhiltnis von Diskurswandel und Paradigmenwechsel in der
Ceschichte der Philosophie«, 387—398, in: Ders.: Zur Rehabilitierung des animal rationale. Vortrige
und Abhandlungen 2, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1992. Dass doktrinales Philosophieren ohne einen
vorgangigen Dialog gar nicht denkbar ist, hilt auch er fest: »Sicher ist Autonomie, die gianzlich in
ein solum ipse [..] eingeschlossen bleibt, etwas Scheinhaftes.« (Ebd., 391).

221 Levinas: »Dialog«, 68ff.

222 Vgl. Levinas, Emmanuel: En découvrant l'existence avec Husserl et Heidegger, Paris: Libraire Philoso-
phique Vrin 2001, 52, zitiert nach Amthor, 117.

223 Levinas: »Dialogg, 70.

224 Vgl. ebd., 73ff.. Vgl. auRerdem Levinas, Emmanuel: »Martin Buber, Gabriel Marcel et la Philoso-
phie«, 33—55, in: Hors sujet, Montpellier: fata morgana 1987; Levinas: »Franz Rosenzweig. Une pen-
sée juive moderne«.

225 Vgl. Levinas: »A propos de Buber«, 57f.

https://dol.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.

81


https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

ne Substanz, sondern eine Relation. Seine Uberlegungen brechen das »sujet enfermé sur
soi«und den »discours sur étre«als »thématisation«auf. Buber suche nach den Vorstruk-
turen des Seins gegeniiber denjenigen, die den objektivierenden, unterwerfenden Geist
ausmachen - »bien avant Heidegger«.**® Sein fundamentaler — und, wie Levinas hervor-
*7 — Beitrag zur Theorie des Bewusstseins bestehe dar-
in, die Erfahrung auf der Begegnung aufzubauen. Weil das Ich nicht das Du reprisen-

hebt, kaum zu unterschitzender

tiere, sondern ihm begegnet, ist das sich in jeder Begegnung aufs Neue konstituierende
»Zwischen« oder »Lentre-les-deux« ein ontologisches Ereignis: »un événement ontolo-
gique«.”*® Levinas hebt am dialogischen Prinzip, wie es bei Buber vorgestellt wird, einen
ontologischen Vorrang gegeniiber dem sekundiren Dialog vor, der im Kriegsdienst ge-
geneinander ausgerichteter Egoismen stehe, weil er auf das »intéressement« am Sein als
Objekt zuriickzuftihren sei. Aber es gehe, so Levinas — und das ist entscheidend, weil das
Denken des Dialogs damit radikalisiert wird — um divergierende Punkte, auch wenn er
Buber nicht korrigieren wolle.**

Levinas kritisiert einerseits einen Spiritualismus der Freundschaft bei Buber, mit

29 und trigt

dem eine Teilhabe an der Totalitit (»participation a la totalité«) gefasst ist
damit Zweifel vor, ob Buber tatsichlich von der ontologischen Ordnung einer Einheit
des Seins Abschied nimmt. Das Ich-Du bleibe trotz der Emphase auf einer Relationalitit

21 Seine Kritik iiberschneidet sich mit der

eine wahrhaftige Weise, das Sein anzutreffen.
von Adorno, der das Verhiltnis zwischen Ich und Du als Sprung in den Ort der Wahrheit
beschreibt. Die zu Beginn des Abschnitts zitierte Passage macht deutlich, dass Levinas
insbesondere die Vorstellung einer Reziprozitit und Symmetrie des Dialogs kritisiert.>**
Er beschreibt eine »dissymmetrie de lespace intersubjectif«**® und sucht damit den Dia-

log auf eine ganz andere Weise zu denken:

A la réciprocité du Je-Tu, nous réserverions notre principale critique. Nous nous de-
mandons si la relation avec I'altérité d’Autrui qui apparait comme un dialogue, ques-
tion et réponse, peut étre décrite sans faire intervenir une paradoxale difference de
niveau entre le Je et le Tu.”*

Levinas meldet Vorbehalte gegeniiber der bei Buber angenommenen Reziprozitit des
Ich-Duan. Denn das, was in der Beziehung mit der Andersheit des Anderen beziehungs-
weise Fremden (»l'altérité d’Autrui«) wie ein Dialog erscheint, kann nicht beschrieben

226 Levinas: »Martin Buber et la Théorie de la Connaissance, 32ff.

227 Keine Reflexion von Alteritit, so Levinas, kdnne Buber ignorieren (vgl. »A propos de Buber«, 58).

228 Levinas: »Martin Buber et la Théorie de la Connaissance, 36ff.

229 Vgl. Levinas: Totalité et Infini, 65.

230 Vgl. Levinas: »Martin Buber et la Théorie de la Connaissance«, 47ff; vgl. auRerdem Levinas: »Dia-
logue avec Martin Buberx, 52.

231 Vgl. Levinas: »A propos de Buber«, 65.

232 Vgl. Levinas: »Martin Buber et [a Théorie de la Connaissance«, 49; vgl. Levinas: »Dialog, 82. In Tota-
lité et Infini heifst es mit Blick auf eine »Asymétrie de 'interpersonnel«: »La multiplicité dans I'étre
qui se refuse a la totalisation, mais se dessine comme fraternité et discours, se situe dans un >es-
pacecessentiellement asymétrique.« (Levinas: Totalité et Infini, 236).

233 Vgl. Levinas: »A propos de Buberc, 61f.

234 Vgl. Levinas: »Martin Buber et la Théorie de la Connaissancex, 46.

https://dol.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Die:Der Andere und der Dialog

werden, ohne dass das Dazwischentreten einer paradoxalen Differenz geltend gemacht
wiirde. Man kénne nicht von einer zunichst formalen Ich-Du-Beziehung ausgehen;**
vielmehr ist der:die Andere als Fremde:r und als fragende:r Andere:r zu begreifen. Das
verdeutlicht das von Levinas formulierte Echo auf die von Rosenzweig kommentierte
Szene der Anrufung in der Genesis des Alten Testaments: »question et réponse«.?*® Der

%7 macht Levinas

Vorstellung einer Beziehung im Spiegel bei Buber gegeniibergestellt,
geltend: Die Aufwertung der »relation dia-logale« bringe eine »altérité inassimilable«ins
Spiel, die sich aufgrund einer Ordnung des »in-com-préhensible« einer Sicherstellung
und Besitznahme durch das Subjekt entziehe.?*® Der Dialog entfalte sich nicht gegen-
iiber einem oder einer Anderen, der:die sich als ein:e solche:r Andere:r bezeichnen lief3e;
der:die Andere als Fremde:r zeichne sich vielmehr durch eine Unerkennbarkeit aus, weil
er sich im Bewusstsein des Selbst nicht wiederspiegele: »Labsolument autre ne se reflete
pas dans la conscience.«**’

Deswegen ist bei Levinas von einer aus dem Jenseits (»I'au déla« — »beyond«) kom-
menden Nacktheit des Gesichts die Rede, das sich nicht als Zeichen, sondern lediglich als
Spur — und damit wiederum als Absenz oder vergangene Prisenz — zu erkennen gibt.**°

»Der Andere macht sich nicht durch sein Gesicht bemerkbar, er ist dieses Gesicht.«**

235 Vgl Levinas: »Dialog«, 82, vgl. Levinas: »Martin Buber et |a Théorie de la Connaissance, 46.

236 Vgl. Levinas: »Franz Rosenzweig. Une pensée juive modernex, 79. Es geht dabei um die von Ro-
senzweig beschriebene Offenbarung als Anrufung in der Genesis des Alten Testaments. Auf die
von Gott gestellte Frage »Wo bist du?« antwortet der in hochster Unbestimmtheit gerufene Adam
(und nach ihm weitere Figuren des AT): »Hier bin ich.«, wobei damit eine Szene der An-Sprache
an den Anfang des Ich gestellt wird. »Aber diese Frage geniigt dem Ich, sich selbst zu entdecken.«
(Rosenzweig, Franz: Stern der Erlosung, Frankfurt a.M.: Kauffmann 1921, 221—224). Die mit der An-
rufung angestofiene Entdeckung des Ich — eine Bestimmtheit im schlechthin Besonderen — setzt
eine Logik der Differentiation in Gang, die im Frage- und Antwortspiel des Denkens und im Ge-
sprochenwerden der Sprache als »Wort und Ant-Wort« (vgl. Rosenzweig: Stern der Erldsung, 222)
entfaltet wird. Denn mit demlch<ist Rosenzweig zufolge ein Gegensatz aufgestellt, der sich zwar
»im Mantel der Selbstverstandlichkeit hiillt«, —also nicht ausgesprochen wird —aber wie in jedem
anderen Wort der Sprache das »Urnein« eines »so und nicht anders« in die Sprache eintragt (vgl.
ebd., 221). Was Rosenzweig an dieser Stelle verhandelt und als sprachliche Operation darstellt, die
als dialogisch bezeichnet werden kann, ist nichts anderes als das Identitatsprinzip und seine In-
fragestellung. Denn ein Selbstsein, das Identitit nur iiber den Umweg (iber ein Anderes erlangen
kann, ist von sich selbst getrennt und eben nicht schlichtweg nur es Selbst. Identitat als Selbst-
bezug fuflt bei Rosenzweig auf einer sprachlich vollzogenen Trennung und Differentiation vom
Selbst: Wenn ein Ich, das »so und nicht anders« und darin als »das schlechthin Besondere und Be-
grifflose« nichts anderes ist als es ist, muss im Umkehrschluss auch vorausgesetzt werden, dass
es seinerseits nichts anderes ist als ein Anderes und Unterschiedenes — namlich von dem, was es
nichtist. Das Ich, von dem so selbstverstandlich ausgegangen wird, gibt es nur vermaoge einer An-
dersheit, die es von ihm selbst scheidet, aber eine Bezugnahme auf Anderes und damit auch sich
selbst in einem weiteren Umkehrschluss wiederum ermoglicht.

237 Vgl. Levinas: »Dialog, 82.

238 Vgl. Levinas: »A propos de Buber«, 58.

239 Levinas: »La Trace de LUAutre, 615.

240 Vgl. Levinas:»Dialogue avec Martin Buber«, 53. Zur Frage der Spur des Anderenim Zusammenhang
von Darstellungspolitiken und —strategien des Cegenwartstheaters vgl. Zimmermann, Mayte: Von
der Darstellbarkeit des Anderen. Szenen eines Theaters der Spur, Bielefeld: transcript 2017.

241 Derrida: »Gewalt und Metaphysik«, 154.

https://dol.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.

83


https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Derrida argumentiert, dass die unendliche Auferlichkeit des Anderen bei Levinas aus
einer eschatologischen Positivitit Gottes gefolgert sei und aufgrund einer tendenziellen
Denunziation des Zeichens einer Metaphysik der Prisenz den Weg bereite. Diese dhne-
le der Philosophie Platons, insbesondere seiner Schriftkritik vor dem Hintergrund einer

242

Favorisierung der lebendigen Rede.*** Auch wenn Derridas Kritik im Hinblick auf die

Rhetorik Levinas’ berechtigt ist, weil dieser von einer Epiphanie im Angesicht des Ande-

> iibertrigt er seine

ren spricht, die als Phinomen und Manifestation beschrieben wird,
Kritik des Phonologozentrismus und dessen Fixierung auf den Vorrang der Anwesenheit
zu schnell auf das Dialog-Denken bei Levinas. Im Dialog und in der dialogischen Spra-
che entfaltet sich nicht unumwunden eine als wahrhaft oder authentisch gefasste Begeg-
nung. Wihrend im Rahmen dieser Studie aufgrund einer Tendenz zur hyperbolisieren-
den Positivierung des Anderen bewusst auf eine nihere Untersuchung der phinomeno-
logischen Dimension des Gesichts und den indexikalischen Implikationen der Spur ver-
zichtet wird, ist Levinas’ Verstindnis der dialogischen Sprache und des Gesprichs nicht
in der Weise auf Anwesenheit fixiert, wie es sich stimmig in Derridas Argument fiigen
wiirde. Das ist wohl auch der Grund, warum Derrida festhilt, dass mit Levinas eine Re-
habilitierung der Schrift — also eine irreduzible Nachtriglichkeit und Abwesenheit - zu
denken sei: »Ich darfihn [den Anderen] aber nur als das Unerreichbare, Unsichtbare und
Unberiihrbare erreichen.«*** Er benennt damit eine mit dem Denken der Alteritit ein-
hergehende Notwendigkeit der Negativitit und der Unbestimmtheit, die Levinas zwar
auszuschlieflen bemiiht ist, ohne die aber die:der Andere nicht anders sein oder bleiben
kann.**

Levinas’ zuvor zitierte Auflerung wirft aber auch die Frage auf, ob er den Dialog nicht
zunichst ausschliefdt, wenn es heiflt, dass die Beziehung mit der Alteritit des Anderen
lediglich wie ein Dialog erscheine (»apparait comme dialogue«)? Doch es ist komplizierter: Le-
vinas nimmt den Dialog zuriick, um ihn auf eine Weise, die dem von Derrida formulier-
ten Erreichen eines Unerreichbaren niherkommt, geben zu kénnen. Denn er hebt her-
vor, dass es ihm um einen neuen Typus des Dialogs geht, in dem sich eine doppelt ge-
genseitige, dissymmetrische Gleichzeitigkeit von Unabhingigkeit und Bindung im Ver-
hiltnis zwischen Ich und Anderem manifestiert, weswegen auch von einer paradoxalen
Differenz die Rede ist:

Un dialogue d’un type nouveau ol se manifeste non pas le souci de la Relation mais le
désir d’assurer au je, fit-il en liaison (verbunden), son indépendence.?*¢

Im neuen Typus des Dialogs, der die hier formulierte Rede von einem anderen Dialog mo-
tiviert, ist nicht die Sorge um eine Beziehung itberhaupt ausschlaggebend — als wire ein
beziehungsloses Selbst denkbar, das sich fiir oder gegen das Mitsein mit Anderen ent-

242 Vgl. ebd.,154/232.

243 Vgl. Levinas: »La Trace de LAutre«, 613.

244 Derrida: »Gewalt und Metaphysike, 158.

245 Vgl. ebd., 174.

246 Levinas: »Martin Buber et la Théorie de la Connaissance«, 49, Herv. M. W.

https://dol.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Die:Der Andere und der Dialog

scheiden kénnte; das ist auch bei Heidegger nicht der Fall.**’ Es geht um die Trennung
von Selbst und Anderem, die sich gleichwohl in einer gegenseitigen und unauflgslichen
Bindung befinden. Die Unabhingigkeit ist bei Levinas bei aller Emphase auf dem An-
deren keineswegs zu vernachlissigen und entscheidend fiir den Dialog. Das zeigt sich
etwa an seiner Abgrenzung des Dialog-Verhiltnisses zwischen Ich und Anderem gegen-
iiber der Einfithlung. Weil das Ich sich in der Einfithlung an die Stelle des Anderen setze,
wihrend es sich selbst vergisst — dabei also nicht mehr das Du des Anderen ist — werde
der »Heteronomie« des Dialogs nicht Rechnung getragen.**® Wihrend Buber die Tren-
nung (»séparation«) zwischen Ich und Anderem nicht ernst genug genommen habe, for-
muliert Levinas in aller Deutlichkeit:

Lhomme n’est pas seulement la catégorie de la distance et de la rencontre, il est aussi
un étre a part. [..] Il est impossible a ’homme d’oublier son avatar de subjectivité.?*’

Das Ich und die:der Andere sind auf eine radikale Weise unaustauschbar, weil die Be-
ziehung nicht von irgendeinem anderen Standpunkt betrachtet werden kann, als dem-
jenigen, welchen das Ich in der jeweiligen Beziehung einnimmt.”° Das heift, dass das
Ich des Du nicht schlichtweg umgekehrt und auf dieselbe Weise das Du des Du ist, wel-
ches seinerseits ein Ich ist. Die Beziehung bleibt in ihrer reziproken Umkehrung nicht
dieselbe, sondern ist je auf ihre Weise von einem Avatar der Subjektivitit her zu begrei-
fen, der den Anderen verfehlen muss. Das ist nicht nur der Fall, weil es Levinas zufolge
unmoglich fir das Selbst ist, sich zu vergessen beziehungsweise sich vollkommen zu ver-
duflern, sondern auch weil das Ich in der vollkommenen Selbstaufgabe seinerseits kein
Du zum Anderen Ich (Du) mehr wire. »Avatar« lasst sich als Ungliick und Missgeschick,
aber auch als Metamorphose und Verinderung iibersetzen: der »avatar de subjectivité«

247 Vgl. Heidegger, Martin: Sein und Zeit, 157f.

248 Vgl. Levinas: »Martin Buber et la Théorie de la Connaissance«, 40/49. Levinas’ Beschreibung der
Einfihlung dhnelt der von Heidegger in Sein und Zeit vorgenommenen Charakterisierung bis in
die Details. Er (vgl. Sein und Zeit, 166) fasst sie als Briicke von einem zundachst alleine gegebenen
eigenen zum verschlossenen anderen Subjekt: »Das Seinsverhaltnis zu Anderen wird dann zur Pro-
jektion des eigenen Seins zu sich selbst»in ein Anderes<. Der Andere ist eine Dublette des Selbst.«
Weil das Dasein nicht getrennt und vereinzelt zu begreifen ist und vermoége der Einfithlung ei-
ne Selbstaufgabe und Erfahrung mit dem Anderen vollzieht, spricht Heidegger von einer falschen
Reihenfolge: Nicht die Einfithlung konstituiere das Mitsein, sondern die Einfithlung sei auf dem
Crunde des Mitseins moglich (vgl. Heidegger, Martin: Sein und Zeit, 166). Diesen Gedanken ent-
wickelt Hannah Arendt n ihrer Lessingpreisrede (Von der Menschlichkeit in finsteren Zeiten. Rede iiber
Lessing, Miinchen: Piper1960), in der der Riickbezug auf das Ich ausgehend von einer Selbstdistan-
zierung gefasstist. Mitleid beruhtihrer Lesart zufolge nicht auf einem stimmig-prasentem Selbst-
verhaltnis, das den Anderen in der Folge auf das Spiegelbild seiner selbst reduziert, sondern auf
einer Infragestellung des Verhiltnisses zu sich. Weil das Mitleid nicht die Mitmenschlichkeit kon-
stituiert, sondern vielmehr auf dem pluralen, gesellschaftlichen Mitsein aufbaut —sie greift damit
indirekt die Beschreibung der Einfithlung bei Heidegger auf —, ist das von Arendt angefiihrte Mit-
leid ein dezentriertes.

249 Levinas: »Martin Buber et la Théorie de la Connaissance, 49f.

250 Vgl.ebd., 47.

https://dol.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.

85


https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

weist auf das Ungliick eines irreduziblen Selbstseins und auf die diesem Selbstsein glei-
chermafien zugrundeliegende Verinderung auf den Anderen hin.

Derrida hat das irreduzible Selbstsein so zu umschreiben versucht, dass Levinas die
Intentionalitit des husserlschen Bewusstseins wieder einfiihren, diese aber iiber ihre re-
présentative und theoretische Dimension sowie iiber die noetisch-noematische Struktur
hinaus erweitern muss.*" Intentionalitit — so liefSe es sich mit Blick auf die bei Levinas

252

zu verortende »radikale Passivitit«*** formulieren, die der Unterscheidung vom Passiv-

253 un d

sein und Aktivsein vorausgeht — konne nicht ohne die vorgingige »Widerfahrnis«
Nicht-Intentionalitit des Anderen begriffen werden. In »Trace de l'autre« ist davon die
Rede, dass eine »responsabilité« des Ich gegeniiber dem Anderen das Ich in seiner Funk-
tion als »support de I'univers« bestitigt.* Die zuvor angefiithrte Wendung »question et
réponse« ist noch einmal hervorzuheben. Indem Levinas die Verantwortung im wortli-
chen Sinne als Antwort versteht, schligt er in der Sache der Anrufung eine Umkehrung
des Buberschen Ich-Du-Verhiltnisses vor: Wahrend Buber im Element des Bewusstseins
bleibt, weil er bei der Anrufung des Anderen ansetzt, ist bei Levinas eine Anrufung durch
den Anderen im Anschluss an Franz Rosenzweig der Ausgangspunkt des Dialogs. Der
Andere im Widerfahrnis der Anrufung gehort nicht zur Ordnung jenes bestimmten und
bestimmbaren Seins, mithilfe dessen ein cogito wiederum seine Konstitution vollziehen
kann. Damit kommt Levinas der Vereinnahmung und dem Zwang einer potenziell ver-
nichtenden Assimilation zuvor, welche die abendlindische Tradition zum Auf3ersten ge-
trieben hat. Der:die Andere ist ein:e fragende:r Andere:r und setzt durch seine Frage die
Moglichkeit des Zugriffs durch das cogito aus. Der Andere steht der Identitit und Totalitit
somit nicht nur gegeniiber, er bewegt sich ganzlich aulerhalb des Registers eines dialek-
tischen Vermittlungsprozesses, wie bereits mit Nigele hervorgehoben.”” Die Ersetzung

256

des Du im dialogischen Prinzip Bubers mit »Autrui« und »Lilléité«**® bei Levinas macht

251 Vgl. Derrida: »Gewalt und Metaphysik«, 180.

252 Vgl. Wall, Thomas C.: Radical Passivity. Lévinas, Blanchot, and Agamben, New York: State Univ. Press
1999, 31-64. In Autrement quétre heifdt es: »Le soi-méme ne peut pas se faire, il est déja fait de
passivité absolue [..].« (Levinas: Autrement qu'étre ou au-dela de ['essence, 165).

253 »Der Ausgang von vorgingigen Widerfahrnissen, auf die wir immer nur nachtraglich antworten,
lehrt uns etwas anderes, namlich eine Selbstbildung durch Selbstverschiebung.« (Waldenfels:
Bruchlinien der Erfahrung, 203).

254 Vgl. Levinas: »La Trace de LAutrex, 616.

255 Vgl. Nagele: »Dialogik im Diskurs der Modernex, 83.

256 In »A propos de Buber« ist die Rede von einer »llléité de Dieu qui me renvoie au service du pro-
chain, a la responsabilité pour lui.« (Levinas: »A propos de Buberc, 64). Auch um sich gegen den
buberschen Spiritualismus der Freundschaft, der Ndhe und die Vorstellung von Unmittelbarkeit zu
verwahren, aber auch weil Buber die Transzendenz Gottes nicht radikal genug denke (vgl. Strasser:
»Buber und Levinasc, 520), spricht Levinas von »ll1éité«, ein Begriff, der aufgrund seiner theologi-
schen Implikationen und dem ihm zugrundeliegenden Verweis auf einen abwesenden Gott nicht
ausfithrlich diskutiert wird. Mit Cott als »Erheit« wird die Figur eines unverfiigbaren Dritten auf-
gerufen, die dem levinasschen Verhaltnis zum Anderen als Instanz der Unendlichkeit als Ermogli-
chung einer gegenseitigen Bezugnahme und des Denkens im Konkreten als Beziehung zu einem
je weiteren Anderen zwischengeschaltet ist: »Le fait que I'autre, mon prochain, est aussi tiers par
rapporta un autre, prochain lui aussi, est la naissance de la pensée, de la conscience et de la justice
et de la philosophie.« (Levinas: Autrement qu'étre ou au-dela de 'essence, 204).

https://dol.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Die:Der Andere und der Dialog

deutlich: Die Anrede des Anderen erfolgt in der Gegenwart eines der Logik der Zweiheit
und in seiner Unendlichkeit grundsitzlich entzogenen Dritten, der beziehungsweise das
die Bezugnahme erméglicht.”’ Der iiber einen Dritten vermittelte Dialog mit einem un-
darstellbaren Anderen — der aufgrund der paradoxalen Differenz zwar auch als Selbst
angenommen werden muss, der Ordnung der Prisenz aber entzogen bleibt —, ist dem
Selbst der Selbstsetzung vorangestellt. Der Dialog der urspriinglichen Sozialitit snach
der Shoah«ist nicht die Bewegung auf einen Anderen zu, »in all dem, was er ist und was er
darstellt« — worauf Scholem abzielte —, sondern die Offnung dafiir, was an der Anders-
heit des Anderen in seinem Selbstsein der Ordnung des reprisentativen Bewusstseins
und einem von jenem ausgehend verstandenen Sein entgeht.

Dissymmetrie und Transzendenz oder von der Begegnung
zur dialogischen Sprache

Eine uniiberwindbare Andersheit und ein damit zwischen Ich und Anderem geteilter Be-
zug aufein Drittes oder einen Dritten ist im Denken Levinas’ vorausgesetzt. Die absolute
Andersheit wird dabei nicht als Moment eingefiihrt, mithilfe dessen Uberwindung der
Dialog moglich ist; dieser griindet vielmehr in einer Unmdglichkeit: »Gerade weil das Du
absolut anders ist als das Ich, gibt es, von einem zum anderen, Dialog.«**® Der Dialog ist
dabei nicht als Kompensation fiir eine verlorene oder verfehlte Einheit im Denken zu
verstehen,” die durch das Denken der philosophischen Tradition verschiittet wurde.
Hiermit unterscheidet er sich in einem grundlegenden Aspekt vom dialogischen Prin-
zip bei Buber. Levinas schliefdt in seinem Dialog-Artikel ein harmonisches Miteinander
zwischen Ich und Anderem unmissverstindlich aus. Er fasst den Dialog als eine Nicht-
Gleichgiiltigkeit, die in Hass ausarten kénne — Kain und Abel wurden bereits erwihnt —,
andererseits aber auch eine Chance fiir Liebe bedeuten kénne.**°

Anhand solcher Stellen wird deutlich, warum Levinas’ Denken mitunter als voreili-
ges Versprechen einer Versdéhnung kritisiert wird.** Im Enthusiasmus fiir das Ethische
geht schnell unter, dass bei Levinas aufgrund des Dialogs dem Subjekt als grundlegende
Einheit des Sozialen der Boden entzogen wird. Es ist in eine Nicht-Einheit iiberfiihrt,
die immer mindestens eine Zweiheit aufweist. Der Dialog aber ist, vor jeder ethischen
Programmatik, die abgriindige Grundstruktur einer auf keine Einheit zu bringende ur-
spriinglichen Sozialitit. Das Ich kann sich schlichtweg nicht verhalten - es gibt keine
Haltung des Bewusstseins —, ohne auf den dialogischen Bezug auf einen Anderen und
etwas Anderes hin zuriickgeworfen zu sein, das sich seinerseits dem Denken entzieht.>¢*
Alterititist bei Levinas mit Negativem versehen, auch wenn er selbst die Negativitit aus-
zurdumen bemiiht ist. Aus der konstitutiven Verfehlung und der Unmaéglichkeit auf den

257 Vgl.ebd.,108.Vgl. auferdem155: »La trace d’'un passé dans le visage n'est pas I'absence d’'un encore
non-révélé, mais I'an-archie de ce qui n'a jamais été présent, d’un infini qui commande dans le
visage de I'Autre et qui comme un tiers exclu ne saurait étre visé.«

258 Levinas: »Dialogg, 76.

259 Vgl.ebd,, 73.

260 Vgl.ebd., 78.

261 Etwa von Derrida: »Gewalt und Metaphysik«, 195.

262 Vgl. Levinas: »Dialog«, 77.

https://dol.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.

87


https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Anderen angemessen antworten zu kénnen, ist aber nicht die Unmdglichkeit eines Dia-
logs zu folgern. Im Anschluss an Levinas ist ein Dialog-Denken vorzuschlagen, das sei-
nen Anfang in der Unméglichkeit nimmt, den Anderen zu denken. Der grofde Anspruch
bewahrt nicht nur vor der Verfehlung des Anderen; die Bereitschaft zu verfehlen und
nicht zu verstehen, ist Bedingung fiir den Dialog.?*> Die Begegnung ist dabei sprachlich
vermittelt, eher denn eine, die von Sprache nur begleitet wird oder werden kann.

Die somit vermessene Kluft zwischen der Notwendigkeit auf einen Anderen ver-
wiesen zu sein, auf ihn zu antworten und dem Anderen lediglich in einer Verfehlung
begegnen zu kénnen, wird durch eine im Deutschen eigenartig klingende Begrifflichkeit
markiert, die zwar immer wieder angefiihrt, aber noch nicht kommentiert wurde. Das
Wort Dissymmetrie ist kommentarbediirftig. Roger Caillois hat die Dissymmetrie unter
Bezugnahme auf Chemie und Physik als ein Drittes gegeniiber Symmetrie und Asym-
metrie vorgeschlagen, das Uberginge und Entwicklungsspriinge erlaubt.*** Das Prifix
Dis- schafft im Gegensatz zum Alpha privativum der A-Symmetrie eine symmetrische
Anlage zwischen Selbst und Anderem nicht vollkommen ab, setzt sie aber einer Verin-
derung und Verschiebung, einem Abgrund und einer Differenz aus: »Dissymmetrie, der
Zustand, der der Storung eines Gleichgewichts oder einer Symmetrie nachfolgt, dabei
aber die negierte Ordnung noch erahnen beziehungsweise erschlieflen lisst.«**® Der
symmetrische Alteregoismus wird in ein fragmentiertes, pordses und prekir-rudimen-
tires Moment des Quasi-Symmetrischen iiberfithrt, in dem das Gegeniiber des Anderen
trotz der Verschiebung und einer nicht vorhandenen Spiegelung als Widerfahrnis wahr-
genommen werden kann — auch wenn der Bezugspunkt dieser Annahme sich Vernunft-
und Verstandesbegriffen entzieht. Mit der Dissymmetrie und der paradoxalen Differenz
des Dialogs fiihrt Levinas jene »eigentiimliche Symmetrie« ein, die Derrida zufolge bei
ihm fehle: Zwar sei eine Reduktion des Anderen auf ein »reelles Moment [des eigenen]
Lebens, seine Reduktion auf den Zustand eines empirischen Alter Ego [...] eine Mog-
lichkeit oder vielmehr eine empirische Zufilligkeit, die man Gewalt nennt, so Derrida,
ein Selbst des Anderen miisse aber ebenso vorausgesetzt werden, wie eine Andersheit
des Selbst.**® Ein anderes Selbst und ein Anderer selbst: dis-symmetrisch und nicht
austauschbar.

263 Vgl.ebd., 76.

264 Vgl. Caillois, Roger: Dissymmetrie, iibers. v. Peter Geble, Berlin: Brinkmann + Bose 2015. Wahrend
Nachschlagewerke fiir das Franzésische und das Deutsche Asymmetrie und Dissymmetrie zumeist
als Synonyme fiihren, unterscheidet die Chemie zwischen asymmetrischen und dissymmetrischen
Molekiilen. Asymmetrische Molekiile weisen keinerlei Symmetrieelement auf, wohingegen die
Dissymmetrie eine Anordnung von Atomen beschreibt, die zwar Symmetrieachsen aufweisen kon-
nen,jedoch aufgrund einer fehlenden Symmetrieebene nicht spiegelsymmetrisch sind. Wichtiger
Bezugspunkt von Caillois ist die Mitte des 19. Jahrhunderts entstandene molekulare Chemie (u.a.
Joseph Le Bel, Jacobus Henricus van't Hoff und Pierre Curie), welche die Symmetrie als Form des
Stillstands beschreibe, wahrend die Dissymmetrie die Erzeugung neuer Phanomene ermogliche
oder gar provoziere. Schon fiir Louis Pasteur sei zuvor die Dissymmetrie das Kennzeichen des Le-
bens gewesen. Sie lasse sich als das gefahrliche und abenteuerliche Element einer Vitalitat gegen-
liber der stabilisierenden Stabilitat der Symmetrie begreifen (vgl. ebd., 62/59/82).

265 Ebd.,17.

266 Vgl. Derrida: »Gewalt und Metaphysik«, 194.

https://dol.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Die:Der Andere und der Dialog

Mit der Dissymmetrie zwischen Ich und Du, dem Selbst und dem Anderen, ist der
Dialog nicht als Begegnung von Gleich zu Gleich gefasst. Wenn der Dialog vom Selbst
zum Anderen und umgekehrt verliuft, und die ausdriickliche Bereitschaft aufweist, ei-
ne Verfehlung oder das Nicht-Verstehen einzubeziehen, dann erfolgt ein anderer Bezug
als der einer Begegnung auf Augenhdhe. Das Verhiltnis zum Du des Anderen, das sich in
seiner Anders- und Fremdheit dem Zugriff entzieht, fasst Levinas als »Transzendenz,
wobei er sie ganz anders besetzt als Adorno und Buber.?*” Der Sinn der Transzendenz
liege darin, nicht nur zu einem anderen Sein oder zum Nichtsein, sondern zum Ande-
ren des Seins und zum Anders-als-Sein {tberzugehen.?®® Dem Verhiltnis zum Du ist die
Verwiesenheit auf ein Drittes eingeschrieben, das einem unmittelbaren Gegeniiber im
Weg steht. Transzendenz, so lasst sich hieraus folgern, liegt der Sprache als einem dia-
logischen Geschehen zugrunde:

Das Sprechen im Dialog ist nicht eine der moglichen Formen der Transzendenz, son-
dern ihr urspriinglicher Modus. Mehr noch, sie bekommt erst einen Sinn, wenn ein Ich
Du sagt. Sie ist das Dia des Dialogs.?®

Der Andere ist als unzugingliche Stelle - nur vor dem Hintergrund einer vom Negativi-
titsdenken her entwickelten Alteritit — und nur als »inkommensurabel Anderer«<*’° zu
verstehen, auf den sich das Selbst im Dialog in einem Modus der Transzendenz bezieht.
Damit wird deutlich: Der Dialog vollzieht nicht die Vernunftbewegung des Logos, son-
dern ver-steht, ohne sich auf einen festen Stand und einen Zustand des Verstandenen
berufen zu konnen. Das Denken im Bereich des Ursprungs der Sprache — so heifdt es
bei Derrida trotz der Skepsis gegeniiber dem Dialog-Begriff im Hinblick auf Levinas —,
schneide als Dialog und Differenz sowie als Widerspruch und Unméglichkeit, das Ver-
haltnis zum Anderen in Gesetze der Logik zu tibersetzen, der Kohidrenz des Logos den
Atem ab.*™
davon, dass es fiir die Sprache unméglich sei, sich in den Dimensionen des cogito zu
halten.?”?

Der Dialog als Sprache tut also Anderes, als nur zu verstehen. Levinas spricht

In der dissymmetrisch-dialogischen Transzendenz, die Levinas im Verhilt-
nis zum Anderen verortet, und das eigentlich gar kein Verhiltnis mehr sein kann, mar-
kiert das Prifix »dis-« die paradoxale Differenz zwischen Sprechendem und Angespro-
chenem, hebt aber auch die Differenz hervor zwischen dem Anderen, von dem (auch in
Levinas’ Texten) die Rede sein kann, und einem Anderen, der und das als Bezugspunkt
dieser Bezeichnung entzogen bleibt. Das ist von entscheidender und fiir diese Studie
auch im weiteren Verlauf von grofier Bedeutung. Denn ein fiir die Transzendenz zum
Anderen hin notwendiges Nicht-Verstehen, Nicht-Ubergehen - eine transzendierende
Bewegung ohne Transzendenz, oder ein Transzendieren ohne Zielpunkt — ist ein Spezi-
fikum der Reflexion auf die Sprache bei Levinas. Wihrend die Transzendenz zunichst

267 Vgl. dazu in der vorliegenden Untersuchung, 55f.

268 Vgl. Levinas: Autrement quétre ou au-dela de 'essence, 13.

269 Levinas: »Dialog, 78.

270 Dittmann, Alexander G.: Derrida und ich. Das Problem der Dekonstruktion, Bielefeld: transcript
2008, 14.

271 Vgl. Derrida: »Gewalt und Metaphysike, 194.

272 Vgl. Levinas: »Dialog, 72.

https://dol.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.

89


https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90  Marten Weise: Dialog als Denkfigur

wie ein vom Hohen getdntes Wort daherkommt, beschreibt es die simple Uberlegung
eines Ubergangs:

Im Sprechen im Dialog, im Ansprechen eines Du durch das Ich geschieht ein auferor-
dentlicher und unmittelbarer Ubergang, der stirker ist als jedes ideale Band und als
jede Synthese, die das Ich denke in seinem Angleichen- und Begreifen-Wollen verwirk-
lichte. Ein Ubergang, wo es keinen Ubergang mehr gibt. Gerade weil das Du absolut
anders ist als das Ich, gibt es, von einem zum anderen, Dialog.*”?

Esistvon einem Ubergang die Rede, der eigentlich keiner mehr ist. Levinas diskutiert ei-
nen Ubergang des Dialogs in Abwesenheit von Verstindnis beziehungsweise eine Tran-
szendenz ohne Essenz. Dieser Ubergang ist stirker als die Verbindung durch Synthese,
Angleichung oder Begriff, weil er dort erfolgt, wo es keinen Ubergang mehr gebe. Das
Ziel des Ubergangs ist nicht in der Form einer Begegnung erreichbar, sondern nur als
das Unerreichbare. Der Dialog findet — wie Levinas deutlich macht: »Gerade weil [...] gibt
es [...] Dialog« — aufgrund einer Unmdglichkeit statt. Eine vorgingige Unvollendung ist
dem Sprechen im Dialog und dem Dialog-Verstindnis von Levinas eigen, auch wenn er
von einer Ethik spricht und sich ein moralischer Uberschwang in seinen Texten gele-
gentlich duflert. Dieser Lesart leistet die Wortwahl »unmittelbarer Ubergang« zwar Vor-
schub, sie lisst sich aber kaum nachvollziehen, macht Levinas doch kurz darauf deutlich,
dass das Transzendieren die absolute Distanz weder abschafft noch vereinnahmt.*”* Au-
Rerordentlich am Ubergang ist seine dem Gesetz der Widerspruchsfreiheit entzogene
Form, die einem rationalem Prozess der Vermittlung oder Ubertragung von Fakten als
Bezugnahme auf ein Drittes oder einen Dritten vorgelagert ist, oder gar die Bedingung
fiir rationalisierbare Vorginge darstellt: »Er [der Dialog] ist die Transzendenz.«*”

Wie Levinas hervorhebrt, ist der Dialog ein Ereignis des Geistes,?”® welches jedoch
ohne einen »vorgingigen Dialog« mit Anderen nicht moglich ist. Bewusstsein fange be-
reits in der Sprache an.*”” Transzendenz ist, nach dem Tod Gottes, die Bewegung des auf
Andere und Anderes bezogenen Sprach-Bewusstseins. Wie damit deutlich wird, betont
das Prifix »dis-« nicht nur die Ungleichheit zwischen Sprechenden, sondern auch eine
Ungleichheit des Sprechens selbst — eine Kluft zwischen Sagen und Gesagtem, dem Be-
zeichnen und dem Bezeichneten. Von der Transzendenz der Sprache konne, wie es in
Autrement quétre heifdt, nicht viel mehr gesagt werden als ihre Ungewissheit. Man miis-
se sich damit abfinden, dass mit ihr ein Missverstehen einhergehe.?”® Diese Uberlegung
wird auch in dem zuvor angefithrten Zitat deutlich, in dem Levinas die Transzendenz
als »Dia« des Dialogs fasst, womit ein Hindurchgehen durch die Sprache bezeichnet ist,
dasjedoch keinen transparenten Vorgang darstellt. Die Dissymmetrie im Dialog besteht
sowohl im Sprechen zum Anderen als auch — und das ist fiir den weiteren Verlauf der

273 Ebd., 76.

274 Vgl. ebd., 74f.

275 Ebd., 78.

276 Vgl.ebd., 74.

277 Vgl.ebd., 76.

278 Vgl. Levinas: Autrement qu'étre ou au-dela de I'essence, 190. Hier bezieht er eine ganz andere Position
zur Kommunikation als noch in Totalité et Infini.

https://dol.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Die:Der Andere und der Dialog

Untersuchung von entscheidender Bedeutung — im Sprechen iiberhaupt. Das Sprechen
ist von vornherein auf Anderes bezogen. Derrida hat verdeutlicht, dass die Unterschei-
dung zwischen dem personalem Anderen und einem dinghaften Anderen nicht strikt zu
vollziehen sei, was Levinas mit der Ablehnung der Andersheit als Negativitit zwar ver-
sucht, dabei aber jene »tiefere und urspriinglichere Zone« des heteron iibergangen habe,
die weder der Subjektivitit noch der Objektivitit eindeutig zugeschlagen werden kon-
ne.”” Trotz seiner Skepsis gegeniiber dem Dialog-Begriff zeigt Derrida ihn im Hinblick
auf Levinas im Zusammenhang mit einem Denken des Anderen als Anderen und einem Ver-
stindnis von Sprache als fiir Anderes auf.>®

Interessanterweise gibt es eine Stelle, an der Levinas, Buber lose kommentierend,
den Vorschlag zu machen scheint, dass Sprache im Anschluss an das Transzendenzver-
hiltnis zum Anderen und im Hinblick auf das in ihr gesprochene Andere als in sich be-
reits dialogisch gefasst werden kénnte. Er referiert, dass Sprache fiir Buber nicht das In-
strument eines egologischen Ausdrucks von Bewusstseinszustinden sei, sondern jeder
aktualisierten Sprache vorgelagert und qua Sprache auf den Ubergang und das Uberge-
hen bezogen: »Die Sprache sei nicht dazu da, die Zustinde des Bewuf3tseins auszudrii-
cken; sie sei das unvergleichliche geistige Ereignis der Transzendenz, worauf jeder Aus-
drucksversuch, jedes Mitteilen-Wollen eines gedachten Inhalts, sich schon bezieht.«**!

Deutlich wird: Die im Denken des Anderen erfahrene Verinderung des Selbst — als
Dialog und Dia-Log - ist eine des Sprechens und der Verhiltnisse in der Sprache, welche
diesseits des Konsens-Prinzips der Vernunft anzusiedeln sind. Levinas’ Dialog-Denken
fragt nach der Begegnung als Ereignis der Sprache und der Sprache als Ereignis der Be-
gegnung.

279 Vgl. Derrida: »Gewalt und Metaphysik«, 193.
280 Vgl. ebd., 150.
281 Levinas: »Dialog, 76.

https://dol.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.

91


https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839469514-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.14361/9783839469514-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

