
4. Cultural Studies und Postkolonialismus

Das heute in weiten Teilen der akademischen Welt bekannte interdisziplinäre Projekt

der Cultural Studies stellt mit der benachbarten Strömung des Postkolonialismus einen

zentralen Ausgangspunkt dieser Arbeit dar und wird im folgenden Kapitel sowohl in

seinem historischen Entstehungszusammenhang, als auch in den theoretischen para-

digmatischen Ausrichtungen vorgestellt. Dabei bietet meine Darstellung aufgrund der

hinreichenden Auseinandersetzung an diversen anderen Stellen1 nur einen verkürzten

Einblick, wohingegen die daran anschließende Diskussion der Bedeutung von Cultural

Studies und Postcolonial Studies für die Pädagogik, die einen originären Beitrag der vorlie-

genden Dissertation bildet, deutlich umfassender in den Blick genommen wird.

Zunächst gilt es, sowohl die Entstehung der Cultural Studies in Großbritannien und

deren Entwicklung im Centre for Contemporary Cultural Studies (CCCS) in Birmingham

nachzuzeichnen, als auch die Entstehungsgeschichte des Postkolonialismus darzule-

gen, bevor die internationale Ausbreitung – hier vor allem fokussiert auf die USA und

Australien – in den Blick genommen wird. Als radikal transdisziplinär geltend werden

anschließend die theoretischen Bezüge und das Verhältnis von Theorie und Praxis in

den verschiedenen Traditionen der Cultural Studies und der Postcolonial Studies erörtert.

Aufgrund der Notwendigkeit der Eingrenzung des sehr weiten Feldes, geschieht dies

anhand einer personalen Einteilung und den für diese Arbeit wichtigsten zugehörigen

Konzepten. Dabei treten vor allem die Arbeiten Stuart Halls, Homi K. Bhabhas sowie

die von bell hooks in den Vordergrund. Den Abschluss des Kapitels bildet sowohl eine

systematische Verbindung der Konzepte der Cultural Studies und des Postkolonialismus

zum interaktionistischen Konstruktivismus, als auch die Erörterung der Implikationen

undWirkungen für die Critical Pedagogy.

4.1 Entstehung, Institutionalisierung und Ausdehnung der Cultural Studies

Die Entstehung der Cultural Studies ist unter anderem mit vier zentralen Personen ver-

bunden: Richard Hoggart, Raymond Williams, Edward P. Thompson und Stuart Hall.

1 Vgl. z.B. die Einführungswerke von Turner (1990), Grossberg/Nelson (1992) und Winter (2001).

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Katarina Schneider-Bertan: Kritische Pädagogik im 21. Jahrhundert

Wie sich diese Entwicklung darstellt und in welchen historischen und politischen Kon-

text dies eingebunden ist, wird im Folgenden dargelegt. Mit der inhaltlichen Ausrich-

tung eng verbunden sind die Postcolonial Studies, die sich etwa zur gleichen Zeit entwi-

ckelten und ebenfalls im Folgenden vorgestellt werden.

Bedeutend ist, dass beide Felder, insbesondere aber die Cultural Studies, keine ab-

geschlossene wissenschaftliche Disziplin darstellen, sondern stattdessen »eine diskur-

sive Formation im Foucaultschen Sinne [sind]«. (Hall 1996c, 263) So betont Hall, dass sie

keinen »simplenUrsprung« haben, sich stattdessendurch »verschiedeneKonjunkturen«

auszeichnen und »verschiedene Arbeiten« beinhalten (ebd.). Dabei können dennoch zu-

grundeliegende Ideen ausgemacht werden, die für die Entstehung der interdisziplinä-

renForschungsrichtungwegweisendwarenunddazu führten,dass es imZugedessenzu

einem Paradigmenwechsel in der Betrachtung und Analyse von Kultur kommen konnte.

Dieser ist eng mit dem im 20. Jahrhundert in der Philosophie beschriebenen Lin-

guistic Turn verbunden, in dessen Anlehnung in der neuen Erziehungswissenschaft von

einem Cultural Turn die Rede ist, durch den das Verhältnis von Erziehung und Kultur,

imKontext neuer Formen kultureller Diversität, neu problematisiert wird (vgl. z.B.Gar-

rison/Neubert/Reich 2012). Dieses neue Verständnis zeichnet sich unter anderem da-

durch aus, dass Kultur im Spannungsfeld vieldeutiger symbolischer Praktiken gesehen

wird, die jeweils mit Machtverhältnissen verbunden sind und somit immer politische

Implikationen in sich tragen.Grundlage des Linguistic Turns ist, dass Sprache nichtmehr

als Abbildung einer bestehenden Wirklichkeit betrachtet wird, sondern zu einem re-

lationalen Phänomen wird. Dieses unter anderem durch den Linguisten Ferdinand de

Saussure entwickelteDenkenbildet eineGrundlagederDiskursanalyse, zumBeispiel im

Anschluss an Foucault, in der Repräsentationssysteme untersucht werden. Im Zentrum

steht die Frage,wie durch die Beziehung vonZeichen innerhalb vonRepräsentationssys-

temen Bedeutung hergestellt wird. Dies hat enge Verbindungen mit dem Cultural Turn,

der maßgeblich durch die Arbeiten aus dem Feld der Cultural Studiesmitentwickelt wur-

de. Es kommt zu einem neuen Kulturverständnis, wobei die kulturelle Konstitution der

Gesellschaft ins Zentrum der Forschung rückt.

Die bis dahin verbreitete Auffassung, dass Kultur vor allem als Gemeinsamkeit von

Werten und Bedeutung betrachtet wird, lehnen die Vertreter*innen der Cultural Studies

ab. Stattdessen wird das Potential für kulturelle Konflikte betont, das Verhältnis von

Macht undWiderstand analysiert und gezeigt, dass Kulturen nicht stabil oder homogen

sind, sich stattdessen durch Offenheit, Widersprüche, Aushandlungen und Konflik-

te auszeichnen. Des Weiteren kommt es zur Abkehr der Betrachtung von Kultur als

»Hochkultur« hin zu einer Populärkultur und den sozialen Alltagspraktiken, die soziale

Wirklichkeit hervorbringen,wobei der Begriff des Kontextes in denMittelpunkt gerückt

wird. Cultural Studies sind ein politisches Projekt, da kulturelle Prozesse zu aktiven

Prozessen der unter anderem auch politischen Auseinandersetzung und Gestaltung

werden.2 Dies ist vor allem auch für jeden pädagogischen Handlungszusammenhang

2 So betonen die Cultural Studies die Rolle von Kultur unter anderem bei der Aufrechterhaltung von

Machtverhältnissen (z.B. im Kontext von Rassismus und Sexismus) sowie die Bedeutung von Ideo-

logie unter anderem für den Kampf um Hegemonie.

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Cultural Studies und Postkolonialismus 93

bedeutend, weshalb sich Pädagogik und Cultural Studies gegenseitig bereichern, was

besonders in Kapitel 4.6 aufgegriffen und analysiert wird.

Die Postcolonial Studies sind in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts aus dem Vor-

läufer der Commonwealth Literary Studies aus dem ehemaligen Territorium des britischen

Empires entstanden. Diese umfassten ursprünglich das Studium der Literatur im vor-

maligen Empire, dessen Fokus sich durch die anwachsende Kritik am Anglozentrismus

in Richtung peripherer Regionen und Sprachen verschob. Im Verlauf wurde die hetero-

gene Situation der (ehemaligen) Kolonien bezüglich der unterschiedlichen Geschichten

der Besiedlung und der damit einhergehenden vielfältigen kulturellen Entwicklungen

zunehmend betont (vgl. Castro Varela/Dhawan 2005, 22). Ausgehend von antikolonialen

Widerstandsbewegungen und Unabhängigkeitskämpfen entwickelten sich die postko-

lonialen Theorien in den 1980ern zu einem diskursanalytischen akademischen Ansatz,

dessen Entwicklung in den folgenden Kapiteln genauer beleuchtet wird.

4.1.1 Die Entstehung der Cultural Studies in Großbritannien

Den Ausgangspunkt für das Entstehen des politischen Projektes der Cultural Studies

bildet der historische Kontext der Nachkriegszeit in Großbritannien, wo sich infolge

der Krise des historisch-politischen Projektes des Marxismus, verbunden mit der po-

litischen Zuspitzung der Sueskrise und der Revolution in Ungarn, die New Left in den

späten 1950ern formiert. Die New Left ist eine breite politisch-oppositionelle, intellek-

tuelle Formation und Bewegung, die einen Weg zwischen Stalinismus, orthodoxem

Marxismus undKapitalismus sucht und sich in gesellschaftskritischer Analyse vor allem

der Ausweitung der Betrachtung des Kulturellen widmet. Der bis dahin verbreitete

Analyserahmen des orthodoxen Marxismus, der kulturelle Phänomene im Sinne der

Basis-Überbau-Struktur als von Produktionsverhältnissen determiniert betrachtet,

lieferte keinen befriedigenden Rahmen für die Analyse der Verzahnung von Machtbe-

ziehungen, Klassenverhältnissen und den gesellschaftlichen Veränderungen durch den

Kapitalismus,wenngleich er alswichtiger Ausgangspunkt derCultural Studies angesehen

wird.

Bedeutender Vorläufer für die spätere Betrachtung der Situation der britischen Ar-

beiterklasse unter dem Einfluss der Ausbreitung amerikanischer Konsumkultur ist die

Literatur- und Kulturkritik von F. R. Leavis, die sich mit ihren Vertreter*innen um das

1932 gegründete literaturkritische Journal Scrutiny3 formiert und an die sogenannte »cul-

ture and civilization« Tradition Matthew Arnolds anknüpft. Diese Kulturkritik des späten

19. und frühen 20. Jahrhunderts betrachtet die Ausbreitung der industriellen, materia-

listischen Populärkultur als Bedrohung sowohl für die traditionelle, »organische« Kultur

als auch für die durch Klassengegensätze definierte politische und soziale Ordnung (vgl.

Turner 1990, 42). Im Anschluss an die Kulturdefinition Matthew Arnolds als »dem Bes-

3 Neben F. R. Leavis und seiner Frau Q. D. Leavis waren Denys Thompson und L. C. Knights wichtige

Autor*innen. Auch entstanden hier die ersten massenkulturkritischen Werke wie F. R. Leavis und

Denys Thompson’s »Culture and Environment« (1933) sowie Q. D. Leavis’ »Fiction and the Reading

Public« (1932).

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Katarina Schneider-Bertan: Kritische Pädagogik im 21. Jahrhundert

ten, was je gedacht und geschrieben wurde«4 richtet die Scrutiny Gruppe ihre Kritik in

besonderer Weise gegen eine aus der explosionsartigen Produktion, Distribution und

Konsumption von Literatur, Presse, Kino und dann vor allem demFernsehen entstande-

ne Massenkultur, die sich durch eine vermeintlich mangelnde moralische Ernsthaftig-

keit sowie einen von Leavis attestierten fehlenden ästhetischen Wert auszeichnet (vgl.

Turner 1990, 43). Auf deutlich elitäre Art wird Industrialisierung,Massenkommunikati-

on und Technologisierung als schädlich für den »Garden of England« (ebd.), sprich für

Großbritannien als organische Gemeinschaft begriffen, wodurch sich die Kritik an der

Massenkultur gegen jegliche Arten populärer kultureller Formen generalisiert richtet,

was ebenfalls die Alltagskulturen der Industriegesellschaft einbezieht.

Laut Turner führt die Bildungsexpansion im Nachkriegsengland mit dem neu ent-

standenen Zweig der Erwachsenenbildung und dem Anstieg an Universitätsstipendien

zu einem gewissen Grad dazu, dass sich die sehr elitäre intellektuelle Tradition etwas

öffnet (vgl. ebd., 44). Und so stammen auch die Schlüsselfiguren der nachfolgenden Ge-

neration von Kulturkritikern – vornehmlich RaymondWilliams und Richard Hoggart –

aus demMilieu der Arbeiterklasse.

Anknüpfend andieDiskussionumdieBeurteilungderMassen- undHochkultur ver-

öffentlicht Richard Hoggart (1918–2014), damaliger Tutor der Erwachsenenbildung an

derUniversitätHull, »TheUse of Literacy« (1958), in demerdenNiedergangderArbeiter-

kultur durch den wachsenden Einfluss der amerikanischen Massenkultur kritisch dar-

stellt. Auf neueWeise wendet er die Methoden der Literaturanalyse auf die Analyse kul-

tureller Praktiken an, um die Auswirkungen der neuen Unterhaltung auf die Erfahrung

undKultur der Arbeiterklasse aufzuzeigen (vgl. ebd., 48).Dabei stehen vor allemdieVer-

bindungen zwischen den unterschiedlichen Aspekten populärer Kultur (z.B. Pubs, Ma-

gazine oder Sport) und den Strukturen der individuellen Alltagskultur (wie Geschlech-

terrollen oder Sprachmuster) im Fokus. Doch ähnlich der Berufung der »culture and civi-

lization« Tradition auf eine »organische« Kultur, vermittelt auch Hoggarts nostalgische

Darstellung der Arbeiterklasse eine eher statischeVorstellung vonKultur.Dennoch stellt

Hoggarts Analyse dieWeichen für die Tradition derCultural Studies,wobei er gemeinsam

mit Raymond Williams und Edward P. Thompson die kulturalistische Richtung5 in der

Formierung der Cultural Studies repräsentiert. 1962 wurdeHoggart Professor fürmoder-

ne englische Literatur an der BirminghamUniversität,wo er zwei Jahre später dasCentre

for Contemporary Cultural Studies (CCCS) gründete und die Cultural Studies institutionali-

sierte.

Ebenso wie Hoggart entstammt auch RaymondWilliams (1921–1988) einer Arbeiter-

familie und verbringt seine frühe Karriere im Feld der Erwachsenenbildung als Tutor an

der Universität Oxford, in dessen Kontext sein erstes Buch »Culture and Society« (1958)

entsteht. Das Hauptanliegen Williams ist eine tiefere analytische Auseinandersetzung

4 Die Beschreibung von Kultur als das Beste, was je gedacht und geschrieben wurde, findet sich im

Vorwort seines Werks »Culture and Anarchy« (1994), das 1975 hinzugefügt wurde. Diese Ansicht

blieb bis in die 1950er dominant.

5 Die Cultural Studies sind vornehmlich durch die zwei Forschungsparadigmen des Kulturalismus

und des Strukturalismus bestimmt. Dies wird explizit in Teil II, Kapitel 4.3.1 erörtert.

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Cultural Studies und Postkolonialismus 95

mit dem Kulturbegriff und die später für die Cultural Studies typisch werdende Verbin-

dung vonKultur- undGesellschaftsanalyse (vgl. Turner 1990, 48).Mit einemholistischen

Kulturbegriff als einer »ganzen Lebensweise« zielt Williams auf die Überwindung des

Basis-Überbau-Denkens ab und spricht dem kulturellen Raum eine von der Basis un-

abhängige Kraft zu, was sich nicht zuletzt in der Hinwendung zur Alltagskultur nieder-

schlägt sowie eine anthropologische Kulturdefinition zur Folge hat, demnach Kultur als

die von einer Gruppe geteilten Bedeutungen undWerte verstanden wird.

In dem darauffolgenden Buch »The Long Revolution« (1961) untersucht Williams die

Entwicklung der modernen britischen Gesellschaft, wobei die Verknüpfung von indus-

trieller, kultureller und demokratischer Transformation im Vordergrund steht (vgl. Tur-

ner 1990, 55). Hier konzentriert er sich auf den Aspekt der kulturellen Revolution und

differenziert zwischen Kultur als etwas Gewöhnlichem, etwas, »through which societies

make sense of and reflect their common experiences« (Hall 1980a, 59) undKultur als gan-

ze Lebensweise, womit er sich auf die gesellschaftlichen Praktiken und deren Beziehun-

gen untereinander, sowohl im Alltagsverhalten als auch in Kunst und Literatur, bezieht.

Es werden die Aspekte der Interaktion und Kommunikation bedeutend, in denen und

durch die sich die geteilten Erfahrungen einer Gruppe zu einer bestimmten Zeit als Le-

bensweise ausdrücken, wasWilliams als »Gefühlsstruktur« bezeichnet (vgl. ebd.). Diese

Betonung von Erfahrung, Handlungsfähigkeit und der aktiven Produktion von Kultur

gilt als kulturalistische Perspektive, die sich auch in der Überwindung der Unterschei-

dung zwischen Praktiken zeigt. Diese Unterscheidung wird dadurch überwunden, dass

sie als verschiedenartige Formen von Praxis – einer allgemein menschlichen Aktivität

und Energie – betrachtet werden. (vgl. ebd., 60)

Die dritte Hauptfigur in der theoretischen Begründung der Cultural Studies ist Ed-

ward P. Thompson (1924–1993), der ebenso wie Williams einem reduktionistischen Ba-

sis-Überbau-Schema entkommen will und in seinem Buch »The Making of the English

Working Class« (1963) eine kulturalistische Position gegen strukturdeterministische Er-

klärungen entwickelt. In der Monographie widmet er sich vornehmlich einer histori-

schen Rekonstruktion der Arbeiterbewegung. Anders als Williams betontThompson je-

doch vor allem die Konflikte und Auseinandersetzungen, die das Bewusstsein und die

Kultur der Arbeiter prägen.

Stuart Hall (1932–2014) nimmt die vierte Schlüsselrolle in der Entwicklung und

Formierung der Cultural Studies ein und repräsentiert im Gegensatz zu den kulturalis-

tisch ausgerichteten Perspektiven von Hoggart,Williams undThompson eine durch die

zunehmende Auseinandersetzung mit dem strukturalistischen Denken entstehende

Vermittlerrolle zwischen Kulturalismus und Strukturalismus, wodurch Hall später den

weitreichendsten Einfluss auf die theoretische und auch politische Ausrichtung der

Cultural Studies hat.

Hall ist,nachdemer 1951 aus Jamaikamigriert,bereits 1956bei derGründungderNew

Left aktiv und macht sich vor allem als junger Herausgeber der Zeitschriften Universities

and Left Review sowie New Left Review in 1961 einen Namen. Im gleichen Jahr erhält Hall

seine erste akademische Anstellung als Dozent für Film und Massenmedien am Chel-

sea College in London. Im Anschluss daran veröffentlicht er sein mit Paddy Whannel

gemeinsam verfasstes erstes Buch »The Popular Arts« (1964). Hier zeigt sich bereits ei-

ne neueWende in der Betrachtung der Populärkultur in dem Sinn, dass innerhalb derer

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Katarina Schneider-Bertan: Kritische Pädagogik im 21. Jahrhundert

zwischen »mass art« und »popular art« unterschieden wird, wobei die »mass art« nicht

primär negativ aufgefasst wird, sondern stattdessen argumentiert wird, dass es ebenso

schlechte Hochkultur wie auch gute Populärkultur gebe (vgl. Turner 1990, 74). Obwohl

das Buch analytische Schwächen beinhaltet und die Kritik an der Massenkultur nur un-

deutlich herausgearbeitet wird, ebnet diese Arbeit für Hall den Weg zum Centre for Con-

temporary Cultural Studies (CCCS).

4.1.2 Die Institutionalisierung der Cultural Studies im CCCS

Die Entwicklung des CCCS kann in drei Phasen unterschieden werden: 1) die Grün-

dungsphase, 2) die Expansionsphase und 3) die Restrukturierungsphase (vgl. Hepp

2010, 88).6 NachdemHoggart 1964 das Centre for Contemporary Cultural Studies (CCCS) an

der Universität Birmingham gründet und gemeinsam mit Williams die theoretischen

Grundlagen des Instituts legt, wird Hall 1968 erst geschäftsführender Direktor und 1972

schließlich, mit demWechsel Hoggarts zur UNESCO nach Paris, leitender Direktor des

CCCS.

Während in der Gründungsphase am Centre die Analyse der Populärkultur mit den

Methoden der Literaturkritik im Vordergrund steht und dabei Leavis folgend ein close

reading7 kultureller Texte ein tieferes Verständnis gesellschaftlicher Bedeutungen geben

soll,wird die Textanalyse zunehmenddurchUntersuchungendes sozialenKontextes der

Produktion und Rezeption ausgeweitet. Daraufhin werden vermehrt soziologische An-

sätze einbezogen8, wobei zugunsten einer kulturtheoretisch ausgerichteten Soziologie

der Fokus auf das Verhältnis von Gesellschaft und Kultur in ihrer Komplexität und His-

torizität gelegt wird, was sowohl die Berücksichtigung vonMachtverhältnissen als auch

dieAnalyse von Ideologie undHegemonie beinhaltet. In dieser Expansionsphase kommt

es zu einer theoretischen Suchbewegung, in derman sich intensivmit sowohl soziologi-

schen Arbeiten als auch der Ethnomethodologie auseinandersetzt, wobei die alltägliche

Lebenswirklichkeit der Menschen in den Vordergrund rückt. Die Vorstellung, dass die

im Alltag Handelnden keine »cultural dopes« (Garfinkel 1967) sind, wird paradigmatisch

für die Cultural Studies.9

Gleichzeitigwerden strukturalistischeWerke rezipiert,wobei die Beschäftigungmit

Roland Barthes und Claude Lévi-Strauss am Anfang steht, da beide mit Hilfe der struk-

turalen Linguistik Kulturanalyse betreiben und ethnologische und semiotische Struk-

turmodelle auf soziale Praktiken und deren Bedeutungen anwenden (vgl. Sperber 1973,

6 Im Vergleich dazu unterscheidetWinter drei Phasen der Arbeit am CCCS: 1) die Analyse der Popu-

lärkultur mit den Methoden der Literaturkritik, 2) die Beschäftigung mit (kultur-)soziologischen

Ansätzen sowie 3) die Phase der Aneignung deswestlichenMarxismus und (Post-)Strukturalismus

(vgl. Winter 2001).

7 Das close reading gilt als bewährtes literaturwissenschaftliches Interpretationsverfahren, dessen

grundlegendes Prinzip die textgenaue, detailbezogene Lektüre und Analyse eines literarischen

Textes ist.

8 Zu nennen ist hier der Strukturfunktionalismus Talcott Parsons, die Arbeiten Max Webers sowie

diejenige von Georg Simmel und Emil Durkheim.

9 Zum Verhältnis von Ethnomethodologie und Cultural Studies vergleiche Miller/McHoul (1998).

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Cultural Studies und Postkolonialismus 97

181ff.). Sowird in Birminghamdie Analyse des Verhältnisses zwischenMedien und Ideo-

logie anhand von Signifizierungssystemen in Texten vorangetrieben.

Laut Hall ist die theoretische Arbeit stets ein »wrestling with the angels« (Hall 1996c,

265), das heißt ein kritisches Auseinandersetzen und Weiterentwickeln von Theorien,

anstatt bloßes Adaptieren. In diesem Sinne kommt es unter der Leitung Halls Mitte

der 70er zu intensiven Diskussionen mit vielfältigen theoretischen Ansätzen, wobei der

westliche Marxismus und der (Post-)Strukturalismus zentral sind und die Arbeit des

CCCS insgesamt soziologischer, theoretischer und vor allem politischer wird. Die tiefe

Auseinandersetzung mit dem westlichen Marxismus und das »wrestling with Althus-

ser« (Hall 1996c, 266) erbringen jedoch keine hinreichenden Lösungen für Fragen der

Verstrickung von Kultur, Ideologie undMacht und führen zu der ertragreichen Beschäf-

tigungmit Gramsci und zu dem in denCultural Studies zentralen Begriff derHegemonie.

Hier schließt sich im weiteren Verlauf vor allem die Arbeit von Laclau und Mouffe

zur Dekonstruktion des Marxismus an, die einen für die Cultural Studies fruchtbaren

Ansatz darstellt. Entscheidend ist zudem eine Abkehr der von Williams eingeführten

humanistischen Kulturdefinition einer »ganzen Lebensweise« hin zu jener, die Kultur

als Feld vielfältiger symbolischer Praktiken versteht. In denMittelpunkt rückt von da an

das Bestreben der Vermittlung zwischen Kulturalismus und Strukturalismus.10

Neben den Arbeiten Gramscis wird vor allem die Entwicklung des Feminismus ent-

scheidend,umdenklassenreduktionistischen Impetus abzuwerfenund sichdenhetero-

genen und widersprüchlichen Aspekten der Gesellschaft zuzuwenden. Als »thief in the

night« (Hall 1996c, 269) interveniert der Feminismus politisch, theoretisch sowie prak-

tisch in allenBereichen.Das Privatewird politisch,FragenumGeschlecht undSexualität

werden diskutiert, der Machbegriff wird deutlich ausgeweitet und auch die Psychoana-

lyse wird vermehrt rezipiert.

Der weite, für die Cultural Studies wichtige Themenkomplex um Fragen von Rassis-

mus,MigrationundDiasporawird erst relativ spät imCCCSkritisch aufgenommen (vgl.

Stratton/Ang 1996, 382).Mit dem von einemAutor*innenteamumStuartHall verfassten

Buch »Policing the Crisis« (1978) wird dann umso einschlägiger Diskriminierung, Ras-

sismus sowie der politische und staatliche Umgang damit thematisiert. Gegenstand der

Analyse ist unter anderem »the politics of mugging« (Hall et al. 1978, 327), das heißt die

Prozesse, durch die dasmugging (der Straßenraub) als »schwarze Gewalttat«medial dar-

gestellt und staatlich bekämpft wird. Diese Arbeit ist eine der ersten, in der die rassisti-

sche Politisierung thematisiert wird. Im Zusammenhang mit der Veröffentlichung von

»The Empire Strikes Back« (1982) von Paul Gilroy als Co-Autor11, wird die Hinterfragung

der Gleichsetzung von »britisch« und »weiß« erstmals thematisiert und kritisiert. Die

Beschäftigung mit denThemen Identität, nationale Kultur, Postkolonialismus und Eth-

10 Die Auseinandersetzung mit dem Kulturalismus, Strukturalismus und Poststrukturalismus in der

Entwicklung der Cultural Studies und den Postcolonial Studieswird ausführlich in Teil II, Kapitel 4.3.1

untersucht.

11 Paul Gilroy kam als PhD Student 1978 an das CCCS. In diesem Zusammenhang entstand »The Em-

pire Strikes Back«. 1987 veröffentlicht Gilroy »There Ain’t no Black in the Union Jack«, was als wich-

tiges Werk postkolonialer Studien gilt.

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Katarina Schneider-Bertan: Kritische Pädagogik im 21. Jahrhundert

nizität folgt erst in den 90ern und ist bis heute ein fester Bestandteil der Arbeiten imFeld

der Cultural Studies.12

In 1979, dem Jahr des Sieges Thatchers13, wechselt Stuart Hall nach 15 Jahren Tätig-

keit am CCCS als Leitung zur Open University.14 Die Leitung des CCCS wird von Ri-

chard Johnson übernommen, der in dieser inhaltlichen Restrukturierungsphase einen

in erster Linie historischen Fokus auf die Subjektkonstruktion legt. Strukturelle Verän-

derungen gehen aber erst mit der Übernahme der Leitung durch Jorge Lorrain einher.

Schon seit Bestehen in den 60ern ist das CCCS deutlich marginalisiert und unterfinan-

ziert,was sich beispielsweise darin zeigt, dass die Arbeit amCentre hauptsächlich durch

Doktorand*innen erfolgt, während es kaum feste Stellen gibt (vgl.Hepp 2010, 87). Diese

randständige Stellung hat neben der politischen Orientierung vor allem den Grund der

Interdisziplinarität unddes ForschungsgegenstandsderPopulärkultur,was bei Fachver-

treter*innen aufWiderstände stößt (vgl. ebd., 87f.).

Nach langen Kämpfen um den Erhalt des Centres wird es im Jahr 1991 zum Depart-

ment of Cultural Studies and Sociology (DCSS) umgeformt und umbenannt, bevor es 2002 –

in Folge des Ergebnisses einer zentralen Forschungsevaluation (RAE) –geschlossenwird

(vgl. ebd., 90f.).15 Cultural Studieswerden nebenwichtigen Zentren in Leicester und Lon-

don in besonderemMaße an der bereits erwähnten Open University (weiter-)betrieben,

an der auch Hall bis 1997 tätig ist.

4.1.3 Die Ausdehnung der Cultural Studies im angelsächsischen Raum

Die in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts sich vollziehende Auseinandersetzung

mit Althussers strukturalem Marxismus, den Werken Gramscis sowie mit poststruktu-

ralistischen Arbeiten im Kontext der Kultur- und Medienanalyse beeinflusst neben Bir-

mingham zunehmend auch andere Orte, darunter vor allem Australien und die USA.

Diese Verbreitung ist maßgeblich durch den britischen Medien- und Kulturwissen-

schaftler John Fiske (1929–2021) beeinflusst, der in Australien dasAustralien Journal ofCul-

tural Studies gründet, welches seit 1987 als internationale Zeitschrift unter dem Namen

Cultural Studiesbekannt ist und heute von Lawrence Grossberg undDella Pollock heraus-

gegeben wird. Fiske studiert in Cambridge, lehrt unter anderem in Australien, Neusee-

land und den USA und bleibt letztlich in den USA, wo er bis zu seiner Emeritierung in

2000 inWisconsin lehrt.Er ist sowohl vomwestlichenMarxismus,als auch vomStruktu-

ralismus/Poststrukturalismus und der Semiotik beeinflusst und entwickelt unter Rück-

griff auf die Dekonstruktion Derridas sowie auf postmarxistische Argumentationen ei-

neFernsehanalyse,die in seiner erstenMonographie »TelevisionCulture« (1987)mündet.

Dabei verbindet er Gesellschaftsanalyse und Kulturtheorie, wobei er im Sinne der Cultu-

ral Studies den Begriff der Massenkultur allgemein ablehnt, bzw. argumentiert, es gäbe

12 Die nähere Auseinandersetzung mit (post)kolonialen Diskursen, Rassismus und Identität folgt in

Teil II, Kapitel 4.3.

13 Die Politik Margaret Thatchers, die aufkommende neoliberale Hegemonie und deren Auswirkun-

gen werden insbesondere von Hall weitreichend analysiert (vgl. Hall 1988a).

14 Die britische FernuniversitätOpen Universitywurde 1969 gegründet und gilt jeher als ›zweites Zen-

trum‹ der Cultural Studies (vgl. Hepp 2010).

15 Die Schließung des CCCS löste weltweit kritische Diskussionen aus (vgl. z.B. Webster 2004).

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Cultural Studies und Postkolonialismus 99

keineMassenkultur, stattdessenmüsse demKonsumenten/Zuschauer imGegensatz zur

Kritischen Theorie stets eine aktive Rolle in der Bedeutungsproduktion zugesprochen

werden, wodurch Handlungsmacht verliehen werde (vgl. Oswell 2006, 91f.).

Fiske arbeitet besonders die Widersprüche und Polysemien medialer Texte heraus

und stellt fest, dass das ambivalente Bedeutungspotential eines Textes von unterschied-

lich sozial positionierten Zuschauer*innen differentiell rezipiert und zunutze gemacht

wird (vgl. ebd., 92). Im Anschluss an Derrida geht er davon aus, dass die Instabilität und

Vielfältigkeit von Bedeutung nicht auf eine natürliche Polysemie der Sprache per se zu-

rückzuführen ist, sondern in den vielfältigen und differentiellen Erfahrungen der Zu-

schauer*innen selbst begründet liegt. Zudem argumentiert er mit Foucault, dass das

Populäre immer in Machtverhältnissen eingebunden ist und eine politische Kraft be-

inhaltet, da sie auf der Ebene der Mikropolitik dazu beitragen kann, Machtverhältnisse

umzuverteilen. So begreift er beispielsweise in »Power Plays, Power Works« (1993) kul-

turellen Konsum nicht als Reproduktion gesellschaftlicher Verhältnisse, sondern betont

dessen transformatives Potential. Während er die Analysen zu »Television Culture« in

der allgemeinwestlichenMedienkultur platziert, verschiebt sich sein Schwerpunkt nach

1987 auf die Vereinigten Staaten. So analysiert er in »Media Matters« (1994), ausgehend

von aktuellenMedienereignissen in den USA16, gesellschaftliche Auseinandersetzungen

zwischen »Weißen« und »Nicht-Weißen« und stellt fest, dass Kultur immer in soziale

Machtverhältnisse eingebunden ist, wobei er besonders das gesellschaftsverändernde

Potential betont.

Der Amerikaner Lawrence Grossberg (*1947) kommt nach seinem Geschichts- und

Philosophiestudium inNewYork zu Studienzwecken an das CCCSund studiert dort un-

ter Hoggart und Hall. Anschließend graduiert er als PhD in Kommunikationswissen-

schaften in Illinois. Neben Fiske hat vor allem Grossberg die Verbreitung der Cultural

Studies in denUSA entschieden vorangetrieben. Insgesamt bringt die Rezeption der Bri-

tischenCulturalStudies in denUSA jedoch andereVariantenhervor,dieweniger vonKlas-

sengegensätzen ausgehen, als vielmehr von den Erfahrungen mit einer vielfältigen po-

pulären Kultur (vgl. Mikos 1999, 161), wobei die amerikanische Rezeption deutlich post-

strukturalistischer ausgeprägt ist.

Ähnlich wie Fiske ist auch Grossberg vom Poststrukturalismus und den Britischen

Cultural Studies geprägt. In seinem Hauptwerk »We Gotta Get Out Of This Place« (1992)

setzt er sich vor allem mit dominierenden Kommunikationsmodellen auseinander und

beschreibt sowohl Kommunikation als auchKultur als Prozess (vgl.Grossberg 1992, 43f.).

Schwerpunkt seiner Analyse bildet die Fokussierung auf die durch spezifische Konfi-

gurationen und Praktiken entstehenden Effekte, wobei er wie Laclau/Mouffe und Hall

die Methode der Artikulation17 aufgreift. Mit diesem Konzept kann er die Verbindun-

gen zwischenPraktiken undEffekten aufdecken, ohne diese zu essentialisieren oder den

Strukturen eine inhärente Identität zuzusprechen. Mit diesem Werkzeug analysiert er

16 Zu nennen ist hier beispielsweise der Fall O. J. Simpson oder die omnipräsente Videoüberwachung

im öffentlichen Raum, die Hautfarbe zum Kriterium von Diskriminierung macht.

17 Das Konzept der Artikulation wird in Teil II, Kapitel 4.3.4 ausführlich dargestellt.

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Katarina Schneider-Bertan: Kritische Pädagogik im 21. Jahrhundert

in erster Linie die Populärkultur, genauer die Rock-Formation.18 In diesem Sinne be-

schreibt er die Rock-Formation als eine durch die Verknüpfung von textuellen Prakti-

kenmit anderen kulturellen, ökonomischen und politischen Praktiken entstandene (vgl.

Grossberg 1992, 70).

Besondere Bedeutung in der Betrachtung und demUmgang von undmit Texten so-

wie kulturellen Praktiken erhalten die affektivenAspektewie Lust oder Vergnügen,denn

»the fact that people often find pleasure, in a variety of ways, through texts, is often the

determinant of their relations to culture« (Grossberg 1992, 44).Die Populärkultur »seems

to work at the intersection of the body and emotions« (ebd., 79) und so stellt er heraus,

dass bei der Musik weniger der Inhalt als vor allem die Gefühle und Stimmungen, die

entfaltet werden, zählen. In der Tradition der Cultural Studies legt er besonderes Augen-

merk auf die politischen Dimensionen der Populärkultur, die sich in den Alltagsprakti-

ken und affektiven Dimensionen ausdrücken.

4.2 Entstehung des Postkolonialismus und bedeutende Vertreter*innen

Der Postkolonialismus ist eine Strömung innerhalb der Cultural Studies, dessen Schwer-

punkt in der Dekonstruktion des universalisierendenNarrativs der westlichenModerne

und der eurozentrischen Repräsentationssysteme sowie in der Aufdeckung kolonialer

Nachwirkungen liegt. In den stark durch marxistische, poststrukturalistische und psy-

choanalytische Ansätze geprägten interdisziplinären Theorien werden sowohl die Pro-

zesse der Kolonisierung19, als auch die der Dekolonialisierung und Rekolonialisierung

untersucht (vgl. Castro Varela/Dhawan 2005, 8). Die Entstehung der Postcolonial Studies

istmit den Entkolonialisierungsprozessen des 20. Jahrhunderts20 sowie der Entstehung

der Cultural Studies verbunden. Das Präfix »post« verweist dabei auf die Langzeiteffekte

des Kolonialismus, die noch heute sowohl in den ehemaligen Kolonien, als auch in den

europäischenGesellschaftennachwirkenundsichnicht zuletzt inderhegemonialenRol-

le westlicher Gesellschaften zeigen.

DiekolonialeErfahrung,dienebendenkolonisiertenebensodie kolonisierendenGe-

sellschaften prägt, bezeichnet Hall als »doppeltes Einschreiben«, womit er auf die tiefe

18 ImAnschluss an Foucault versteht Grossberg unter einer Formation die historisch eingebettete Ar-

tikulation von Ereignissen und Praktiken, die durch diese Verbindung neue Identitäten gewinnen

können (vgl. Grossberg 1992, 70).

19 Unter »Kolonisation« versteht der Postkolonialismus dabei, nach Hall, den gesamten Prozess der

Erforschung, Expansion, Kolonisierung und imperialen Herrschaft seit 1492 (vgl. Hall 1992).

20 Dabei muss allerdings beachtet werden, dass die Entkolonialisierung weltweit sehr unterschied-

lich verlief. So erkämpften beispielsweise viele lateinamerikanische Länder bereits im 19. Jahrhun-

dert die Unabhängigkeit, während die Dekolonialisierung in Afrika erst nach dem Zweiten Welt-

krieg einsetzte. Und auch die postkoloniale Kritik kann, laut Young, »hardly claim to be the first to

question the ethics of colonialism: indeed, anti-colonialism is as old as colonialism itself« (Young

2001, 6). Was die Postkolonialen Studien charakterisiert, ist der Umfang der Forschung bis hin zu

den kulturellen und politischen Auswirkungen der Kolonialisierung in sowohl den kolonisierten

als auch den kolonisierenden Gesellschaften (vgl. ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Cultural Studies und Postkolonialismus 101

Ambivalenz kulturellerWirklichkeiten hinweist (vgl. Hall 1996b, 247). Angelehnt an Der-

ridasDekonstruktionbeschreibtdas »doppelteEinschreiben«denÜbergangvonderDif-

ferenz zur différance in dem Sinn, dass es durch die koloniale Situation zu einer Verän-

derung des kulturellen Imaginären kommt, wodurch das einfache Innen-Außen-Sche-

ma identitärer Zuschreibung insWanken gerät (vgl.Neubert, 2013, 85f.). Identifizierung

funktioniert nur mit und durch den Anderen, der so zu einem konstitutiven Teil des

Selbst wird. Homi K. Bhabha hat dies in Konzepten wie dem des »Dritte Raums«, der

»Hybridität« sowieder Strategie derMimikry verdeutlicht,umeinerseits dieAmbivalen-

zen und Unschärfen kultureller Identifizierungen zu betonen und dadurch andererseits

den Marginalisierten eine Form von Handlungsmacht und Widerstand zuzusprechen.

Dabei können postkoloniale Theorien als kritische Theorien verstanden werden, da sie

auf gesellschaftliche Missstände mit ihren Ursachen und Wirkungen aufmerksam ma-

chen und diese zu beheben versuchen.

Im Folgenden werden zentrale postkoloniale Diskurse vorgestellt, wobei sich die

Auswahl der Autor*innen auf die im Kontext dieser Arbeit wichtigsten beschränkt.

4.2.1 Frantz Fanon

Fanon (1925–1961) kannals einerder »Gründungsväter«derPostkolonialenStudienange-

sehenwerden, der sich autobiographischmotiviert in seiner erstenMonographie »Black

Skin, White Masks« (1986) mit den Rassismuserfahrungen in den (französischen) Kolo-

nien auseinandersetzt. Selbst im algerischen antikolonialenWiderstand stehend, legt er

in seinem Buch »TheWretched of the Earth« (1965) eine Analyse kolonialer Verhältnisse

vor, die er als »Ausbeutung des Kolonisierten durch den Kolonialherrn« (Fanon 1981, 30)

verurteilt. Als Psychiater nimmt er neben der Beschreibung des antikolonialen Kamp-

fes besonders die psychischen Effekte der Gewaltanwendung im kolonialen Kontext in

den Blick. So schreibt Fanon: »The problem of colonialism includes not only the inter-

relations of objective historical conditions but also the human attitudes towards these

conditions« (Fanon 1986, 84). Fanon ist in seiner Arbeit durch Aimé Césaire beeinflusst,

der unter anderem dieNégritudeBewegung21 gründete (vgl. Young 2001, 281).

Fanons Arbeiten reflektieren einerseits seine Perspektive als Psychiater, andererseits

seinenheterogenenpolitischenHintergrund.Als nicht-Moslemund sehrdurchdie fran-

zösische Philosophie- und Literaturkultur geprägt, nimmt er die Rolle des intellektuel-

len Linken in der FLN (Front de LibérationNationale) an,die in ihrer ideologischenAusrich-

tung pro-muslimisch, anti-Französisch und anti-kolonial ist und reist im antikolonialen

Kampf als Botschafter der FLN nach Ghana und Mali (vgl. ebd., 275ff.). Ebenso wie die

FLN nur insofernmarxistisch ist, als dass sie anti-kolonial ist, ist auch der marxistische

Einfluss auf Fanonbegrenzt.So schreibt er allgemein im»marxistischenRahmen« (ebd.,

21 DieNégritude ist eine literarisch-philosophische politische Strömung, die die Dekolonisierung von

in erster Linie französischen Kolonien begleitete. Der Begriff wurde von Aimé Césaire als poli-

tischer Begriff »schwarzer« Selbstbestimmung entwickelt. Im Verlauf postkolonialer Kritik wur-

den die Ansätze der Négritude u.a. von Césaire selbst, aufgrund des essentialisierenden dichoto-

menDenkens korrigiert, stellen aber, ebensowie derPan-Afrikanismus, Grundsteine postkolonialer

Theorie dar.

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Katarina Schneider-Bertan: Kritische Pädagogik im 21. Jahrhundert

278), korrigiert jedoch die ökonomische Kausalität, wenn er feststellt, dass »In the colo-

nies the economic substructure is also a superstructure. The cause is the consequence;

you are rich because you are white, you are white because you are rich« (Fanon 1965, 32).

Die Teilung der in der kolonialen Situation sich gegenüberstehenden Gruppen ist zwar

eine ökonomische, doch ist sie das Produkt der politischen und rassistischen Differen-

zierung (vgl. Young 2001, 279). Während Fanons Schriften von der orthodoxen marxis-

tischen Linken bis in die 1980er weitgehend ignoriert wurden, nehmen sie heute einen

zentralen Platz in der postkolonialen Theorie ein. 1961, ein Jahr vor der algerischen Un-

abhängigkeit, stirbt Fanon an Leukämie.

4.2.2 Edward Said

Der Literaturwissenschaftler Edward Said (1935–2003), der durch die Analyse kolonia-

ler Diskurse als Wegbereiter der Postkolonialen Studien im akademischen Feld angese-

hen werden kann, zeigt in der 1978 erschienenen Studie »Orientalism« anhand des ara-

bischenRaumes auf,wie dominante Kulturen »andere« Kulturen repräsentieren und so-

mit erst erschaffen. Das »Orientwissen« desWestens habe der Machtausübung und der

Legitimation von Gewalt gedient (vgl. Castro Varela/Dhawan 2005, 30f.).

Dabei stützt sich Said auf die von Foucault eingeführte Analyse der Verbindung zwi-

schenWissensproduktion undMachtausübung. ImAnschluss an Foucault führt Said die

Idee ein, dass der Kolonialismus nicht bloßmilitärisch operiert, sondern gleichzeitig ei-

nen Diskurs der Herrschaft darstellt. Des Weiteren beschreibt er, wie die Erzählungen

eines vermeintlich homogenen Islams durch den Westen die hegemonialen Verhältnis-

se widerspiegeln und reproduzieren. Dabei bezieht sich Said auf denHegemoniebegriff

Gramscis und stellt fest, dass es sich im Orientdiskurs nicht um pure Macht und Ideo-

logie handelt, sondern um Hegemonie. »It is hegemony, or rather the result of cultural

hegemony at work, that gives Orientalism the durability and the strength.« (Said 1995, 7)

So ist die Idee, dass die europäische Identität im Vergleich zu allen nichteuropäi-

schen Kulturen überlegen sei, die Komponente, die Europa hat hegemonial werden las-

sen.Dass diese Vorstellung auch in Europa nach wie vor Teil des gesellschaftlichen Ima-

ginären ist, lässt sich heute an den unterschiedlichsten politischen Auseinandersetzun-

gen zeigen. Von vielen postkolonialenTheoretiker*innen werden deshalb besonders die

eurozentrischen undmodernistischen Perspektiven, die hegemoniale Denkmuster auf-

weisen, infrage gestellt. Ähnlich wie Said geht Hall in seinem Aufsatz »TheWest and the

Rest« (1992) der Frage nach, wie die Idee einer grundlegenden Differenz zwischen dem

Westen und dem Rest der Welt hervorgebracht und dargestellt worden ist, wobei diese

Idee konstitutiv für die Herausbildung des westlichen Selbstverständnisses war.

So einflussreich Saids Studie für die Entwicklung der postkolonialen Theorie auch

ist, wird unter anderem von Historiker*innen Kritik an der ahistorischen Betrachtung

desOrientdiskursesgeübt.So seidieserwenighistorisch spezifiziertwordenund legeei-

ne homogene Totalität zugrunde, die keine historischen und geografischen Unterschie-

de berücksichtige (vgl. Young 2001, 390f.). Andere kritische Stimmen monieren weiter-

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Cultural Studies und Postkolonialismus 103

hin die zentrale Stellung der Textualität in der Analyse sowie die Frage der Repräsenta-

tion.22

4.2.3 Homi K. Bhabha

Neben Fanon und Said sind außerdem die Arbeiten von Homi K. Bhabha (*1949) bedeu-

tend, der eine radikale Rekonzeptualisierung der Beziehungen zwischen Nation, Kul-

tur und Ethnizität ermöglicht hat (vgl. Castro Varela/Dhawan 2005, 26). Anders als Said

sieht Bhabha die kolonisierten Subjekte nicht ausschließlich in der marginalen Position

ohne Handlungsmacht und somit den Kolonialismus nicht als uniformen Diskurs von

Unterdrückung und Ausbeutung (vgl. ebd., 56). Stattdessen zeigt er anhand seines Kon-

zeptes der Hybridität auf, wie aus der Ambivalenz, die der (post-)kolonialen Situation

innewohnt, Handlungsfähigkeit und Subversionspotenzial entstehen kann.

Bhabha geht davon aus, dass das Subjekt durch kulturelle Hybridisierung konstitu-

iert wird, wobei Hybridisierung sowohl eine Frage der Verhandlung kultureller Macht,

als auch eine Frage der liminalen23 Subjektivierung, im Sinne einer ambivalenten, an

die Grenzen stoßenden Subjektivierung, ist, die in diesemProzess entsteht (vgl. Bhabha

2012, 62). So könnenmithilfe desHybriditätskonzeptes Kulturkontakte beschrieben und

analysiert werden, denen die Entstehung vonNeuem als auchMachtverschiebungen in-

härent sind. Dabei ist bedeutend, dass das Neue das entsteht, nicht in einer Synthese

mündet, sondern jenseits des dialektischenDenkens weiterhin Differenzen enthält (vgl.

Bhabha 2004, 162). Es geht folglich nicht um eine Vermischung mehrerer Kulturen zu

einem ›melting pot‹ etwa, das heißt zu einem Gemisch aus weiterhin differenzierba-

ren Kulturen, sondern gerade um das Entstehen von etwas Neuem, dessen heterogene

Einzelteile nicht auf ein vermeintliches Original zurückverfolgt werden können. So sind

Kulturen niemals in sich einheitlich, sondern zeichnen sich durch Differenz und Ambi-

valenz aus. Dieses grundlegend anti-essentialistische Denken speist sich aus poststruk-

turalistischen und dekonstruktivistischenArbeiten, auf derenGrundlage BhabhaKultur

als semiotisch-diskursiv konzipiert:

»[…] culture is a signifying or symbolic activity. The articulation of cultures is possible

not because of the familiarity or similarity of contents, but because all cultures are

symbol-forming and subject-constituting, interpellative practices« (Rutherford 1990,

210; Herv. i. Orig.).

Ebenso konzipiert Bhabha Subjektivität semiotisch-diskursiv sowie psychoanalytisch,

was bedeutet, dass der Andere im Selbst auftaucht, wodurch es zur inhärenten Verdop-

pelung kommt, die sowohl mit Entfremdung, als auch Handlungsmacht einhergeht. So

schleicht sich im Prozess der Identifikation durch die Versprachlichung des Subjekts ei-

ne Differenz ein, die das Subjekt spaltet (vgl. Bhabha 2011, 73f.). Bhabha betont, dass

22 Zur Kritik an Said vergleiche u.a. Ahmad (1992), Bhabha (2004) und Mohanty (1984).

23 Der Begriff der Liminalität stammt von Victor Turner und bezeichnet den Schwellenzustand eines

Subjekts im Prozess eines Übergangs (Adoleszenz, Übergangsriten etc.) (vgl. Turner 1964).

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Katarina Schneider-Bertan: Kritische Pädagogik im 21. Jahrhundert

koloniale Regime keine stabilen Identitäten hervorgebracht haben, (post)koloniale Iden-

titäten stattdessen immer hybrid und ambivalent sind.

Bhabhas Denken zeichnet sich durch eine hohe Komplexität sowie einen hohen Abs-

traktionsgrad aus, wobei die vielfältigen theoretischen und literarischen Bezüge dazu

einladen, Konzepte unter anderem von Kultur, Identität, Fremdheit und Emanzipati-

on neu beziehungsweise anders zu denken, umKontingenz,Veränderung und Pluralität

zu bekräftigen.Damit kann auch Bhabha zur Begründung radikaler Demokratie frucht-

bar herangezogenwerden.Eine ausführlichereAuseinandersetzungmit seinenArbeiten

folgt in Kapitel 4.4.

4.2.4 Gayatri Chakravorty Spivak

Gayatri Chakravorty Spivak (*1942) gilt neben Said und Bhabha wohl als prominentes-

te Stimme postkolonialer Theorie. In Kalkutta, Indien geboren und aufgewachsen, stu-

diert sie Englische und Bengalische Literatur am dortigen Presidency College und erhält

anschließend ein Promotionsstipendium, was sie an die University of Iowa in den USA

führt. Erste Bekanntheit erfährt sie 1976 durch ihre Übersetzung von Derridas »De la

Grammatologie« sowie ihr dazu verfasstes Vorwort. Nach vielzähligen Stationen an in-

dischen, europäischen und amerikanischenUniversitäten ist sie heute Avalon Foundation

Professor of the Humanities an der Columbia University in New York.

In dem Essay »Can the Subaltern Speak« (1988) führt Spivak den Begriff der »Subal-

ternität« in Anlehnung an Gramsci ein und richtet ihr Hauptaugenmerk dabei, ähnlich

wie Bhabha, auf die Dekonstruktion vonDichotomien (vgl. Castro Varela/Dhawan 2005,

58f.). Statt der Universalisierung verschiedener Subjektpositionen (zum Beispiel die un-

terdrückten Frauen), ermöglicht der Begriff »subaltern« eine gleichzeitige Benennung

ohne essentialistische Konnotation. Im Gegensatz zu Said und Bhabha nimmt Spivak

eine geschlechtsspezifische Position ein (vgl. ebd.). In den Subaltern Studies mündend,

verbindet Spivak eine neomarxistische kritische Theorie mit postmodernen Elementen

sowie feministischer Kritik.

4.3 Stuart Hall

Wie bereits dargelegt, haben die Arbeiten Stuart Halls die Ausrichtung der Cultural Stu-

dies maßgeblich beeinflusst, wobei verschiedene Phasen der theoretischen Aneignung

undWeiterentwicklung unterschiedenwerden können. So steht die durchHall initiierte

Vermittlung zwischen Kulturalismus und Strukturalismus am Anfang der Betrachtung,

da sich hier ein entscheidender Bruch in der intellektuellen Arbeit zeigt und dies deut-

liche Auswirkungen auf die Richtung der Cultural Studies hat. Diese Entwicklung geht

sodann mit der kritischen Re-Lektüre marxistischer Theoriebildung einher, die einen

bedeutenden Einfluss auf die weiteren Arbeiten im Feld der Cultural Studies hat. Ange-

trieben durch die Arbeiten Louis Althussers und später in entscheidender Weise durch

Antonio Gramsci fruchtbar gemacht, wurden die Konzepte der Ideologie und der Hege-

monie für die Kulturanalyse systematisiert, was in Kapitel 4.3.2 dargestellt wird. Durch

die zunehmende Auseinandersetzung und Rezeption poststrukturalistischer Arbeiten

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Cultural Studies und Postkolonialismus 105

wurde das Feld um die äußerst wichtig werdenden Kategorien des Diskurses und der

Subjektivität erweitert. Diese Erörterung folgt in Kapitel 4.3.3. Anschließend folgt die

Darstellung der Konzepte der Repräsentation und der Artikulation, die inHalls Arbeiten

eine Schlüsselrolle einnehmen.Abgeschlossenwird die Analyse durch die Beschäftigung

mit Rassismus und Stereotype als zentrale Gegenstände politisch-kultureller Auseinan-

dersetzung.

4.3.1 Kulturalismus und Strukturalismus

Wie oben bereits angeklungen ist, stehen dieWerke der Hauptakteure in der Gründung

der Cultural Studies, nämlich Hoggarts »TheUses of Literacy«, RaymondWilliams’ »Culture

and Society« und E. P. Thompsons »The Making of the English Working Class« vornehmlich

in einer Tradition des Kulturalismus. Dieser zeichnet sich im Kern dadurch aus, dass

Kultur als eng verbunden mit sämtlichen gesellschaftlichen Praktiken verstanden wird,

die als gemeinsame Form menschlicher Aktivität begriffen werden (vgl. Hall 1980a, 63).

Durch die Betrachtung der verschiedenen Praktiken in ihrer Gesamtheit, in ihren inter-

agierenden Prozessen, soll die Unterscheidung von »Basis« und »Überbau« überwunden

werden. IndemKultur sowohl als die Bedeutungen undWerte einer Gruppe, als auch als

die gelebten Praktiken, durch die diese ausgedrückt werden, begriffen wird, wird die

Trennung vonMateriellem und Ideellem aufgehoben (vgl. ebd. 63f.).

Was bei Williams als »Gefühlsstruktur«, das heißt die Erfahrung einer Person oder

Gruppe, die eine gemeinsame Lebensweise teilen, benannt wird, bezeichnet Thompson

gemeinhin als »Erfahrung« (vgl. ebd.). In ihr kumulieren die Aspekte der Handlungs-

fähigkeit (agency) und der subjektiven Erfahrung gelebter Kultur, was als Fundament

eines Kulturalismus angesehen werden kann. Anders als Williams’ Definition von Kul-

tur als »ganzer Lebensweise« betontThompson allerdings die Kämpfe und Spannungen

zwischen verschiedenen Lebensweisen und favorisiert eine unter historischenGesichts-

punkten sensible Sicht auf die konkurrierenden Interessen sozialer Klassen (vgl. Turner

1990, 69). Die Vorstellung von aktiv handelnden Menschen, die ihre eigene Geschichte

gestalten, berücksichtigt diese historische Eingebundenheit der Subjekte.24

Während der Kulturalismus die Besonderheiten verschiedener Praktiken betont und

dadurch einen ökonomischenDeterminismus vermeidenmöchte, betont der Struktura-

lismus die Formen und Strukturen, die kulturelle Bedeutungen erst hervorbringen. So-

mit wird ebenfalls im Strukturalismus die Aufgabe der deterministischen Sicht von Ba-

sis-Überbau angestrebt, hier jedoch durch die Zuwendung zu den internen Beziehungen

innerhalb kultureller Praktiken (vgl. Hall 1980a, 65). Das im Kulturalismus im Zentrum

stehende Konzept der Erfahrung wird im Strukturalismus lediglich als Effekt der geleb-

ten Praktiken und der darin konstruierten Bedeutungsstrukturen betrachtet. Hier ste-

hen die Strukturen, die kulturelle Bedeutung hervorbringen, im Zentrum der Betrach-

tung.

24 In Anlehnung an Marx’ Argument »Die Menschen machen ihre eigene Geschichte, aber sie ma-

chen sie nicht aus freien Stücken, nicht unter selbst gewählten, sondern unmittelbar vorgefunde-

nen, gegebenen und überlieferten Umständen« (MEW 18, 115) vernachlässigt der Kulturalismus

den entscheidenden Nebensatz, was sich der Strukturalismus nachfolgend zu eigen macht.

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Katarina Schneider-Bertan: Kritische Pädagogik im 21. Jahrhundert

Es ist unter anderemder französischeAnthropologeClaude Lévi-Strauss,der imAn-

schluss an Saussure das strukturalistische Paradigma auf die Kulturanalyse überträgt

und kulturelle Praktiken in Analogie zur Sprache analysiert, wobei er Kultur unter an-

derem als begrifflichen beziehungsweise sprachlichen Rahmen, mit dem Existenzbe-

dingungen klassifiziert werden, begreift.25 So untersucht er beispielsweise Verwandt-

schaftsbeziehungen von Amazonas-Indigenen, indem er diese Beziehungen, struktu-

riert wie eine Sprache, nach unter anderem internen Binarismen organisiert und ent-

lang des Inzesttabus nach ›heiratsfähig‹ und ›verboten‹ klassifiziert (vgl. Sperber 1973,

182ff.).

Ebenfalls an Saussures Modell angelehnt analysiert der französische Semiologe

Roland Barthes in »Mythologies« (1973) auf ähnliche Weise Signifizierungsprozesse der

Populärkultur, d.h. die Strukturen und Mechanismen, durch die Bedeutungen herge-

stellt werden. Dabei nimmt er das von Saussure aufgestellte Schema von Signifikant/

Signifikat = Zeichen (Denotation) auf und ergänzt eine zweite Ebene der Signifizierung,

die Konnotation. Auf dieser zweiten Ebene wird das Zeichen aus der ersten Ebene mit

einer weiteren Bedeutung verknüpft (z.B. gesellschaftlicheWertvorstellungen und Ähn-

liches),was sodanndenMythoserzeugt.Wann immerKonnotationenals gesellschaftlich

dominant gelten, fungieren sie als Konzept, das Bedeutung schafft beziehungsweise

Sinn verleiht und somit ideologischen Charakter hat (vgl. ebd., 69). So werden im Struk-

turalismus Subjekte durch die Kultur artikuliert und hergestellt, d.h. die Dinge an sich

tragen keine Bedeutung, sondern diese wird erst durch Repräsentationssysteme (z.B.

Sprache undmentale Konzepte) generiert.

Laut Hall ist eine der großen Stärken des strukturalistischen Paradigmas die Kon-

zeption des Ganzen (vgl. Hall 1980a, 68). Während der Kulturalismus jegliche Praktiken

auf Praxis reduziert und damit im Sinne einer expressiven Totalität26 operiert, berück-

sichtigt der Strukturalismus die notwendige Komplexität der Einheit einer Struktur.27

Des Weiteren ist die Betonung der konstitutiven Bedingungen (vgl. Hall 1980a, 67) be-

deutend, das heißt die Anerkennung vorgeschalteter und konstituierender Strukturen

und Beziehungen. Der Mensch gestaltet aktiv seine eigene Geschichte, jedoch auf der

Grundlage von Bedingungen, die er nicht selbst geschaffen hat (vgl. ebd.).

Während die kulturalistische Perspektive als eineTheorie der necessary correspondence

bezeichnet wird und die (post)strukturalistische als necessary non-correspondence, sieht

Hall in der Vermittlung beider zu einer Theorie der no-necessary (non) correspondence

einen fruchtbaren Weg, die spezifischen Praktiken (die um Widersprüche artikuliert

sind) zusammenzudenken (vgl. Grossberg 1996a, 155f.). Dabei steht die Konzeption

der Gesellschaft als eine komplexe Einheit im Vordergrund, in der die konstitutiven

Bedingungen vielfältig, widersprüchlich und historisch spezifisch sind.

25 Vgl. Lévi-Strauss (1948) sowie (1967).

26 Marx fasst Gesellschaft als Totalität auf, in der alles, was geschieht, Vermittlung eines einfachen

inneren Grundprinzips, das der ökonomischen Determiniertheit, ist. Dies nennt Althusser in »Für

Marx« (1968) und »Das Kapital lesen« (1972) eine expressive Struktur.

27 Einheit wird durch Differenzen konstituiert und berücksichtigt immer auch Bedeutungsüber-

schüsse (Überdeterminationen). Dies wird in Teil II, Kapitel 4.3.4 ausführlich erörtert. Dabei wird

vor allem das Konzept der Artikulation bedeutend.

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Cultural Studies und Postkolonialismus 107

Hier deutet sich bereits ein impliziter Konstruktivismus an. Es lassen sich folgend

einige Verbindungen zum interaktionistischen Konstruktivismus herausstellen, die in

Kapitel 4.6 systematisch ausgearbeitet werden. Sowohl die Cultural Studies als auch der

interaktionistischeKonstruktivismus lehnen imRückgriff unter anderemauf poststruk-

turalistische Theorien universelle Begründungen und feststehende Bedeutungen ent-

schieden ab, da symbolische Ordnungen, Diskurse und Identitäten als offen, unabge-

schlossen und ambivalent aufgefasst werden.Dies geht,wie oben angedeutet, unter an-

derem auf die Überlegung Saussures zurück, dass Signifikant und Signifikat nie gänz-

lich fixiert werden können und somit Bedeutung nie vollständig festgeschriebenwerden

kann. Zudem sind Diskurse im Anschluss an Foucault, Lacan und Derrida von Überde-

termination geprägt.Durch diesen Bedeutungsüberschusswerden vielfältige, auch ant-

agonistische Re-/De-/Artikulationen ermöglicht, während der Prozess kultureller Re-/

De-/Konstruktion vonWirklichkeit und Bedeutung unabschließbar bleibt (vgl. Neubert

2012, 206).

Natürlich kann es zeitweilig zu Bedeutungsherstellungen und vorübergehenden

Schließungen kommen, doch sind diese stets prekär und offen für Brüche.Hier berück-

sichtigt der interaktionistische Konstruktivismus neben der symbolischen Dimension

kultureller Praktiken immer auch die Seiten des Imaginären unddesRealen,umderUn-

möglichkeit der symbolischen Schließung von Diskursen Rechnung zu tragen. So wird

einerseitsmit der Betrachtung imaginärer Prozesse der Unbestimmtheit durch Sprache

in Interaktionen sowie der Rolle des a/Anderen28 ein wichtiger Platz eingeräumt, auf

der anderen Seite wird mit dem Register des Realen der Möglichkeit unerwarteter

Ereignisse und damit einhergehender Grenzen von Re-/De-/Konstruktionen begegnet.

Doch fernab eines anything goes, der Annahme reiner Beliebigkeit, betont der inter-

aktionistische Konstruktivismus immer auch die (kulturellen) Praktiken, Institutionen

und Routinen, in die das Subjekt eingebunden ist und die für bedeutungsschaffende

Konstruktionen in Verständigungsgemeinschaften notwendige Rahmenbedingungen

bereitstellen. Ähnlich wie die Cultural Studies wird besonders die Kontextualität und

subjektive Eingebundenheit berücksichtigt und auf die Notwendigkeit kultureller Pas-

sung bei Re-/De-/Konstruktionen von Wirklichkeiten verwiesen. So wird Kultur als

diskursives Feld symbolischer Praktiken (in der Vermittlung von Kulturalismus und

Strukturalismus) zu einem komplexen Terrain der steten Re-/De-/Konstruktion von

Bedeutungen, wobei die Pluralität von Beobachterperspektiven und Wirklichkeitskon-

struktionen immer auch das Aushandeln vonMachtpositionen impliziert.

4.3.2 Marxismus, Ideologie und Hegemonie

VonBeginnderKonstituierungderCultural Studies an ist derMarxismusunddiemit ihm

verbundenenFragestellungen sowohlwichtigeBezugspunkte,als auchumkämpftes Ter-

rain. Denn neben den bedeutenden Analysen zu Macht, Kapital, der Frage der Klassen

und den komplexen Beziehungen zwischenMacht und Ausbeutung können die Begriffe

und zugrundeliegendenKonzeptionen keinenhinreichendenAnalyserahmen zurVerfü-

gung stellen, umdie für dieCultural Studies im Zentrum stehende Frage des Zusammen-

28 Vgl. Teil I, Kapitel 2.3 in dieser Arbeit.

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Katarina Schneider-Bertan: Kritische Pädagogik im 21. Jahrhundert

spiels von Kultur, Politik und Macht in ihrer Komplexität ausreichend darzustellen und

zu analysieren (vgl. Hall 1996c, 264f.). Besonders die seit Ende der 1960er zunehmenden

politischen und kulturellen Konflikte unter anderem um Rassismus und Sexismus sind

in der reduktionistischen Struktur von Basis und Überbau nicht befriedigend zu ana-

lysieren und so kommt es Mitte der 1970er zu einer theoretischen Wende, nach der die

relative Autonomie kultureller Praktiken in denMittelpunkt rückt und dadurch eine de-

zidiertere Anschlussfähigkeit ermöglicht.

Dabei ist es vor allem Louis Althusser, derMarx strukturalistisch interpretiert29 und

sich des Begriffs der Ideologie annimmt. Laut Althusser konstituiert sich die Struktur

der Gesellschaft durch die ökonomische Basis und den Überbau, der sich wiederum in

das Juristisch-Politische (Recht und Staat) und die Ideologie aufteilt. Der Überbau ist

zwar in letzter Instanz durch die Basis determiniert, besitzt jedoch eine relative Auto-

nomie gegenüber letzterer (vgl. Althusser 1977, 144). Dies ebnet den Weg, die marxisti-

scheOrthodoxie der Basis-Überbau-Struktur umzudeuten und in Form einer Ideologie-

theorie die internenArtikulationendesÜberbaus auszuarbeiten (vgl.Sparks 1996,83).So

drückt Ideologie nicht die bestehenden Produktionsverhältnisse aus, sondern das ima-

ginäre Verhältnis der Individuen zu den Produktionsverhältnissen (vgl. Althusser 1977,

135).

Im Gegensatz zuMarx kann laut Althusser Gesellschaft nicht als Totalität aufgefasst

werden, in der alles, was geschieht, Vermittlung eines einfachen inneren Grundprin-

zips, der ökonomischen Determiniertheit, ist. Stattdessen betont er die Vielschichtig-

keit vonGesellschaft, indemer denBegriff einer »complex unity, structured in dominan-

ce« prägt (vgl. Hall 1980b, 325). Dabei besteht die komplexe Totalität aus den Beziehun-

gen verschiedener Ebenen (des Ökonomischen, Politischen und Ideologischen), wobei

die Strukturen derGesellschaftsformation nichtmehr auf einenAusdruck der ökonomi-

schen Basis reduziert werden können, sondern auf verschiedenen Ebenen miteinander

artikuliert sind und sich durch Überdetermination30 auszeichnen (vgl. Hall 1980b, 328).

Gleichwohl ist Gesellschaft in Dominanz strukturiert, das heißt es wird von strukturier-

ten Beziehungen der Dominanz und Unterordnung ausgegangen (vgl. ebd., 325).

Althusser ermöglicht Einheit undDifferenz beziehungsweise Differenz innerhalb ei-

ner komplexen Einheit zu denken, was als das Grundprinzip derTheorie der Artikulati-

on verstandenwerden kann.31 Es gibt keine notwendige Beziehung zwischen der Ideolo-

gie einer sozialenKlasse und deren Position innerhalb der sozioökonomischen Struktur,

was die These Marx’, dass die herrschenden Ideen diejenigen der herrschenden Klasse

sind, relativiert (vgl. Hall 1985, 97). Ebenso distanziert Althusser sich von der Idee eines

»falschen Bewusstseins«32, da dies impliziere, es gäbe eine wahre Ideologie einer jeden

Klasse (vgl. ebd.). Stattdessen betont er, dass Wissen immer das Produkt von Praktiken

29 Vgl. u.a. Althusser/Balibar »Das Kapital lesen« (1972).

30 Der Begriff der Überdetermination geht zurück auf Freuds Traumdeutung und bezieht sich auf die

Mehrdeutigkeit und Vielfältigkeit von Bedeutungen und deren Ursprünge.

31 Vgl. insbesondere Teil II, Kapitel 4.3.4 in dieser Arbeit.

32 Das falsche Bewusstsein ist Marx’ »Kapital« zufolge die Ideologie. Das bürgerliche Bewusstsein

will die eigene gesellschaftliche Bedingtheit nicht wahrhaben, wodurch der Mensch die Kräfte,

die sein Denken lenken, nicht erkennt (vgl. Kuhne 1998, S. 23).

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Cultural Studies und Postkolonialismus 109

ist und Bedeutungen erst durch Repräsentationssysteme (wie Sprache) hervorgebracht

werden (vgl. ebd., 97f.).

Laut Althusser sind Ideologien materiell, sie sind immer in Praktiken eingeschrie-

ben, wobei ihre Funktionen die Reproduktion der Produktionsverhältnisse sowie die

Konstitution des Subjekts sind. Arbeitskraft wird nicht nur innerhalb der Produkti-

onsverhältnisse reproduziert, sondern auch außerhalb dieser, im Überbau. Und dort,

inmitten der ideologischen Staatsapparate (wie Familie, Kirche, Schule etc.), wird das

Subjekt durch »Anrufung« (Interpellation)33 konstituiert (vgl. ebd., 98ff.). Althusser

führt das Beispiel eines Individuums an, das durch »He, Sie da!« von einem Polizisten

angesprochenwird. Indemdas Individuumdarauf reagiert und sich umdreht, nimmt es

die von der Ideologie zugewiesene Subjektposition an, fügt sich der Unterwerfung und

wird so zum Subjekt (vgl. Althusser 1977, 140). Damit ist Ideologie im Sinne Althussers

primär unbewusst und wird erst durch das Eintauchen des Subjekts in die symbolische

Ordnung durch Sprache konstituiert (vgl. Sparks 1996, 87).

Eine produktive Weiterentwicklung des Konzepts der Anrufung findet sich in den

poststrukturalistisch ausgerichteten, sozialwissenschaftlich-philosophischen Arbeiten

Judith Butlers. Im Zuge der Feministischen Theorie nimmt sie den Begriff der Anru-

fung auf, um zu zeigen, wie im performativen Akt dem Individuum ein Geschlecht zu-

geschrieben wird (z.B. der Ruf der Hebamme: »Es ist ein Junge!«). Während jedoch bei

Althusser das Individuum durch die Anrufung scheinbar völlig subjektiviert wird und

dadurch eher wenig Möglichkeiten für Widerstand oder Reartikulation verbleiben, er-

öffnet Butler stärker Momente der Handlungsfähigkeit. So kann die Interpellation nur

wirksamwerden, insofern sie selbst sedimentierte Bedeutungen und Konventionen an-

ruft. Zudem habe die Anrufung auch befähigende Effekte, da das durch die Anrufung

hervorgebrachte Subjekt, gerade durch die Einbezogenheit in die Machtbeziehung, die

es bekämpft, Handlungsvermögen erlangt (vgl. Butler 1997, 173f.).

Der diskursive Schritt Althussers und die implizite Frage danach,wie Ideologien in-

ternalisiertwerdenund funktionieren, ist für dieCultural Studies sehr bedeutsamgewor-

den,wobei jedochdieVorstellung,Subjekte seienbloßeEffekte von Ideologien,entschie-

den zurückgewiesenwird.Wirkt bei Althusser auf der einenSeite die relative Autonomie

des Überbaus mit den ideologischen Implikationen, erscheint jedoch in letzter Instanz

die ökonomische Basis noch immer als determinierend. Dabei legt er den Hauptfokus

auf die Funktionen von Ideologie, nämlich die Reproduktion der Produktionsverhält-

nisse sowie die Konstitution des Subjekts, bleibt jedoch letztlich den klassischmarxisti-

schen Kategorien von Basis und Überbau verhaftet (vgl. Hall 1996d, 30).

Die Auseinandersetzungmit Althusser, der selbst stark von Antonio Gramsci beein-

flusst war, führt Hall zu der sehr fruchtbaren Beschäftigungmit den Arbeiten Gramscis.

Ebenfalls auf marxistischen Konzepten aufbauend, beschäftigt Gramsci sich insbeson-

deremit Fragen zu Ideologie und Staat,mit unterschiedlichenArten politischer Regime,

derBedeutungkultureller undnational-populärer Fragen sowie derRolle der Zivilgesell-

schaft (vgl. Hall 1996g, 415). Um jedoch, ähnlich wie Althusser später, in erster Linie ei-

nem ökonomischen Determinismus zu entgehen, entwickelt er ein Konzept, womit das

Verhältnis zwischen Basis und Überbau neu gedacht werden kann.Hier wechselt er von

33 Das Konzept der ›Anrufung‹ entlehnt Althusser Lacan.

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Katarina Schneider-Bertan: Kritische Pädagogik im 21. Jahrhundert

der Kategorie der Produktionsweise hin zu dem, was Althusser später soziale Formati-

on nennt, das heißt die Idee, dass Gesellschaften komplex strukturierte Einheiten mit

unterschiedlichen Ebenen der Artikulation sind (vgl. ebd., 420f.). Bedeutend ist, dass

Gramsci dieKomplexität undVeränderbarkeit derKräfteverhältnisse betont, anstatt von

einemendgültigenundabsolutenSieg einer Seite über die andere auszugehen (vgl. ebd.,

422). Mit der Differenzierung einzelner Kräfteverhältnisse, womit die Dekonstruktion

einer vermeintlichen Klasseneinheit einhergeht, sowie der Betonung der Frage der Ba-

lance zwischen diesen, ebnet Gramsci denWeg hin zum Konzept der Hegemonie.

Gramsci unterscheidet Hegemonie von Herrschaft und betont, dass keine Gesell-

schaft nur durch Zwang aufrechterhalten werden kann, sondern einer kulturellen Füh-

rung bedarf (vgl. ebd., 426). Über die Konstruktion von Gemeinsamkeiten wird ein ge-

sellschaftlicher Konsens hergestellt, worin sich eine hegemoniale Stellung einer Gruppe

ausdrückt.Basiert diese hegemoniale Stellung auf Zustimmung seitens derer, auf die sie

wirkt, handelt es sich, inGramscis Vokabular, umeinen »historischenBlock« (vgl.Gram-

sci 2018, 418).Gramsci führt dieMetapherndesBewegungskrieges (»war ofmanoeuvre«)

und des Stellungskrieges (»war of position«) ein, um zu verdeutlichen, dass die herr-

schende Klasse im Zustand der Hegemonie einen langsamen, wohl bedachten und stra-

tegischen Kampf führt (Stellungskrieg) anstatt eines Frontalangriffs (Bewegungskrieg),

um den mehrheitlichen Konsens zu erlangen (vgl. Hall 1980b, 332). Hier wird allerdings

auchdeutlich,dassGramsci,nebenderbedeutsamenBerücksichtigungderVerflechtun-

gen von Macht, Politik, Kultur und Ideologie, weiterhin auf traditionelle Konzepte, wie

das der herrschenden Klasse zurückgreift (vgl. Hall 1996g, 429). Esmuss auch für Gram-

sci, »selbst wenn die verschiedenen sozialen Elemente eine lediglich relationale, durch

artikulatorische Praxen erworbene Identität besitzen, in jeder hegemonialen Formation

immer ein einzigesvereinheitlichendesPrinzipgeben,unddies kannnur eine fundamen-

tale Klasse sein.« (Laclau/Mouffe 2012, 105, Herv. i. Orig.)

Nichtsdestotrotz betont Hall die Fruchtbarkeit von Gramscis Perspektive, um dar-

an anknüpfendTheorien zur Analyse von Rassismus und anderen sozialen Phänomenen

zu transformieren und weiterzuentwickeln (vgl. Hall 1996g, 435). Entscheidende Aspek-

te dafür waren laut Hall, 1) die Betonung der historischen Spezifizität und des Kontexts,

um ausgehend davon von Rassismen, statt Rassismus zu sprechen, 2) die Berücksich-

tigung nationaler sowie regionaler Ungleichheiten und der Absage an eine homogene,

gesetzmäßige Entwicklung, 3) der nicht-reduktionistische Ansatz, der die Analyse des

Zusammenhangs von Klasse und »Rasse« ermöglichte, 4) die Problematisierung der An-

nahme eines einheitlichen Klassensubjekts, 5) die Losgelöstheit zwischen der ökonomi-

schen, politischen und ideologischen Ebene und der politischen Konsequenzen dessen,

nämlich der zunehmendenUnvorhersagbarkeit politischer Prozesse, 6) die Neudeutung

der Funktion und Einheit des Staates im Verhältnis zur Zivilgesellschaft und die damit

einhergehendeBetonungderRolle vonunter anderemErziehung,kulturellenPraktiken,

Familie und Religion, 7) die zentrale Stellung des kulturellen Moments und seiner Wi-

dersprüchlichkeit sowie 8) die Weiterentwicklung der Kategorie der Ideologie zu einem

widersprüchlichen und nicht-einheitlichem Phänomen (vgl. Hall 1996g, 435ff.).

Im Anschluss an Gramsci und Althusser war es dann vor allem Ernesto Laclau, der

den entscheidenden Schritt hin zu einer nicht-reduktionistischen Ideologietheorie, und

später gemeinsam mit Chantal Mouffe zu einer postmarxistischen Hegemonietheorie

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Cultural Studies und Postkolonialismus 111

gemacht hat.Dafür entscheidendwar, »to accept that ideological ›elements‹ taken in iso-

lation have no necessary class connotation, and that this connotation is only the result

of the articulation of those elements in a concrete ideological discourse« (Laclau 1977,

99).Dieser in einemneuenRahmen ausDekonstruktion,Diskursanalyse, (Post-)Marxis-

mus und Psychoanalyse entwickelte Ansatz wurde in den 1980ern und 90ern in den Cul-

tural Studies diskutiert und weitgehend angenommen, wobei Hall vor allem die Theorie

undMethodederArtikulation für dieCulturalStudiesunddenPostkolonialismusnutzbar

macht.34

Darüberhinaus bilden inderHegemonietheorie nachLaclauundMouffe dieAspekte

von Universalismus und historischer Notwendigkeit zentrale kritische Ausgangspunkte

für die Forderung nach radikaler Demokratie und werden im Diskurs dekonstruiert.

Der Diskurs der radikalen Demokratie ist ein kontingenter, in dem stets Antagonismen

und hegemoniale Auseinandersetzungen ausbrechen können. Es geht um die Not-

wendigkeit, die Dimensionen der Macht und des Antagonismus anzuerkennen und

ihre Unauslöschbarkeit zu akzeptieren. So muss die Beziehung zwischen Demokratie

und Macht in dem Sinn neu gedacht werden, dass durch Machtbeziehungen selbst das

Soziale konstituiert wird und es deshalb nicht um die Frage gehen kann, wie Macht

eliminiert wird, sondern wie Formen der Macht geschaffen werden können, die mit

demokratischen Werten von Freiheit, Gleichheit und Solidarität vereinbar sind (vgl.

Mouffe 2007, 43f.). So kann Konsens lediglich das Konstituieren ethisch-politischer

Prinzipien beinhalten und sich als vorübergehendes Resultat einer vorläufigen Hege-

monie darstellen (vgl. ebd., 46). Die Annahme universalistischer Prinzipien wird dabei

als sehr problematisch angesehen.35 Demgegenüber muss es um einen Pluralismus ge-

hen, der Diversität und Dissens aufwertet (vgl. Mouffe 2007, 48). Radikale Demokratie

ist somit ein a) hegemoniales Projekt, das nie frei von Macht und Konflikt ist und b)

ein stets offener und kontingenter Diskurs, jenseits historischer oder transzendentaler

Notwendigkeit (vgl. Neubert 2013, 73).36

Aus konstruktivistischer Sicht sind die skizzierten Ansätze von Hall sowie von La-

clau und Mouffe besonders fruchtbar für Fragen um Demokratie und Erziehung, da sie

zumeinenomnipräsenteKämpfeumkulturelleDeutungsmachthervorhebenunddamit

universalistischen Letztbegründungen den Boden entziehen, zum anderen betonen sie

die notwendigeUnabgeschlossenheit undÜberdetermination vonDiskursen und kultu-

rellen Repräsentationen,wodurchWirklichkeit, Bedeutung undWertsetzungen als stets

offen für hegemoniale Aushandlungen erscheinen.

4.3.3 Diskurs, Macht und Subjekt

Die im Rahmen des Linguistic Turns aufkommende Entdeckung der Diskursivität und

Textualität und die dadurch folgende Entwicklung strukturalistischer, semiotischer und

34 Inwiefern Hall sich sowohl für, als auch gegen Aspekte Laclaus Ansatz ausspricht, wird explizit im

nächsten Kapitel sowie in Teil II, Kapitel 5 untersucht.

35 Der hier angedeutete Diskurs um universalistische Demokratietheorien wird ausführlich von u.a.

Chantal Mouffe diskutiert (1999).

36 Eine ausführliche Diskussion des Konzeptes der radikalen Demokratie findet sich in Teil IV.

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Katarina Schneider-Bertan: Kritische Pädagogik im 21. Jahrhundert

poststrukturalistischer Arbeiten haben enorme theoretische Fortschritte für die Arbei-

ten der Cultural Studies und des Postkolonialismus nach sich gezogen, worunter die Be-

deutungderSprache fürdieAnalyse vonKultur,dieAnerkennungvonHeterogenität und

Ambiguität sowie die Macht der Repräsentation nur einige Stichwörter des Einflusses

dieser Strömungen darstellen. Im Folgenden werden zentrale Aspekte des Diskursver-

ständnisses der Cultural Studies im Anschluss an Foucault, Lacan undDerrida vorgestellt

undmit der Frage der Subjektivität verbunden.

NachHall ist einDiskurs »a groupof statementswhichprovide a language for talking

about – i.e. a way of representing – a particular kind of knowledge about a topic.« (Hall

1992, 201) Dabei geht der Begriff des Diskurses zurück auf die Konzeption von Michel

Foucault. Laut Foucault besteht ein Diskurs aus einer »Menge von Aussagen, die einem

gleichen Formationssystem zugehören« (Foucault 1973, 156). Foucault bezieht sich somit

auf einen sprachlich produzierten Sinnzusammenhang. Dabei kommen einzelnen Aus-

sagen an sich keine Bedeutungen zu, sondern erst durch ihre relationale Anordnung in-

nerhalb eines Diskurses erhalten die Aussagen Bedeutungen, das heißt Diskurse sind

Differenzsysteme. Ein Diskurs ist allerdings kein rein linguistisches Konzept, stattdes-

sen bezieht es sich auf die Bedeutungsherstellung durch Sprache in (kulturellen) Prakti-

ken.

Hier wird die Diskussion um die Unterscheidung diskursiver und nicht-diskursiver

Praktiken bedeutsam, die insbesondere von Laclau und Mouffe eingeführt wird. Dem-

nach wird im Anschluss anWittgenstein37 für eine Verwerfung der Unterscheidung plä-

diert, da die sprachlichen und nicht-sprachlichen Elemente nicht einfach nebeneinan-

derstehen, sondern gemeinsam ein differentielles und strukturiertes System von Posi-

tionen, d.h. einen Diskurs, konstituieren (vgl. Laclau/Mouffe 2012, 145).38 Hier ist Hall

allerdings etwas vorsichtiger undkritisiert: »The critique of reductionismhas apparently

resulted in the notion of society as a totally open discursive field.« (Hall 1996a, 146)

Hall würdigt zwar die Überwindung der Basis-Überbau-Struktur hin zum Diskur-

siven und schließt sich der Kritik am (ökonomischen) Reduktionismus an, doch insis-

tiert er auf der Spezifität von Praktiken in unterschiedlichen Beziehungen und Diskur-

sen (vgl. Slack 1996, 122).DieUmstände, in denen ideologische, kulturelle und insgesamt

diskursive Praktikenweiterhin in den determinierendenKräftenmaterieller Verhältnis-

se existieren,müssen lautHall in derAnalyse berücksichtigtwerden (vgl.Hall 1996a, 147).

So schreibt er in »New Ethnicities«:

»[…] events, relations, structures do have conditions of existence and real effects, out-

side the sphere of the discursive; and subject to its specific conditions, limits and

modalities, do they have or can they be constructed within meaning.« (Hall 1996e,

443)

Im Gegensatz dazu wird im folgenden Zitat Laclaus Sicht auf das Diskursive angeführt.

37 Vgl. Wittgenstein (2002).

38 Als Beispiel führen sie einen Bau aus Steinen an. Person A führt den Bauakt aus, Person B reicht

die Steine an. Beide bedienen sich einer Sprache, die es ihnen ermöglicht sich zu verständigen.

Ruft Person A »Stein«, bringt Person B den Stein, den sie gelernt hat, auf diesen Ruf zu bringen.

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Cultural Studies und Postkolonialismus 113

»The discursive is not […] being conceived as a level or even as a dimension of the so-

cial, but rather as being co-extensive with the social as such. This means that the dis-

cursive does not constitute a superstructure (since it is the very condition of all social

practice) or, more precisely, that all social practice constitutes itself as such insofar

as it produces meaning. Because there is nothing specifically social which is consti-

tuted outside the discursive, it is clear that the non-discursive is not opposed to the

discursive as if it were a matter of two separate levels.« (Laclau 1980, 89)

Diese vonLaclauundMouffe eingenommenePositionkritisiertHall alsÜberpointierung

des Diskursiven, die mit der Gefahr eines erneuten Reduktionismus einhergeht, da be-

sonders die Referenz auf historische Bedingungen verloren gehe (vgl. Hall 1996a, 146f.).

Die für die Cultural Studiesund den Postkolonialismus bedeutsame poststrukturalis-

tische Diskurskonzeption rückt nahe an die strukturalistische Sprachwissenschaft Fer-

dinand de Saussures heran, in der die Bedeutung von sprachlichen Zeichen in ihrer Dif-

ferenz zu anderen Zeichen begründet ist. Entscheidend, und damit klar imUnterschied

zu Saussure stehend, ist, dass es nie zur Schließung einesDiskurses kommenkann, son-

dern Diskurse stets »offene Nähte« (Laclau/Mouffe 2012, 141–151) zu anderen Diskursen

aufweisen, das heißt Bedeutungen nie endgültig fixiert werden können.

Hier wird auch der Begriff der Dekonstruktion nach Derrida bedeutend. Unter der

Dekonstruktion eines Diskurses ist das Aufbrechen seiner essentiellen Erscheinung ge-

meint, das Aufbrechen des Diskurses von innen heraus. Ein Diskurs ist niemals sta-

bil, sondern er verschiebt sich durch eine ständige Wiederholung, die Derrida Iteration

nennt (vgl. Dzudzek 2013, 13f.). Diese Polysemie und Unkontrollierbarkeit des Diskur-

ses verweist auf das Konzept der Überdetermination. Elemente und Identitäten eines

Diskurses sind überdeterminiert, das heißt sie können niemals endgültig fixiert werden

(vgl. Laclau/Mouffe 2012, 148). So sindDiskurse stets offen für Re- undDeartikulationen

und implizieren immer Machtbeziehungen. Dabei ist Macht, nach Foucaults Verständ-

nis, diskursiv und produktiv, da sie ihreWirkungmithilfe gesellschaftlicherWahrheiten

entfaltet und zur Gestaltung gesellschaftlicher Institutionen sowie zur Subjektivierung

beiträgt (vgl. Foucault 2014, 91ff.). So stellt er fest, dass die Kontrolle, Selektion, Organi-

sationundKanalisierung vonDiskursen sowiedieProzedurenderWahrheitsproduktion

machtdurchsetzte Prozesse sind (vgl. Foucault 2007, 11).

Ausgehend von der diskurstheoretischen Rahmung und der Anerkennung der Über-

determination lassen sich Identitäten nicht aus einer ihnen eigen zugrundeliegenden

Instanz begründen, sondern werden immer diskursiv hergestellt. Die Subjektkon-

zeption Halls lehnt sich an derjenigen von Foucault an, wobei berücksichtigt werden

muss, dass Foucault die Konzepte von Subjekt und Subjektpositionen in seinen Arbei-

ten verändert bzw. unterschiedlich gewichtet hat. In der Frühphase seines Schaffens

(»Die Ordnung der Dinge«) ist das Foucaultsche Subjekt vom Diskurs subjektiviert und

nimmt die vom Diskurs bereitgestellten Positionen ein (vgl. Dahlmanns 2008, 198). Es

ist der Diskurs, der die Regeln aufstellt und alle anderen Beziehungen beeinflusst (vgl.

ebd., 50). Mit der Isolierung der Disziplinarmacht (»Überwachen und Strafen«) rückt

Foucault das körperliche Subjekt in den Vordergrund und beschreibt es als ein durch die

Disziplinarmechanismen subjektiviertes. Durch die Unterwerfung des Körpers wird

das Subjekt individualisiert und subjektiviert. Dabei treten unter anderem Fremd- und

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Katarina Schneider-Bertan: Kritische Pädagogik im 21. Jahrhundert

Selbstbeobachtungsprozesse in denVordergrund,die dasDisziplinarsubjekt konstituie-

ren.39 Schließlich betont Foucault das Subjekt, das sich selbstmitHilfe vonTechnologien

des Selbst subjektiviert und dadurch eine gewisse Handlungsfähigkeit erhält (vgl. Dahl-

manns 2008, 205). Doch stets konstituiert sich das Subjekt vor demHintergrund immer

schon vorhandener Diskurse beziehungsweiseWissens- undMachtordnungen.

Hall begreift Subjekte im Gegensatz zu Foucault in erster Linie als Artikulation von

Subjektpositionen, die innerhalb bestimmter Diskurse hergestellt werden.

»›Articulation‹ refers to the complex set of historical practices by which we struggle

to produce identity or structural unity out of, on top of, complexity, difference, con-

tradiction. It signals the absence of guarantees, the inability to know in advance the

historical significance of particular practices […] It is the struggle to articulate partic-

ular effects in history that Hall seeks to find at every level, and in every domain of

social life.« (Grossberg 1996a, 154)

Hall hätte gut an Foucaults Spätwerk ansetzen können, da das späte Foucaultsche

Subjekt unter Berücksichtigung wirksamer Machtverhältnisse selbst Handlungsmacht

(agency) innehat, sprich aktiv Subjektpositionen besetzten kann. Hall betont jedoch

stärker die zugrundeliegenden, vorgängigen Artikulationen, die selbst jede Re- und

Deartikulation beeinflussen sowie Subjekte selbst vielfach, wechselnd und auch wider-

sprüchlich herstellen. Betrachten wir das aus der Perspektive Baumans, so lässt sich

sagen, dass dadurch sowohl die Ambivalenz, Veränderbarkeit und Kontingenz, insbe-

sondere in der Liquid Modernity, berücksichtigt wird, als auch die bereits eingeschrie-

benen Kontexte betont werden, die historisch eingebunden und vielfach artikuliert

sind.

Neben dieser pluralen und ambivalenten Subjektivierung in und durch Diskurse

ist das Subjekt zudem laut Hall in sich dezentriert. Zunächst postuliert René Descartes

(1596–1650), der Mensch bestehe aus zwei Substanzen: Materie und Geist, wobei das

individuelle Subjekt mit der Fähigkeit zum vernünftigen Denken als im Zentrum des

Geistes begriffenwird.Dieses cartesianischeSubjekthält sichbis indieModerne,erfährt

aber durch die wachsende Komplexität der Gesellschaft sowie die Weiterentwicklung

derWissenschaften einen Bruch.

Unter anderem vermittelt über fünf grundlegende theoretische Paradigmen ist das

vormals cartesianische Subjekt erschüttert und fragmentiert worden. So machen (1) im

Anschluss an Marx Menschen zwar ihre eigene Geschichte, doch auf Grundlage vorge-

fertigter Strukturen und Bedingungen, wodurch sie nicht mehr die alleinigen Agenten

der Geschichte sein können (vgl. Hall 1996f, 606). Daneben hat Freud (2) mit der Entde-

ckung des Unbewussten gezeigt, dass das Subjekt ein durch Begehren Getriebenes ist.

Weiterentwickelt durch Lacan ist das Subjekt sodann in sich selbst gespalten, mangel-

behaftet und im nie zu erfüllenden Begehren begriffen, wobei der A/andere konstitutiv

39 Fremdbeobachtung wird zur Selbstbeobachtung, d.h. zu einer Selbstüberwachung des Individu-

ums (vgl. Dahlmanns 2008, 203). DiesenMechanismus hat Foucault am Beispiel des Panoptikums

von Jeremy Bentham dargestellt (vgl. Foucault 1975, 256ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Cultural Studies und Postkolonialismus 115

für die Subjektwerdung ist (vgl. ebd., 608). Selbstverständlich bildet auch die Linguis-

tik Saussures (3) einen zentralen Einschnitt in das Bild des zentrierten Subjekts. Indem

Sprache nicht mehr bloß abbildet, sondern Bedeutung schafft und wir die Sprache nur

benutzen können, Bedeutungen darüber hinaus jedoch nicht festlegen können, sindwir

nichtmehr die autonomen »Autoren unserer Aussage« (vgl. ebd., 609). Als vierte Dezen-

trierung führt Hall Foucaults Disziplinarmacht an, da die neuen Techniken der Diszipli-

nierung (wie Regulierung, Überwachung und Kontrolle) das Subjekt individualisieren,

unter einem festenNormensystemvereinheitlichenundzu einem fügsamenKörperma-

chen (vgl. ebd., 610). Schließlich (5) sind die Neuen sozialen Bewegungen in der zweiten

Hälfte des 20. Jahrhundertsundhier insbesondereder Feminismus treibendeKräfte,das

vormals zentrierte Subjekt zu fragmentieren. Das Private wird politisch, vermeintlich

klare Grenzen von ›Innen‹ und ›Außen‹ werden in Frage gestellt und auch Identitäten

werden politisiert, indem nun an soziale Identitäten mit ihren je vielfältigen Identifi-

zierungen appelliert wird (vgl. ebd., 611). Besonderes Gewicht wird folglich auf die De-

konstruktion essentialisierender Subjektvorstellungengelegt,undHall argumentiert im

Anschluss an Derrida sowie Lacan zugunsten einer kontingenten und nie abgeschlosse-

nen Subjektwerdung.

4.3.4 Repräsentation und Artikulation

Die Konzepte der Repräsentation und Artikulation bilden zentrale Schlüsselelemente in

den Werken Halls, übersteigen allerdings in ihrer Verwendung die gebräuchliche Nut-

zung und werden so zu komplexen Werkzeugen der Analyse kultureller, sozialer, päd-

agogischer und politischer Phänomene sowie deren gesellschaftlicher Bedeutungen.

Repräsentation

Repräsentation meint die Produktion von Bedeutung durch Sprache. Im allgemeinen

englischen Sprachgebrauch wird unterschieden zwischen 1. representation als Darstel-

lung von etwas und 2. representation als Symbolisierung, als »für etwas stehen« (vgl. Hall

2013a, 2). Ausgehend davon, begreift Hall representation in erster Linie als soziale Praxis,

genauer als Praxis der Bedeutungsherstellung durch Sprache.

AufderGrundlage linguistischerErkenntnisse,dieunter anderemdenLinguisticTurn

begründeten, setzt sich der Prozess der Repräsentation zunächst zusammen aus zwei

Repräsentationssystemen: 1) einem mentalen Konzept eines Objekts, einer Person, Sa-

che oder abstrakten Idee sowie 2) einemSystem bestehend aus vielfältigen Zeichen.40 In

seinem Grundlagentext »The Work of Representation«, herausgegeben im Rahmen der

Open University, zeichnet Hall den Weg des Konzeptes der Repräsentation von Saussu-

res Linguistik über die Semiotik Barthes hin zu der diskursiven Erweiterung Foucaults

nach.

Während sich Repräsentation bei Saussure und Barthes auf Sprach- und Zeichen-

systeme bezieht, untersucht Foucault den Diskurs als Repräsentationssystem und hier

nicht mehr primär im Hinblick auf Fragen der Bedeutungsherstellung durch Sprache,

40 Nach Hall lassen sich alle Repräsentationssysteme wie eine Sprache analysieren, wobei seine

Theorieperspektive über die linguistische hinausgeht und semiotisch-diskursive miteinschließt.

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Katarina Schneider-Bertan: Kritische Pädagogik im 21. Jahrhundert

sondern fokussiert auf die Produktion vonWissen durch den Diskurs. Die anschließen-

de Verknüpfung vonDiskurs,Macht undWissen und die damit einhergehende Feststel-

lung,dassMacht-Wissens-KomplexeWahrheitenproduzieren,die ihrerseitswiederden

Diskurs bestimmen und so unter anderem Ein- und Ausschließungsprozesse bewirken,

hat enormen Einfluss auf die weiteren Arbeiten derCultural Studiesund des Postkolonia-

lismus. Darüber hinaus wurde durch die Arbeiten Foucaults das Konzept der Repräsen-

tation aus der bis dahin eher theoretischen, ahistorischen undweitgehend subjektfreien

Perspektive nunhistorisch undpraktisch eingebunden (vgl.Hall 2013a, 32).Nichtsdesto-

trotz muss betont werden, dass der diskursive Ansatz den semiotischen keineswegs im

Sinne einer Linearität theoretischer Arbeiten einfach abgelöst hat, sondern dieser fort-

während die Grundlage vieler Theorien bildet und ebenfalls mit dem Diskursiven ver-

bunden wird.41

Hall widmet sich in seinen Analysen insbesondere dem Wechselspiel von Diskurs,

Identität und Repräsentation, wobei er wesentlich die Repräsentationspraktiken fokus-

siert, in denen Identifikationen, Bedeutungen, Wissen und Wahrheiten gebildet wer-

den und die immer Machtverhältnisse implizieren und ausdrücken. Dabei stehen be-

sonders diejenigen Repräsentationspraktiken im Vordergrund, die Differenz und An-

dersheit hervorbringenundsichalsRepräsentationsregimehistorisch einschreiben,was

Hall beispielsweise anhand der Praktik der Stereotypisierung zeigt. Durch stereotype

Zuschreibungen wird das Subjekt verobjektiviert, das heißt auf wenige, einfache We-

senseigenschaften reduziert, festgeschrieben und der Möglichkeit eigener subjektiver

Artikulationen und Repräsentationen weitgehend beraubt (vgl. Hall 1996e, 442). So sind

insbesondere Minderheiten einer Gesellschaft binären, oft gegensätzlichen Formen der

Repräsentation ausgesetzt, die manchmal sogar zur gleichen Zeit wirken und in denen

die Subjekte geradezu gefangen sind. So ist beispielsweise das Oszillieren zwischen ab-

stoßend – weil – anders/anziehend – weil – exotisch ein gängiges Muster stereotyper

Repräsentation (vgl. Hall 2013b, 258).42

Hier spielen Fragen der Differenz eine ganz entscheidende Rolle, da Repräsentatio-

nen einerseits auf differentiellen Setzungen aufbauenunddiese erst ermöglichen, ande-

rerseits die Kategorie derDifferenz selbst höchst ambivalent ist, da sie sowohl positiv als

auch negativ sein kann. Die Notwendigkeit von Differenz für jegliche Bedeutungsher-

stellung geht anfänglich, wie oben erläutert, auf die Linguistik Saussures zurück, wo-

nach Bedeutung notwendigerweise von der Differenz zwischen Gegensätzen (wie Tag/

Nacht, weiß/schwarz etc.) abhängt. Im Anschluss an Derrida geht Hall davon aus, dass

binäre Oppositionen stets Machtungleichheitsverhältnisse beinhalten, die diese duale

Struktur sowohl vereinfachen als auch festigen.Diese vermeintlicheNatürlichkeit diffe-

rentieller Gegensatzpaare gilt es zu dekonstruieren, um Machtungleichheiten offenzu-

legen und diese verändern zu können.

Ein weiterer Aspekt, der Differenz erforderlich macht, stammt ebenfalls aus der

Sprachtheorie und geht auf den russischen Linguisten Mikhail Bakhtin und seinen

Mitarbeiter Volosinov zurück. Demnach wird Differenz benötigt, da wir nur im und

41 So arbeitet beispielsweise Homi K. Bhabha dezidiert semiotisch-diskursiv (vgl. Bhabha 2004).

42 Eine dezidierte Betrachtungder Stereotypisierung als Repräsentationspraxis folgt imnächstenKa-

pitel.

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Cultural Studies und Postkolonialismus 117

durch den Dialog mit dem Anderen Bedeutung herstellen können, das heißt Bedeutung

durch die Differenz zwischen den Dialogteilnehmer*innen entsteht (vgl. Hall 2013b,

225). Dies impliziert einerseits, dass Bedeutungen ausgehandelt werden können und

damit offen für Veränderungen sind, andererseits aber auch,dass Bedeutungsgebungen

nie endgültig festgeschrieben werden können.43

Danebenhatunter anderemderAnthropologeClaudeLévi-Straussgezeigt,dassDif-

ferenz per se zentral für kulturelle Bedeutung ist, da Dinge erst durch die Positionierung

in einemklassifikatorischenSystem,der symbolischenOrdnung,Sinn erhalten (vgl.Hall

2013b, 226). DesWeiteren folgt daraus, dass solche symbolischen Ordnungen zu Stabili-

tät undSchließung tendierenunddadurchdieGefahr besteht, alles ›Andere‹, Fremdarti-

ge auszuschließen. So ist auch die Praxis der Stereotypisierung ein Versuch, die symbo-

lische Ordnung aufrechtzuerhalten und eine imaginierte Gemeinschaft ›rein zu halten‹.

Aus dem in Teil I, Kapitel 2.3 erläuterten psychoanalytischen Ansatz Lacans folgt zu-

sätzlich die Annahme, dass ›das a/Andere‹ grundlegend für die Konstitution des Selbst

ist.So ist für die Selbstwerdung stets die Spiegelungdurch einenDrittennötig,das heißt

erst inBeziehung zu signifikantAnderenbildet sichunser Selbstbewusstseinundunsere

Subjektivität. Allerdings können wir niemals zu einem einheitlichen undmit sich selbst

identischen Selbst kommen, da das zur Komplettierung Nötige sich außerhalb von uns

befindet.

Die Kritik an den Repräsentationsverhältnisse sowie der Kampf um ebendiesemün-

det für Hall in einer Politik der Repräsentation, in der es unter anderem darum geht,

die Tatsache anzuerkennen,dass beispielsweise »schwarz« eine politisch, historisch und

kulturell konstruierte Kategorie ist, und dieses Wissen gesellschaftspolitisch wirksam

zumachen.Dies ist einerseits ein bedeutsamer Auftrag jeder Identitätspolitik, anderer-

seits solltenAngriffe auf undStrategien gegendiskriminierendeRepräsentationsprakti-

ken besonderes in pädagogischen Settings geschehen, da insbesondere hier Identitäten

gebildet und demokratische Strukturen undWerte vermittelt undwirksamwerden.Die

Dekonstruktion stereotyper Signifizierungspraktiken verdeutlicht auch, wie die Kate-

gorie »Rasse« historisch in einer Artikulation mit anderen Kategorien wie Klasse, Ge-

schlecht und Sexualität erscheint (vgl. Hall 1996e, 444). Eine Konsequenz der Politik der

Repräsentation ist dieErkenntnis,Einsicht undAnerkennungder tiefenAmbivalenzund

historischenKomplexität von Identifikationen, derDiversität von Subjektpositionen so-

wie der unterschiedlichen Erfahrungen und Zeitlichkeiten,44 die sich damit verbinden

(vgl., ebd. 444f.).

InnerhalbderDiskussionumRepräsentationennimmtHall auchBezugaufdie post-

moderne Argumentation von Baudrillard, die darauf abzielt, Repräsentation und Be-

deutungsgebung zu Gunsten einer reinen Faktizität völlig aufzugeben. Demnach sei-

43 Im Anschluss an unter anderem Bakhtin gehen Theorien der dialogischen Imagination darüber

hinaus davon aus, dass insbesondere in der Widerspenstigkeit des imaginären Begehrens die

Möglichkeit dialogischer Interaktion steckt (vgl. Roth 2004). Dabei geht es im besonderen Maße

auch um die Anerkennung von Verstehensgrenzen, da imaginäre Begegnungenmit dem anderen

nie vollständig auf die symbolische Ebene übertragen werden können.

44 Bhabha betont einerseits unterschiedliche kulturelle Zeitlichkeiten durchMigrationserfahrungen

etc., andererseits ist die Gegenwart selbst ambivalent und enthält Diskontinuitäten jenseits von

Vergangenheit und Zukunft (vgl. Bhabha 2004, 339ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Katarina Schneider-Bertan: Kritische Pädagogik im 21. Jahrhundert

en die Dinge so, wie sie auf der Oberfläche erscheinen und nicht mehr (vgl. Hall 1996a,

136).DurchProzesse derDiversifizierung,Fragmentierung sowie Pluralisierungundder

damit einhergehenden Möglichkeit endloser Reproduktion und Simulation, sei ein zu-

grundeliegender Sinn abhandengekommen (vgl. ebd., 138).Nichts hat Bedeutung außer

dem sich im Hier und Jetzt real Zeigenden. Zwar stimmt Hall postmodernen Theoreti-

ker*innen darin zu, dass sich alte Ordnungen auflösen, Sinn und Bedeutung fragmen-

tiert werden, doch zweifelt er die unter anderem von Baudrillard postulierte Implosi-

on allen Sinns und das damit einhergehende Ende jeglicher Repräsentation und Bedeu-

tungsgebung vehement an (vgl. ebd., 135). Die in der Liquid Modernity enorm angestie-

gene Pluralität und Ambivalenz von Bedeutung, Kontexten und Sinnhaftigkeit erfordert

zwar die Aufgabe traditioneller Konzepte, doch anstatt eines leeren Vakuums der Sinn-

undBedeutungsfreiheit, plädiertHall für neueAnalyseinstrumente,die vielfacheKodie-

rungen und Verknüpfungsmöglichkeiten bei gleichzeitiger Anerkennung der Unmög-

lichkeit endgültiger Schließung von Diskursen und Letztbegründungen bieten. Dies er-

möglicht die Methode undTheorie der Artikulation.

Artikulation

DasKonzept der Artikulation geht zurück aufMarx,Gramsci undAlthusser,wurde aller-

dings erst in den 70ern von Ernesto Laclau explizit alsTheorie (weiter)entwickelt. In den

Cultural Studies der 70er Jahre war,wie bereits erläutert, die Kritik am ›klassischen‹Mar-

xismuszentral,demvorgeworfenwurde,weitgehendalle gesellschaftlichenProzesse auf

ökonomische Faktoren oder/und den Aspekt der Klasse zu reduzieren und essentialisie-

ren. Ein solcher Reduktionismus könne komplexe Verhältnisse von Dominanz und Un-

tergebenheit in sozialen Beziehungen nicht hinreichend erfassen (vgl. Slack 1996, 117f.).

Die antireduktionistische Wende ermöglichte, dass Kultur nicht länger auf Klasse oder

Produktionsverhältnisse reduziertwurde unddass gleichzeitig auch andere Aspektewie

gender und race als komplexe Beziehungen theoretisiert werden konnten (vgl. ebd., 122).

Die Aufbereitung derTheorie durch Hall wurde schließlich eine der nachhaltigsten und

zugänglichsten.45 Hall nimmt verschiedene philosophische und politische Traditionen

in Anspruch und formuliert, dass keine Tätigkeit abseits eines Diskurses existiert, ohne

jedoch alles andere darauf zu reduzieren (vgl. ebd., 123).

Dies wird unter anderem in seinem zentralen theoretischen Konzept der Artikulati-

on deutlich:

»Articulation has the considerable advantage of enabling us to think of how specific

practices articulated around contradictions which do not all arise in the same way,

at the same point, in the same moment, can nevertheless be thought together.« (Hall

1980a, 69; Herv. i. Orig.)

45 Dies ist unter anderem seiner führenden Position im CCCS, seinen umfangreichen wissenschaftli-

chen Vorträgen und Veröffentlichungen sowie vor allem seiner hohen Fähigkeit geschuldet, viel-

fältige theoretische Modelle und Einflüsse auf originelle Art und Weise zu einem komplexen

kulturwissenschaftlichen Ansatz zu verbinden, der fruchtbare Analysen und Interpretationen zu

drängenden Herausforderungen unserer Zeit ermöglicht.

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Cultural Studies und Postkolonialismus 119

Dabei funktioniert die Artikulation auf verschiedenen Ebenen: erkenntnistheoretisch

bietet sie einerseits eine Denkweise, Strukturen und Praktiken in ihren Kongruenzen,

Ambivalenzen, Ambiguitäten, Diskrepanzen und Widersprüchen zu fassen; des Weite-

ren ist sie ein politisches Mittel, Machtstrukturen in Über- und Unterordnungsverhält-

nissenaufzudecken,undstrategischhält sieMechanismenbereit,umEingriffe in soziale

Formationen undKontexte zu ermöglichen (vgl. Slack 1996, 112).Mittels der Artikulation

können Verknüpfungen verschiedener Elemente, die keine notwendige Zusammenge-

hörigkeit haben, hergestellt werden. Die so entstandene »Einheit« eines Diskurses ist

demzufolge inWirklichkeit die Artikulation unterschiedlicher Elemente, die in sehr un-

terschiedlicherWeise reartikuliert werden können (vgl. Hall 1996a, 141).

In seinem Aufsatz »Race, articulation, and societies structured in dominance« legt

Hall dar, dass sowohl die ökonomischen46 als auch die soziologischen47 Strömungen

keine hinreichenden Analyserahmen bieten, um rassistisch strukturierte Gesellschafts-

formationen beschreiben zu können.Während erstere den ökonomischen Beziehungen

eine fast vollständig determinierende Wirkung auf die sozialen Strukturen der Gesell-

schaftsformationen zuschreiben, seien letztere betont pluralistisch (vgl. Hall 1980b,

305ff.). Sicher sei, »Rassen«-Beziehungen hängen direkt mit ökonomischen Prozes-

sen zusammen, doch das Problem sei nicht, ob letztere für eine »rassische« Spaltung

relevant seien, sondern wie beide Ebenen theoretisch verknüpft werden (vgl. ebd., 308).

Hier setzt dieTheorie derArtikulation an.DerBegriff selbst istmehrdeutig undkann

sowohl a) etwas »gliedern« als auchb) etwas »ausdrücken« bedeuten.DieEntstehungdes

Begriffs ist auf zwei Quellen zurückzuführen: auf Karl Marx und die strukturalistische

Linguistik Saussures. Bei Marx findet sich die Idee der Artikulation bereits in der Ein-

leitung zu den »Grundrissen« von 1857, wo er eine Gesellschaftsformation als artikulierte

Hierarchie beschreibt und sich von der Vorstellung einer einfachen Einheit zwischen ver-

schiedenen Kapitalbeziehungen distanziert.

»The conclusion we reach is not that production, distribution, exchange and consump-

tion are identical, but that they all form the members of a totality of distinctions

within a unity.« (Marx 1973, zit.n. Hall 1980b, 327f.)

ImAnschluss an Saussure ist die Sprache der Bereich der Gliederungen (articulations). In

diskurstheoretischer Perspektive lässt sich feststellen, dass durch die Artikulation zwei-

er unabhängig voneinander bestehender Elemente eine diskursive Formation hervorge-

bracht wird, in der Bedeutungen entstehen.

Hall beschreibt die Theorie der Artikulation anhand der Metapher des Lastwagens:

wie der Lastwagen mit dem Führerhaus verkoppelt und entkoppelt werden kann, kann

die Artikulation – als Verknüpfungsform – unter bestimmten Umständen aus zwei ver-

schiedenen Elementen eine Einheit herstellen (vgl. Hall 1996a, 141).

46 Hier fasstHall die Ansätze derDualismustheorie, die Analysen auf der Basis der Theorie der Stufen

des Wachstums, die Dependenztheorie sowie die Theorien marxistischer Orientierung von Baran

und Frank zusammen.

47 Zur Vereinfachung fasst Hall unter die soziologischen Tendenzen diejenigen, die sich ausschließ-

lich mit a) der Beziehung zwischen verschiedenen ethnischen Schichten, b) kulturellen Differen-

zen, c) pluralen Theorien und d) Formen politischer Herrschaft undDiskriminierung beschäftigen.

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Katarina Schneider-Bertan: Kritische Pädagogik im 21. Jahrhundert

»An articulation is thus the form of the connection that canmake a unity of two differ-

ent elements, under certain conditions. It is a linkage which is not necessary, deter-

mined, absolute and essential for all time. You have to ask, under which circumstances

can a connection be forged or made? So the so-called ›unity‹ of a discourse is really the

articulation of different, distinct elements which can be rearticulated in different ways

because they have no necessary ›belongingness‹. The ›unity‹ which matters is a link-

age between the articulated discourse and the social forces with which it can, under

certain historical conditions, but need not necessarily, be connected.« (Ebd., Herv. i.

Orig.)

Die imKonzept derRepräsentation sowie imKonzept derArtikulationgrundlegendeBe-

rücksichtigung kontingenter und ambivalenter Prozesse und Verknüpfungen sowie die

Notwendigkeit der Betrachtung der Kontexte für jegliche Bedeutungs-, Wirklichkeits-

und Identitätsherstellung findet sich explizit auch im interaktionistischen Konstrukti-

vismus. Einerseits leitet sich dies aus den Kränkungsbewegungen der Vernunft her, an-

dererseits begründet es sich grundlegend in der Hervorhebung der Beobachterperspek-

tiven bzw. Handlungsweisen von Re-/De- und Konstruktion in kulturellen Praktiken,

Routinenund Institutionen.DieAusarbeitungder vielfältigenVerbindungslinien zuden

Ansätzen der Cultural Studies und des Postkolonialismus folgt in Kapitel 4.6.

4.3.5 Rassismus und Stereotype

Im Anschluss an die vorherige Ausführung des Konzepts der Repräsentation soll im Fol-

genden dezidiert auf die Aspekte von Rassismus und Stereotype eingegangen werden,

da diese zum einen entscheidende Dimensionen für die Konstruktion von Andersheit

darstellen, sie zum anderen auf die Aushandlung kultureller Deutungsmacht verweisen

und somit immer auch politische Implikationen tragen.

AufGrundlage der Analyse imperialer und kolonialer Tradierungen (inBild undText)

skizziert Hall zentrale Merkmale und Strategien der Repräsentation rassistischer Diffe-

renz, die bis heute wirksam sind und im Sinne einer antirassistischen, demokratischen

und diversitätswertschätzenden Pädagogik entlarvt sowie angegriffen werden sollen.

Vor dem Hintergrund der oben dargestellten Bedeutungen von Differenz gilt es noch-

mals festzuhalten, dass das Feld der Repräsentation stets ambivalent und überdetermi-

niert ist und immer sowohl positive als auch negative Konnotationen tragen kann. Dies

impliziert einerseits, die Hartnäckigkeit und Gefahr solch eingeschriebener Mechanis-

men und Bilder, andererseits ermöglicht diese Vieldeutigkeit und Unabgeschlossenheit

immer auch Optionen fürWiderstand und Intervention.

Zunächst soll dargelegt werden, was genau ein Stereotyp ist, bevor die zentralen

Aspekte und Strategien dieser Repräsentationspraktik beleuchtet werden. Richard

Dyer unterscheidet Stereotypisierung von Typisierung und stellt fest, dass wir zur Ori-

entierung, Verständigung und Bedeutungsherstellung in der Welt notwendigerweise

auf Klassifikationsmuster – Typen – angewiesen sind. Dementsprechend ordnen wir

Personen, Gegenstände oder Phänomene in Rollen und Kategorien ein, wobei einzelne

Charakteristika im Vordergrund stehen, die das Gesamte auf anerkannte, einfache und

anschauliche Weise darstellen (vgl. Dyer 1977, 28). Stereotype demgegenüber erfassen

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Cultural Studies und Postkolonialismus 121

zwar ebenfalls einfache und anerkannte Eigenschaften einer Gruppe von Personen,

reduzieren jedoch die gesamte Person auf diese wenigen Charakteristika, wodurch

es zur Übertreibung, Vereinfachung, Naturalisierung und Fixierung kommt (vgl. Hall

2013a, 247). Dabei wirken verschiedene Effekte undMechanismen:

Spaltung und Ambivalenz

Stereotypisierungen sindmeist demPhänomenderSpaltung (splitting) unterworfen,das

heißt unterteilt in normale/akzeptable und anormal/inakzeptable Eigenschaften, wo-

bei letztere, zur Aufrechterhaltung einer anerkannten (sozialen und symbolischen) Ord-

nung,ausgeschlossenwerden (vgl.Hall 2013a,247).Dyer argumentiert,dass sich einSys-

tem von Typisierung und Stereotypisierung auf jeweils das bezieht, was in einer Kultur

als angemessen,dazugehörigund insgesamtpositiv beziehungsweisegegenteilig alsun-

angemessen, nicht-dazugehörig und negativ gilt (vgl. Dyer 1977, 29).

Stereotypisierung stellt immer das Bestreben zur Festschreibung symbolischerOrd-

nungendar,was einePraxisderEin-undAusschließung impliziert.DesWeiteren ist Ste-

reotypisierung als Praxis der Signifikation stets ambivalent,dadurch,dass Bedeutungen

nicht festgeschriebenwerden könnenund,wie im vorherigenKapitel bereits angedeutet

wurde, Repräsentationen zudem oft binären Formen ausgesetzt sind. So werden Diffe-

renzen, die ein »wir« und »sie« markieren, durch gegensätzliche und polarisierte Ele-

mente gegenübergestellt und fixiert, während sie paradoxerweise gleichzeitig wirken.

Hinzu kommt, dass sich Differenzen oft gegenseitig anziehen, das heißt Stereotypisie-

rungen intersektional wirken und so zu einem »Spektakel der Andersheit« (Hall 2013b,

221) werden. Im Kontext kolonial tradierter, rassistischer Stereotype verbinden sich so

beispielsweise die Kategorien »Rasse« und Ethnizität mit sexuellen Fantasien und Be-

gehren.Dies verweist schließlich auf die ungleicheMachtverteilung im Prozess der Ste-

reotypisierung beziehungsweise auf Stereotypisierung als hegemoniale Praxis.

Fantasie, Begehren und Fetischismus

Im Zuge jahrhundertelanger europäischer Expansion und Kolonisation sowie globaler

Migration hat sich ein Konglomerat an stereotypen Bildern und Praktiken aufgebaut,

das sich durch eine enge Verbindung von rassistischen Stereotypen, legitimiert durch

unter anderemnaturalistisch begründeteGegensätze,und (sexuellen) FantasienundBe-

gehren auszeichnet. Grundlage ist die binäre Unterscheidung von »Zivilisation« (weiß)

und »Wildheit« (schwarz), verbunden mit dem Gegensatz »Kultur« und »Natur«. Wäh-

rend das weiße Europäische mit Entwicklung, Vernunft, Ordnung und sittlicher Moral

assoziiert wurde und wird, steht das schwarze Andere für den Mangel, für das Unsittli-

che, Körperliche undWilde (vgl. Hall 2013b, 232f.). Diese Naturalisierung von Differenz

wird zudem durch die Verknüpfung mit sexuellen Aspekten und Fantasien gesteigert.

Sowurden sowohl die kolonisiertenMänner, als auch die Frauen einerseits für die ihnen

zugeschriebene gesteigerte Sexualität beneidet, andererseits gefürchtet (vgl. ebd., 252).

Auch hier finden wir die tief eingeschriebene Ambivalenz von Stereotypen im Sinne der

Teilung in eine positive und negative Seite.

Die Aspekte der Reduktion, Naturalisierung, Fragmentierung und auch Pathologi-

sierung fügen sich zu dem zusammen, was im Anschluss an Freud als Fetischismus be-

zeichnet wird, nämlich die Verobjektivierung einer Person, die Ersetzung einer (verbo-

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Katarina Schneider-Bertan: Kritische Pädagogik im 21. Jahrhundert

tenen) Kraft durch ein Objekt und die Verleugnung des Begehrens, was selbst stets am-

bivalent ist (vgl. ebd., 256f.). Als eindrückliches Beispiel führt Hall das Schicksal Saartje

Baartmans an, die 1819 zum Zweck der Ausstellung und Vorführung von Südafrika nach

England gebrachtwurde.Als sogenannte »Hottentotten-Venus«wurde sie, aufgrundder

Anatomie ihrer Geschlechtsteile und ihres Gesäßes, auf diese Körperlichkeit reduziert,

exotisiert und durch die Verobjektivierung ihrer einzelnen Körperteile (sexuell) fetischi-

siert (vgl. ebd., 253ff.).

Im Rückgriff auf psychoanalytische Theorien unter anderem nach Lacan lässt sich

hier erneut auf die Funktion des Anderen zur Selbstkonstitution und die damit oft ein-

hergehende rassistischeStereotypbildungeingehen.EswirdvonderAnnahmeeines ste-

ten Begehrens, ein einheitliches Ich zu erlangen, ausgegangen, das jedoch niemals voll-

ständig erreichtwerden kann,da Subjektivierung und Selbstkonstitution stets vomDia-

logmit dem Anderen abhängig sind und dieser sich immer außerhalb befindet.48 In La-

cans Spiegelstadium ist für die SubjektbildungdasBild undderBlick eines Anderennot-

wendig, der die vermeintliche Einheit eines Ichs vermittelt, die aber immer illusorisch

ist. Laut Frantz Fanon, der unter anderem auf den psychoanalytischenTheorien Lacans

aufbaut, ist es folglich die Weigerung des weißen Anderen, die schwarze Person »vom

Platz des Anderen« aus anzuerkennen, die für einen Großteil rassistischer Bilder ver-

antwortlich ist (vgl. ebd., 228).

Mit der Annahme, dass Bedeutungen weder festgeschrieben werden können, noch

universellen Charakter haben, geht einher, dass (unter anderem rassistische und stereo-

type) Repräsentationen transkodiert und so beispielsweisemit neuen Bedeutungen ver-

knüpft werden können. Die tiefe Ambivalenz innerhalb der Repräsentationspraktiken

ermöglicht es zumBeispiel,negativ konnotierte TexteundBilder positiv zubesetzenund

umzudeuten, wenngleich sich die ambivalente und binäre Struktur dessen nicht auflöst

(vgl. ebd., 260f.). So hat beispielsweise das deutsche Aktivist*innenkollektiv Kanak Attak

durch die Gegen-Vereinnahmung des negativ besetzten Wortes Kanake, sich dessen er-

mächtigt und es umgedeutet.49 Damit wird einerseits die negative Fremdzuschreibung

aufgebrochen. Zum anderen werden Diskurse um »Multikulturalismus«, Staatsbürger-

schaft undumdieBezeichnung»Ausländer« ausderPositionMarginalisierter selbst her-

austhematisiert sowie problematisiert und stören so die bisherige Repräsentationsord-

nung. Zugleich bleibt der rassistische Ausdruck bestehen und kann als Fremdzuschrei-

bung die alten Rassismen und implizierten Botschaften weiterhin transportieren. Den-

nochwirddieBedeutungdurchKanakAttak erweitert,mehrdeutigunddamitwiderstän-

dig.

Eine ähnliche Strategie,Repräsentationen anzufechten, ist das Ersetzen der vormals

negativen Bilder durch positive. Besonders in alltagskulturellen Repräsentationen wer-

den häufig stereotype Bilder reproduziert, die Rassismen und Ressentiments abbilden

und verbreiten.EineErsetzungder Bildermit gegenteiligen,positivenBotschaften kann

alte rassistische Botschaften aufbrechen und erweitern, diese jedoch nicht notwendi-

gerweise verdrängen (vgl. Hall 2013b, 262f.). Hier werden binäre Gegensatzpaare umge-

kehrt, das heißt das ehemals Negative oder Unterdrückte wird nun positiv besetzt. Ein

48 Vgl. Teil I, Kapitel 2.3 in dieser Arbeit.

49 Vgl. www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html.

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html
https://www.kanak-attak.de/ka/about/manif_deu.html


4. Cultural Studies und Postkolonialismus 123

prominentes Beispiel ist etwa die in den 1960ern in den USA gestartete Bewegung Black

is beautiful. Der gleichnamige Satz fördert die schwarze Kultur und Identität, er bekräf-

tigt die Schönheit der natürlichen Merkmale von Schwarzen, um der rassistischen Vor-

stellung in der amerikanischen Kultur entgegenzuwirken, dass typische Merkmale von

Schwarzenweniger attraktiv oderwünschenswert seien.Mit dieser StrategiewerdenBi-

narismen zwar herausgefordert, allerdings nicht beseitigt.

Schließlich schlägt Hall die Gegenstrategie »through the eye of representation« vor

(Ebd, 263f.). Während die vorherigen Methoden versuchen, den Inhalt der Repräsen-

tation zu verändern, geht es hier eher um representation als Prozess einer interaktiven

Bedeutungskonstruktion, einer Praxis, die im imaginären Begehren der Beobachter*in-

nenwurzelt.Stereotypewerden»von innen«heraus angefochten,dadurch,dass sienicht

umgangen, sondern explizit angesprochen werden und so der Betrachter sich selbst in

seinen eigenen stereotypen Strukturen ertappt und beobachtet. So spielt der amerika-

nische Fotograf Robert Mapplethorpe beispielsweise gezielt mit dem Phänomen des Fe-

tischismus, wenn er schwarze Körper in sexualisierten Positionen zeigt und damit den

weißen Blick erschüttern, dekonstruieren und umkehren möchte (vgl. ebd., 264f.). Be-

deutend ist festzuhalten, dass Stuart Hall diese dritte, dekonstruktivistische Strategie

zwar bevorzugt, es für ihn aber keine »richtige« oder »wahre« Strategie gibt, diese statt-

dessen jeweils kontextuell und situativ erprobt und angewandt werdenmuss.

Hinsichtlich der Verschiebung vom Kampf um Repräsentation hin zu einer Politik

der Repräsentation ist deutlich geworden, dass Repräsentationen keine bloß reflexive

Rolle innehaben, sondern konstitutiv sind (vgl. Hall 1996e, 443). Das heißt, sie stellen

Bedeutungen her und haben ideologischen Charakter, sind somit immer hegemonialen

Aushandlungen unterworfen. Hier spricht sich Hall für eine Neukonzeption des Ethni-

zitätsbegriffs aus,wasmit einerRe-TheoretisierungdesKonzeptes derDifferenz einher-

geht. So muss zum einen anerkannt werden, dass jeder ethnisch ist, da jeder von einer

bestimmten gesellschaftlichenPosition aus spricht, jeder geschichtlich und kulturell po-

sitioniert ist und aus bestimmten Erfahrungen schöpft (vgl. ebd., 447). Daher muss der

Begriff der Ethnizität von Konzepten wie Nation und »Rasse« entkoppelt werden, wo-

mit zum anderen der Übergang von der Differenz zur différance einhergeht (vgl. ebd.,

446).WährendErstere die TrennungundGegensätzlichkeit differenter Elemente betont,

pointiertDerridas différancedie Veränderlichkeit der Positionen sowie die inhärente Am-

bivalenz undMehrdeutigkeit.

4.4 Homi K. Bhabha

Homi K. Bhabha wurde 1949 in Mumbai geboren, wo er als Mitglied der Parsen auf-

wuchs, einer religiösen Minderheit, die in der Kolonialzeit als Vermittler zwischen der

britischenKolonialmachtundverschiedenen indischenCommunities galt und jeher eine

»Zwischenraum-Rolle« einnahm (vgl. Bhabha 2017, o. S.). Nachdem er sein Bachelorstu-

dium am Elphinstone College in Mumbai abgeschlossen hat, migrierte er Mitte 1970 nach

England und studierte denMaster in Englischer undAmerikanischer Literatur amChrist

ChurchCollege inOxford,wo er 1990 über V. S.Naipaul ebenfalls promovierte. 1994 erhielt

er die Professur für englische Literatur an der University of Chicago sowie 2001 die An-

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Katarina Schneider-Bertan: Kritische Pädagogik im 21. Jahrhundert

ne F. Rothenberg Professur für Humanities an der Havard Universität, wo er ebenfalls seit

2005 das Humanities Center leitet. Neben einigen Fellowships und anderen Gastdozentu-

ren erhielt Bhabha 2012 den Padma Bhushan-Preis der Indischen Regierung im Bereich

»Literatur und Bildung« (vgl. ebd., 12).

Bhabhas Arbeiten bilden sich aus einer komplexen Vielschichtigkeit theoretischer

Bezüge und können zwischen einer in den Literaturwissenschaften angelegten post-

kolonialen Kultursemiotik, einer poststrukturalistisch-dekonstruktivistischen Kultur-

theorie sowie einer politisch motivierten postmarxistischen Perspektive im Sinne der

Cultural Studies angesiedelt werden (vgl. Anfeng 2009, 161ff.). So bezieht sich Bhabha

beispielsweise auf die postkolonialen Arbeiten von unter anderem Fanon und Said,

rezipiert poststrukturalistische und psychoanalytische Ansätze von unter anderem Fou-

cault, Derrida und Lacan, die sprachwissenschaftlichen Arbeiten Bakhtins, aber auch

die kritischen Arbeiten der Cultural Studies. Im Allgemeinen geht Bhabha als Literatur-

wissenschaftler in Form von Textanalysen an seine Auseinandersetzungen heran, wobei

Werke unter anderem von Toni Morrison, V.S. Naipaul und Salman Rushdie zentral

sind. So sei laut Bhabha unter anderem seine Leidenschaft für Poesie der Grund für die

ihm häufig vorgeworfene schwierige und elektrisierende Sprache (vgl. Bhabha 2017, o.

S.). Zentrale Aufsätze Bhabhas sind zumeinen in den zwei Aufsatzsammlungen »Nation

and Narration« (1990) und »The Location of Culture« (1994; 2004) zusammengefasst,

zum anderen publiziert er Essays und Interviews an zahlreichen anderen Stellen.

In den folgenden Kapiteln werden die zentralen Konzeptionen Bhabhas vorgestellt,

die zu einer fundmentalen Rekonzeptualisierung des Kulturbegriffs führten, denn für

Bhabha ist Kultur nichts Stabiles oder Abgeschlossenes, noch historisch Unveränderli-

ches (vgl. Bhabha 2004, 52). Stattdessen begreift er Kulturen, ähnlich wie Hall, in erster

Linie als Signifizierungssysteme, für deren steteRe-/De-/KonstruktiondieKonzepteder

Differenz und Ambivalenz konstitutiv sind.

»Meaning is constructed across the bar of difference and separation between the sig-

nifier and the signified. So it follows that no culture is full unto itself, no culture is

plainly plenitudinous, not only because there are other cultures which contradict its

authority, but also because its own symbol-forming activity, its own interpellation in

the process of representation, language, signification and meaning-making, always

underscores the claim to an originary, holistic, organic identity.« (Rutherford 1990, 210)

Ausgehend von der Situation einer nie vollständig zu erlangenden Identität, Bedeutung

und Subjektposition, was sich unter anderem in poststrukturalistischen Annahmen

begründet, werden diese folglich im Aufeinandertreffen stets ausgehandelt. Hier führt

Bhabha die Schlüsselkonzepte der Hybridität und des Dritten Raums ein.

»The process of cultural hybridity gives rise to something different, something new

and unrecognisable, a new area of negotiation of meaning and representation.« (Ebd.,

211)

Hybridität ist sowohl der Prozess der Aushandlung von Identitäten, Bedeutungen und

damit auch immerMachtverhältnissen,als auchdasErgebnis vonKulturkontakten.Hier

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Cultural Studies und Postkolonialismus 125

spannt Bhabha den (symbolischen) Dritten Raum auf, einen »Ort« kultureller Differenz,

Ambivalenz und Dekonstruktion.

»It is that Third Space, though unrepresentable in itself, which constitutes the discur-

sive conditions of enunciation that ensure that the meaning and symbols of culture

have no primordial unity or fixity; that even the same signs can be appropriated, trans-

lated, rehistoricized and read anew.« (Bhabha 2004, 55)

Die Strategien undMechanismen, die der Hybridisierung zugrunde liegen und die Ver-

handlung kultureller Repräsentationen, Identitätskonstruktionen,Machtstrukturen so-

wie Widerstandspotentiale ermöglichen, konzeptualisiert Bhabha als kulturelle Über-

setzung undMimikry. Bedeutend sowohl für Identitätskonstruktionen, als auch für die

Erlangung von Handlungsfähigkeit ist die Annahme unterschiedlicher kultureller Zeit-

lichkeiten.Nicht nurwendet sichBhabha gegen eurozentrischeAuffassungenuniversel-

ler Zeit- und Erfahrungshorizonte, er lehnt zudem Vorstellungen linearer Geschichts-

schreibung ab, um unter anderem (post-)koloniale Machtverhältnisse zu dekonstruie-

ren. Im Folgenden werden diese hier eingeführten Konzepte dezidiert in ihrer Komple-

xität vorgestellt.

4.4.1 Differenz und Ambivalenz

Grundlage Bhabhas Denken ist die Verortung (post-)kolonialer Diskurse im »Darüber

hinaus«, womit einerseits das Nachwirken kolonialer Erfahrungen auf gegenwärti-

ge Verhältnisse pointiert wird, zum anderen bereits hier die zentrale Denkfigur des

»Zwischen-Raumes« erscheint.

»The ›beyond‹ is neither a new horizon, nor a leaving behind of the past…. Beginning

and endings may be the sustaining myths of the middle years; but in the fin de siècle,

we find ourselves in the moment of transit where space and time cross to produce

complex figures of difference and identity, past and present, inside and outside, in-

clusion and exclusion.« (Bhabha 2004, 1f.; Herv. i. Orig.)

Postkoloniale Gesellschaften zeichnen sich durch eine Vielzahl an Brüchen, Diskonti-

nuitäten undDezentrierungen aus, die ein Denken in Dichotomien, in abgeschlossenen

Einheitenund linearenProzessenverunmöglichen.Nichtnur sindStrukturen (politisch,

gesellschaftlich, ökonomisch, sozial) und Koordinaten von Raumund Zeit »zerstreut«50,

Gesellschaften an sich sowie jede einzelne Identität ist durch Differenzen charakteri-

siert (vgl. Hall 1996f, 599f.). Dabei begründet sich Bhabhas Differenzdenken zum einen

sprach- bzw. diskurstheoretisch im Anschluss an unter anderem Foucault und Derrida,

womit unter anderem die Dekonstruktion von Binarismen und die Überdetermination

von Bedeutung einhergeht, zum anderen baut es auf psychoanalytischen Überlegungen

50 Den Begriff der Zerstreuung (dislocation) gebraucht Ernesto Laclau, um die durch Antagonismen,

Kontingenzen undAmbivalenzen geprägte gesellschaftliche sowie subjektive Situation zu charak-

terisieren (vgl. Laclau 1990, 39). Vgl. auch Teil II, Kapitel 5 in dieser Arbeit.

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Katarina Schneider-Bertan: Kritische Pädagogik im 21. Jahrhundert

im Anschluss an Freud, Lacan und den Schriften Fanons auf.Hier wird davon ausgegan-

gen, dass Identifizierungsprozesse nur über die differentielle Setzung gegenüber dem

Anderen funktionieren, das heißt dieser essentiell für die eigene Subjektivierung ist.

»With the concept of difference, […] what I was attempting to do was to begin to see

how the notion of the West itself, or Western culture, its liberalism and relativism –

these very potent mythologies of ›progress‹– also contain a cutting edge, a limit. With

the notion of cultural difference, I try to place myself in that position of liminality,

in that productive space of the construction of culture as difference, in the spirit of

alterity and otherness.« (Rutherford 1990, 209)

So entsteht ein komplexes theoretisches Feld, vonwoausBhabha seineArgumentations-

linien entwickelt, die in den folgenden für diese Arbeit zentralen Kategorien zu fassen

sind: Kulturelle Differenz und kulturelle Diversität, Prozesse der Identifizierung sowie

die semiotisch-diskursive Bedeutung von Differenz.

Kulturelle Differenz und kulturelle Diversität

Auchheutenochprägt eine binäre LogikwestlicheGesellschaften,wodurch eineproduk-

tive Verhandlung mit und Anerkennung von kulturellen Differenzen untergraben wird.

Mit Verweis auf das Hybriditätskonzept ergibt sich die Notwendigkeit, essentialistische

Sichtweisen auf kulturelle Identitäten aufzugeben, denn Identitäten sowie Differenzen

erweisen sichals plural undveränderbarundkönnenkeinerFestschreibungunterworfen

werden. Im Hinblick auf unter anderem Prozesse sozialkultureller Transformation und

den damit einhergehenden gesellschaftspolitischen Diskursen, klagt Bhabha die Ver-

wendungdesBegriffs der kulturellenDiversität an,dadieser dieVorstellung abgeschlos-

sener kultureller Entitäten impliziere,die in einemhomogenenZeit- undErfahrungsho-

rizont nebeneinander existieren (vgl. Bhabha 2004, 50). Gesellschaftspolitisch mündet

dies unter anderem in einem universalistischen Multikulturalismuskonzept, mit dem

Effekt, dass Ethnien als Einheiten festgeschrieben werden und durch diese Grenzzie-

hung – mit dem Ziel, die vermeintlich kulturelle Vormachtstellung der »Mehrheit« zu

stabilisieren –manifestiert werden (vgl. Bonz/Struve 2006, 143).

Der Begriff der kulturellen Differenz hingegen verweist auf die jeder differenztheo-

retischen Konstruktion inhärente Ambivalenz und Uneindeutigkeit, wobei sich Bhabha

auf die Dekonstruktion Derridas bezieht und davon ausgehend kulturelle Differenz tex-

tuell begreift, wodurch vermeintlich eindeutigen Sinn- oder Bedeutungszuschreibun-

gen der Boden entzogenwird.Die différancenachDerrida beschreibt vereinfacht die not-

wendigeSinnaufschiebung inWort undSchrift,da jeder Signifikant erst durchdasdiffe-

rentielle Verweisen auf einen anderen Signifikanten vorübergehend Bedeutung erhält,

diese folglich nicht im Signifikanten oder Gegenstand selbst liegt. Somit ist die diffe-

rentielle Sinngebung immer arbiträr (vgl. Struve 2013, 67). Daran anschließend können

sodann dichotome Setzungen dekonstruiert und deren hierarchischer Charakter ent-

larvt werden. Übertragen auf die (post-)koloniale Situation heißt das zum einen, dass

(kulturelle) Differenzen willkürliche, kulturell konstruierte Differenzen sind, so dass ei-

ne eurozentrische, universalistische Perspektive auf abgeschlossene kulturelle Entitäten

im Sinne kultureller Diversität nicht haltbar ist. Zum anderen werden so ambivalente

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Cultural Studies und Postkolonialismus 127

und mehrdeutige Räume geschaffen, die eine Identifizierung im Dazwischen, vorüber-

gehend und vieldeutig, zulassen (vgl. Bhabha 2004, 180f.).

Ein weiterer Aspekt, der gegen ein liberales Muktikulturalismuskonzept spricht,

stellt die von Althusser formulierte »symbolische Anrufung« dar. Demnach existiere das

Subjekt erst durch die von der Gesellschaft an es herangetragenen kulturellen Gesetze

(vgl. Bhabha 2011, IX). Laut Bhabha liegt in dieser symbolischen Anrufung immer eine

Differenz, da das Subjekt mehr ist als die Summe einzelner symbolischer Zuschrei-

bungen (vgl. ebd.). Das heißt, das Subjekt ist nicht nur verschiedenen ethnischen,

klassenspezifischen oder geschlechtsspezifischen Zuschreibungen unterworfen, diese

erweisen sich zudem als ambivalent und/oder inkommensurabel51 (vgl. ebd., X).

»The difference of cultures cannot be something that can be accommodated within a

universalist framework. Different cultures, the difference between cultural practices,

the difference in the construction of cultures within different groups, very often set up

among and between themselves an incommensurability.« (Rutherford 1990, 209; Herv.

i. Orig.)

Diese Inkommensurabilität zwischen sowie innerhalb von Kulturen verweist desWeite-

ren auf die von Bhabha eingeführte differentielle Zeitlichkeit. So zeichnen sich plurale

Gesellschaften mit unterschiedlichen Minoritätenkulturen durch differentielle Er-

fahrungs- und Zeithorizonte aus. Nicht nur deutet dies auf die Unmöglichkeit einer

universalen Linearität von Vergangenheit und Gegenwart hin, es betont außerdem die

Ungleichzeitigkeit der Positionen von Subjekten der (unter anderem alteingesessenen)

Mehrheit und denen der (unter anderemmigrierten)Minderheit. Ausgehend von Fanon

nutzt Bhabha das Bild des Zuspätkommens (belatedness) des minoritären, in dem Fall

schwarzen Subjekts, um diese Perspektive einzuführen.

»You come too late, much too late, there will always be a world – a white world be-

tween you and us.« (Fanon zit.n. Bhabha 2004, 339)

Bhabhabezeichnet diesenZwischenraumzwischen euchund unsals Äußerungsraum,als

MomentderdiskursivenSelbstpositionierung jenseits hierarchischerFormenvonRatio-

nalität und Universalität, um sich einer »weißen Ontologie« desMenschlichen,mit des-

senuniversalenWertenundNormen, zuwidersetzen (vgl.Bhabha 2011, 354). So kanndie

binäre Struktur vonMacht und Identität dekonstruiert werden, da im Aufeinandertref-

fen »der Schwarze nicht mehr nur schwarz ist, sondern dem Weißen gegenübersteht«

(Fanon zit.n. Bhabha 2011, 355). Dies begründet sich zum einen in der psychoanalytisch

fundierten Identitätskonzeption, zum anderen erscheint hier der von Bhabha beschrie-

bene semiotisch-diskursive Äußerungsraum. Beide Perspektiven stellen Schlüsselmo-

mente für Bhabhas Gesamtwerk dar und werden in den folgenden Passagen erläutert.

51 Vgl. Bernstein (1991).

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Katarina Schneider-Bertan: Kritische Pädagogik im 21. Jahrhundert

Prozesse der Identifizierung

Die Frage der Identität entwickelt Bhabha ausgehend von der poststrukturalistischen

Psychoanalyse Lacans sowie Fanons Übertragung dieser auf kolonial-rassistische Dis-

kurse,wobeiBegriffewieVerschiebung (displacement),Spaltung (splitting) undUneindeu-

tigkeit zentral sind (vgl.Bhabha 2011, 59).Dies deutet auf die auch hierwirksamwerden-

de tiefe Ambivalenz des Subjekts und des Identifizierungsprozesses selbst hin. Identitä-

ten werden im Dazwischen, stets in Relation zum Anderen konstruiert, womit 1) eine

Spaltung des Subjekts und folglich die Dekonstruktion der Dichotomien von unter an-

derem»selbst«/»anderer« einhergeht, 2) Identitäten als instabil, ambivalent und stets im

Werden gedacht werden sowie 3) den Subjekten widerständiges Potential zugesprochen

wird.

Im Moment des Aufeinandertreffens, im Dazwischen, wo der Schwarze nicht mehr

nur schwarz ist, sondern, wie im vorherigen Zitat erwähnt, dem Weißen gegenüber-

steht,werden Identitäten auf Grundlage vonBegehren undAbwehr reziprok hergestellt.

Hier deutet sich an, dass Identifizierung nur mit und über den Anderen funktioniert

und kulturelleDifferenzen imMoment des Aufeinandertreffens unscharfwerden.Dabei

stellt die Ambivalenz vonBegehren undAbwehr die Grundlage identifizierender Prozes-

se dar und ist damit »eine der wichtigsten diskursiven und psychischen Strategien dis-

kriminatorischer Macht« (Bhabha 2011, 98). Bhabha greift hier, ähnlich der Konzeption

Halls, die Funktionsweise des Stereotyps auf, um einerseits zu verdeutlichen, dass Ste-

reotypisierung eine ambivalente Artikulation vonDifferenz darstellt, bei der sowohl Ko-

lonisierte als auch Kolonisierende beeinflusst werden, sich aber andererseits aufgrund

dieser Ambivalenz sogarMöglichkeiten desWiderstandes ergeben,wie imweiterenVer-

lauf noch ausgeführtwird (vgl. ebd.).DasWiderstandspotential ist darauf zurückzufüh-

ren, dass das Stereotyp, umwirksam zu sein, stets reproduziert werdenmuss, diese Re-

präsentation aber immer komplex und ambivalent ist (vgl. ebd., 103).

»It is recognizably true that the chain of stereotypical signification is curiously mixed

and split, polymorphous and perverse, an articulation of multiple belief. The black is

both savage (cannibal) and yet themost obedient and dignified of servants (the bearer

of food); he is the embodiment of rampant sexuality and yet innocent as a child […].«

(Bhabha 2004, 118)

EbensowieHall analysiert auch Bhabha zudemdie Verschränkung der Diskurse von Se-

xualität und »Rasse« in der kolonialen Repräsentation als Form des Fetischismus und

entlarvt ambivalente Begehrensstrukturen, die sich zwischen Phantasie undAbwehr be-

wegen (vgl. Bhabha 2011, 110f.). Dieses komplexe Zusammenspiel beschreibt Bhabha an-

hand der Wirkung der Tropen von Metapher (Verdichtung) und Metonymie (Verschie-

bung) mit den imaginären Phänomenen von Narzissmus und Aggressivität. Metapho-

risch wirkt der Fetisch oder das Stereotyp insofern, als es eine narzisstische Identifi-

zierung erlaubt, zugleich wirkt es jedoch auch metonymisch, indem das Bild durch den

Verweis auf etwas Anderes, Aggression und Abwehr hervorruft (vgl. Struve 2013, 74). Die

Idee hinter der FormulierungderMetapher ist, dass es einen inhärentenWiderstand ge-

gen die Bedeutung in der Sprache gibt, Bedeutung also nicht einfach spontan entsteht,

sondern das Produkt einer spezifischenOperation ist. Laut Lacan ist die Produktion von

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Cultural Studies und Postkolonialismus 129

Bedeutung (Signifikation) erst durch die Metapher möglich, da die Metapher der Über-

gang des Signifikanten zum Signifikat ist (vgl. Evans 1996, 114f.). Metonymie hingegen

definiert Lacan als diachrone Beziehung zwischen zwei Signifikanten in einer Signifika-

tionskette. Somit bildenMetapher undMetonymie die Art undWeise, in der Bedeutung

produziert wird (vgl. ebd., 115).

Mit Fanon lässt sich anschließen, dass das koloniale Subjekt stets »von außen über-

determiniert« ist (Fanon zit.n. Bhabha 2011, 63), wobei einerseits »der Blick desWeißen

den Körper des Schwarzen auf-[bricht]« (Bhabha 2011, 62), dabei aber andererseits »das

Auge des bösen Blicks sowohldas erzählende Ich (I) des Sklaven als auchdas überwachen-

de Auge (eye) des Herren [verfremdet]« (ebd., 78; Herv. i. Orig.).Hier erscheint die wich-

tige Kategorie des Sehens, bzw. des durch Blicke hergestellten Stereotyps »als eine ar-

retierte, fetischistische Repräsentationsform innerhalb des diskursiven Identifikations-

feldes.« (Ebd., 113) Entscheidend ist, dass genau wie in Lacans Spiegelstadium die Ich-

Identität, das stereotype Bild einenMangel aufweist, somit nie vollständig repräsentiert

werden kann (vgl. ebd., 114).

Bhabha verweist zudemdurchdenRückgriff auf die vonFreudeingeführteMetapher

des Unheimlichen auf die unumgängliche Ambivalenz hin, die uns einerseits in unse-

rer Identifizierungbegegnet,andererseits jedochdasgesamteFeldkulturellerVerortung

betrifft. Auf individueller Ebene verweist das heimlich Vertraute beispielsweise auf das

Begehren einer kohärenten Identität,währenddasUnheimliche auf diemöglicheBedro-

hung des Anderen verweist, der uns in unserer Identifizierung beeinflusst. Bezogen auf

die Ebene der multikulturellen Gesellschaft verkörpert das Subjekt, das sich zum Bei-

spiel auf die Zugehörigkeit zurNation verlässt, dasHeimische, das Vertraute und Siche-

re, während sich das Subjekt zugleich durch den kulturell Anderen unheimlich bedroht

fühlt (vgl. Bhabha 2110, X). So steht das Unheimliche im Denken Bhabhas für das Zwi-

schenräumliche, das sich durch kulturelle Differenz und Ambivalenz auszeichnet und

sich weder festschreiben noch endgültig verorten lässt.

Durch die omnipräsente Ambivalenz macht Bhabha sodann die Möglichkeit aus,

Machtpositionen zu destabilisieren. In dem Moment, wo Identitäten und Differenzen

verschwimmen, nicht mehr zugeordnet werden können und ambivalente Prozesse von

unter anderem Stereotypisierung wirken, spricht Bhabha den kolonisierten Subjekten

Widerstandspotential zu, was sich in der Strategie der Mimikry und dem Konzept der

Übersetzung zeigt, die im weiteren Verlauf aufgegriffen werden.

Semiotisch-diskursive Bedeutung von Differenz

Durch Bhabhas Konzeption von Kultur als Signifizierungssystem, das heißt als bedeu-

tungsherstellendes System, das differenztheoretisch begründet ist, wird sowohl die dis-

kursive Verfasstheit kultureller Praktiken und Bedeutungen betont, als auch die sprach-

liche Verfasstheit des Subjekts und seines Anderen. Dadurch ist es möglich, Zwischen-

raumphänomene in den Blick zu nehmen, unterschiedliche kulturelle Zeiten herauszu-

kristallisieren, Machtstrukturen zu dekonstruieren sowie Handlungsmacht zu verhan-

deln.

Dabei »[verweist] die Sprach-Metapher auf die kulturelle Differenz und Unverein-

barkeit statt auf die konsensuelle, ethnozentrische Auffassung von der pluralistischen

Existenz kultureller Diversität.« (Bhabha 2011, 263) Bhabha begreift den Dritten Raum,

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Katarina Schneider-Bertan: Kritische Pädagogik im 21. Jahrhundert

den symbolischenOrt des Aufeinandertreffens differentieller kultureller Identitäten, als

einenOrt derÄußerung (enunciation) (vgl. ebd., 54).Hier spaltet sich das Subjekt im»per-

formativen kulturellen Akt« (ebd., 55) in das Subjekt der Aussage und in das der Äuße-

rung, welches in der Aussage selbst nicht repräsentiert ist und sich somit nicht mehr

eindeutig (superior oder inferior) identifizieren lässt. Wenn beispielsweise der Koloni-

sierende spricht und damit die eigene Macht demonstriert, wird imMoment der Äuße-

rung ein performativer Akt vollzogen,wodurch die vermeintlich gesicherte Autorität de-

stabilisiert wird. Somit können sowohl (kulturelle) Bedeutungen ausgehandelt werden,

als auch neue narrative Räume entstehen (vgl. ebd., 265).

»The intervention of the Third Space of enunciation, which makes the structure of

meaning and reference an ambivalent process, destroys this mirror of representation

in which cultural knowledge is customarily revealed as an integrated, open, expanding

code. […] It is only when we understand that all cultural statements and systems are

constructed in this contradictory and ambivalent space of enunciation, that we begin

to understand why hierarchical claims to the inherent originality or ›purity‹ of cultures

are untenable […].« (Bhabha 2004, 54f.).

Nicht nurwerden durch die Spaltung Autoritäten erschüttert, es kommt zudemzu einer

Spaltung oder Verdoppelung der zeitlichen Dimension. Mit Verweis auf Benedict An-

dersons Analyse52 erläutert Bhabha, dass diese gespaltene Zeitlichkeit der Äußerung die

Narration derwestlichenGeschichte deplatziert (vgl.Bhabha 2011, 56). Binäre Aufteilun-

gen von unter anderem Vergangenheit/Gegenwart und Tradition/Moderne werden pro-

blematisch und verlieren ihre eindeutigen Bezugspunkte und autoritative Ausrichtung

(vgl. ebd., 53).

Bei der Identifizierung mit und über den Anderen beschreibt Bhabha zudem eine

»Tiefendimension«, die vorgängige Selbstbilder mit dem gegenwärtigen zusammen-

bringen, diese aber nie identisch sind, sondern durch die Versprachlichung verdoppelt

werden, wodurch es zur (Selbst-)Entfremdung kommt (vgl. Struve 2013, 76). Hier ver-

bindet Bhabha die psychoanalytische Perspektive mit einer sprachtheoretischen. Der

Fremde taucht im Eigenen auf und in ebendiesem diskursiven Ort/Moment der Äuße-

rung kannHandlungsfähigkeit neu ausgehandelt werden.Hier eröffnet sich der Bereich

der Hybridität, wo es sowohl zu hybriden Artikulationen, als auch zur Dekonstruktion

von (kolonialer) Macht kommt.

4.4.2 Hybridität und Dritter Raum

Das Konzept der Hybridität und die Denkfigur des Dritten Raumes stellen Schlüssel-

konzepte in Bhabhas Denken dar, auf deren Basis er zentrale Argumentationen entwi-

ckelt, umKulturkontakte beschreiben zu können sowie (politische) Folgerungen jenseits

essentialistischer und universalistischer Annahmen zu begründen. Dabei sind die Kon-

52 Anderson zufolge ist ein Charakteristikum der vorgestellten Gemeinschaft die Konstruktion einer

homogenen, seriellen Zeit (vgl. Anderson nach Bhabha 2011, 56).

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Cultural Studies und Postkolonialismus 131

zeptionen vonHybridität als Ort der Verhandlung (negotiation) sowie als Raumder Inter-

vention und Subversion bedeutend.

Bhabhas Konzept der Hybridität bietet das passende Werkzeug, die Ambivalenz

im Kolonialdiskurs darzustellen und die binären Oppositionen wie Kolonisierende/

Kolonisierte oder das »Eigene«/das »Fremde« zu dekonstruieren. Er geht davon aus,

dass das Subjekt durch kulturelle Hybridisierung konstituiert wird und Identitäten

in Interaktion mit dem Anderen ausgehandelt werden. Wie im Folgenden dargelegt

wird, ist das Verhältnis zwischen Kolonisierenden und Kolonisierten weitaus kom-

plexer, als dass von einer absoluten Macht der Kolonisierenden ausgegangen werden

könnte. Bhabha schreibt der unterdrückten Minorität eine Handlungsfähigkeit zu, die

auf seinem Konzept der Hybridität sowie der Strategie der Mimikry fußt und sich im

(passiven) Widerstand gegen die Fremdherrschaft äußern kann. Anhand beider Kon-

zepte veranschaulicht er einerseits die Ambivalenz, die der Kolonisierung innewohnt,

und andererseits die Handlungsfähigkeit, die den Marginalisierten im Kolonialprozess

zukommt.Hybridität und Dritter Raum deuten dabei auf den Bereich desDa-zwischens,

zwischen Signifikant und Signifikat, zwischen verschiedenen Zeitachsen sowie zwi-

schen verschiedenen Subjektpositionen, so dass in diesem Moment neue Bedeutungen

ausgehandelt werden können. Der vermeintlich homogene Raum und die vermeint-

lich einfache horizontale Zeitachse der Nation werden durch kulturelle Bewegungen

und Begegnungen zerstreut und in Frage gestellt (vgl. Bhabha 2011, 215). Es werden

Erinnerungen und Identitäten umgeschrieben, neu ausgerichtet und neu verortet (vgl.

Chambers 1997, 199).

Damit ist neben der postkolonialen Kritik und der damit verbundenen Auflösung

von Binaritäten die Dekonstruktion des vorherrschenden hegemonialen Kulturbegriffs

möglich und nötig. Postmoderne Gesellschaften sind besonders durch Immigration,

Pluralisierung und ethnische Hybridisierung gekennzeichnet und fordern ein neues

Kulturverständnis ein, da Kulturen nie abgrenzbar und einheitlich sind. Postkoloniale

Subjekte sowie Individuen von Minoritätengruppen einer Gesellschaft, Menschen in

einer Diaspora-Situation etc. bewohnen Zwischenräume. Die Verhandlungen an der

Grenze kultureller Identitäten durchbrechen Differenzlinien von unter anderem race,

class und gender und erschweren die Unterscheidung von Innen und Außen (vgl. Castro

Varela/Dhawan 2005, 95). Dies hebt nicht per seMachtverhältnisse auf, sondern ist selbst

Teil hegemonialer Auseinandersetzungen. Sie ermöglicht aber die Aushandlung neuer

Identitäten sowie Bedeutungen –macht diese oft sogar notwendig.

»At the point at which the precept attempts to objectify itself as a generalized knowl-

edge or a normalizing, hegemonic practice, the hybrid strategy or discourse opens up

a space of negotiation where power is unequal but its articulation may be equivo-

cal. Such negotiation is neither assimilation nor collaboration. It makes possible the

emergence of an ›interstitial‹ agency that refuses the binary representation of social

antagonism.« (Bhabha 1996, 58)

Wie im Zitat deutlich wird, geht es Bhabha um die Möglichkeit der Artikulation diffe-

renter, widersprüchlicher und antagonistischer Elemente, jenseits einer dialektischen

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Katarina Schneider-Bertan: Kritische Pädagogik im 21. Jahrhundert

oder transzendentalen Aufhebung.53 Neben der postulierten differentiellen Zeitlichkeit,

berücksichtigt er damit einerseits die Konstruktivität und Historizität von Wissen und

Bedeutung,wobei er sich explizit gegen einen simplifizierendenEssentialismuswendet.

Zum anderen unterstreicht er damit, dass politische Einstellungen und Entscheidun-

gen nicht auf einen ursprünglichen, naturalistischen Sinn zurückzuführen sind, son-

dern sich gerade durch ihre Kontextualität auszeichnen (vgl. Bhabha 2011, 39f.).Mit Ver-

weis aufHalls Analyse hegemonialerGegenbewegungen imKontext des britischenBerg-

arbeiterstreiks von 1984–85 sowie auf die Arbeiten Laclaus und Mouffes betont Bhabha

den hybriden Moment politischer Veränderung, der sich aus der Verhandlung differen-

tieller, de-platzierter Elemente ergibt.54

»Der transformatorische Wert der Veränderung liegt hier in der Neuartikulierung –

oder Übersetzung – von Elementen, die weder das Eine (mit der Einheit der Arbeiter-

klasse als Ausgangspunkt) noch das Andere (die Politik des Geschlechts) sind, sondern

etwas weiteres [sic!] neben ihnen, das die Begriffe und Territorien von beiden in Frage

stellt.« (Bhabha 2011, 42; Herv. i. Orig.)

So entsteht durch die Verhandlung im Dritten Raum etwas Neues, Differentes, das

nicht auf vermeintliche Originale zurückzuführen ist, da sich Kulturen, Identitäten und

Strukturen immer schon als hybrid erweisen.

Daran lässt sich anschließen, dass Bhabha Hybridität als Feld der Repräsentation

diskursiv begreift, das heißt Hybridität unter anderem als Textphänomen bezeichnet

werden kann, wobei Bedeutungen nicht festgeschrieben werden können, sondern stets

kontextabhängig und überdeterminiert sind (vgl. Struve 2013, 103). Im kolonialen Dis-

kurs »interveniert [Hybridität] in die Ausübung von Autorität, nicht nur, um aufzuzei-

gen, daß [sic!] deren Identität eine Unmöglichkeit ist, sondern auch als Repräsentantin

ihrer nicht mehr vorhersehbaren Präsenz.« (Bhabha 2011, 169) So muss anerkannt wer-

den, dass weder Identitäten geschlossen sind, noch Machtverhältnisse eindimensional

wirken. Stattdessen verlieren Symbole ihre vermeintliche Eindeutigkeit und Bezüge, da

sie schon verspätet sind, das heißt einen überdeterminierten Charakter besitzen. Und

so wird der Zwischenraum zu einem »Raum der Intervention« (ebd., 10).

4.4.3 Mimiky und kulturelle Übersetzung

Die Ambivalenz des Kolonialdiskurses wird besonders durch den Prozess der Mimikry

deutlich: der/die Kolonisierende strebt an, dass der/die Kolonisierte diewestlichenWer-

te und Normen annimmt. Dabei ist der/die Kolonisierende dem Begehren erlegen, ein

koloniales Subjekt herzustellen, das wie er/sie selbst ist und doch ein wenig anders: »al-

most the same but not quite/almost the same but not white« (Bhabha 2004, 89). Denn

53 Hier verweist Bhabha auf eine ähnliche Argumentation in der von Laclau undMouffe ausgearbei-

teten Hegemonietheorie (vgl. Bhabha 2011, 39). Vgl. auch Teil II, Kapitel 5 in dieser Arbeit.

54 Laclau würde hier von dislozierten Elementen sprechen, die mittels leerer Signifikanten äquiva-

lentwerden, Bedeutungenfixieren und somit erst hegemoniale Kräfte herstellen (vgl. Laclau 1990,

40).

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Cultural Studies und Postkolonialismus 133

ausgehend von der Annahme, dass der Kolonisierte begehrt, so zu sein, wie der über-

legene Kolonisierende, verschafft sich dieser vermeintlich zusätzlich Kontrolle, da der

Kolonisierte niemals »quite the same« werden kann. Statt »englisch« zu werden, kann

er stets nur »anglisiert« werden (vgl. Castro Varela/Dhawan 2005, 91). DiesesWissen um

Differenz auf beiden Seiten soll die Unterdrückung sichern.

Bhabha spricht hier von einer doppelten Artikulation: der »Andere« wird sich vom

KolonisierendendurchdieMimikry angeeignet undgleichzeitigwirddurchdieMimikry

Differenz produziert. In dieser Differenz kann sich die Handlungsmacht des/der Kolo-

nisierten zeigen,denndurchdie koloniale Strategie derMimikrywirddieMacht unddas

Wissen der Kolonisierenden untergraben: der/die Kolonisierendemuss stets erraten, ob

der/die Kolonisierte nun unterwürfiger Diener ist oder ihre Maskerade einsetzt und in

demMoment eine »schlaue Zivilisiertheit« (sly civility) ahmt (vgl. ebd., 92).Der/die Kolo-

nisierende wird durch die Mimikry mit seinem eigenen narzisstischen Selbst konfron-

tiert, wodurch er die Untergrabung seiner eigenen Macht erkennt. Dies nennt Bhabha

die »geheime Kunst der Rache« (vgl. Bhabha 2004, 89). Die Position der Kolonisieren-

den wird gleichzeitig stabilisiert und destabilisiert, denn das »Englischsein«, das die ei-

gentliche Macht begründet, wird durch das Aufeinandertreffen beider verändert. Das

»Englischsein« hat sich durch die Identitätsvermischung von Kolonisierendem und Ko-

lonisiertem verändert, es ist nur ein Effekt des Zusammentreffens (vgl. Castro Varela/

Dhawan 2005, 90ff.). So geht es bei der Mimikry nicht um die Herstellung von eigen-

ständigen Identitäten, sondern umdenAkt der Repräsentation an sich (vgl.Bonz/Struve

2006, 149).

Da die Situation des Kolonisierten durch kulturelle Erfahrungen geprägt ist – Ver-

schiebung, Ent-Ortung und Ungleichzeitigkeit, besetzt das koloniale Subjekt im Mo-

ment der Gegenwart gleichzeitig einen historischen Moment, einen, der zeitlich schon

verspätet ist (vgl. Neubert 2012, 214). Bhabha bezeichnet diesenMoment als »time-lag«.

Die Zeitverschiebung macht die gestörte Machtposition des Kolonisierenden sichtbar

und stellt eine Struktur zur Repräsentation subalterner Handlungsfähigkeit dar (vgl.

Bhabha 2011, 355). Bhabha nutzt den Begriff des Zuspätkommens, ebenso wie Fanon,

auf dessen Werk er sich bezieht, um die binäre Struktur von Macht und Identität zu

zerstören. Der Kolonisierte ist nicht mehr nur Kolonisierter, sondern steht dem Ko-

lonisierendem gegenüber. Genauso ist der Migrant nicht mehr nur Migrant in dem

Moment wo er in der Aufnahmegesellschaft ankommt und Menschen des Ziellandes

gegenübersteht.

Entgegen dem Liberalismus, der von einer universellen Vergleichbarkeit von Kultu-

ren ausgeht und damit eine Gleichheit von Vergangenheit impliziert, betont Bhabha die

Notwendigkeit, kulturelle Zeiten zu unterscheiden (vgl. Neubert 2008, 82). Ein Indivi-

duumgeprägt vonMigration und zweier Kulturen ist in der Gegenwart immer durch die

Vergangenheit geprägt und hat somit eine unterschiedliche zeitliche kulturelle Identi-

tät. Diese Situation kann als »doppelte Einschreibung« bezeichnet werden (vgl. Bhabha

1996, 57). Dass Kulturen sich im Da-zwischen befinden, verweist auf die unterschiedli-

che Zeitlichkeit derer. Das Individuum steht an der Außenseite des Inneren und ist ein

Teil-im-Ganzen (vgl. ebd.). An diesemOrt eröffnet sich der so genannte »Dritte Raum«.

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Katarina Schneider-Bertan: Kritische Pädagogik im 21. Jahrhundert

»The whole nature of the public sphere is changing so that we really do need the no-

tion of a politics which is based on unequal, uneven, multiple and potentially antago-

nistic, political identities.« (Rutherford 1990, 208; Herv. i. Orig.)

Insbesondere imZugederGlobalisierungundderunter anderemdamit einhergehenden

vielfältigen und vieldeutigen Situation postmoderner Gesellschaften werden vermeint-

lich stabileGesellschaftsordnungenaufgebrochen,Raum-undZeithorizonte kollabieren

und der hybride Charakter von Kultur wird deutlich.

Bhabha formuliert vor dem Hintergrund kultureller Differenzen und unterschied-

licher Zeitlichkeiten die Notwendigkeit der sogenannten kulturellen Übersetzung55.

Kulturen sind laut Bhabha transnational und translational (vgl. Bhabha 2004, 247).

Das transnationale Moment bezieht sich auf die Erfahrung der De-platzierung, ob in

(post)kolonialerHinsicht oder bezogen auf heutigeMigrations- und Fluchterfahrungen.

Kultur als translational verweist auf den permanenten Prozess der Hybridisierung, in

dem das Fremde im Eigenen auftaucht.

»By translation I first of all mean a process by which, in order to objectify cultural

meaning, there always has to be a process of alienation and of secondariness in rela-

tion to itself . In that sense there is no ›in itself‹ and ›for itself‹ within cultures because

they are always subject to intrinsic forms of translation.« (Rutherford 1990, 210; Herv.

i. Orig.)

Hierwirddeutlich,dass kulturelleÜbersetzungnicht nur zwischenKulturen stattfindet,

sondern auch innerhalb vonKulturen,wodurch im Inneren der Kulturen Selbstentfrem-

dungseffekte auftreten, die zurHybridisierung führen (vgl. Struve 2013, 132). So sindBe-

deutungen, Wertvorstellungen und Machtrelationen internen Übersetzungsprozessen

unterworfen, die immer auch etwas Fremdes im Eigenen integrieren, was impliziert,

dass Übersetzung keine Angleichung an einOriginal sein kann, da das vermeintlichOri-

ginale bereits instabil und prozessual ist (vgl. ebd.). Dies spricht einmal mehr gegen ein

holistisches, essentialistisches Kulturverständnis und betont, dass alle beteiligten Kom-

ponenten durch die Übersetzung beeinflusst werden. Des Weiteren pointiert Bhabha

durch den Aspekt der Selbstentfremdung erneut, dass Identifikationen und Subjekt-

konstruktionennurmit demAnderen funktionieren und Identitäten niemals einheitlich

oder ursprünglich sind (vgl. Bhabha 2004, 64).Der identifikatorische Aushandlungspro-

zess findet immer an der Grenze, im liminalenMoment statt und

»[…] produces a subversive strategy of subaltern agency that negotiates its own au-

thority through a process of iterative ›unpicking‹ and incommensurable, insurgent re-

linking.« (Bhabha 2004, 265)

55 Den Begriff der Übersetzung übernimmt Bhabha von Walter Benjamin und gibt ihm im Konzept

der kulturellen Übersetzung eine eigene Wendung (vgl. Walter Benjamin 1982).

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Cultural Studies und Postkolonialismus 135

So wirkt der Übersetzungsprozess nicht nur identifizierend, sondern schafft auch Soli-

darität undHandlungsmacht, denn die Liminalität56 eröffnet dieMöglichkeit, verschie-

dene und sogar inkommensurable kulturelle Praktiken zu artikulieren (vgl. Rutherford

1990, 210f.). So wird Kultur umgeschrieben und neu angeeignet, wodurchMachtrelatio-

nen und Ideologien hinterfragt und dekonstruiert werden können.

Hier wird Bhabhas Denken von Kultur als Text bedeutend, denn durch die Auffas-

sung von Kultur als Bedeutungssystem können die Ambivalenzen und Brüche im Kul-

turkontakt neu erfasst werden. Im Moment der Übersetzung, im Dazwischen, kommt

es durch die Versprachlichung zu einer Verdopplung und damit zur schon erwähnten

Selbstentfremdung.Bhabha verwendet hier, in Anlehnung an Freud,denBegriff desUn-

heimlichen. InderAuseinandersetzungumkulturelleHegemonie zeigt sichdiekulturel-

le Autorität als unheimlich, denn um distinktiv sein zu können,muss sie übersetzt wer-

den und impliziert damit die grundlegende Ambivalenz – das Fremde ist Teil des Eige-

nen (vgl.Bhabha2004, 195).Dies führt zueinemweiterenAspektderkulturellenÜberset-

zung, nämlich dem der an Benjamin angelehnten Unübersetzbarkeit. Im Da-zwischen

kommt es zur Begegnung mit dem ambivalenten Prozess der Hybridität und den darin

inbegriffenen Konfliktsituationen, die sich sodann in unterschiedlichen Zeitlichkeiten

äußern.

»The conflict of cultures and community […] has been mainly represented in spatial

terms and binary geopolitical polarities […]. This obscures the anxiety of the irresolv-

able, borderline culture of hybridity that articulates its problems of identification and

its diasporic aesthetic in an uncanny, disjunctive temporality that is, at once, the time

of cultural displacement, and the space of the ›untranslatable‹.« (Bhabha 2004, 322,

Herv. i. Orig.)

Die verschiedenen Aspekte der kulturellen Übersetzung: Selbstentfremdung, Hybridi-

sierung undUnübersetzbarkeit zeigen deutlich das Potential dieses Konzeptes für unter

anderem hegemoniale Auseinandersetzungen. Im liminalen Raum werden Strukturen

undBedeutungen disloziert, unter bestimmtenBedingungen artikuliert und so in etwas

Neues übersetzt. Dabei werden vormalige Machtrelationen undeutlich und angreifbar,

wodurch eine Handlungsfähigkeit auf Seiten unterdrückter Positionen entsteht. Durch

die Hervorhebung von Ambivalenz, Kontingenz und der Unbestimmtheit undOffenheit

des Sozialen, nimmt das Konzept im Denken um kulturelle Hegemonie eine zentrale

Stellung ein.

4.5 bell hooks

Die Literaturwissenschaftlerin, Autorin, Feministin und Aktivistin bell hooks57 wurde

1952 als Gloria Jean Watkins in Hopkinsville, Kentucky, einer damaligen rassistisch

56 Der Begriff der Liminalität stammt von Victor Turner und bezeichnet den Schwellenzustand eines

Subjekts im Prozess eines Übergangs (Adoleszenz, Übergangsriten etc.) (vgl. Turner 1964).

57 bell hooks ist das an den Namen ihrer Ur-Großmutter mütterlicherseits angelehnte Pseudonym.

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Katarina Schneider-Bertan: Kritische Pädagogik im 21. Jahrhundert

segregierten Kleinstadt, geboren, wo sie mit fünf Geschwistern in einer afroamerika-

nischen Arbeiterfamilie aufwuchs. Den Großteil ihrer Schullaufbahn verbrachte sie in

öffentlichen, segregierten Schulen, schloss die Highschool dann auf einer integrierten

Schule ab und graduierte anschließend 1973 in Englisch an der Stanford University, bevor

sie ihren Master in Englisch 1976 an der University of Wisconsin-Madison abschloss. Ihre

Kindheitserinnerungen an die Zeit in der segregierten Schule im Kontrast zu ihren

Erfahrungen in der integriertenHighschool beschreibt sie wie folgt.

»That black world of my growing up began to fundamentally change when the schools

were desegregated. What I remember most about that time is a deep sense of loss.

It hurt to leave behind memories, schools that were ›ours‹, places we loved and cher-

ished, places that honored us. It was one of the first great tragedies of growing up.

I mourned for that experience. I sat in classes in the integrated white high school

where there was mostly contempt for us, a long tradition of hatred, and I wept. I wept

throughout my high school years. I wept and longed for what we had lost and won-

dered why the grown black folks had acted as though they did not know we would be

surrendering so much for so little, that we would be leaving behind a history.« (hooks

2015a, 65)

hooks beschreibt später, inwiefern in der segregierten Schule Lernen mit Leidenschaft,

Risiko,Widerstand undVeränderung verbundenwar,während in der integrierten Schu-

le Lernen auf Wissen und Informationsweitergabe reduziert wurde und bestehende

Machtverhältnisse reproduziert wurden. Diese Erfahrung wird große Auswirkungen

auf ihre eigene Lehr- und Forschungstätigkeit haben.

»That shift from beloved, all-black schools to white schools where black students were

always seen as interlopers, as not really belonging, taught me the difference between

education as the practice of freedom and education that merely strives to reinforce

domination.« (hooks 1994, 4)

Bereits während ihrer Studienzeit begann sie mit ihrem ersten Buch »Ain’t I A Woman:

Black Women and Feminism«, was 1982 herausgegeben wurde. 1983 promovierte sie an

der University of California, Santa Cruz zu Toni Morrison, wo bereits Ende der 70er ihre

akademischeKarriere begann.Neben (Assistenz-)Professurenunter anderemanderYale

University, dem Oberlin College sowie dem City College of New York verfasste sie mehr als

30 Bücher und ist unter anderem für ihre öffentlichen Auftritte und Reden weltweit be-

kannt. 2004 kehrte sie zurück nach Kentucky, wo sie eine Professur am Berea College an-

trat und wo 2014 ebenfalls das bell hooks Institut gegründet wurde.

bell hooks befasst sich vornehmlich mit Fragen der Intersektionalität von race, class

und gender, wobei sie insbesondere feministische und postkoloniale Theorien rezipiert

und mit Rückgriff unter anderem auf Paulo Freire für Widerstand, Befreiung, Trans-

formation und kritische Bewusstseinsbildung plädiert. Im Vordergrund steht dabei ne-

ben demKampf gegen Rassismus insbesondere die Kritik am Patriarchat und den unter

anderem damit verbundenen Machtverhältnissen. Voraussetzung für Widerstand und

Emanzipation sieht sie dabei zunächst in der Transformationdes Selbst vomObjekt zum

Subjekt, was durch den Akt des Sprechens beziehungsweise Zurücksprechens gelingt

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Cultural Studies und Postkolonialismus 137

(vgl. hooks 2015b, 12). Damit erklärt sich auch ihr Motiv zur Namensgebung, wie es im

folgenden Zitat erläutert wird.

»One of the many reasons I chose to write using the pseudonym bell hooks, a fam-

ily name (mother to Sarah Oldham, grandmother to Rosa Bell Oldham, great-grand-

mother to me), was to construct a writer-identity that would challenge and subdue all

impulses leading me away from speech into silence. I was a young girl buying bubble

gum at the comer store when I first really heard the full name bell hooks. I had just

»talked back« to a grown person. Even now I can recall the surprised look, the mock-

ing tones that informed me I must be kin to bell hooks—a sharp-tongued woman, a

woman who spoke her mind, a woman who was not afraid to talk back. I claimed this

legacy of defiance, of will, of courage, affirming my link to female ancestors who were

bold and daring in their speech. Unlike my bold and daring mother and grandmother,

who were not supportive of talking back, even though they were assertive and power-

ful in their speech, bell hooks as I discovered, claimed, and invented her was my ally,

my support.« (hooks 2015b, 9)

Ihr Schreiben zeichnet sich durch einen essayistischen, sehr persönlich-biografischen

Stil aus, der sie auf der einen Seite sehr authentisch und nahbar werden lässt sowie an-

dererseits demsozialpolitischenAnliegen ihrer ArbeitNachdruck verleiht.Um ihre eige-

ne Stimme und ihren besonderen Stil erfahrbar werden zu lassen,werden im Folgenden

einige Zitate präsentiert. hooks verzichtet außerdem generell auf Fußnoten in ihrer Ar-

beit, was sie folgendermaßen begründet.

»When I wrote my first book, Ain’t I A Woman: Black Women and Feminism, the issue

of class and its relationship to who one’s reading audience might be came up for me

aroundmy decision not to use footnotes, for which I have been sharply criticized. I told

people that my concern was that footnotes set class boundaries for readers, determin-

ing who a book is for. I was shocked that many academic folks scoffed at this idea. I

shared that I went into working-class black communities as well as talked with family

and friends to survey whether or not they ever read books with footnotes and found

that they did not. A few did not know what they were, but most folks saw them as in-

dicating that a book was for college-educated people. These responses influenced my

decision. When some of my more radical, college-educated friends freaked out about

the absence of footnotes, I seriously questioned how we could ever imagine revolu-

tionary transformation of society if such a small shift in direction could be viewed as

threatening. Of course, many folks warned that the absence of footnotes would make

the work less credible in academic circles. This information also highlighted the way

in which class informs our choices. Certainly, I did feel that choosing to use simple

language, absence of footnotes etc. would mean I was jeopardizing the possibility of

being taken seriously in academic circles but then this was a political matter and a

political decision.« (hooks 2015b, 81)

Hier zeigt sich hooks Sensibilität und Aufmerksamkeit für klassenspezifische Ein- und

Ausschlussmechanismen sowie ihren progressivenCharakter und ihre Agenda.Darüber

hinaus betont hooks stets die großeBedeutung vonBildungunddabei besonders die von

Literalität, das heißt die Fähigkeit lesen, schreiben und kritisch Denken zu können. In

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Katarina Schneider-Bertan: Kritische Pädagogik im 21. Jahrhundert

ihrer Überzeugung bezüglich der notwendigen Verbindung von Bildung, Kultur, Politik

und gesellschaftlicher Transformation steht sie eng an der Seite von Freire, Giroux und

dem Ansatz der Critical Pedagogy, was sich nicht zuletzt in Publikationen einschlägiger

Werke zeigt (vgl. beispielsweise Giroux/McLaren 1994 sowie Darder/Baltodano/Torres

2003).

Im Folgenden werden zunächst zentrale Aspekte in hooks Arbeiten vorgestellt, die

sich stets um Fragen von race, class und gender und insbesondere deren Überschneidung

und Gleichzeitigkeit drehen. Anschließend wird ihr Verständnis von Pädagogik fokus-

siert, welches auf verschiedenen Ebenen Grenzüberschreitungen, unter anderem ver-

schiedener Diskriminierungskategorien, impliziert, um kritisch, befreiend und trans-

formativ sein zu können.

4.5.1 Intersektionalität von race – class – gender

In ihrem ersten Buch »Ain’t I A Woman: Black Women and Feminism« (1982) legt hooks

eindrücklich dar, inwiefern Rassismus und Sexismus seit der Sklaverei ineinandergrei-

fende Unterdrückungssysteme sind, die sich gegenseitig aufrechterhalten, und in wel-

chem identitätspolitischenDilemmasich insbesondere Schwarze Frauen inAmerika seit

dem späten 19. Jahrhundert befinden (vgl. hooks 1990, 13).

»Sexism has always been a political stance mediating racial domination, enabling

white men and black men to share a common sensibility about sex roles and the

importance of male domination. […] It is this merging of sexuality with male domi-

nation within patriarchy that informs the construction of masculinity for men of all

races and classes.« (hooks 2015a, 99f.)

Während so zunächst die Schwarze Frau Opfer weißer Misshandlung und Vergewal-

tigung als Recht und Ritus des weißen Mannes ist, entsteht erst später das Narrativ

des sexualisierten Schwarzen Mannes, der sowohl aus Begierde, als auch aus Rache

weiße Frauen vermeintlich vergewaltigt58 (vgl. ebd., 97). Generell bilden sexualisierte

Metaphern seit jeher denDiskurs der Kolonialisierung undUnterdrückung. SowirdUn-

terdrückung beispielsweise mit Kastration, Männlichkeitsverlust und Vergewaltigung

gleichgesetzt. Gleichzeitig weist hooks darauf hin, dass es bisher keinerlei psycho-

sexuelle Geschichtsschreibung gibt, die die weiße männliche Ausbeutung Schwarzer

Frauen oder die Politik der Sexualität allgemein beleuchtet, wodurch die rassistisch-

sexistischen Stereotype mitunter bis heute fortbestehen59 (vgl. ebd., 97f.). Dass ebenso

der SchwarzeBefreiungskampfmit sexualisiertenMetaphern belegtwird, insofern Frei-

heit mit Männlichkeit assoziiert wird, verbindet den weißen Kolonialherren mit dem

Schwarzen Kolonialisierten innerhalb der patriarchalen Machtverhältnisse und führt

unter anderem zu dem oben angeführten identitätspolitischen Dilemma Schwarzer

Frauen.

58 hooks betont, dass die Mehrheit der Vergewaltigungen innerhalb der eigenen ethnischen Gruppe

stattfinden (vgl. hooks 2015a, 102).

59 Vgl. dazu beispielsweise Stuart Hall (2013b).

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Cultural Studies und Postkolonialismus 139

»Insistence on patriarchal values, on equating black liberation with black men gaining

access to male privilege that would enable them to assert power over black women,

was one of the most significant forces undermining radical struggle.« (hooks 2015a,

41)

So sahen sich Schwarze Frauen beispielsweise im Konflikt des 19. Jahrhunderts um das

WahlrechtSchwarzerMännergegendasWahlrechtweißerFrauenmitderSituationkon-

frontiert, entweder zugunsten der Schwarzenbewegung und damit des Schwarzen Pa-

triarchats zu stimmen, oder zugunsten der Frauenbewegung, damit aber gleichzeitig

auch für den weißen Rassismus zu stimmen (vgl. hooks 1982, 9). hooks erläutert, dass

eine solch zugrundeliegende Dualität und Konkurrenz der Diskriminierungserfahrun-

gen letztlich die Unterdrückung untermauere (vgl. hooks 2015a, 105). Anstatt beide Phä-

nomene singulär zu betrachten oder sie gar gegenseitig zu relativieren, zeigt sie immer

wieder, wie verbunden und interdependent Sexismus und Rassismus sind.

»Any individual committed to resisting politics of domination, to eradicating sexism

and racism, understands the importance of not promoting an either/or competition

between the oppressive systems.« (hooks 2015a, 107)

Für einengleichwertigenKampf gegenRassismusundSexismusbedarf es aber zunächst

der Bewusstmachung und Anerkennung solcher Unterdrückung.

»Overall, the discussions of race, representation, and gender that these debates

sparked did little to enhance collective understanding of the issues. There was little

meaningful communication between the two groups. A major barrier was the unwill-

ingness of black men to take sexism seriously, to acknowledge that it is and can be

as detrimental as racism.« (ebd., 117)

Dies sieht sie insbesondere in den tief verwurzelten patriarchalen Strukturen, Normen

undWerten begründet.

»One barrier to such discussions is the continued acceptance of conventional gender

norms as the prevailing standard by which we must judge racial progress. Uncriti-

cal acceptance of patriarchy makes it easy to ignore the reality of changing circum-

stances, both in the labor force and in private households, that no longer equate a

positive masculinity with traditional norms of male behavior shaped by sexist think-

ing.« (hooks 2015a, 124)

Ähnlich problematisch verhält es sich bezüglich der Diskriminierungserfahrungen auf-

grund von Homosexualität60 beziehungsweise der Intersektionalität von race, class und

gender vor demHintergrund vonHomosexualität. So zeigt hooks einerseits die Schlech-

terstellung homosexueller Schwarzer Frauen gegenüber homosexueller SchwarzerMän-

60 Ich würde hier die Erfahrungen der gesamten LGBTQIA* Community inkludieren, das heißt Lesbi-

an, Gay, Bisexual, Transgender, Queer/Questioning, Intersex, Asexuell/Aromantisch und aller an-

deren, sich selbst der queeren Community zugehörig fühlender Menschen.

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Katarina Schneider-Bertan: Kritische Pädagogik im 21. Jahrhundert

ner basierend auf religiös-moralischen Glaubensgrundsätzen, die die Rolle der Frau an

die Mutterrolle knüpfen und Homosexualität daher als unnatürlich bewerten. Anderer-

seits wird die Besserstellung homosexueller Schwarzer Männer mit ökonomischem Ka-

pital gegenüber jenen ohne Kapital thematisiert und gezeigt, dass erstere meist eine

wichtige Rolle innerhalb der Community einnehmen und so die Homosexualität zweit-

rangig wird (vgl. hooks 2015b, 121).

Auch hier sehen wir das vermeintliche Dilemma der beiden Befreiungskämpfe. So

bemerkt hooks etwa, dass viele Familien dieHomosexualität ihrer Kinder eher akzeptie-

ren, als inter-racial Partnerschaften (vgl. ebd., 124). Darüber hinaus führe aber auch die

Gleichsetzung homophober Diskriminierungserfahrungen weißer Homosexueller mit

rassistischen Diskriminierungserfahrungen von People of Color zur Verharmlosung und

Relativierung von Rassismus und der intersektionalen Belastung letzterer.

»Black liberation struggle and gay liberation struggle are both undermined when

these divisions are promoted and encouraged. Both gay and straight black people

must work to resist the politics of domination as expressed in sexism and racism that

lead people to think that supporting one liberation struggle diminishes one’s support

for another or stands one in opposition to another.« (Ebd.)

hooks betont daher erneut die Notwendigkeit der Bekämpfung von Rassismus und Se-

xismus an einer gemeinsamen Frontlinie. Mit Laclau und Mouffe gesprochen muss es

umdieHerstellungeinerÄquivalenzkette zwischendenBewegungengehen,die sichbei-

spielsweise über den leeren Signifikanten »Gleichberechtigung« formieren und in dem

gemeinsamen Kampf für Gleichberechtigung die je spezifischen, partikularen Forde-

rungen übersteigen.61

»[…] resisting oppression means more than just reacting against one’s oppressors, it

means envisioning new habits of being, different ways to live in the world. It often

makes me tired to think that black women must still defend our concern with eradi-

cating sexism and sexist oppression, with feminist politics, that we must continually

deal with folk asking us which is more important, or telling us race is more important.

That’s why I think it’s so crucial to focus on ending oppression and domination, be-

cause such a focus is inclusive; it enables us to look at ourselves as a whole people who

are affected by sexism and racism and class exploitation. It’s thinking about a complex

structure of domination that really helps us to get a concrete grip on political issues

that we have to confront daily.« (hooks 2015a, 324f.)

Um unterdrückten Subjekten Handlungsmacht zuzusprechen und die Ambiguität von

Unterdrückung undHerrschaft herauszustellen, unterscheidet sie zwischen der Margi-

nalität, die durch unterdrückerische Strukturen auferlegt wird, und der Marginalität,

die aktiv als Ort des Widerstands, als Ort der Offenheit und Möglichkeit gewählt wird

(vgl. hooks 2015a, 50). Eine dafür notwendige Sensibilisierung und Bewusstmachung ei-

gener Positionierungen, Diskriminierungen sowie gegenhegemonialer Potentiale sieht

61 Vgl. Teil II, Kapitel 5 in dieser Arbeit.

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Cultural Studies und Postkolonialismus 141

hooks in erster Linie als Aufgabe kritischer Bildungsarbeit, wie es folgend in den Blick

genommen wird.

4.5.2 Pädagogik der Grenzüberschreitung

Wie oben bereits angedeutet, erfuhr hooks die eigene Schullaufbahn sowohl als bestär-

kend und emanzipativ, als auch als autoritär, unterdrückend, rassistisch und sexistisch.

Die Erfahrung derWirkmächtigkeit der unterschiedlichenArten von Lehren und Lernen

spiegelt sich in hooks enthusiastischer Arbeit und in ihrem Bestreben, mit und durch

Pädagogik Grenzen zu überwinden sowie Emanzipation und Transformation voranzu-

bringen.

Stark beeinflusst von Paulo Freire sowie dem vietnamesischen buddhistischen

MönchThich Nhat Hanh geht es ihr um eine Pädagogik der Befreiung, die die Grenzen

vonKörper undGeist, von selbst und anderemsowie vonUnterdrückungundHerrschaft

überwindet und den Kampf unter anderem gegen Rassismus, Sexismus, Klassizismus

und Patriarchalismus voranbringt (vgl. hooks 1994, 14). In dieser von hooks als Engaged

Pedagogy (Engagierte Pädagogik) bezeichneten Bildungsarbeit geht es sowohl um das

Aufbrechen alter Paradigmen und tradierter Privilegien, als auch um das Ermöglichen

von Grenzüberschreitungen, die unter anderem zu einer Neuordnung von Werten und

Normen führen (vgl. ebd., 43). Dass laut hooks diese Art kritischer Pädagogik, die ins-

besondere inklusiv und emanzipativ sein soll, zunächst Unbehagen und Unsicherheiten

sowohl auf Seite der Lernenden, als auch auf der der Lehrenden hervorruft, zeigt, dass

für sie Transformation und Veränderung Arbeit, Opferbereitschaft, Offenheit, Respekt,

Vertrauen und Liebe auf allen Seiten benötigt (vgl. hooks 2003, 134).

»[…] both colonizer and colonized are dehumanized, albeit in different and very dis-

tinct ways within a culture of domination. Therefore, if domination is to end, there

must be personal transformation on both sides. For those of us who oppose and re-

sist domination, whether we be dominated or dominators, there is the shared longing

for personal transformation, for the remaking and reconstituting of ourselves so that

we can be radical.« (hooks 2015b, 32)

Eine radikale Veränderung von Lehren und Lernen impliziert für hooks unter anderem

eine Veränderung des Lehrstils, was bei Lehrenden oftmals Angst vor Kontrollverlust

auslöst (vgl. hooks 1994, 35f.). So soll in einem zunehmend diversen Klassenraum ein

Gefühl der community geschaffen werden, in der alle Lernenden gewürdigt und gehört

werden.Nurwer eine Stimme bekommt, kann,wie hooks sagt, vomObjekt zumSubjekt

transformieren und Handlungsmacht erlangen (vgl. hooks 2015b, 29).

»Like desire, language disrupts, refuses to be contained within boundaries. It speaks

itself against our will, in words and thoughts that intrude, even violate the most pri-

vate spaces of mind and body.« (hooks 1994, 167)

DieBetonungderÜberwindungder impädagogischenSetting etabliertenTrennungvon

Geist und Körper ist für hooks zentral, wenn Lernen unter anderemmit Freude, Erfah-

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Katarina Schneider-Bertan: Kritische Pädagogik im 21. Jahrhundert

rung, Veränderung, Begehren und Leidenschaft assoziiert wird, wie sie unter anderem

mit Rückgriff auf Freire betont. Engagiertes Lernen und Lehren bedarf der Liebe, ver-

standen als

»[…] a mode of relating that seeks to establish bonds between the self and the other,

creating a unity out of formerly detached individuals. It is a process of integration

where the isolation of individuals is overcome through the forging of connections be-

tween persons. These connections constitute the emergence of a wider life includ-

ing yet transcending the separate individuals. This wider life that emerges through

the loving relationship between selves does not swallow up individuals, blurring their

identities and concerns. It is not an undifferentiated whole that obliterates individual-

ity. On the contrary, the wider life created by love constitutes a community of persons.

In a community, persons retain their identity, and they also share a commitment to

the continued well-being of the relational life uniting them.« (Cady 1987 zit.n. hooks

2015a, 67f.)

Während unter dempositivistisch-rationalen Paradigma davon ausgegangenwird, dass

Wissen, Wahrheit und Erkenntnis objektiv sind und die zugrundeliegende Objektivität

der vermeintlicheGarant fürWahrheit ist, gibt hooks zu bedenken,welch dominierende

Mentalität dem Objektivismus immanent ist, da sich dieser meist aus einer privilegier-

tenMehrheitsposition formiert (vgl. hooks 2003, 128). Sowerden einerseits vermeintlich

objektive Fakten undWahrheiten verabsolutiert, während auf der anderen Seite Subjek-

tivität, Emotionalität und Ambiguität abgewehrt und als nicht gültig bewertet werden.

Dadurch werden Realitäten und Erfahrungen von Minderheiten und jenen als minder-

wertig deklarierten, wie Frauen, nicht gehört und wertgeschätzt sowie darüber hinaus

die Bedeutung von Interaktion und Kommunikation unter anderem für Wirklichkeits-

konstruktionennicht berücksichtigt.StattGemeinschaft,Zusammenhalt undVertrauen

als Bedingungen für gutes Lernen und kritische Persönlichkeits- und Bewusstseinsent-

wicklung anzuerkennen, wird Konkurrenz, Effizienz und Egoismus propagiert, wobei

Emotionen,Wünsche, Beziehungen etc. unerwünscht und störend sind.

»All meaningful love relations empower each person engaged in the mutual practice

of partnership. Between teacher and student lovemakes recognition possible; it offers

a place where the intersection of academic striving meets the overall striving to be

psychologically whole.« (hooks 2003, 136)

Für hooks ist im Anschluss unter anderem an Freire Bildung untrennbar mit Gemein-

schaft, Demokratie, Hoffnung, Liebe, Interaktion sowie Grenzüberschreitung, Befrei-

ung, Kampf und Risiko verbunden. Doch führt die zugrundeliegende systemische Un-

gleichheitunddie jeweiligenMachtverhältnisseauchheuteweiterhindazu,dassBildung

in sehrunterschiedlichemMaßebegünstigt oderbenachteiligt.Fürhooksmuss sichdes-

wegenunter anderemdieDekonstruktion vonMachtstrukturenund Ideologienmit dem

Empowerment Marginalisierter verbinden, um Bildung als Praxis der Freiheit ermögli-

chen zu können.

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Cultural Studies und Postkolonialismus 143

4.6 Eine konstruktivistische Pädagogik im Anschluss an Cultural Studies
und Postkolonialismus

Cultural Studies sind, wie bereits dargelegt wurde, weder eine einheitliche Schule noch

ein abgeschlossenes Forschungsfeld, stattdessen zeichnet sie besonders ihre Interdiszi-

plinarität und ihr besonderesVerhältnis vonTheorie undPraxis aus,was die Artikulation

mit pädagogischen Fragestellungen besonders reizvoll und fruchtbar macht. Cultural

Studies sind »an intellectual, even a theoretical practice driven less by its own theoretical

project than by its engagement with, its attempt to respond to the demands of, a world

outside of the academy« (Grossberg 1994, 1). So begannen alle vier Protagonisten der

Gründung der Cultural Studies ihre Karrieren außeruniversitär im Feld der Erwachsen-

bildung, oder wie Hall beschreibt: »our engagment in the questions of cultural change

[…] we first reckoned within the dirty outside world« (Hall 1990, 12). Dabei war der Bere-

ich der Erwachsenbildung als pädagogisches Setting jenseits formal-institutioneller

Bildungseinrichtungen besonders spannend, denn »what these students brought to the

classes […] was a very real desire to discuss what they read in a context to which they

brought their own situation, their own experience« (Williams 1989, 152; zit.n. Grossberg

1994, 3).

Während Pädagogik in den Britischen Cultural Studies lange eine eher unter-geord-

nete Rolle spielte62, wurden die Arbeiten bereits in den frühen 1980ern in den USA von

Henry Giroux und anderen gelesen und rezipiert und sind für die Herausbildung der

Critical Pedagogy ganz entscheidend. Dabei ist zum einen die von dem komplexen Kul-

turbegriff der Cultural Studies inspirierte Konzeption von Pädagogik ausschlaggebend,

zum anderen spielt auch deren Selbstverständnis als radikal kontextuelle Praxis mit ih-

ren (politischen) Implikationen eine entscheidende Rolle. Dies wird im Folgenden dar-

gestellt und dezidiert mit einem konstruktivistischen Bildungsverständnis verbunden,

wobei auch auf die Relevanz des Postkolonialismus sowohl für die Critical Pedagogy, als

auch den interaktionistischen Konstruktivismus eingegangen wird.

4.6.1 Der Kontextualismus der Cultural Studies und die Implikationen

und Wirkungen für die Critical Pedagogy

WasdieCulturalStudiesvonanderenDisziplinenundDiskursenunterscheidet ist ihr »ra-

dikaler Kontextualismus«, wofür das Konzept der Artikulation grundlegend ist, »which,

starting fromthe assumption that there arenoguaranteed relations inhistory,goes on to

analyze history as the practice of deconstructing and reconstructing relations (contexts,

effects etc.).« (Grossberg 1994, 5) Somit werden vermeintlich kausale Zusammenhän-

ge sozialer, kultureller und politischer Phänomene entschieden abgelehnt, diese statt-

dessen stets in ihrer kontextuellen Verfasstheit betrachtet und analysiert. So beschreibt

62 So lassen sich aus den 1970ern und frühen 80ern neben wenigen anderen randständigen Arbeiten

lediglich »Social Democracy, Education and the Crisis« von Finn/Grant/Johnson (1977), »Unpopular

Education« (1981) der EducationWorking Group sowie das Buch von PaulWillis »Learning to Labour«

(1977) als Ausnahmen finden (vgl. Grossberg 1994, 4).

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Katarina Schneider-Bertan: Kritische Pädagogik im 21. Jahrhundert

Grossberg die Cultural Studies in ihrer theoretischen Praxis als »Theorie des Kontextes«,

in ihrer politischen Praxis als »Kontext machende« (vgl. ebd.).

Für Grossberg hat dieser »radikale Kontextualismus« signifikante Implikationen auf

unterschiedlichen Ebenen:

a) Die Stellung derTheorie: Ein Grundgedanke derCultural Studies ist, dass keineTheo-

rie sich selbst genügen darf, das heißt, dass sowohl die bloße Anwendung einer im

VorfeldgeneriertenTheorie,als aucheine vermeintlich theorieloseEmpirie entschie-

den abgelehnt wird. So sindCultural Studiesnicht theoriegeleitet, sondern »driven by

its own sense of history and politics.« (Grossberg 1994, 5) In dem Sinne ist Theorie

immer die Antwort auf einen bestimmten Kontext.

b) DasVerhältnis vonKultur undMacht: Für dieCultural Studieshängt die Art der Bezie-

hung von Kultur undMacht davon ab, in welchem spezifischen Kontext sie zu inter-

venieren versuchen (vgl. ebd., 6). Sie können somit weder auf eineTheorie der Ideo-

logie reduziert werden, noch auf eine Praxis, die beispielsweise lediglich diskrimi-

nierende Strukturen oder Handlungsweisen aufdeckt. Zwar seien solche Untersu-

chungen weiterhin unabdingbar, doch versuchten die Cultural Studies insbesondere

die dahinterliegenden komplexen Zusammenhänge aufzudecken, das heißt zu ver-

stehen, wie sich Strukturen und Repräsentationen in jenem Bereich auswirken, der

kulturelle Kämpfe konstituiert (vgl. ebd.). Während die Cultural Studies die Vorstel-

lung, Individuen seien lediglich »cultural dopes« entschieden ablehnen, leugnen sie

jedochnichtdieTatsache,dass siedennochoftdurchdieKulturbetrogen (duped)wer-

den (vgl. ebd.). Die Frage der Macht muss stets im Feld hegemonialer Auseinander-

setzungen lokalisiert werden, um die Veränderung von Kräfteverhältnissen ermög-

lichen zu können.

c) DerKulturbegriff: Für dieCultural Studies ist Kultur selbst immer kontextuell undpo-

lysemisch. So wird Kultur sowohl auf dem Feld sozialer Formationen lokalisiert, als

auch im Alltagsleben und den Repräsentationspraktiken. Dabei weisen die Cultural

Studies die Kritik der vermeintlichen Reduktion von Kultur auf Textualität entschie-

den zurück und betonen stattdessen die ständige Umformung von Realität durch

kulturelle Praktiken.63

d) Kulturelle Praktiken: Demzufolge werden auch kulturelle Praktiken und ihre Effek-

te als kontextabhängig betrachtet. Das Feld kultureller Praktiken ist immer ein Ort

»komplexer Repräsentationsarbeit« (Grossberg 1994, 8), das heißt ein Ort, an dem

vielfältige Kräfte artikuliert werden, um eine Praktik zu erzeugen. »A cultural prac-

tice is a complex and conflictual place which cannot be separated from the context of

its articulation, since it has no existence outside of that context.« (Ebd.)

63 Hier deutet sich eine theoretische Debatte um die Frage der Foucaultschen Positivität des Dis-

kurses innerhalb der Cultural Studies an: auf der einen Seite argumentiert unter anderem Laclau

für das konstituierende Außen, das Möglichkeitsbedingung und Hindernis zur Selbstkonstitution

und Realitätsbestimmung gleichermaßen ist, während auf der anderen Seite Deleuze undGuatta-

ri folgend davon ausgegangen wird, dass das Reale eine kontingente und wirksame Konfiguration

materieller Effekte ist (vgl. Grossberg 1994, 22).

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Cultural Studies und Postkolonialismus 145

e) Politik: Schließlich ist auch das Feld des Politischen laut Grossberg nur kontextu-

ell definierbar. Hier sieht er im Ansatz der Cultural Studies ein neues Modell des In-

tellektuellen, das weder wie der »organische Intellektuelle« bereits eine Beziehung

zur schon bestehenden Anhängerschaft (constituency) hat, noch wie der »spezifische

Intellektuelle«, lediglich lokale und temporäre Anhängerschaften (constituencies) auf

Grundlage seiner Fachkompetenzkonstruiert.StattdessenwollenCulturalStudies ein

flexibleres, pragmatischeres, bescheideneres und kontextualistischeres Modell der

politischen Funktion des Intellektuellen konstruieren, denn Anhängerschaften (con-

stituencies) seiennicht imVoraus gegeben, sondernmüssten erst erzeugtwerden (vgl.

ebd., 8f.).

Im Folgenden werden die hier angesprochenen Ebenen des Kontextualismus der Cul-

tural Studies auf ihre politischen Folgerungen für die pädagogische Theorie und Praxis

untersucht. Dabei zeigt sich, dass wir die von Grossberg im Jahre 1994 geschilderte La-

ge von Pädagogik im Spannungsfeld zwischen einerseits progressiven linken Ansätzen

und Forderungen und jenen rechtskonservativer sowie andererseits zwischen der öko-

nomisch-technologischen Rationalität, die »von oben« auf Institutionen, Praktiken und

Diskursewirkt sowie der Populärkultur,die sich »vonunten« annähert, fast 30 Jahre spä-

ter weiterhin vorfinden, wenn auch unter veränderten Vorzeichen (vgl. Grossberg 1994,

10).

Eine zentrale Dimension in diesem Spannungsfeld ist die Auseinandersetzung um

Identität(en), was Cultural Studies und Pädagogik dezidiert verbindet. Demnach sind

Identitätskonstruktionen beziehungsweise Prozesse der Identifikation nicht ohne Kon-

textualisierung möglich, da diese immer auch von unter anderem dem a/Anderen, von

Repräsentationspraktiken sowie vonMachtverhältnissen abhängen.64 Gleichzeitig wird

davon ausgegangen, dass Identitäten plural sind und aufDifferenzen beruhen,wodurch

sich eine Vielzahl an unterschiedlichen, partiellen und auch widersprüchlichen Artiku-

lationen ergeben können. Die sich daraus ableitenden politischen Folgerungen für die

Pädagogik können hier fruchtbarmit dem interaktionistischen Konstruktivismus sowie

mit Giroux’Critical Pedagogy verbunden werden.

Zunächst geht mit der Annahme pluraler Identitäten und der kontextabhängigen

Konstruktion dieser einher, dass es keine voraussetzungslose Subjektposition65 gibt,

Subjekte stattdessen stets in unterschiedlichen sozialen und kulturellen Kontexten

eingebunden sind. Damit zusammenhängend kann etwas »Wahres« oder »Richtiges«

in Bezug auf Identitäten und Subjektpositionen weder aus sich selbst heraus bestimmt

werden, noch Allgemeingültigkeit besitzen. Für die pädagogische Praxis folgt daraus

sowohl für den interaktionistischen Konstruktivismus, als auch für die Critical Pedagogy,

dass Lernen und Lehren konstruktiv ausgerichtet werdenmüssen, das heißt individuell

und kontextuell anschlussfähig sein müssen und damit erst bedeutsam und nachhaltig

64 Vgl. Teil II, Kapitel 4.3.3 in dieser Arbeit.

65 Im Anschluss an Foucault wird von Subjektpositionen gesprochen, womit darauf verwiesen wird,

dass ein Subjekt durchDiskurse konstituiert ist bzw. durchDiskurse Subjektpositionen geschaffen

werden, die Identifizierungen möglich machen. Vgl. auch Teil II, Kapitel 4.3.3 in dieser Arbeit. Der

interaktionistische Konstruktivismus spricht hier von Beobachter*innenpositionen.

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Katarina Schneider-Bertan: Kritische Pädagogik im 21. Jahrhundert

werden. So erschöpfen sich pädagogische Konzepte und Theorien nicht in und durch

sich selbst, sondern ergeben erst in der kontextuellen Ausrichtung Sinn.

Um die enge Verknüpfung von Macht und Kultur zu antizipieren, sollen Lehrende

eine selbstkritische Perspektive auf die eigene Autorität und deren institutionelle Veror-

tung einnehmen sowiedenBildungsprozess stets imHinblick auf einerseitswünschens-

werte emanzipative Bestrebungen und einer andererseits abzulehnenden paternalisti-

schen Attitüde kritisch beleuchten (vgl. Grossberg 1994, 19). Denn, um es erneut zu beto-

nen, Menschen sind zwar möglicherweise culturally duped doch keine cultural dopes. Da-

mit geht einher, dass dem polysemen Charakter von Kultur entsprochen wird, indem

Pädagogik selbst als kontextuelle Praxis verstanden wird, die stets in ambivalente kul-

turelle Praktiken eingebettet ist. Grossberg spricht sich in demZusammenhang für eine

»Pädagogik der Artikulation und des Risikos aus« (Grossberg 1994, 18; Übers. K.S.B.).

»Such a practice, while refusing the traditional forms of intellectual authority, would

not abandon claims to authority. Refusing to assume ahead of time that it knows the

appropriate knowledge, language, or skills, it is a contextual practice which is willing

to take the risk of making connections, drawing lines, mapping articulations, between

different domains, discourses, and practices, to see what will work, both theoretically

and politically.« (Ebd.)

Für den interaktionistischen Konstruktivismus steht in dem Zusammenhang der Be-

griff der kulturellen Viabilität im Zentrum, womit betont wird, dass jegliche Wirklich-

keitskonstruktionen ambivalent, plural und kontingent sind und demnach ganz unter-

schiedlich, je nach Interessen, Motiven und Lagen der Beobachter*innen, verstanden

und als Ausgangspunkt für neue Re-/De-/Konstruktionen genutzt werden. Diese Viel-

falt birgt aber immer auchMomente von Unsicherheit, da im Aufeinandertreffen dieser

unterschiedlichen Wirklichkeiten und Wahrheiten Machtkonstellationen und hegemo-

niale Verhältnisse neu ausgehandelt werden können.

Eine Folgerung dessen kann beispielsweise die Erlangung von agency für bestimmte

Personen oder Gruppen bedeuten. Somitmüssen emanzipatorische und transformative

Bestrebungen sowohl von Lehrenden, als auch von Schüler*innen ebenfalls kontextuali-

siert werden. Den Kontext von Schüler*innen ernst zu nehmen bedeutet vor allem, die

Sphäre des Populären, in die sie eingebunden sind, anzuerkennen.Hier, an der Schnitt-

stelle zwischen den Alltagserfahrungen und dermateriellen Produktion vonWerten und

Machtmuss eine politische Pädagogik intervenieren.Dabei ist es wichtig, dass Subjekte

nicht prädefiniert werden und das Feld der Artikulation so offen wiemöglich bleibt (vgl.

Grossberg 1994, 19).

Der vornehmlich durch die Cultural Studies und den Postkolonialismus angestoße-

ne Paradigmenwechsel in der Betrachtung und Bewertung von Kultur sowie die in die-

sem Kontext entstandenen Ansätze und Theorien haben unter all den hier rezipierten

Bezugsdiskursen den stärksten und nachhaltigsten Einfluss auf Giroux’ weitere Arbei-

ten. Sein Verständnis von Bildung als Voraussetzung für unter anderem demokratische

Selbstbestimmung und radikaldemokratische Transformation wird durch die Cultural

Studies insofern erweitert, als die zuvor formulierte Schulpolitik nun zur Medienpolitik

und Kulturpolitik wird.

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Cultural Studies und Postkolonialismus 147

Diese Erweiterung des Politischen hat bedeutsame Auswirkungen sowohl auf die

pädagogische Sphäre selbst, als auch auf die öffentliche Sphäre. Indem Schule als po-

litischer Ort ernstgenommenwird, als Ort, an demBedeutungen ausgehandelt werden,

Machtkämpfe ausgetragenwerden und sichWiderstand formieren kann, erfahren nicht

nur die Schüler*innen das Gefühl von Autonomie, Selbstwirksamkeit und agency, son-

dern wird reziprok auch die Öffentlichkeit weiter politisiert. Denn dass sich durch die

gesteigerte gesellschaftliche Komplexität und Diversität die Erfahrungen von Ambigui-

tät,Widersprüchlichkeit und Ambivalenz potenzieren, erfordert zum einen eine höhere

Bereitschaft derMenschen zu diskursivemRingen, einhergehendmit der Anerkennung

des Anderen in seiner kulturellen, sozialen und politischen Andersheit. Zum anderen

erfordert es bei der Anerkennung von Differenz und Dissens, gleichzeitig kritisches Be-

wusstsein, Engagement und den Willen, auf der Grundlage der freiheitlich demokrati-

schen Grundordnung, für Gerechtigkeit einzustehen.

Die imKontextderCulturalStudiesundPostcolonialStudies entwickeltenKonzeptebie-

ten Giroux sehr gewinnbringend dieMöglichkeit, Bildung und Erziehung in ihren kom-

plexen gesellschaftspolitischen Verstrickungen und Wirkungen zu betonen, um so die

TransformationderGesellschaft hinzueiner radikaldemokratischenvoranzubringen.66

4.6.2 Exkurs: Der Interaktionistische Konstruktivismus

und die postkoloniale Kränkung

Die in Teil I, Kapitel 4 erläuterten Kränkungsbewegungen der Vernunft des interaktio-

nistischen Konstruktivismus können durch die sogenannte postkoloniale Kränkung er-

weitert werden (vgl. Neubert 2012, 211ff.). Damit wird in einem ersten Schritt auf die

universalisierende und eurozentristische Tendenz des westlichen Narrativs der Moder-

ne, das sich bis heute hartnäckig hält und unter anderemdurch rechtskonservative Strö-

mungen stets reproduziert wird, hingewiesen undwelches es folglich zu dekonstruieren

gilt. In einem zweiten Schritt werden ausgehend davon Folgerungen für ein postmoder-

nes Bildungsverständnis gezogen, die im weiteren Verlauf dieser Arbeit mit denen der

Critical Pedagogy vielfach Hand in Hand gehen sowie sich gegenseitig mit denen des in-

teraktionistischen Konstruktivismus erweitern können.

Die oben im Fokus stehenden Autor*innen postkolonialerTheorie verfolgen auf un-

terschiedliche Weise das Ziel, unter anderem vermeintliche Eindeutigkeiten westlicher

Geschichtsschreibung und derenUniversalisierung sowie die westlichen Repräsentatio-

nen von sowohl Kolonisierung, als auch antikolonialemWiderstand zu dekonstruieren.

Dazu ist zunächst die Einsicht grundlegend, dass die Prozesse der Kolonialisierung und

die der Selbstkonstitution desWestens »zwei Seiten einer Medaille« (Hall 1992, 187) dar-

stellen, das heißt die Herstellung westlicher Identität und einhergehend damit das Ver-

ständnis vonSuperiorität vonder diskursivenKonstruktionderAnderen alsminderwer-

tig oder nicht-menschlich abhängt. Auf diese Art kolonialer Erfahrung, die beide Ge-

sellschaften beeinflusst, verweist Hall mit dem Begriff des »doppelten Einschreibens«

(Hall 1996b, 247) und Bhabha beispielsweisemit seinemKonzept der Hybridität (Bhabha

66 Als zentrale Bezugsdiskurse werden Cultural Studies und Postcolonial Studies insbesondere auch in

Teil III dieser Arbeit diskutiert.

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Katarina Schneider-Bertan: Kritische Pädagogik im 21. Jahrhundert

2012, 62).67 In Folge der Dekonstruktion des eurozentrischen Narrativs muss es einer-

seits um die Anerkennung der tiefen Ambivalenz in jeglichenWirklichkeitskonstruktio-

nen gehen sowie andererseits um die Anerkennung der Abhängigkeit vom Anderen zur

eigenen Selbstkonstitution.

Auf ersteres deutet ReichsKränkungsbewegung von »Absolut undRelativ«68 hin,was

sprachphilosophisch begründet wird und sich ebenfalls in die auf Derrida und Foucault

gestützte Argumentation von Hall einreiht. Demzufolge kommt es mit Hilfe Derridas

Übergang von der Differenz zur différance zum Umsturz oder zur Untergrabung bisher

gezogener Binarismen von Konzepten wie Kolonisierender/Kolonisierter und ihrer ver-

meintlich eindeutigen Hierarchien. Hier öffnen sich die Räume des Da-zwischens und

derHybridität (Bhabha), derDezentrierung undArtikulation (Hall) sowie der borderlands

(Giroux). Der interaktionistische Konstruktivismus hält insbesonderemit der Kategorie

desRealen einKonzept bereit,Ambivalenzen,KontingenzundUneindeutigkeiten zu be-

rücksichtigen.

Letzteres, also die oben erwähnte Anerkennung der Abhängigkeit vom Anderen für

das eigene Selbst, geht mit Reichs Kränkungsbewegung von »Selbst und Anderer«69 so-

wie »Bewusst und Unbewusst«70 einher und der Einsicht, dass das Fremde stets Teil

des Selbst ist. Während Reich dies zunächst primär anhand der Phänomenologie He-

gels herleitet, stützt Bhabha sich für seine Argumentation unter anderem auf Bakhtin

und Lacan. Bedeutend ist, dass in der Konsequenz das autonome, in sich selbst aufge-

hende Subjekt verworfen werden muss, da (postkoloniale) Spiegelungserfahrungen mit

und durch den Anderen das Subjekt stets dezentrieren.

Mit diesen vornehmlich poststrukturalistischen und psychoanalytischen Annahmen

lässt sich sodann weder von Kultur als homogenem Raum sprechen, noch Kategorien

wie »Ethnizität«, »Historie«, »Wissen« oder »Erkenntnis« aus sich selbst heraus begrün-

den. Stattdessen muss es mit einerTheorie des Kontextes sowie einer Kontext machen-

den politischen Praxis darum gehen, partikulare und temporale Erklärungen und Lö-

sungen zu finden, wobei Uneindeutigkeiten und Ambivalenzen notwendig zuzulassen

sind (vgl. Grossberg 1994, 5). Für das postmoderne Bildungsverständnis bedeutet dies in

erster Linie den immer noch in weiten Teilen verbreiteten universellen Bildungskanon

zu überarbeiten und differenzoffenere Positionen zuzulassen.Damit können dann auch

Möglichkeiten hegemonialer Auseinandersetzungen einhergehen,die für eine geforder-

te radikaldemokratische Umformung unabdingbar sind.

67 Vgl. Teil II, Kapitel 4 in dieser Arbeit.

68 Vgl. Teil I, Kapitel 4.1 in dieser Arbeit.

69 Vgl. Teil I, Kapitel 4.2 in dieser Arbeit.

70 Vgl. Teil I, Kapitel 4.3 in dieser Arbeit.

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013 - am 14.02.2026, 06:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

