
III Begründung der
Möglichkeit zur Therapie

1. Der Mensch konzipiert Handlungsstrategien auf Grund
impliziter oder expliziter Kosten-Nutzen-Rechnungen,
d.h., er kann in seiner Phantasie Handlungsoptionen
durchspielen, die sowohl aus Elementen rationaler Erwä-
gungen als auch aus nicht-rationalen Erwartungen gestal-
tet werden. Umsetzung von Optionen, d.h. Anpassungen
des Handelns an sich ändernde Gegebenheiten, setzen al-
lerdings den Willen zur Anpassung voraus, der nur dann
stark genug ist, die inhärente Trägheit zu überwinden,
wenn die Analyse dem Einzelnen plausibel erscheint und
die Dringlichkeit des Problems in der Gesellschaft kom-
munizierbar ist. Der Wille des Einzelnen wie die Willens-
bildung in Gruppen werden in der Geschichte immer
durch mediale Inszenierungen geformt, durch Erzählun-
gen, Mythen, Rituale, Ideologien. Ob diese Geschichten
»wahr« sind, ist sekundär, wirksam sind sie in Gesellschaf-
ten, wenn sie geglaubt werden bzw. wenn Menschen sie
glauben wollen. So kommt es zu den »Großerzählungen«
von Progression versus Dekadenz bzw. Fortschritt oder
Verfall in der Geschichte, von Utopien und Hoffnungs-
bzw. Katastrophenszenarien, die politisches Gruppenver-
halten motivieren. Religionen sind historisch alles andere
als Privatsache, denn sie greifen in diese Dynamiken aktiv
ein, ja, sie sind einer der wesentlichen Akteure in diesem
Szenario bis heute, wenngleich sich die institutionellen
Stützen dieser Religionsdynamiken ganz unterschiedlich
darstellen und durchaus auch in einem »säkularen« Ge-
wand erscheinen können. Es ist also die Frage, wie und
mit welchen Mitteln Religion(en) therapeutische Poten-

35

https://doi.org/10.5771/9783495819913-35 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tiale im hier angestrebten Sinn entwickeln und aktivieren
können.

2. Handlungsstrategien, die Gesellschaften als Ganze moti-
vieren, sind in der Vergangenheit durch Mythen, große
Erzählungen (grand récit) und Gesellschaftsutopien plau-
sibilisiert und transportiert worden. Sie stellen Strategien
für Maßstäbe (Werte) bereit, die handlungsleitend für
Gruppen sein können. Um Klarheit über den Zustand der
Gegenwart zu erhalten, ist es unerlässlich, die Trans-
formation von Religion in der Gegenwart zu beschreiben,
wie sie in industrialisiert-globalisierten Gesellschaften
durch Individualisierung und Pluralisierung eingesetzt
hat – eine Transformation, die häufig als Sinnkrise erlebt
wird, was wiederum Gegenreaktionen (Fundamentalis-
men, Traditionalismen, Konsumfetischismus) hervorruft.
Dabei unterscheidet sich die heutige Situation von Reli-
gionsmodellen der Vergangenheit dadurch, dass es in der
globalisierten medial vernetzten Welt keine gänzlich
voneinander unabhängigen Religionskulturen mehr gibt.
Alles, was religionskulturell und religionsdynamisch
geschieht, hat globale Auswirkungen, isolierte Entwick-
lungen sind nicht mehr möglich. Nun ist die Religions-
geschichte allerdings auch eine Geschichte der inszenier-
ten und oft bewusst gewollten Abgrenzungen voneinan-
der, da auf diese Weise Identität gewonnen und stabilisiert
wird. Dieser Widerspruch bedeutet, dass das klassische
Abgrenzungsmodell in Zukunft nicht mehr funktionieren
kann. Daraus folgt, dass Religionen in der Lage sein müs-
sen, einerseits das Spezifische kultureller Eigenheiten aus-
zudrücken (Patriotismus) und andererseits eine universale
Perspektive zu vermitteln, die wechselseitige Interdepen-
denz erkennen und ausgestalten kann (Globalismus).

3. Handlungsstrategien begründen Weltbilder, und Weltbil-
der begründen Handlungsstrategien. Die Weltbilder
schließen Menschenbilder ein. Es ist zu prüfen, ob und

36

Begründung der Möglichkeit zur Therapie

https://doi.org/10.5771/9783495819913-35 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wie traditionelle Weltbilder der Religionen erkenntnis-
und handlungsleitend waren in Bezug auf die moderne
Fragestellung einer nachhaltigen ökologisch/ökosophi-
schen Wirtschafts- und Kulturdynamik. Allerdings kann
es für den Imperativ gegenwärtigen ökologischen Han-
delns keine praktikablen Modelle in der Vergangenheit
geben: die Demographie und die damit verbundene Urba-
nisierung, die Industrialisierung und Digitalisierung (ein-
schließlich des Ressourcenverbrauchs) und nicht zuletzt
die technische Hochrüstung, durch die sich die Mensch-
heit in einer kurzen Zeitspanne selbst auslöschen kann,
haben Lebensbedingungen geschaffen, für die es kein Vor-
bild in der Menschheitsgeschichte gibt. Dennoch agiert
auch der heutige Mensch nach kognitiven und emotiona-
len Mustern, sie sich seit Jahrzehntausenden in der Evolu-
tion herausgebildet haben, die zu erkennen und zu ver-
ändern aber genau das ist, was angesichts eben jener
Lebensbedingungen geboten sein könnte. In diesem Sinne
ist die Befragung der Religionsgeschichte, vor allem der je
kulturell spezifischen Strukturen von Erkennen, Entschei-
den und Handeln, nicht nur interessant, sondern notwen-
dig, denn hier könnten Ressourcen für das Umdenken, das
Umfühlen und das Neu-Handeln fruchtbar gemacht wer-
den, die nachhaltig wirksam wären. Der bloße Imperativ
oder Appell an die Vernunft hat hingegen nur eine be-
grenzte Wirkung.

Aus zahlreichen Studien wissen wir, dass Wissen allein nicht
das Handeln des Menschen motiviert und steuert. Vier ent-
scheidende Faktoren können identifiziert werden, die bei der
Neuorientierung des Handelns und damit zur Veränderung
der Lebenspraxis ausschlaggebend sind. Das Engagement
• muss durch Mut und Freude motiviert sein;
• muss Sinn stiften;

37

Begründung der Möglichkeit zur Therapie

https://doi.org/10.5771/9783495819913-35 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


• muss das Selbstvertrauen und die Bedeutung des Betref-
fenden stärken;

• muss ein größeres Ziel setzen, das über den Horizont des
Individuums hinausgeht.

Diese Elemente zu berücksichtigen, herauszubilden und im
öffentlichen kommunalen wie staatlichen Handeln tragfähig
zu machen, ist der wesentliche Beitrag zur Transformation,
den religiöse Akteure und eine entsprechend zugespitzte Re-
ligionskultur leisten können.

Dabei ist nur eine in sich selbst transformierte Religion in
der Lage, dieser Aufgabe sinnstiftend und gewaltfrei gerecht
zu werden, denn die Religionsgeschichte ist mit unsäglichem
Irrtum und Gewalt belastet. Zwei Faktoren sind es, die eine
transformierte Religion charakterisieren: Sie ist
1. vernunftbasiert und argumentationspflichtig, weil dies

das universale humane Vermögen ist,
2. pluralistisch, weil sie die prinzipielle Begrenztheit des Er-

kennens als religiöse Wahrheit thematisiert, insofern der
Mensch und jede menschliche Kulturleistung in der je-
weiligen raumzeitlich begrenzten Gestalt vom Ganzen
unterschieden, aber nicht getrennt wird.

Eine solche transformierte Religion widersteht vom eigenen
Prinzip her jedem Fundamentalismus und Fanatismus, d.h.
diese Qualifikation wird nicht von außen her (als moralischer
Appell) an die Religion herangetragen, sondern ist ihr in-
härent. Religion in diesem Sinne zu transformieren ist ein
Projekt der Religionsgeschichte selbst und bereits in den Fi-
guren des Sokrates, des Buddha, vielleicht auch Jesu von
Nazareth, in jedem Fall aber der europäischen Aufklärung
vorgezeichnet, wenngleich es in der heutigen Situation inter-
kulturell neu ausformuliert und praktiziert werden muss.

38

Begründung der Möglichkeit zur Therapie

https://doi.org/10.5771/9783495819913-35 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

