[l Begriindung der
Moglichkeit zur Therapie

1. Der Mensch konzipiert Handlungsstrategien auf Grund
impliziter oder expliziter Kosten-Nutzen-Rechnungen,
d.h., er kann in seiner Phantasie Handlungsoptionen
durchspielen, die sowohl aus Elementen rationaler Erwa-
gungen als auch aus nicht-rationalen Erwartungen gestal-
tet werden. Umsetzung von Optionen, d.h. Anpassungen
des Handelns an sich dndernde Gegebenheiten, setzen al-
lerdings den Willen zur Anpassung voraus, der nur dann
stark genug ist, die inhdrente Trdgheit zu {iberwinden,
wenn die Analyse dem Einzelnen plausibel erscheint und
die Dringlichkeit des Problems in der Gesellschaft kom-
munizierbar ist. Der Wille des Einzelnen wie die Willens-
bildung in Gruppen werden in der Geschichte immer
durch mediale Inszenierungen geformt, durch Erzahlun-
gen, Mythen, Rituale, Ideologien. Ob diese Geschichten
»wahr« sind, ist sekundir, wirksam sind sie in Gesellschaf-
ten, wenn sie geglaubt werden bzw. wenn Menschen sie
glauben wollen. So kommt es zu den »GrofSerzahlungen«
von Progression versus Dekadenz bzw. Fortschritt oder
Verfall in der Geschichte, von Utopien und Hoffnungs-
bzw. Katastrophenszenarien, die politisches Gruppenver-
halten motivieren. Religionen sind historisch alles andere
als Privatsache, denn sie greifen in diese Dynamiken aktiv
ein, ja, sie sind einer der wesentlichen Akteure in diesem
Szenario bis heute, wenngleich sich die institutionellen
Stiitzen dieser Religionsdynamiken ganz unterschiedlich
darstellen und durchaus auch in einem »sakularen« Ge-
wand erscheinen konnen. Es ist also die Frage, wie und
mit welchen Mitteln Religion(en) therapeutische Poten-

35

- am 25.01.2026, 22:58111,



https://doi.org/10.5771/9783495819913-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Begriindung der Moglichkeit zur Therapie

36

tiale im hier angestrebten Sinn entwickeln und aktivieren
konnen.

Handlungsstrategien, die Gesellschaften als Ganze moti-
vieren, sind in der Vergangenheit durch Mythen, grofle
Erzdhlungen (grand récit) und Gesellschaftsutopien plau-
sibilisiert und transportiert worden. Sie stellen Strategien
fiir Maf3stabe (Werte) bereit, die handlungsleitend fiir
Gruppen sein konnen. Um Klarheit tiber den Zustand der
Gegenwart zu erhalten, ist es unerlisslich, die Trans-
formation von Religion in der Gegenwart zu beschreiben,
wie sie in industrialisiert-globalisierten Gesellschaften
durch Individualisierung und Pluralisierung eingesetzt
hat — eine Transformation, die haufig als Sinnkrise erlebt
wird, was wiederum Gegenreaktionen (Fundamentalis-
men, Traditionalismen, Konsumfetischismus) hervorruft.
Dabei unterscheidet sich die heutige Situation von Reli-
gionsmodellen der Vergangenheit dadurch, dass es in der
globalisierten medial vernetzten Welt keine génzlich
voneinander unabhingigen Religionskulturen mehr gibt.
Alles, was religionskulturell und religionsdynamisch
geschieht, hat globale Auswirkungen, isolierte Entwick-
lungen sind nicht mehr moglich. Nun ist die Religions-
geschichte allerdings auch eine Geschichte der inszenier-
ten und oft bewusst gewollten Abgrenzungen voneinan-
der, da auf diese Weise Identitdt gewonnen und stabilisiert
wird. Dieser Widerspruch bedeutet, dass das klassische
Abgrenzungsmodell in Zukunft nicht mehr funktionieren
kann. Daraus folgt, dass Religionen in der Lage sein miis-
sen, einerseits das Spezifische kultureller Eigenheiten aus-
zudriicken (Patriotismus) und andererseits eine universale
Perspektive zu vermitteln, die wechselseitige Interdepen-
denz erkennen und ausgestalten kann (Globalismus).

. Handlungsstrategien begriinden Weltbilder, und Weltbil-

der begriinden Handlungsstrategien. Die Weltbilder
schliefen Menschenbilder ein. Es ist zu priifen, ob und

- am 25.01.2026, 22:58111,



https://doi.org/10.5771/9783495819913-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Begriindung der Moglichkeit zur Therapie

wie traditionelle Weltbilder der Religionen erkenntnis-
und handlungsleitend waren in Bezug auf die moderne
Fragestellung einer nachhaltigen okologisch/ckosophi-
schen Wirtschafts- und Kulturdynamik. Allerdings kann
es fir den Imperativ gegenwirtigen okologischen Han-
delns keine praktikablen Modelle in der Vergangenheit
geben: die Demographie und die damit verbundene Urba-
nisierung, die Industrialisierung und Digitalisierung (ein-
schliellich des Ressourcenverbrauchs) und nicht zuletzt
die technische Hochriistung, durch die sich die Mensch-
heit in einer kurzen Zeitspanne selbst ausloschen kann,
haben Lebensbedingungen geschaffen, fiir die es kein Vor-
bild in der Menschheitsgeschichte gibt. Dennoch agiert
auch der heutige Mensch nach kognitiven und emotiona-
len Mustern, sie sich seit Jahrzehntausenden in der Evolu-
tion herausgebildet haben, die zu erkennen und zu ver-
dndern aber genau das ist, was angesichts eben jener
Lebensbedingungen geboten sein konnte. In diesem Sinne
ist die Befragung der Religionsgeschichte, vor allem der je
kulturell spezifischen Strukturen von Erkennen, Entschei-
den und Handeln, nicht nur interessant, sondern notwen-
dig, denn hier konnten Ressourcen fiir das Umdenken, das
Umfiihlen und das Neu-Handeln fruchtbar gemacht wer-
den, die nachhaltig wirksam wiéren. Der blofe Imperativ
oder Appell an die Vernunft hat hingegen nur eine be-
grenzte Wirkung.

Aus zahlreichen Studien wissen wir, dass Wissen allein nicht
das Handeln des Menschen motiviert und steuert. Vier ent-
scheidende Faktoren konnen identifiziert werden, die bei der
Neuorientierung des Handelns und damit zur Veranderung
der Lebenspraxis ausschlaggebend sind. Das Engagement

muss durch Mut und Freude motiviert sein;
muss Sinn stiften;

37

- am 25.01.2026, 22:58111,



https://doi.org/10.5771/9783495819913-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Begriindung der Moglichkeit zur Therapie

« muss das Selbstvertrauen und die Bedeutung des Betref-
fenden stirken;

« muss ein grofleres Ziel setzen, das iiber den Horizont des
Individuums hinausgeht.

Diese Elemente zu berticksichtigen, herauszubilden und im

offentlichen kommunalen wie staatlichen Handeln tragfihig

zu machen, ist der wesentliche Beitrag zur Transformation,
den religiose Akteure und eine entsprechend zugespitzte Re-
ligionskultur leisten konnen.

Dabei ist nur eine in sich selbst transformierte Religion in
der Lage, dieser Aufgabe sinnstiftend und gewaltfrei gerecht
zu werden, denn die Religionsgeschichte ist mit unsaglichem
Irrtum und Gewalt belastet. Zwei Faktoren sind es, die eine
transformierte Religion charakterisieren: Sie ist
1. vernunftbasiert und argumentationspflichtig, weil dies

das universale humane Vermogen ist,

2. pluralistisch, weil sie die prinzipielle Begrenztheit des Er-
kennens als religiose Wahrheit thematisiert, insofern der
Mensch und jede menschliche Kulturleistung in der je-
weiligen raumzeitlich begrenzten Gestalt vom Ganzen
unterschieden, aber nicht getrennt wird.

Eine solche transformierte Religion widersteht vom eigenen

Prinzip her jedem Fundamentalismus und Fanatismus, d.h.

diese Qualifikation wird nicht von aufden her (als moralischer

Appell) an die Religion herangetragen, sondern ist ihr in-

hirent. Religion in diesem Sinne zu transformieren ist ein

Projekt der Religionsgeschichte selbst und bereits in den Fi-

guren des Sokrates, des Buddha, vielleicht auch Jesu von

Nazareth, in jedem Fall aber der europiischen Aufkldarung

vorgezeichnet, wenngleich es in der heutigen Situation inter-

kulturell neu ausformuliert und praktiziert werden muss.

38

- am 25.01.2026, 22:58111,



https://doi.org/10.5771/9783495819913-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

