
3. (Post-)Koloniale (Un-)Ordnungen

In der Metapher des Haushaltes werden die wichtigsten In- und Exklusionsme-

chanismen der europäischen Moderne, nämlich „Rasse“, Klasse und Geschlecht

angedeutet. Der „koloniale Haushalt“ widersetzt sich der Trennung von öffent-

lich-männlicher und privat-weiblicher Seite. Meine Verwendung des Konzeptes

soll die gleichzeitigen Prozesse der Konstitution moderner Nationalstaaten und

der Konstruktion heteronormativer Zweigeschlechtlichkeit verdeutlichen und

dabei die Versuche einer Homogenisierung der Kategorien zeigen, ebenso wie

die Grenzbereiche, in denen solcherart imaginierte Homogenität kollabierte.62

Diese Prozesse und Technologien werden Foucault folgend in neueren Unter-

suchungen als „Bio-Macht“ oder „Bio-Politik“ bezeichnet. Der Körper – sowohl

des Individuums als auch des „Volkes“ – wird darin zu einem Knotenpunkt von

Macht – er wird rassifiziert und geschlechtlich markiert. Im Zusammenhang

mit der inneren Homogenisierung und der Verschiebung von Differenz nach

außen auf andere „Nationen“ und andere „Rassen“ entstanden so genannte

„rassenhygienische“ und eugenische Vorstellungen. Sexualität und Reproduk-

tion rückten dadurch in den Fokus. Ein Überschreiten etablierter Grenzen auf

diesem Gebiet, beispielsweise durch Homosexualität oder Eheschließungen

zwischen Deutschen und Afrikaner/innen, bedrohte die normativen Ordnungs-

schemata (vgl. Dietrich 2007: 154-157).

Der Soziologe Trotha hat für die koloniale Ordnung den Begriff des kolo-

nialen Haushalts bereits eingeführt. Er nennt den Europäer darin den Mann

und den Rest die Dienstboten. Die Weißen seien die „Herren“, die Schwarzen die

„Knechte“ (vgl. Trotha 1994: 209, 215). Soziale Unterschiede, „Klassen-

zugehörigkeiten“, sollten so weitgehend „rassisch“ kongruent produziert wer-

den. Dem „Europäerhaus“ wurde die „Negerhütte“ gegenübergestellt (Trotha

1994: 210). Das koloniale „Herr-Knecht-Verhältnis“ rekurrierte ebenso auf die

zeitgenössischen Kämpfe in Europa wie auf die etablierten Formen der

Kontaktzone. Es zeigte sich die historische Verflochtenheit der Diskurse und

Praktiken in den Kolonien mit denen in Europa. Seit vorkolonialer Zeit war

bereits mit dem „europäischen Aristokratentum“ argumentiert worden und

waren wichtige Beziehungen von Europäern und Afrikanern Dienstverhältnisse

155

62 Vgl. für diese Gedanken weiterführend Dietrich (2007).

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


gewesen, in denen die Europäer die Arbeitgeber oder „Dienstherren“ und die

Afrikaner die Arbeitnehmer waren (vgl. Kapitel 2.2 „Kont(r)aktarbeiter“, S. 44).

In Europa waren die „Herren“ der feudalen Gesellschaft Mitglieder der Aristo-

kratie gewesen. Die moderne wilhelminische Gesellschaft war jedoch durch

Klassengegensätze zwischen Aristokratie und Bürgertum auf der einen und

Arbeiterschaft auf der anderen bestimmt. Das erstarkte, selbstbewusste, wirt-

schaftlich und politisch einflussreiche Bürgertum, das zu den kolonialinteres-

siertesten Kreisen gehörte, reklamierte die aristokratischen Privilegien für sich.

Daraus entstand ein neuer moderner bürgerlicher Habitus, der sich nach innen

besonders gegen das Proletariat abgrenzte. Dieser Habitus war durch „ritterli-

che“ und damit „aristokratisch-militärische“ Inhalte gefüllt und entfachte als

solcher seine Wirkung in den Kolonien, wo sich seit Jahrhunderten bereits ein

eigener militarisierter Habitus der kosmopolitischen Eliten entwickelt hatte

(vgl. Kapitel 2.1 „Kosmopolitisierte Kontaktzonen“, S. 31). Der „Nachzügler-

und Selbstbehauptungsnationalismus“ (Klenke 1995: 397), der in Deutschland

seit den napoleonischen Befreiungskriegen gepflegt wurde, verdichtete sich in

den bürgerlich-nationalistischen Kreisen im Vorfeld der Einigungskriege (1860)

zu einem „nationalkriegerischen Gemeinschaftsideal“, aus dem sich auch das

Tugendbild des deutschen Mannes ableitete, nämlich eines „tatkräftigen“ und

„dem nationalen Kollektiv treu ergebenen Kriegers“ (ebd.: 397; 413ff.). Die

Kriegervereine des Kaiserreiches, die in der Folge der Einigungskriege entstan-

den waren, wurden zu einer Indoktrinationsstätte des Konservativismus. Natio-

nale Gesinnung sollte durch die in der Kriegserfahrung und Militärzeit manifes-

tierte klassenübergreifende Kameradschaft geschaffen werden. Bis zum Ersten

Weltkrieg blieb dieses Ziel jedoch unerreicht, zumindest was den sozialen Ab-

stand zwischen Offizieren und Unteroffizieren (und Mannschaften) anging.

Zwischen diesen gab es eine quasi undurchlässige soziale Grenze. Das zivil-

administrative System war ähnlich undurchlässig aufgebaut. Gann/ Duignan

(1977) bezeichnen es daher nicht zu Unrecht als „Kastensystem“ (ebd.: 8). In

den Kolonien allerdings konnten die Unteroffiziere ihren sozialen Status deut-

lich erhöhen, etwa als Stationsleiter so genannter „Unteroffiziersposten“.

Außerdem konnten sie als Mitglieder der „Herrenrasse“ sich in Bezug auf die

aus dieser Gruppe exkludierten privilegiert fühlen und benehmen. Der Journa-

list Hugo Zöller hatte bereits 1884 auf das daraus resultierende Spannungs-

verhältnis zwischen „Rasse“ und „Klasse“ verwiesen (vgl. Kapitel 2.4 „,Kriege-

rische Rasse’ – koloniale Klasse“, S. 78). Die „Standesdünkel“ einiger aristokra-

tischer Kolonialdeutscher schienen sich jedoch im Laufe der Kolonialzeit in dem

Maße zu legen, wie die entsprechenden Machtkämpfe auch in Deutschland auf-

gelöst wurden. Grosse (2000) sieht in der Kolonialpolitik des deutschen

Bürgertums ein Paradox: der bürgerliche Nationalstaat versuchte klare

Scheidungen zwischen „Volksgenossen“ und „Artfremden“ zu schaffen und

legitimierte so den Führungsanspruch des Bürgertums, das diesen vom Adel

156

Schwarze deutsche Kolonialsoldaten

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


übernahm. Durch die starke Inwertsetzung des „Rassebegriffs“ wurde jedoch

auch der Führungsanspruch des Bürgertums angreifbar (vgl. ebd.: 244-245).

Die Übertragung von adeligen auf bürgerliche, bzw. sogar proletarische

Schichten, ist ikonografisch im „Reiterstandbild von Windhoek“ abzulesen. Das

1912 eingeweihte Denkmal zeigt einen einfachen Bürger als Soldaten. Die

Darstellung auf einem Pferd war ursprünglich adeligen Souveräns vorbehalten.

Neben dem Bruch mit diesem Privileg verweist das Standbild auch auf die „völ-

kische Wehrgemeinschaft“, in der Bürgerlichkeit mit Wehrhaftigkeit gleichge-

setzt wurde und damit neue geschlechtliche und rassifizierte Privilegien eta-

blierte. Die „Demokratisierung“ des Reiterstandbildes wurde in Windhoek vor-

weggenommen. Im deutschen Reich selbst fand sie erst mit dem Ersten

Weltkrieg statt (vgl. zum Reiterstandbild: Kundrus 2003: 210-218).

Die preußisch-deutsche Armee besaß im Kaiserreich ein hohes Prestige, auf

der einen Seite wegen einer Reihe schneller Siege zwischen 1864 und 1870, auf

der anderen Seite wegen des zunächst hohen Anteils von Adligen im Offiziers-

korps. Ende des 19. Jahrhunderts bestand der Offizierskorps zu über achtzig

Prozent aus Adligen, sank dann aber drastisch und immer mehr Bürgerliche

füllten die Reihen der Armee. Über das Vehikel des Wehrdienstes wurde dann

auch die Bourgeoisie im aristokratischen Sinne militarisiert. Der aristokratische

Habitus wurde so in den metropolitan-wilhelminischen integriert. Treue gegen-

über dem Kaiser, als oberstem Kriegsherrn, galt darin als erstrebenswert – doku-

mentiert werden konnte dies von der männlichen neuen Elite durch ihren

Offiziersrang, auch wenn sie keine Berufsoffiziere, sondern nur Reservisten

waren (vgl. Gann/Duignan 1977: 5). „Ehre, persönliche Tapferkeit und Mut,

physischer Kampfesmut, Ruhmsucht, Treue“ (Priester 2003: 51) waren eigent-

lich die Kardinaltugenden des Ritters, also des Adligen, gewesen. Im 17. Jahr-

hundert begann sich die Kriegsführung zu wandeln und diese Tugenden waren

eigentlich nicht mehr entscheidend für die Wehrbarkeit eines Staates. Solcherlei

ritterlich-aristokratischen Werte wurden jedoch in den deutschen Armeen wei-

terhin hochgehalten. In den Kolonien, und insbesondere in Ostafrika, gelang es

den Adligen dominant in der Armee zu bleiben (vgl. Mann 2002: 32;

Gann/Duignan 1977: 4-5). Der Führungsstil blieb somit stark bestimmt von rit-

terlich-aristokratischen, also vorbürgerlichen Idealen, wie „Ehre“ und „Treue“.

Dabei wurden auch die soldatischen Tugenden beschworen. Der „Treue“ des

Soldaten wurde dabei „Treulosigkeit“, „Umsturz“, „Nörgelei“, „Unzufrie-

denheit“, und „unordentliches Wesen“ entgegengesetzt. Gemäß dieser Matrix

wurden die deutschen Soldaten und auch die Kolonialsoldaten bewertet (vgl.

Pflugk-Harttung 1896). Rafalski (1930) verweist in seiner Abhandlung über die

Polizeitruppe in DSWA explizit auch auf die Verbindung des „Vertrauens zu den

Führern“ mit dem preußischen Militär und Friedrich dem Großen.

(Post-)Koloniale (Un-)Ordnungen

157

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158

„Die ersten beiden Jahrzehnte der Schutztruppe in Südwestafrika erinnern in vielen

Zügen lebhaft an Preußens friderizianische Zeit. Hier wie da ein unerschütterliches,

durch kein Mißgeschick zu trübendes Vertrauen zu den Führern; stolze, unbeirrba-

re Zuversicht der Führer auf die Umsicht und Verläßlichkeit der Soldaten; spartani-

sche Bedürfnisslosigkeit bei Offizier und Reiter; durch harte Schule erlangte körper-

liche Widerstandsfähigkeit bei manchmal übermenschlichen Anstrengungen. Hier

wie da der Soldat unempfindlich gegen Unglück und Fehlschläge, Fatalist; der ober-

ste Führer weise fürsorgend um das Wohl der Zivilbevölkerung und die Entwicklung

des Landes bedacht.“ (Rafalski 1930: 52)

Eine Grundüberzeugung des Begründers der ersten formellen Kolonialtruppe

Hermanns von Wissmann war, dass Weiße nicht als einfache Soldaten eingesetzt

werden sollten, sondern nur als Vorgesetzte und Ausbilder schwarzer Soldaten

auftreten sollten. Hier klang also ein „rassisch“ übersetzter Standesdünkel

durch, eine Gleichsetzung der Kategorien „Rasse“ und „Klasse“. Hermann Wiss-

mann war selbst kein geborener Aristokrat, stand vielmehr für das aufstreben-

de Bürgertum. Geadelt wurde er von Kaiser Wilhelm II. erst nach seinem mili-

tärischen Einsatz in Ostafrika. Er warb für seine Truppe professionelle Soldaten

aus verschiedenen Teilen Afrikas und des Nahen Ostens an. Dabei hatte er die

Erfahrung machen müssen, wie kostbar seine Rekruten waren. Dies verlieh

ihnen – insbesondere den hervorragend ausgebildeten so genannten Sudanesen

– eine starke Stellung innerhalb der Wissmanntruppe und der nachfolgenden so

genannten deutschen „Schutztruppe“. Oft wird in zeitgenössischen Darstellun-

gen betont, dass „gute Beziehungen“ zwischen schwarzen Soldaten und weißen

Vorgesetzten Teil der Ethik von Wissmanns Truppe wurden. Der Respekt vor

den kulturellen Praktiken seiner Soldaten war dessen Grundvoraussetzung, der

Gebrauch des Kiswahili ein weiteres Indiz. Allerdings zeigte sich, dass Wiss-

mann hier eine besonders strikte und absolute Scheidung zwischen der eigenen

Interessensphäre und dem, was außerhalb lag, vollzog. Seine Kriegsführung

wurde nicht erst in der Retrospektive als „Massaker“ und „äußerst grausam“

beschrieben (vgl. Morlang 2005: 39, 40).

Im Ersten Weltkrieg wurden die soldatischen „Tugenden“ im Rahmen der

Kriegspropaganda auf das deutsche Volk übertragen, es somit „nobilitiert“.

„Eine nationalistische Akzentuierung stellte das Argument in den Vordergrund, bei

den Angehörigen der Kolonialtruppen handele es sich nicht um nationale Soldaten,

die Kolonialkontingente seien mithin also als – im Verständnis des 19. und 20. Jahr-

hunderts illegitime – Söldnertruppen zu betrachten. Eine rassistische Akzentuierung

führte demgegenüber Argumente wie die bereits erwähnte ‚Solidarität der weißen

Rasse’, die durch die Verwendung nicht weißer Truppen in einem europäischen Krieg

gebrochen würde, ins Feld und rückte besonders die Wildheit und Unzivilisiertheit

der Kolonialsoldaten in den Vordergrund. Eine Argumentation, die die Legitimität

Schwarze deutsche Kolonialsoldaten

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


159

(Post-)Koloniale (Un-)Ordnungen

der alliierten Kolonialtruppenpolitik nachzuweisen versuchte, musste entweder die

Angehörigen der Kolonialvölker als mehr oder minder gleichwertige Bürger bezeich-

nen oder eine betont antirassistische Position vertreten.“ (Koller 2001: 17)

Im Nationalsozialismus wurden die gleichen „Tugenden“ auf die „Herrenrasse“

projiziert. Diese wurden psychologisch aufgewertet, um innergesellschaftliche

Konflikte zu überdecken (ebd.: 59). Das nationalsozialistische Konzept der

„Herrenrasse“ stellte also zunächst den Höhepunkt der Verschmelzung von bio-

logistischen und sozialen Exklusionsmechanismen im Rekurs auf vormoderne

Adelsprivilegien dar. Grosse (2000) hat gezeigt, dass diese Vorstellungen bereits

im bürgerlichen Militarismus des Kaiserreiches angelegt waren, dessen Ideal das

„Volksheer“ als „Volk in Waffen“ war und damit die totale Verschmelzung von

Nation und Militär – unter absolutem Ausschluss Nicht-Deutscher. Die Idee der

„völkischen Wehrgemeinschaft“ hatte damit großen Einfluss auf das Staats-

angehörigkeitsrecht von 1913, ohne eine völlige Kongruenz zu ermöglichen

(vgl. ebd.: 210-222).

Ausgeblendet wurde bei älteren Untersuchungen über koloniale Hierar-

chien häufig die Kategorie „Geschlecht“, die seit einigen Jahren für die kolonia-

len Ordnungen vermehrt in den Blick gerückt ist (vgl. Mamozai 1982,

Wildenthal 2001, Kundrus 2003, Walgenbach 2004, Dietrich 2007). Maß (2006)

verdanken wir grundlegende Einsichten über die Konstruktion kolonialer sol-

datischer Männlichkeit in Deutschland. Im Fokus der neueren Studien steht das

Spannungsverhältnis und die Überwerfungen und Brüche zwischen den

Kategorien „Rasse“, Klasse, Geschlecht und Nation (vgl. Wigger 2007). Diese

möchte ich in den folgenden Kapiteln mit besonderer Referenz auf die schwar-

zen Kolonialsoldaten und deren Position in den Hierarchien herausarbeiten

(Kapitel 3.2 „Frau Feldwebel Balla“, S. 193). Zunächst stelle ich dabei den kolo-

nialen Blick vor und die Ordnung der Dinge, so wie er sie schaffen wollte. Dann

wende ich mich den inneren Brüchen, Kritiken, Widersprüchen und Verschie-

bungen zu. Der Repräsentation dieser „Ordnungen“ über Bilder gilt dabei mein

Hauptaugenmerk. Hier werde ich zunächst aber die kolonialen Imaginationen

und die ihnen zu Grunde liegenden dichotomen Ordnungen in ihrer gleichzei-

tigen Ambivalenz und Prekarität vorstellen (Kapitel 3.1 „Schwarz-Weiße Re-

präsentations(t)räume“, S. 160). In dem abschließenden Kapitel (3.3 „Kosmo-

politisierende Perspektiven“, S. 208), werde ich die Polyphonie der Stimmen

und die An- und Umeignungen der aus eurozentrischer Perspektive „Anderen“

andeuten.

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3.1 Schwarz-Weiße Repräsentations(t)räume

Obwohl seit einigen Jahrzehnten von einem visual turn in den Geschichts- und

Kulturwissenschaften gesprochen wird und grundlegende Arbeiten zu Foto-

grafie im allgemeinen und Kolonialfotografie im besonderen vorliegen, werden

fotografische Dokumente und visuelle Repräsentationen, gerade in kolonialen

Kontexten, häufig immer noch stark illustrativ eingesetzt, sogar wenn der

Anspruch der Herausgeber eigentlich ein anderer ist. Die dekonstruktive Lek-

türe im kolonialen Diskurs entstandener visueller Darstellungen steht noch am

Anfang. Wie Stemmler (2004) gehe ich davon aus, dass „Topografien des Blicks“

intermedial entstehen, d. h. Texte und Fotografien schreiben sich gegenseitig in

die Repräsentation des anderen ein.63 Für Melber (1992) ist der „koloniale

Blick“ ein arroganter, intoleranter, überheblicher Herrscherblick, in dem sich

die „Arroganz der Macht“ zeige (ebd.: 7). In seiner Qualität sei er „hemmungs-

los“ und „pseudo-moralisch“, „kalt“ und „unbarmherzig“ (ebd.: 8). Melber be-

tont, dass der reale Kern dieser Erkenntnis eine Notwendigkeit in der eigenen

Gesellschaft war: Die Erschaffung des „disziplinierten Menschen“, den die euro-

päischen Metropolstaaten für den Industrialisierungsprozess benötigten (vgl.

Melber 1992: 30). Laut Hannah Arendt ist die Abweichung um so bedrohlicher,

je stärker sich die normative Identität ausgebreitet hat, „je vollständiger die von

ihr geschaffene Welt zur menschlichen Heimat geworden ist [, ...] desto emp-

findlicher werden sie gegenüber allem, was sie nicht produziert oder verändert

haben, desto geneigter, alles als barbarisch zu betrachten, was, wie die Erde und

das Leben selbst, auf geheimnisvolle, nie enträtselnde Art einfach gegeben

ist“(Arendt 2006: 621-622). Die „unersättliche Macht“ will alles andere zwang-

haft unterwerfen. Das Fremde wird zur Bedrohung des Eigenen, „[w]er sich die-

ser Unterwerfung nicht vollständig unterzieht und die Entfremdung (sei es auch

nur scheinbar) negiert, provoziert Angstverhalten, Abwehr und Bestrafung“

(Melber 1992: 43). Arendt nimmt aber auch Gedanken Bhabas vorweg, indem

sie schreibt: „Das Unterschiedliche, das in dem Fremden repräsentiert ist, zeigt

63 Grundlegend hierfür war Saids „Orientalism“ von (1978) mit einer weiterfüh-
renden Kritik, v. a. von Clifford Geertz und Homi Bhaba. Für konstruktive
Zusammenführungen in Bezug auf das Medium Fotografie, s. Hight/Sampson
(2002). Die Bandbreite liegt zwischen der eigentlich nur als Quellenkorpus zu
gebrauchenden Edition über Fotografien aus der deutsch-kolonialen Südsee
(Hiery 2005) und der 2007 im Braunschweiger Landesmuseum gezeigten Aus-
stellung samt Ausstellungskatalog „Deutschland Schwarz-Weiß-Fotografien aus
Deutsch-Südwestafrika“ auf der einen Seite und der in dieser Hinsicht innova-
tiven und äußerst anregenden Ausstellung: „Blicke verkehren“, die 2004 in
Hamburg zu sehen war (vgl. dazu Kusser/Lewerenz 2006), aktuell Förschler
(2005), Jäger (2008).

160

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


innerhalb der öffentlichen Sphäre die Grenzen an [...]; die Grenze ist eine dau-

ernde Mahnung an die Begrenztheit der Macht des Menschen“ (ebd.: 623).

Frühe koloniale Pioniere und Offiziere wiederholten immer wieder von ver-

schiedenen Positionen aus, dass nur Stärke zum Erfolg führe und Milde nur als

Schwäche ausgelegt würde. Hier kann wiederum Hannah Arendt folgend argu-

mentiert werden, dass Gewalt dann wichtig wird, wenn keine legitime Macht

ausgeübt werden kann. Für das deutsche Kaiserreich war diese Bedingung

sowohl innen- als auch außenpolitisch gegeben und in ihrer Studie über (extre-

me) Kriegsführung des deutschen Kaiserreiches (in den Kolonien und in Euro-

pa im Ersten Weltkrieg) erklärt auch Hull (2005a) die Bedeutung des Militä-

rischen und die besondere „military culture“ Deutschlands mit gefühlter Angst

und Ohnmacht. Kolonialoffiziere rechtfertigten in genau dieser Logik ihre bru-

talsten und inhumansten Taten (vgl. z. B. Morgen 1893, François 1895, Zintgraff

1895, von Throta 1904). Das Ziel war dabei stets, dass der „Neger“ – eine kolo-

niale Gedankenfigur, die dafür geschaffen war, eigene Stärke zu veranschauli-

chen – den Deutschen fürchte, erst dann könne er ihn auch respektieren. Bhaba

(1994) hat vom ständigen „colonial state of emergency“ (ebd.: 41) gesprochen,

von der psychischen Unsicherheit der kolonialen Relation. Der Wunsch der

Deutschen, der zu kolonialisierende Andere solle ihn fürchten, verweist also auf

die Angst vor eigener Machtlosigkeit. Die „kolonialen Herren“  waren sich unsi-

cher, ob sie respektiert werden konnten. Diese Angst spricht aus vielen

Berichten zeitgenössischer deutsch-kolonialer Protagonisten.

Der koloniale Blick ist also zwar disziplinierend, aber durchaus nicht so sta-

bil und erfolgreich – und auch nicht so allmächtig – wie Melber (1992) dies an-

nahm. Vielmehr ist er ständig mit seiner eigenen Ohnmacht und Bedrohung

konfrontiert und mit dem Zwang, die imaginierte und begehrte koloniale Ord-

nung herzustellen. Diese Bedrohung ergab sich auf zwei Ebenen: Zum einen auf

der Ebene der in ständigen Verhandlungen und Verwerfungen stehenden Un-

gleicheitskategorien race, class, gender und Nation (s. Kapitel 2) und zum ande-

ren durch „counter-gaze“ der Repräsentierten, die sich als „sign of resistance“ in

die Repräsentationen einschrieben (Bhaba 1994). Die kolonialen Fotografien

und deren Einsatz und Position im kolonialen Diskurs, d. h. in einem Raum der

textlichen und bildlichen Repräsentationen, zeigen dies überdeutlich. Diese

Dimension der Dopplung (Bhaba) – die Herstellung der Ordnung und die stän-

dige Bedrohung der Ordnung auf der Ebene des deutsch-kolonialen Diskurses

um die Kolonialsoldaten – sollen in diesem Kapitel dargestellt werden.

Pesek (2005) spricht von der Theatralik der Gewalt, die als „Magie“ den

Afrikanern „imponieren“ sollte. Dieses „Imponieren“ blieb allerdings eine reine

Vermutung durch den Europäer. In der Demütigung des Körpers der Gegner, in

der extremsten Form durch Erhängung, aber beispielsweise auch durch

Kettenhaft, konnte sich der Kolonisierende als Sieger, als Herrscher inszenieren

und vergewissern. Erst der Terror der Kolonisierenden teilte die Welt in Besiegte

(Post-)Koloniale (Un-)Ordnungen

161

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


und Sieger und schuf damit die Voraussetzungen für die wirtschaftlichen und

politischen Ziele des Kolonialismus. Dabei sind Herrschaftsrepräsentation und

Herrschaftspraxis untrennbar miteinander verbunden. So erklärt sich beispiels-

weise, dass Hinrichtungsszenen nicht nur fotografisch festgehalten wurden,

sondern auch als Postkarten aus den Kolonien nach Hause geschickt wurden.64

64 Beispiele gab es in der Hamburger Kolonialpostkartenausstellung „Blicke ver-
kehren“ für Deutsch Südwestafrika zu sehen. Ebenfalls bekannt sind sie für Ka-
merun als colorierte Postkarte. Für diesen Hinweis danke ich Joachim Zeller.
Im Museumsshop des belgischen Kolonialmuseums in Brüssel gab es im Jahr
2005 noch Nachdrucke solcher Postkarten zu kaufen. Dies zeigt, dass die Dar-
stellung dieser Gewaltszenen bis heute populär und ansprechend geblieben ist
– zumindest aus weißer Perspektive selbstverständlich.

162

Schwarze deutsche Kolonialsoldaten

� Bushiri auf dem Weg zu seiner Erhängung in Pangani 1892. Die Visualisierung eige-
ner Stärke durch den gefesselten Körper des Gegeners: Die schwarzen deutschen
Kolonialsoldaten stehen hier  für die koloniale Ordnung. Als „not quite/not white“ sind
sie aber auch ein ambivalentes Symbol. 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wie auf dem Bild links ersichtlich ist, waren die uniformierten Körper der

schwarzen Soldaten Teil dieser Inszenierung. Die Hinrichtung der widerständigen

Autoritäten, der „Rädelsführer“ war dabei nur eine Möglichkeit der Visuali-

sierung einer afrikanischen Niederlage. Auch die Zerstörung von afrikanischem

Eigentum und die Demütigung der Bevölkerung gehörten dazu (vgl. Pesek

2005: 199-200). Es erstaunt daher nicht, dass diese Topoi häufig in Texten und

visuellen Darstellungen vorkommen. Zerstörte und brennende Dörfer, ge-

fesselte und gehenkte Körper visualisierten Dominanz und Überlegenheit, derer

sich die Deutschen im kolonialen Ausnahmezustand nie sicher sein konnten.

Die Realität der Kolonialkriege ermöglichte eindeutige Scheidungen im

„kolonialen Blick“. Der durch äußerste Brutalität visualisierte endgültige militä-

rische Sieg veranschaulichte die frontier, auf der die Sieger auf der einen und die

Besiegten auf der anderen Seite standen. Die Kolonialsoldaten – als faktische

und symbolische Grundlage deutscher Macht – nahmen in diesen Inszenie-

rungen einen zentralen Platz ein. Denn in ihren Körpern manifestierte sich die

frontier zwischen „eigen/fremd“ – „zivilisiert/wild“. Sie standen an der Grenze

binärer Ordnungsschemata. Diese Grenze verlief also nicht nur durch ihren

Körper, sondern wurde durch ihn auch erschaffen (vgl. dazu die Beschreibung

des Bildes des deutschen Kolonialsoldaten im Kapitel 2.5 „Von den deutschen zu

den armen Askari“, S. 126). Somit verwiesen sie zwar auf eine dichotomische

Ordnung, unterliefen sie aber gleichzeitig. Versuche, diese stets prekären Gren-

(Post-)Koloniale (Un-)Ordnungen

163

� Zerstörung Bonaberis durch deutsche Kanonenboote und anschließende Plün-
derung durch Deutsche und alliierte Truppen 1885, erschienen in der Zeitschrift
„Daheim“, 14.2.1885.

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dieses Bild wird von den national-staatlichen Symbolen der weit oben wehen-
den deutschen Flagge, sowie den schwarzen Kolonialsoldaten mit präsentierten
Gewehren bestimmt. Die Perspektive ist auf Augenhöhe und begrenzt durch
starke Mauern. Der Betrachter befindet sich innerhalb des Hofes einer stark be-
festigten Anlage, einer boma, wie sie in Deutsch-Ostafrika genannt wurde. Zwar
zeugen die dicken Mauern und Zinnen von Bedrohung, dennoch wirkt die Szene
friedlich und beschaulich. Hier ist „alles in Ordnung“. Diese Vergewisserung zirku-
lierte als Postkarte und repräsentierte durch die Bildunterschrift „Deutsch-
Ostafrika“.

164

Schwarze deutsche Kolonialsoldaten

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


zen zu stabilisieren, wurde besonders auch durch symbolische Übersetzungen

in visuellen Darstellungen gemacht.

Der permanente Ausgangspunkt kolonial-militärischer Ordnung war die

Kaserne oder das Fort, aus der dann in der „guten Marschordnung“ zu Kriegs-

einsätzen, Expeditionen, Patrouillen und Übungen ausgezogen wurde.

„Der Staat beginnt mit der Station [...] Zusammen mit den Flaggen, Verträgen und

Grenzpfählen leiten die Militärposten den Entmachtungsvorgang nach außen, den

Verlust der selbstbestimmten Außenbeziehungen der eroberten Gesellschaften ein.

Dieser Vorgang ist unabdingbarer Teil der Monopolisierung der Gewalt, die nach

außen nichts anderes als das Recht des Staates ist, über Krieg und Frieden zu ent-

scheiden“ (Trotha 1994:58, 61).

Die Ordnung des Forts wurde bei mehrtägigen Expeditionen im Lager tempo-

rär reproduziert. Es gibt, v. a. aus technischen Gründen, nur sehr wenige Foto-

grafien von tatsächlichen Kampfhandlungen. Der Krieg und seine Resultate –

Tod, Verwüstungen, Gefangennahme und Hinrichtungen – blieben somit aus

den bildlichen Darstellungen mehrheitlich ausgeblendet und wurden erst wie-

der ein zentrales Thema bei der Wiedereingliederung in eben diese Ordnung,

z. B. bei feierlichen Begräbnisfeiern, in Denkmälern und Gräbern. Diese Pha-

sen kolonialer Selbstvergewisserung sollen im Folgenden zyklisch vorgestellt

werden:

Die Kolonialzeit fällt in die goldene Zeit der Postkarte (ca. 1895–1912). In

dieser Zeit war sie ein Massenphänomen, das sich vorzugsweise an ein Mit-

telschichtspublikum wandte (vgl. Woody 1998).65 Für die Lieben in Deutsch-

land zu Hause repräsentierte die auf der nächsten Seite abgebildete Karte die

deutsch-koloniale Ordnung und legitimierte das koloniale Unterfangen, indem

sie „Moderne“ und „Fortschritt“ abbildete (vgl. Geary 1998). Sie hatte das „Ei-

gene“ gegenüber der Heimat auch verändert: Deutsch waren jetzt die schwarzen

Soldaten, die Militärstation wurde mit dem Swahili-Wort boma bezeichnet und

deren Architektur hatte orientalische Elemente, wie zum Beispiel die berühm-

ten geschnitzten zanzibarischen Türen übernommen. Die Etikettierung solcher

Phänomene als „hybrid“ würde dem komplexen Charakter einer ständigen Um-

und Neudeutung erreichbarer Elemente verschleiern und eine essentiale, binä-

re Reinheit suggerieren, die die historische Tiefe regionaler Entwicklungen

nicht ausreichend berücksichtigten.

65 Die Postkartenindustrie war nicht nur in Europa und den USA, sondern auch
in den überseeischen Gebieten äußerst lebendig. Im deutsch-kolonialen Togo
gab es zwischen 1894 und 1914 600 Postkartenserien von mindestens 19 Verle-
gern, einige von diesen Afrikaner (vgl. Schneider/Röschenthaler/Gardi 2005,
Geary 1998: 163-173; Werner/Nimis 1998).

(Post-)Koloniale (Un-)Ordnungen

165

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Wildnis liegt außerhalb der boma, unbekannt, fremd und feindlich. Das

Verhältnis von innen und außen wird nicht thematisiert. Moyd (2008) zeigt, das

die bomas sehr wohl Orte waren, an denen Kontakt und Austausch zwischen der

ostafrikanischen Bevölkerung und der Kolonialmacht und ihren Intermediären,

wie den Askari, stattfand (vgl. zur boma auch ebd.: 139-158 und Pesek 2005: 254).

Die Mauern der Kaserne bildeten eine scheinbar klare Grenze. Dennoch hatte

sich der eigene Habitus unter den lokalen Bedingungen verändert, fanden etwa

auch Vorführungen der zumindest sprachlich als „Eingeborene“ exkludierten

Menschen statt. Auch der „eigene“ Körper der Deutschen war anders geworden.

Von François konzedierte in DSWA zum Beispiel, dass sein „Exterieur“ auf die

neu angekommenen, „gut gepflegten und gekleideten Kameraden nicht allzu-

vorteilhaft [sic]“ wirkte (François 1895: 118). Die neu angekommenen Soldaten

wurden allerdings selbst schnell mit dem „Außen“ des Kasernenhofes konfron-

tiert: „Desgleichen mag das

erste Marschdebüt der

neuen Afrikaforscher man-

chem einen reuigen Seuf-

zer ausgepreßt haben“

(ebd.). Sie konnten nicht

herrschaftlich zu Ross sit-

zen, sondern mussten zu

Fuß gehen, da die Pferde

von der „Pferde-Sterbe“

bedroht waren. Hugo von

François betonte dennoch,

wie die schiere Äußerlich-

keit der deutschen Truppe

Eindruck auf die Herero in

Otyimbingue machte, auch

ohne Pferd: „erst später

166

Schwarze deutsche Kolonialsoldaten

� Diese Postkarte zeigt
deutlich die koloniale Ände-
rung dessen, was „deutsch“
ist – das Wachhäuschen in
den entsprechenden Farben,
daneben der barfüßige
Kolonialsoldat und in der
Mitte das prächtige
geschnitzte Tor, das auf die
Bewunderung der „Araber“
und die Größe Deutschlands
verweist, das sie 1889
„bezwungen“ hat.

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


[...] krochen sie aus ihren Pontoks hervor und überzeugten sich durch den

Anblick der reckenhaften Garde-Mannschaften, daß der Deutsche nicht von

Natur kleiner und schwächlicher sei als sie“ (ebd.).

Die Kaserne ist ein scheinbar klar umgrenzter Raum, innerhalb dessen das

militärische Reglement gilt. Die Ordnung wird bereits durch die Anordnung

und Ausstattung der Gebäude, Plätze und Wehranlagen bestimmt. Die Begren-

zung der Kaserne bzw. des Forts oder der bomas scheidet militärische Ordnung

von zivilem „Chaos“, scheidet aber auch zwischen Schutz und relativer Schutz-

losigkeit. Moyd (2008) konnte zeigen, dass die Askari selbst als Intermediäre

zwischen der Welt der Kolonisierer und der Kolonisierten in multiplen Rollen

changierten und die frontier somit unscharf machten. Neben der Beziehung zu

ihren Vorgesetzten, unterhielten sie solche zu ihren Kameraden, ihren Familien,

ihren Haushalten, ihren Herkunftsregionen, religiösen Gruppen und anderen

Netzwerken, in Ostafrika besonders den beni ngoma (vgl. dazu S. 224). Ob und

wie die Kolonialsoldaten in Westafrika in die existierenden Bündesysteme inte-

griert wurden oder waren, ist bisher unbekannt, kann aber vermutet werden. In

den deutsch-kolonialen Repräsentationen blieben diese sozialen Netzwerke der

Kolonialsoldaten unsichtbar.

Der Auszug aus der Kaserne in das nicht völlig beherrschte Gelände stellte

in der deutsch-kolonialen Repräsentation einen heroischen Akt dar, und wurde

deswegen ein beliebtes Motiv, insbesondere auch in der Propaganda- und

(Post-)Koloniale (Un-)Ordnungen

167

� Die boma als Kontaktzone, wird deutlich vom nicht-militärischen Maler Kuhnert am Beispiel
der boma von Mahenge während des Maji-Maji-Krieges dargestellt.

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Memoirenliteratur. Die Größe

der ausziehenden Kolonnen vari-

ierte beträchtlich. Sowohl die

Abbildungen des Alltags in den

Kasernen, als auch der Auszug

aus der Kaserne  waren ein steter

Verweis auf die Disziplin der

Truppe und damit auf deren

positive Eigenschaften und Fä-

higkeiten. Soweit mag dies gene-

rell für Armeen gelten, in Bezug

auf die afrikanischen Soldaten in

deutschen Diensten war deren

Disziplin und Ordnung deswe-

gen umso erwähnenswerter, da

sie im kolonial-rassistischen Dis-

kurs als „Neger“ rassifiziert wur-

den und somit mit Stereotypen

besetzt waren, die über An-

gehörige dieser „Rasse“ fest eta-

bliert waren. In Bezug auf die

Soldaten galten dabei die – sich

teilweise widersprechenden –

Zuschreibungen „kindlich“ und

„wild“. Als „Kinder“ wären sie

geistig unterlegen, auf die Füh-

rung ihrer Offiziere angewiesen,

als „Wilde“, oder „Tiere“ wären

sie körperlich robust, relativ

emotionslos und daher möglicherweise grausam. In den kolonialen deutschen

Texten tauchen diese Charakteristika auch für die schwarzen deutschen

Kolonialsoldaten immer wieder auf. Gleichzeitig wurde betont, dass die

Deutschen an ihnen eine „Kulturleistung“ vollbracht hätten. Diese bezog sich

auf die so genannte „Zivilisierung“ der „Wilden“. Die Bilder von den ordentli-

chen Soldaten in ihren Uniformen dienten dabei als Beweis für die positiv zu

bewertende Leistung der Deutschen. Im kolonial-revanchistischen Diskurs der

1920er Jahre wurde insbesondere auf diesen Aspekt deutscher Kolonisation

größten Wert gelegt – er wurde zu dieser Zeit der Kern des „Askari-Mythos“

und diente zur Legitimation des gesamten kolonial-deutschen Projektes (vgl.

dazu Kapitel 2.5). Insbesondere seit Ausbruch des Ersten Weltkrieges wurde von

deutscher Seite zusätzlich betont, wie groß der Anteil nicht-militärischer

Arbeiten der Soldaten gewesen war, wie viele Straßen und Gebäude sie gebaut

168

� Den Übergang zwischen Innen und Außen stellten
die Wachen und die Wachhäuschen dar. Dabei zeigt sich
einmal mehr, dass – aus deutsch-kolonialer Perspektive –
die Körper der Askari eine Grenze darstellen sollten und
eine Grenze errichteten und bewachten. 

Schwarze deutsche Kolonialsoldaten

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


169

hätten, in welchen handwerklichen Verrichtungen sie ausgebildet wurden.

Tatsächlich wurden die Soldaten häufig als Arbeiter eingesetzt, was vor dem

Hintergrund des  – aus deutscher Sicht herrschenden – Arbeitermangels nicht

verwunderlich war (vgl. Abb. S. 175).

Ausgedrückt wird die effektive Disziplin der Askari nicht nur durch ihre

militärische Haltung, sondern auch durch deren tadellose Uniformierung, wie

auf dem auf der nächsten Seite abgebildeten Gemälde. Auch die Träger schei-

nen hier uniformiert, allerdings farbenfroher als die Askari. Sie sind auf den

Schutz durch die Askari angewiesen. Als „ästhetisches Element“ waren die

Uniformierung und insbesondere deren Einheitlichkeit fundamentaler Be-

standteil der kolonialen Ordnung. Die Uniform galt seit Friedrich II. von

Preußen als Voraussetzung für die Existenz von Disziplin. Sie vereinheitlichte

die eigenen Soldaten zur Masse und grenzte sie von den feindlichen Soldaten ab.

Klassischerweise ritten die Offiziere den
meist in Viererreihen den zu Fuß marschie-
renden Soldaten voran. Die vorangetra-
gene deutsche Fahne unterstrich dabei
die Würde der Prozession. Selbst wenn
die wenigen berittenen Einheiten darge-
stellt wurden, ritt der weiße Offizier stets
an der Spitze und wurde erst in respekt-
vollem Abstand von den afrikanischen
berittenen Soldaten gefolgt. Üblicher-
weise waren die Weißen die einzigen, die
auf Pferden saßen. Es ist kein Zufall, dass
die Darstellung berittener schwarzer Sol-
daten, wie  hier aus Kamerun, fast aus-
nahmslos auf den Ersten Weltkrieg be-
grenzt bleibt, als die schwarzen deutschen Kolonialsoldaten stärker in die nationale, die
deutsche ,Schicksalsgemeinschaft’ einbezogen wurden.

(Post-)Koloniale (Un-)Ordnungen

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170

„Der Uniformierte ist ein verstaatlichter und auswechselbarer Mensch. Er ist

ebenso ‚Masse’, wie die Uniform die Möglichkeit zu Massenbezug und Massen-

herstellung erlaubt. In der Uniform wird der einzelne den Zwecken des Ganzen

unterworfen“ (Trotha 1994: 46). Deswegen gab es bereits zeitgenössisch großes

Interesse an den Uniformen der Kolonialtruppen und – es wird in einschlägigen

Kreisen bis heute darauf hingewiesen – der Kaiser selbst habe Verbesserungs-

66 Kuhnert war eigentlich Tiermaler und in Deutsch-Ostafrika unterwegs als der
Maji-Maji-Krieg ausbrach. Dieses Gemälde wurde 2005 auf dem Umschlag des
Bandes über den Maji-Maji-Krieg im Links-Verlag reproduziert.

� Dieses Gemälde von Wilhelm Kuhnert66 zeigt das Wilde, das völlig außerhalb des
„Eigenen“ liegt. Die Körper der Askari bilden dabei eine Grenze. Die Wildnis beginnt
hinter der Mündung ihrer Gewehre. Die afrikanischen Gegner, die einen „Überfall auf
dem Marsch“, ausüben, wie es in der Bildunterschrift heißt, sind besonders gekenn-

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


vorschläge für diese eingereicht. Sowohl in Militärhandbüchern als auch auf

Postkarten und Sammelbildern wurde die Ästhetik der Uniform inszeniert, da-

bei stand in den eher populäreren Darstellungen oft eher die Exotik denn die

Realität Pate. Ein deutliches Hauptaugenmerk lag allerdings auf den Uniformen

der deutschen Offiziere und Unteroffiziere. Die schwarzen Soldaten waren auch

auf diesen Darstellungen eher in den Hintergrund verdrängt.

Auf dem oben abgebildeten Gemälde von Kuhnert ist der weiße Offizier als

mächtig und potent gezeichnet, Herr der Lage, über eine große Zahl bewaffne-

ter und disziplinierter schwarzer Soldaten verfügend. Die hier als kraftstrotzend

erscheinenden weißen Offiziere und Unteroffiziere litten jedoch häufig an

171

zeichnet durch ihre Nacktheit, ihre Masse und ihren Tod, und somit ihrem Scheitern.
Zudem wird ihr Angriff durch die Bildunterschrift delegitimiert, die koloniale Truppe
defensiv dargestellt. Deutlich wird an dem Bild auch die zentrale Stellung des Euro-
päers und dessen strategischer Überblick. 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Krankheiten, fühlten sich fremd, ängstlich und ohnmächtig. Ebenso war der

Tod von Europäern ein Tabuthema.67 Der Alltag auf den Stationen und Kaser-

nen war häufig geprägt von einer ewigen Wiederholung und Statik. Sowohl in

den bildlichen, wie in den textlichen Äußerungen dieser Zeit ist die Langeweile

und Einsamkeit, der insbesondere die Deutschen auf diesen Stationen ausge-

setzt waren, nur in äußersten Ausnahmefällen ein Thema. Viele Deutsche mel-

deten sich freiwillig zur Schutztruppe, weil es dort tatsächliche Kampfeinsätze –

und damit die Möglichkeit zum schnellen Erwerb von Ruhm und Beförde-

rung – gab.

Umso schwerer wog die Vereinzelung und Einsamkeit der Deutschen, als die

schwarzen Soldaten üblicherweise mit ihren Frauen und Kindern in den Ka-

sernen wohnten und es eine ausgeprägte Freizeitkultur der schwarzen Soldaten

172

67 Dies wird auch für den fotografischen Quellenkorpus von über 1000 Auf-
nahmen zur deutsch-kolonialen Südsee bestätigt (vgl. Hiery 2005).

� An den feierlichen Beisetzungen für in den Kolonien gefallene weiße Offiziere und
Unteroffiziere nahmen stets schwarze Kolonialsoldaten teil. Generell wurde versucht,
wenn irgend möglich, den Verstorbenen in den kolonialen Metropolen beizusetzen, so
dass die gesamte deutsche koloniale Gemeinschaft teilnehmen konnte. Während dieser
Begräbnisfeierlichkeiten trafen sich symbolische und faktische Funktion der schwarzen
Soldaten. Ihre Präsenz verwies auf das Soldatentum und den Tod, gleichzeitig wurde in
der Inszenierung der Feier die koloniale Ordnung wieder aufgeführt, sozusagen erneut
vergewissert und bekräftigt. Die schwarzen Soldaten standen Deutschland weiterhin
als Machtmittel zur Verfügung, sie waren „zuverlässig“, „treu“ und das über den Tod des
Offiziers und eine mögliche Niederlage hinaus.

Schwarze deutsche Kolonialsoldaten

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


173

(Post-)Koloniale (Un-)Ordnungen

gab, über das die Deutschen Offiziere und Unteroffiziere in ihren Texten jedoch

meist nur abfällige Bemerkungen übrig hatten (vgl. dazu Kapitel 3.2 „Frau

Feldwebel Balla“, S. 193).

In vielen kolonialen Texten findet sich der Topos des kopflosen afrikani-

schen Kolonialsoldaten, der auf die Führung durch den weißen Offizier ange-

wiesen ist. Die schwarzen Unteroffiziere und Offiziere kommen in dieser Pose

nicht vor. Die tatsächliche Wichtigkeit von schwarzen Diensträngen lässt sich

daran ablesen, dass sie in einigen zeitgenössischen Texten namentlich lobend

hervorgehoben werden (z. B. Nigmann 1911: 73). Die in der Wissmanntruppe

dienenden schwarzen Offiziere wurden von Rochus Schmidt (1898) beispiels-

weise für ihre Wichtigkeit im Umgang mit den Mannschaften und den

Verhältnissen hervorgehoben. Er gab auch einen Hinweis darauf, dass darauf

geachtet wurde, keinen Konflikt zwischen militärischem Rang und „Rassen-

zugehörigkeit“ aufkommen zu lassen, versicherte seinen weißen Lesern den-

noch, dass theoretisch die „Rasse“ über dem „Rang“ gestanden hätte.

„Die schwarzen Offiziere, deren höchstens einer bei jeder Kompanie beibehalten

wurde, dienten als Bindeglieder, als Mittelspersonen zwischen den deutschen Kom-

panieführern und den farbigen Soldaten. Nur wenige von den deutschen Offizieren

kannten ja die einschlägigen ostafrikanischen Verhältnisse, keiner aber von uns

kannte die neu angeworbenen Truppen und deren Sprache genau. So war die Über-

nahme jener Chargen für uns auch von Nutzen, zumal die farbigen Offiziere in viel

höherem Maße unser Interesse als das ihrer Stammesgenossen wahrnahmen. Die

schwarzen Unteroffizierchargen waren auf die Kompanien verteilt und folgten na-

türlich im Range nach den deutschen Unteroffizieren. Kam der Fall vor, daß der deut-

sche Kompanieführer ausfiel und ein weißer Offizier für die Kompanie nicht zur

Verfügung stand, so übernahm das Kommando der Kompanie der älteste deutsche

Unteroffizier. Nach Möglichkeit wurde indes der Fall vermieden, einen farbigen

Offizier unter einen deutschen Unteroffizier zu stellen.“ (Schmidt 1898: 86-87)

Meistens wurden die Leistungen schwarzer Soldaten nur in unveröffentlichten

Berichten erwähnt, wie 1904 während des Mpawmanku-Krieges über die

Soldaten Maandi und Fodi, die daraufhin auch eine Auszeichnung erhielten:

„An dieser Stelle möchte ich gleich die Ruhe, Wachsamkeit, überhaupt die Dienste

des Polizeisoldaten Maandi ganz besonders hervorheben. Jeder Mann der kleinen

Truppe, obgleich jeder eine Verwundung davon getragen hatte, hat seine Pflicht in

jeder Beziehung getan. Wenn in den ersten Tagen Mutlosigkeit und Verzagtheit unter

der Mannschaft einriß, so gelang es Maandi und mir stets wieder die Leute aufzu-

richten. […] [I]ch möchte doch noch mal die Dienste des Soldaten Maandi und des

Gefreiten Fodi ganz besonders hervorheben. Fodi war in Nssankang für mich durch

sein ruhiges Wesen eine große Stütze.“ (BAB R1001/4288, B. 60-61, 67)

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Auch die schwarzen Unteroffiziere konnten große Autorität und Macht aus-

üben. Bereits in der kamerunischen „Polizeitruppe“ von 1891 konnten Afrika-

ner zu „Gefreiten“ aufsteigen und somit als Vorgesetzte der einfachen Soldaten

und Rekruten auftreten. Es wird berichtet, dass diese, ebenso wie die weißen

Vorgesetzten, Misshandlungen an den Soldaten und Arbeitern ausführten, z. B.

Arbeitsantreibung mit der Peitsche (vgl. Rüger 1960a: 108; Ardener 2003;

Morlang 2008a: 32). In Kamerun konnten sie die Ränge Sergeant und Feldwebel

erreichen und als solche Leiter von Unteroffiziersposten werden. So waren 1904

viele Grenzstationen in Kamerun von schwarzen Dienstgraden geleitet. Unter-

offizier Molly befehligte beispielsweise die Station Jukaduma 1904 (Stein 1904:

83; Scheunemann 1904: 770). Die Unzufriedenheit langgedienter schwarzer

Unteroffiziere darüber, dass sie in der Kolonialtruppe Kameruns nicht in den

Offiziersrang aufsteigen konnten, nutzten die Alliierten während des Ersten

Weltkrieges, um diese zum Überlaufen zu gewinnen, indem sie ihnen Offiziers-

posten in Aussicht stellten. 1915 soll einer der militärisch wichtigsten Männer

der kamerunischen Truppe, der aus Nigeria stammende Feldwebel Mboari zum

Offizier befördert worden sein. Er durfte als einziger schwarzer Soldat in

Kamerun offiziell das Maschinengewehr bedienen (vgl. Morlang 2008a: 54).

Wahrscheinlich hat Mboari – ähnlich wie die lokalen Machthaber während des

„Wettlaufs um Afrika“ innereuropäische Konkurrenzen ausgenutzt, um einen

persönlichen Vorteil zu erlangen. In Kamerun hält sich die Geschichte, auch

Martin Paul Samba wäre versprochen worden, nach seiner Ausbildung in

Deutschland zum Offizier befördert zu werden und sogar den deutschen

Gouverneur zu ersetzen. Die Enttäuschung darüber, dass dies nicht geschehen

wäre, sei der Hauptgrund dafür gewesen, dass Samba aus der „Schutztruppe“

ausgestiegen sei und seine eigene gegen die Deutschen gerichtete Armee gegrün-

det hätte. Kurz nach Ausbruch des Ersten Weltkrieges wurden er und andere we-

gen dieser Aktivitäten von den Deutschen hingerichtet (vgl. Bitchoka 1986: 34).

Auch das Verhältnis von weißen zu schwarzen Unteroffizieren scheint durch

sich widersprechende Exklusionsprozesse geprägt gewesen zu sein. Hausen

(1970) vermutete, dass die schwarzen Unteroffiziere Konkurrenten der weißen

Unteroffiziere in Bezug auf Einfluss bei den Mannschaften waren, weil sie län-

gere Dienstzeiten hatten, die Sprache kannten und möglicherweise intelligenter

als ihre weißen Pendants waren. Ähnliche Ängste zeigen auch die in mehreren

Kolonien geführten Diskussionen über die „Befugnisse schwarzer Polizisten

gegenüber Weißen“, die auch aufgeregt als „Übergriffe“ bezeichnet wurden (vgl.

DKZ 1905, nr. 11: 103). In dieser Diskussion zeigte sich erneut eine Beson-

derheit DSWAs. Dort wurde unumstößlich festgestellt, dass die schwarzen so ge-

nannten „Polizeidiener“, von Ermittlungen und Amtshandlungen gegen Weiße

ausgeschlossen waren (Rafalski 1930: 105).

Thoralf Klein liest diese Diskussionen und die Versuche, sie klar und ein-

deutig zu klären, als diskursive Komplexitätsreduktionen in der Metropole

174

Schwarze deutsche Kolonialsoldaten

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


gegenüber tatsächlich spannungsreichen und ambiguen Verhältnissen in den

kolonialisierten Gebieten selbst (vgl. Klein 2004: 327-328). Dass es immerhin

auch in der offiziellen Reglementierung Ausnahmen gab, zeigt, dass sich die

komplexe Situation auch diskursiv nicht dichotom glätten ließ. Besonders die

weißen Nicht-Militärs empörten sich, dass den Uniformträgern – und zwar

sowohl weißen wie schwarzen – von der Bevölkerung und in deren eigener

Wahrnehmung häufig mehr Prestige zugebilligt wurde als ihnen. Die

Einstellung weißer Siedler gegenüber den schwarzen Kolonialsoldaten war daher

äußerst negativ und fand ihren Ausdruck in gewaltvollen Übergriffen auf diese.

Die kolonialen Autoritäten gewichteten bei diesen Konflikten das „Prestige des

Staates“ teilweise höher als das „Prestige der Rasse“. Moyd (2008) zeigt dies am

Beispiel eines weißen Nicht-Militärs, der nach abendlichem Kneipenbesuch

einen Askari dazu bringen wollte, für ihn einen Flußpferdstock zu besorgen, auf

dem er sich auf dem Nachhauseweg stützen könne. Der Askari verweigerte dies

mit der Begründung, er könne seinen Posten nicht verlassen, daraufhin schlug

der Deutsche ihn ins Gesicht. In der Folge wurde er dafür vom Bezirksgericht

zu einer Woche Gefängnis verurteilt. Das Obergericht, vor dem der Angeklagte

Berufung einlegte, verschärfte das Urteil sogar noch auf zwei Wochen Gefäng-

nis. Die Begründung lautete, dass die Askari, ebenso wie die deutschen

Offiziellen, Beamte seien (vgl. Moyd 2008: 218-220). Wie Moyd an mehreren

Beispiel herausarbeiten konnte, war die Linie der deutsch-kolonialen Rechts-

sprechung dabei von beiden Prinzipien („Prestige der Rasse“, „Prestige des

� Askari am Brunnen _ der Brunnenbau ist bis heute ein beliebtes und „klassisches“
Projekt der „Entwicklungshilfe“.

175

(Post-)Koloniale (Un-)Ordnungen

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


176

� Die privaten Abbildungen des Unteroffiziers Tessmann von seinem Alltag auf einer
kleinen Station im Grenzgebiet des Kameruner Südens sind Versuche, seine Zeit dort in
die koloniale Bildsprache einzupassen. Sie dokumentieren in ihrer verzweifelten
Inszenierung jedoch eher seine Hilflosigkeit und stehen im Gegensatz zum kräftigen
überlegenen „weißen Führer“. Bezeichnenderweise blieben diese Bilder zur damaligen
Zeit unveröffentlicht, weil sie nicht in das kanonische Bild passten.

Schwarze deutsche Kolonialsoldaten

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


177

Staates“) geprägt. Die Tatsache aber, dass die Askari in DOA in mehreren Fällen

Anklage gegen weiße Deutsche erhoben, verweist auf deren Selbstverständnis,

ehrenwerte und zu respektierende Männer zu sein. Sie benutzten dafür die

„Nicht-Eingeborenengerichtsbarkeit“, die in den Kolonien aufgebaut worden

war, für eigene Zwecke (vgl. ebd.: 221-222).

Umgekehrt konnten weiße Unteroffiziere durchaus mit schwarzen Soldaten

und Offizieren sympathisieren, die sich gegen weiße Offiziere widersetzten. Die

weißen Unteroffiziere, die sozial gegenüber den weißen Offizieren klar segregiert

und untergeordnet waren, hatten mit den „Standesdünkeln“ ihrer Vorgesetzten

ähnliche Schwierigkeiten, wie die schwarzen Offiziere und Unteroffiziere (vgl.

Kapitel 2.4 „,Kriegerische Rasse’ – koloniale Klasse“, S. 78).

Die schwarzen Kolonialsoldaten scheinen – im Gegensatz zu den Treue-

beschwörungen weißer Vorgesetzter – eine durchaus kritische Distanz zu diesen

gehabt zu haben. Erahnen können wir das an überlieferten Namen, die sie für

die Deutschen gebrauchten. So wurde der Führer der Polizeitruppe von Togo

Feldwebel Julius von Piotrowski „ZoZo“ („der, der viel haut“) genannt, Ober-

leutnant Hans-Georg von Doering „Dragon“ wegen seiner aufbrausenden Art.

In Deutsch-Ostafrika sprachen die Kolonialsoldaten von „Sungura mardardi“

(eitler Hase) oder „Bwana Dareksao“ (Drecksau). Hauptmann Graf, der be-

rüchtigt war für die 25 Peitschenhiebe, die eine klassische Prügelstrafe ausmach-

te, hieß „Bwana chamse w’eshrini“ (Herr fünfundzwanzig) und über Leutnant

Wilhelm Schreiner machten sie sich als Bwana mitmene (Herr dicke Bäume)

lustig, weil er sich im Gefecht immer hinter den dicksten Bäumen verstecke (vgl.

Morlang 2008a: 32, 84). Es kam auch vor, dass Askari sich offiziell über

Europäer beschwerten. So berichtet Moyd (2008: 203-204) von einem Fall, in

dem sich 1911 ein in Dar-es-Salaam stationierter Askari darüber beschwert, von

einem Europäer geschlagen geworden zu sein, da er diesen nicht gegrüßt hätte.

Er stützte sich bei seiner Beschwerde auf die Autorität eines älteren „Sudanesen-

Askari“, den er „Baba Nsyie“, also als seinen Patron bezeichnete. 1913 zeigte der

Sol Abdulcher Schebin den Zugführer Joseph Hahn wegen Körperverletzung

und Freiheitsberaubung an. Der Fall wurde vor dem „Nichteingeborenenge-

richt“ verhandelt und Hahn der Körperverletzung für schuldig befunden, aller-

dings ohne dafür bestraft zu werden. Von dem Tatbestand der Freiheitsberau-

bung wurde er freigesprochen (vgl. ebd.: 209-211). 1915 klagte der Askari Juma

bin Abdallah einen deutschen Kaufmann an, versucht zu haben, seine Frau,

Habiba binti Mkondo, zu vergewaltigen (vgl. ebd.: 211-214; ausführlich Kapitel

3.2, S. 193). Die Tatsache, dass es vielen schwarzen Kolonialsoldaten zu Beginn

des Ersten Weltkrieg es schwer fiel, auf weiße Gegner zu schießen zeigt dennoch,

wie verfestigt „rassische“ Hierarchien waren.

Auf dem bereits besprochenen Gemälde von Kuhnert auf Seite 170 ist eine

Kampfhandlung mit mehreren Toten dargestellt. Dennoch wird der Gesamtein-

druck bestimmt von grandioser Landschaft, die vom Betrachter mit begehren-

(Post-)Koloniale (Un-)Ordnungen

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178

dem Blick konsumiert werden kann. Die wenigen toten afrikanischen Körper

gehen in ihrer Weite unter. Die Gegner der deutschen Kolonialtruppe wurden

nicht nur in Bild, sondern auch im Text als „Wilde“ konstruiert, für die der euro-

päische Ehrenkodex nicht gelte, so wurden die kolonialen Kriege und Militärex-

peditionen häufig zu „totalen Kriegen“ zu „krassem Terror“ oder zu „Vernich-

tungsfeldzügen“ (vgl. Kapitel 2.3 „Die gewaltvolle Errichtung der frontier“, S. 55).

Wie in Europa waren die Soldaten„Machtmittel“ und ihre Waffen grund-

legende Symbole (kolonialer) Staatlichkeit. Nicht nur auf bildlichen Abbildun-

gen, auch in der realen Inszenierung waren die schwarzen Soldaten und die

Ästhetik, die sie und ihre Waffen als „ordentliche Masse“ hervorbrachten, daher

bedeutsam. Zu öffentlichen Feiern fanden sowohl in den kolonialen Metropo-

len wie auch in der Provinz stets Paraden der „Schutztruppen“ statt. Besonders

hervorgehoben waren dabei die Musikzüge der Schutztruppen, die wie die

Musikzüge in Deutschland mit Bläsern und Trommlern besetzt waren, und den

paradierenden Soldaten vorangingen.

Eine wichtige Funktion für die Vergewisserung der kolonialen Ordnung hat-

ten Feste, am bedeutendsten Kaisers Geburtstag. Die ritualisierte koloniale Fest-

kultur diente nicht nur in den kolonialen urbanen Zentren, sondern auch in den

entlegenen Außenposten zur Etablierung und Zurschaustellung des über-

legenen „Selbst“. Zu diesem Anlass fanden neben der Parade der Schutztruppe

� Askari der Kapelle sitzen während der Feierlichkeiten zu „Kaisers Geburtstag“ an
Tischen neben den Tischen der Deutschen, die Kleidung scheidet zwischen schwarz
und weiß.

Schwarze deutsche Kolonialsoldaten

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


mit musikalischer Begleitung auch Darbietungen der Bevölkerung statt. Denn

diese Inszenierungen führten die koloniale Ordnung nicht nur für die weiße

Bevölkerung, sondern auch für die einheimische Bevölkerung vor. Curt von

François beschrieb das Fest zu Kaisers Geburtstag im Jahr 1893 in DSWA als

Inszenierung der – zu diesem Zeitpunkt fraglichen –  deutschen militärische

Macht. Die Wirkung sah er nicht nur in der Selbstvergewisserung für die

Deutschen sondern auch gegenüber ihren Gegnern, den Herero. Die Feier war

„ein höchst feierliches Fest, […dem], wenn auch im kleinen Rahmen, doch dies-

mal ein militairischer [sic!] Anstrich gegeben werden konnte. Der größte Teil

der Deutschen aus Otyimbingue kam zu uns; theatralische Aufführungen, Preis-

schießen der Mannschaften, Wettlaufen der Eingeborenen, Festessen und An-

sprachen unter freiem Himmel im Inneren des Kasernements bildeten den

Hauptpunkt der Feier“ (François 1895: 116-118).

Dabei waren die schwarzen Soldaten Teil der kolonialen Ordnung und nah-

men auch am vergnüglichen Teil zusammen mit den Deutschen teil. In DOA

wurden von schwarzen Soldaten und Regierungsangestellten getanzte beni

ngoma fester Bestandteil der Feiern zu Kaisers Geburtstag und verwiesen somit

auf die Einbeziehung der neuen kolonialen Elite in den kolonialen Staat, der

sich dadurch im Vergleich zur Inszenierung der Staatlichkeit in den europäi-

schen Metropolen veränderte.

Neben diesen friedlichen, zum Teil fast paradiesisch-exotischen Darstel-

lungen wurde aber auch eine Waffenästhetik produziert, die Teil der Überlegen-

heitsinszenierung war. Dabei sind die Waffen und die Soldaten als ambivalente

Symbole zu sehen. Auf der einen Seite zeugen sie von Macht und Wehrhaf-

tigkeit, auf der anderen Seite aber auch von Bedrohung und Verteidigung. Die

Provokation, die ihr innewohnte, nahmen die Deutschen dabei in Kauf: Neben

der Übung an der Waffe wurde sehr großer Wert auf Exerzierübungen gelegt.

Der Stolz jeden Unteroffiziers war eine Kompanie von Kolonialsoldaten, die im

Paradieren der preußischen Armee in nichts nachstand. Die vertiefte Beschäf-

tigung mit dem Exerzieren fand jedoch auch Kritiker, die forderten, es sollten

doch lieber mehr Gefechtsübungen gemacht werden, und nach dem Maji-Maji-

Krieg in DOA wurden dort auch wirklich die Vorschriften geändert und ein

größerer Wert auf militärische Übungen gelegt.

Größere Feldzüge erforderten lange Märsche und lange Aufenthalte im

Gelände. Sie stellten hohe Anforderungen an die Logistik, die ausschließlich

über Träger und Bedienstete sichergestellt werden konnte. Munition, Zelte und

Proviant mussten mitgenommen werden. Neben den Trägern waren Köche,

Wäscher und Diener nötig. Insbesondere ohne die Träger wäre die Truppe somit

nicht in der Lage gewesen, ihre Feldzüge zu organisieren. Im Gegensatz zu deren

Wichtigkeit steht die relativ geringe Prominenz, die diese auf den bildlichen

Darstellungen fanden. Hierfür mag es zwei Gründe geben: auf der einen Seite

entsprachen die Träger, die Zivilkleidung trugen, nicht der militärischen Ord-

179

(Post-)Koloniale (Un-)Ordnungen

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180

nungsästhetik, auf der anderen Seite schienen sie nicht recht in die koloniale

Ordnung und auch in das koloniale Selbstverständnis zu passen. In den zeitge-

nössischen Texten wird immer wieder deutlich, wie schwierig es war, „zuverläs-

sige“ Träger zu bekommen. Dieser Dienst war tatsächlich sehr unattraktiv, die

unbewaffneten Träger waren die beliebtesten und einfachsten Ziele für die Fein-

de und die Strapazen während der Märsche enorm – die Lasten betrugen meist

20 bis 30 Kilogramm. Außerdem waren für sie auf längeren Märschen keine Zel-

te vorgesehen, d. h. sie mussten sich mit notdürftigen temporären Unterständen

behelfen. Die deutschen Offiziere waren regelmäßig damit konfrontiert, dass

Träger mit oder ohne ihre Lasten verschwanden, aber auch damit, dass diese den

Anstrengungen einfach nicht gewachsen waren und entkräftet, erschöpft, ver-

wundet oder erkrankt zurückblieben. Häufig wurden diese von den deutschen

Schwarze deutsche Kolonialsoldaten

Die Unterweisung der schwarzen Soldaten am Maschinengewehr war ausdrücklich verbo-
ten. Ihre Tätigkeit sollte, nach offiziellem Reglement auf Hilfsdienste, wie das Tragen, das
Anreichen der Patronengurte und das Reinigen beschränkt sein. Morlang (2008a) wies dar-
auf hin, dass die schwarzen MG-Helfer, offiziell „Bedienungssoldaten“ genannt, durch die
langjährige Erfahrung mit der Waffe damit ebenso vertraut wurden, wie die Deutschen.
Ein Antrag des Gouverneurs aus Togo, erfahrene schwarze Unteroffiziere die Bedienung
der MGs zu erlauben, wurde noch 1913 abgelehnt (vgl. ebd.: 28). Der Antrag zeigt jedoch,
dass es sicher unter den lokalen Bedingungen dazu gekommen ist, dass die schwarzen
Soldaten, wahrscheinlich die Unteroffiziere, das MG bedienten. Offiziell war der 1915 zum
Offizier beförderte Mboari in Kamerun der einzige schwarze Dienstgrad, der das MG als
Schütze bedienen durfte (vgl. ebd.: 54). Für den Ersten Weltkrieg in DOA gibt es genügend
Abbildungen, die schwarze Soldaten an den MGs zeigen. Die oben abgebildete Postkarte
des „Sudanesen am MG“ zeigt ihn in der Position des Gewehrführers und Schützen, die
offiziell den Europäern vorbehalten war (vgl. BAB R1001/4015, B. 28).

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


181

Offizieren einfach aufgegeben. Es kam allerdings auch zu Auflehnungen der

Träger, die sich weigerten sich weiteren für sie vorher unabsehbaren Gefahren

und Strapazen auszusetzen, z. B. bei Kurt von Morgens Expedition von der

Station Jaunde aus ins Grasland, 1895. Wie die Deutschen generell in ihren

Kolonien einen Arbeitermangel beklagten, so gab es auch einen Trägermangel.

In Deutsch-Ostafrika, wo es vor der deutschen Kolonialzeit bereits professionel-

� Die schwarzen Kolonialsoldaten wurden üblicherweise mit dem Hinterladergewehr
M 71 bewaffnet. Im Gegensatz zu Vorderladergewehren, mit denen afrikanische
Gegner häufig ausgestattet waren, waren diese treffsicherer. Gute Schießergebnisse
waren daher ein wichtiger militärstrategischer Vorteil und auf entsprechende Übungen
wurde Wert gelegt. Gute Ergebnisse im Schießen hatten auch unmittelbare Auswir-
kungen auf die Beförderung eines Soldaten.

(Post-)Koloniale (Un-)Ordnungen

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


le Träger gegeben hatte, waren 1905 bereits alle verfügbaren Träger gebunden.

Über die lokalen Sultane wurden Menschen zwangsweise zu Trägerdiensten für

die Deutschen verpflichtet. Darunter waren üblicherweise auch Kinder und

Frauen, z. T. sogar Schwangere. In der „guten Marschordnung“ gingen vor und

hinter der Trägerkolonne stets bewaffnete Soldaten, deren Hauptaufgabe nicht

182

� Dieses Bild zeigt die Ordnung und temporäre Auflösung der Ordnung der Expedi-
tion. Die bis zum Horizont reichende Kette der Träger verweist auf den enormen logisti-
schen Aufwand, den eine Expedition bedeutete. Das Bild zeigt eine endlose Kette von
Trägern kurz vor einem Flussübergang und den weißen Offizier, der bei der Überque-
rung auf die Hilfe von den Askari angewiesen ist.

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


etwa der Schutz vor feindlichen Angriffen, sondern die Verhinderung der Flucht

der Träger war. Häufig wurden die Träger unter Prügeln gezwungen, ihre Last

zu befördern. Diese Prügelstrafen wurden von den Askari ausgeübt, die die

Träger beaufsichtigten. Bildliche Dokumente, die die Ausführung der Prü-

gelstrafe zeigen, sind sehr selten.68 Selten sind auch Abbildungen, auf denen die

„gute Marschordnung“ aufgelöst ist, insbesondere in schwierigen Terrainver-

183

68 Dies gilt noch deutlicher für die deutsche Südsee (vgl. Hiery 2005).

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184

Schwarze deutsche Kolonialsoldaten

� Die temporäre Ordnung des Lagers, Weiße und Schwarze lagerten getrennt. Träger bekamen
meist keine eigenen Zelte gestellt.

� Die Verproviantierung der Expeditionen geschah meist zwangsweise. Extrem wurde dieses
Vorgehen während des Ersten Weltkrieges in DOA. Die Bevölkerungen wurden durch den
Nahrungsmittelbedarf der Truppe dort in eine „humanitäre Katastrophe“ mit Hungersnöten
gedrängt. Dieses Bild zeigt eine so genannte „Proviantkolonne“ (vor dem Ersten Weltkrieg). Die
Bevölkerung liefert große Mengen an Kochbananen für die Truppe ab, beaufsichtigt von Askari
und weißen Offizieren.

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


hältnissen, z. B. beim Durchqueren eines Flusses, war dies der Fall (s. Abb. S.

182). Die deutschen Offiziere und Unteroffiziere beschrieben diese Märsche

stets als überaus anstrengend, versäumten aber nicht, darauf hinzuweisen, dass

sie für Europäer bedeutend anstrengender als für Afrikaner wären. De facto

waren Deutsche von der Hilfe der Afrikaner – Soldaten, Bedienstete oder der

Bevölkerung – abhängig. Sei es zur Erkundung des Terrains, als Fährtenleser, als

Beschützer und nicht zuletzt auch als kulturelle Übersetzer.

Das Lager war die temporäre Reproduktion der stabilen Ordnung der Sta-

tion. Allerdings fand hier alles unter improvisierten und sehr häufig existentiel-

len, lebensbedrohenden Umständen statt. Dennoch wurde versucht, nicht nur

in dem materiellen Aufbau des Lagers, die Ordnungen und Hierarchien der Sta-

tion nachzubilden. Eine der beliebtesten fotografischen Abbildung für einen

deutschen Offizier war die lässige Pose im Klappstuhl vor seinem Zelt, mögli-

cherweise Pfeife rauchend oder ein Getränk zu sich nehmend, umgeben von

stramm stehenden Soldaten oder Dienern. Auch auf den Zelten wurde die deut-

sche Flagge gehisst und die Zelte für die Soldaten befanden sich in gebühren-

dem Abstand zu denen der Deutschen. Die Träger erhielten in der Regel keine

Zelte.

Aus technischen Gründen war es schwierig, Fotografien von Gefechten und

Kriegszügen zu machen. In Zeichnungen und Gemälden wurden Kampfhand-

lungen, wenn auch selten, dargestellt. Eine Reihe von Fotografien von Hans

Dobbertin während des Ersten Weltkriegs dürfte daher gestellt sein. Sie sind be-

deutend für die Art und Weise, in der Deutschland den Krieg und seine Kolo-

nialarmee darstellen wollte. In geordneter Gefechtsposition, in Linie vor-

(Post-)Koloniale (Un-)Ordnungen

185

� Selten abgebildet, aber häufig ausgeführt, wurde die „Prügelstrafe“ – meist 25 Hiebe mit der
Nilpferdpeitsche – auch die Kolonialsoldaten selbst wurden mit dieser Strafe diszipliniert.

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


rückend, in Schützengräben verschanzt. Insbesondere bei größeren Feldzügen

und auch zu Beginn der Kolonialzeit verbündeten sich die Deutschen stets mit

Gruppen der einheimischen Bevölkerung. Diese alliierten im zeitgenössischen

Jargon „irregulär“ genannte Truppen wurden nur äußerst selten bildlich darge-

stellt.

Die bisherigen Darstellungen inszenierten die Europäer und die durch sie

„zivilisierten“ Menschen und Landschaften als mächtig und herrschend und die

Afrikaner, die außerhalb dieser Ordnung standen als „wild“ und „unterlegen“.

Dadurch verwiesen sie auf Überlegenheits- und Allmachtsphantasien. Auch die

in Deutschland geäußerte Kolonialkritik verlief entlang dieser Konventionen

(vgl. Kasten, S. 189). Die Schhwierigkeiten der kolonialkritischen Position mit

der Rolle der schwarzen Kolonialsoldaten soll im Folgenden anhand eines foto-

grafischen Dokumentes und seiner Geschichte veranschaulicht werden.

Am 27. Mai 1926 wurde in der englischsprachigen Zeitschrift „East Africa“

eine Fotografie veröffentlicht, die nicht nur im Auswärtigen Amt in Berlin für

Aufregung sorgte. Sie zeigt sechzehn Menschen: drei Weiße, dreizehn Schwarze

– sieben in deutschen Uniformen und neun am Galgen hängend.

Im Jahr 1926 war Deutschland schon seit acht Jahren keine Kolonialmacht

mehr. Im Vertrag von Versailles (1919) wurde Deutschland als „unfähig zur Ko-

lonisation“ befunden  und seine Kolonien zu Völkerbundmandaten, die die

Alliierten unter sich aufgeteilt hatten (vgl. Kapitel 2.5, „Von den deutschen zu

den armen Askari“, S. 116).

186

Dieses Bild enthält alle militä-
risch-kolonialen Ordnungs-
elemente: das mit Stachel-
draht befestigte Fort, Waffen,
die weißen Offiziere, die
stramm stehenden schwarzen
Abteilungen mit ihren Abtei-
lungsführern und im Hinter-
grund die ungeordneten
„Hilfskrieger“. Die „Hilfskrie-
ger“ sind jedoch nur relativ zu
den schwarzen Kolonialsol-
daten ungeordnet. Sie stehen
innerhalb der deutschen
Ordnung, sind in sie inte-
griert, hinter den Soldaten
stehend, aber genau wie
diese in Reihen mit geschulterten Gewehren. Dieses Foto ist in Schmidt (1898) bereits
abgebildet, aber mit größerem Bildausschnitt, das ein weiteres Regiment (möglicherweise
ruga-ruga) noch vor dem von den weißen Offizieren angeführtem Regiment zeigt. Die
Veränderung des Bildausschnittes verweist auf den Wunsch, schwarz-weiße Hierarchien
bildlich zu bekräftigen.

Schwarze deutsche Kolonialsoldaten

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


(Post-)Koloniale (Un-)Ordnungen

187

Während diese Auseinandersetzungen andauerten, erschien in der Londo-

ner Zeitschrift „East Africa“ besagtes Bild (s. folgende Seite) als weiterer „Be-

weis“ für die grausamen Kolonialmethoden des wilhelminischen Kaiserreichs.

Von deutscher Seite wurde es als „Hetzbild“ bezeichnet, welches „der deutschen

kolonialen Sache Schaden zufügen“ könne.69 Das Auswärtiges Amt reagierte

mit  einer groß angelegten Untersuchung, für die ehemalige Kolonialbeamte

brieflich und persönlich um Stellungnahme gebeten wurden.

Die „Wahrheit“, die das Auswärtige Amt gerne ans Tageslicht gebracht hätte,

findet sich in einem am 31. Juli 1926 datierten Brief des ehemaligen Kolonial-

beamten Edward Birkners: „Bild und Europäer sind mir nicht bekannt. In mei-

ner fast zehnjährigen Tätigkeit im ehemaligen Deutsch-Ostafrika (1905–1914)

ist mir ein derartiger Fall, dass sich Weiße als Henkersknechte photographieren

lassen, nicht bekannt geworden. Nach der ganzen Art der Aufmachung und der

hinlänglich bekannten Lügenpropaganda des Feindbundes bezeichne ich die

Aufnahme als Fälschung, die ein Fachphotograph auch unschwer als solche

erkennen dürfte.“ (ebd. B.107, Birkner an AA, 31.7.1926).

Andere aus der Reihe der Befragten erinnerten sich jedoch daran, dass es

ähnliche Szenen und Fotografien durchaus gegeben habe, obwohl das Fotogra-

fieren solcher Szenen verboten gewesen sein soll. Carl Burwitz, ein Teilnehmer

69 Vgl. für den Vorgang BAB R1001/4597 (Zeitschrift „East Africa“, 1924–1934).

� Karl Weule sammelte auf seiner Reise 1904 Zeichnungen von Menschen aus Ostafrika, na-
mentlich ist hier Barnabas als Zeichner genannt. Auf diesem Bild ist die überragende Figur der
Europäer mit der Nilpferdpeitsche in der Hand. Der Hund ist die zweitgrößte und fast prominen-
teste Figur. Hunde finden sich öfter in pater-familias-Inszenierungen weißer Offiziere. Diese
Darstellung aus afrikanischer Perspektive verweist jedoch auf die Bedrohung durch den Hund,
eine Bedrohung, die beispielsweise in den weißen Villengegenden Südafrikas oder Namibias bis
heute eine reale schwarze Erfahrung ist.

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


an der Wissmann-Expedition, schrieb: „Soweit ich mich erinnere, muss das

Bild, ohne die Europäer, in die Umgebung von Mpapua hineinpassen. Hier wur-

den auf einer Strafexpedition unter v. Wissmann gegen Buschiri vom 1. Sept. bis

1. Novbr. 1889, weil hier Europäer ermordet waren, während meiner Teilnahme

an der Niederlegung des Aufstandes vom März 1889 bis Mai 1890 durch Urteil

dem Tode verfallene Sklavenjäger [...] durch den Strang gerichtet“ (ebd. B.131,

Burwitz an AA, 31.8.926). Wieder ein anderer gab an, er hätte während seiner

Dienstzeit zehn Exekutionen beigewohnt, es seien aber nie mehr als fünf Afri-

kaner auf ein Mal hingerichtet worden.

Dennoch behauptete die Mehrzahl der Befragten, dass es sich bei dem Bild

nur um eine Fälschung handeln könne. Sie beschrieben die typische Exekution

als ein feierliches Ereignis an festen Hinrichtungsplätzen der Stationen, zu dem

die Offiziere und Unteroffiziere im weißen Dienstanzug mit Tropenhelm antra-

ten und stets auch „zahlreiche Eingeborene“ teilnahmen. Dagegen tragen die

abgebildeten Unteroffiziere, links im Bild ein Feldwebel mit Schleppsäbel, ledig-

lich ihre Felduniform, Zivilbevölkerung ist nicht anwesend, ebenso kein Offizier

und die Galgen stehen, was unüblich sei, am Wegesrand.

Einige waren sich sicher, dass es sich um eine Fotomontage handeln müsse,

wieder andere hielten die Europäer gar für in deutsche Uniformen gesteckte Eng-

länder, denn „dienstlich würde ein deutscher Soldat nicht in dieser Verfassung wie

auf dem Bilde antreten“ (ebd. B.103, Wiener an AA, 3.8.1926). Hingegen identi-

fizierte der Kolonialfotograf Walter Dobbertin, dem das Bild ebenfalls zur

Begutachtung vorgelegt wurde, dieses unzweideutig als eine Originalaufnahme. 

� Diese Fotografie stand zeitweise im Mittelpunkt von Deutschlands Kampf um die
Rückgewinnung seiner Kolonien. 

188

Schwarze deutsche Kolonialsoldaten

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Im Rahmen der weiteren Nachforschungen konnten  Ort und Zeit immer

genauer bestimmt werden: Die alleeartig angeordneten Kapokbäume auf dem

Bild wiesen auf die Umgebung einer Verwaltungsstation hin, da Europäer sie

dort üblicherweise anpflanzten. Man zog verschiedene Gegenden in DOA in Be-

tracht, schließlich wurde der Ort eindeutig als Mahenge identifiziert. Da es eine

(Post-)Koloniale (Un-)Ordnungen

189

Durch solche kolonialkritische Postkarten
visualisierte sich die in Deutschland vor-
handene Kolonialkritik, die durch diverse
Kolonialskandale geschürt wurde. Die
Exekutionen wurden Carl Peters bei-
spielsweise als Schwäche und nicht als
Stärke ausgelegt (vgl. dazu Wildenthal
2001: 73-74). Die Postkarte links spielte
auf das gewaltvolle Vorgehen von Carl
Peters an, der daraufhin aus dem Kolo-
nialdienst entlassen wurde. Er sollte aller-
dings im Dritten Reich eine unerwartete
Renaissance erleben (vgl. dazu Maß 2006,

Geulen 2003). Auf der Postkarte scheint der weiße Mann in bourgeoiser Pose (mit
Champagnerkübel) als sadistisch-voyeuristischer Betrachter und zugleich allein
Handelnder. Die schwarze Figur neben dem Galgen – als Diener und Soldat insze-
niert – hat dem Betrachter den Rücken zugekehrt, entzieht sich dem Geschehen
und wirkt mehr als Staffage, denn als Exekutive.

Ein Einheimischer aus Deutsch-Ostafrika, Barnabas, zeichnete eine ähnliche Szene,
die laut der Bildunterschrift  des Ethnologen Weule aus dem Maji-Maji Krieg
stammte. Auf dieser Zeichnung befinden sich allein als Exekutive die schwarzen
Kolonialsoldaten, ein Verweis auf deren Macht und Präsenz in der Perspektive der
Bevölkerungen.

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„große Exekution“ gewesen ist, konnte sie nur während des Maji-Maji-Krieges

1905 stattgefunden haben und die Afrikaner hatte man  wohl wegen „Hoch-

und Landesverrat“ hingerichtet (vgl. ebd., B.39, Albinus an AA, 28.6.1926). Auf-

grund der Uniformierung des Feldwebels und der Askari wurde die Entste-

hungszeit auf die Zeit vor 1910 eingegrenzt. Was die abgebildeten Personen be-

trifft, konnte die Behauptung, es handle sich um Engländer in deutschen

Uniformen nicht aufrechterhalten werden. Zwar widersprachen sich einige An-

gaben zu den abgebildeten Personen, das Auswärtige Amt musste jedoch letzt-

lich feststellen, dass die abgebildeten Unteroffiziere alle namentlich identifiziert

werden konnten.

Die Befragten erwiesen sich  tatsächlich als Sachverständige für Hinrichtun-

gen. So erkannten sie, dass die „Gerichteten schon längere Zeit hängen“, da bei

dem dritten von links „schon der Hüftlappen heruntergerutscht ist“, was nur

vorkäme, „wenn der Verurteilte schon längere Zeit hängt und der Körper sich

zusammengezogen hat“ (vgl. ebd., B.46, Vereinigung ehemaliger Ostafrikaner

an AA, 3.7.1926). Mehrere von ihnen fanden es „geschmacklos“, sich mit Ge-

richteten ablichten zu lassen. „Mir ist kein Fall bekannt, dass ein bei diesen

Exekutionen anwesender Deutscher auch nur in einem Augenblick den Ernst

vermissen ließ, den die Sühne des Verbrechens, Raub, Mord, Sklavenjagd, oder

Sklavenhandel als selbstverständlich erforderte. Das Bild dagegen zeigt

Deutsche in einer Haltung, wie sie angesichts einer so ernsten Gerichtshandlung

abstoßend wirkt und ganz undenkbar gewesen ist – bei Deutschen“ (ebd., B.50,

Fonck an AA, 28.6.1926).

Das Bild, das sich nun nach den über dreimonatigen Nachforschungen er-

gab, war aus Sicht des Auswärtigen Amtes erdenklich ungünstig. Es sah sich ge-

nötigt, am 26. August 1926 an das Deutsche Konsulat in Mombasa zu schreiben:

„Die in dem Telegramm des Ausw.[ärtigen] Amts vom 1. Juli ausgesprochene

Vermutung, daß das Hängebild in der ‚Empire Day Annual’-Nummer der Zeitschrift

‚East Africa’ gefälscht sei, hat sich leider nicht bestätigt. Die Gehängten sind

Rädelsführer aus dem Maji-Maji-Aufstand, die Scene ist Mahenge im Jahre 1907, die

3 deutschen Unteroffiziere sind identifiziert; einer von ihnen hat die Aufnahme

gefertigt; der Abzug dürfte während des Krieges mit verlorenem Gepäck oder

dergl.[eichen] in englische Hände gekommen sein [...] Wenn auch die Exekution auf

Grund kriegsgerichtlichen Urteils ohne Zweifel sachlich und formell rechtmäßig

und einwandfrei und demgemäß weder ein Zeugnis von Grausamkeit, noch ein

Greuel gewesen ist, so zeigt doch die photographische Festhaltung einer solchen

Scene und die parademäßige Aufstellung der Unteroffiziere vor ihr einen bedauerli-

chen Mangel an Takt und Humanität. Da dieser Vorwurf durch Hinweise auf die

Rechtmäßigkeit der Exekution nur wenig gemildert würde, erscheint es zweckmäßi-

ger, den Angriff völlig zu ignorieren, damit er möglichst bald in Vergessenheit gerät“

(ebd., B.123, AA an Deutsches Konsulat Mombasa, 26.8.1926).

190

Schwarze deutsche Kolonialsoldaten

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


191

(Post-)Koloniale (Un-)Ordnungen

Die ursprüngliche Strategie des Auswärtigen Amtes, die „Lügenpropaganda des

Feindes“ zu entlarven, musste aufgegeben werden.  Man beschloss, die Sache

auszusitzen und ging nun dazu über, den Verfasser des Artikels und Herausgeber

von „East Africa“, F. S. Joelson, zu diskreditieren. Das Auswärtige Amt versuchte

ihm einen „schlechten Leumund“ zu bescheinigen und ging sogar so weit, über

Mittelsmänner, seine Zeitung aufkaufen zu wollen – beides ohne Erfolg.

Die Auseinandersetzungen von 1926 um die Fotografie veranschaulichen

einige grundsätzliche Widersprüche des kolonialen Systems insgesamt und des

deutschen Kolonialrevisionismus im Besonderen. Zum Zeitpunkt seiner

Aufnahme – im Jahr 1907 – manifestierte sich in dem  Bild eine Herrschafts-

pose. Denn „Herrschaft beinhaltet, Menschen fesseln zu können [...] Der

gewaltsame Tod ist die äußerste Steigerung der Fesselung und gleichzeitig ihre

Grenze“ (vgl. Trotha 1994: 70). In diesem Bild ist die Macht des einen über den

anderen unbedingt und zweifelsfrei demonstriert. Die Aussagen der 1926 be-

fragten „ehemaligen Ostafrikaner“ zeigen, wie wichtig die wirkungsvolle In-

szenierung von „sachlich und formell einwandfreien“ Hinrichtungen für die

Selbstvergewisserung kolonialer Herrschaft war. Die kolonialen Hierarchien

wurden während dieser Ereignisse aufgeführt: Offiziere in weißen Uniformen,

afrikanische Soldaten stramm stehend und die Befehle ausführend, die

zuschauende Bevölkerung, der mit Wiederholung gedroht wird. Eine anschau-

liche und seltene Beschreibung einer Hinrichtung gab Lene Haase, die 1912 mit

ihrem Mann durch die deutsche Kolonie Kamerun reiste:

„Eine Hinrichtung ist nichts Schönes und auch kein erfreulicher Anblick für eine

Frau [...] Ich muß gestehen, daß ich mir die Sache grauenhafter vorgestellt hatte, als

sie war. Sie entbehrte sogar nicht eines gewissen grimmigen Humors. Da gerade

Palavertag war, an dem die Häuptlinge von weither mit ihren Anliegen zur Station

zu kommen pflegen, hatte sich am Fuße des Hügels eine ansehnliche, bunte Volks-

menge versammelt. Ihr Anblick allein machte es für mich schon lohnend, gekom-

men zu sein [...] Im Halbkreis um die Galgen waren Soldaten, Gewehr bei Fuß, auf-

gestellt. Unter jeder Schlinge stand ein leeres Zementfaß, auf das die Verurteilten zu

steigen hatten. Hinter den Fässern standen Soldaten, die Stricke in den Händen hiel-

ten, die an den Fässern befestigt waren. Auf ein gegebenes Zeichen sollten sie die

Fässer unter den Füßen der Delinquenten wegreißen. Auf dem Richtplatz befanden

sich nun Hauptmann X., mein Mann und die paar anderen Europäer der Station.

Auf ein gegebenes Kommando wurden die Gefangenen von Soldaten vorgeführt. Sie

zeigten keine Spur von Angst, nur stumpfe Ruhe. Mit großer Gleichgültigkeit klet-

terten sie auf die Zementfässer und ließen sich die Schlingen um den Hals legen.

Hauptmann X. verlas noch einmal das Urteil; denn er wünschte, auf das farbige

Publikum, unter dem sich ganz sicher viele befanden, die wegen desselben Deliktes

dieselbe Strafe verdient hätten, einen möglichst nachhaltigen Eindruck zu machen.

Aber nun setzte eine gewisse Komik ein. Die Soldaten waren instruiert, bei der Stelle:

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


‚In the name of the Governor...’ zu gleicher Zeit sämtliche Fässer umzureißen. Nach

Negerart starrten sie aber in die Luft und versäumten den rechten Augenblick.

Hauptmann X. mußte innehalten, und erst nach etlichen Koseworten seitens des Po-

lizeimeisters fiel ein Zementfaß nach dem anderen um. Feierlich oder auch nur

grausig konnte man die Situation wirklich nicht nennen.“ (Haase 1915: 33-34)

Die koloniale Armee und die schwarzen Soldaten, die darin dienten, waren die

faktische Grundlage der kolonialen Herrschaft. Deswegen gehörten sie zu den

kolonialen Ordnungs- und Machtszenarien stets dazu. Rassische Hierarchien

wurden symbolhaft und bildlich übersetzt. Eines der beliebtesten kolonialen

Bildsujets waren, wie erwähnt, die Paraden der Schutztruppen. Sie führten

sowohl die militärische Überlegenheit vor, zeigten aber auch den disziplinierten

Körper der Soldaten, der den Gehorsam gegenüber dem voranschreitenden

Kolonialherren gewährleistete. 1926 waren diese schwarzen Soldaten erneut die

Grundlage für Deutschlands Kampf für Kolonien. Genährt besonders von

Lettow-Vorbeck waren es „seine treuen Askari“, die Zeugnis von den kolonialen

Leistungen der Deutschen ablegen sollten. Ihre „Treue bis in den Tod“, ihre

Wünsche und ihr Warten auf die Rückkehr der Deutschen waren die

Argumente, die die deutschen Kolonialrevanchisten gegen die Vorwürfe von

alliierter Seite, die Deutschen hätten brutal und militaristisch geherrscht und

wären bei der Bevölkerung verhasst gewesen, ins Feld führten. Diese Askari, die

auf dem Bild in gleicher Pose wie die Deutschen zu sehen sind, werden in den

Briefwechseln kaum erwähnt. Der Widerspruch zwischen den „treuen Askari“

und ihrer Rolle als Henker der Bevölkerung war unbequem und sollte nicht auf-

gedeckt werden. Nur wenn das Bild eine Fotomontage gewesen wäre, wären die

Askari und die Deutschen unbefleckt geblieben und der ganze Vorgang wäre als

antideutsche Propaganda entlarvt.

In der letzten Zeit rückte die deutsche koloniale Vergangenheit in der BRD

wieder in das Interesse einer breiteren Öffentlichkeit. Es sind häufig solche

historischen Fotografien wie das 1926 veröffentlichte Hinrichtungsbild, die

anklagen und zu einer kritischen Aufarbeitung der Kolonialgeschichte mahnen.

BBC-online zeigte die Fotografie am 12. Januar 2004 wie sie etwa auch in dem

1978 publizierten Buch zum Film „Die Liebe zum Imperium“ veröffentlicht

wurde.70 In beiden Fällen ist das Bild so zugeschnitten worden, dass nur die

deutschen Unteroffiziere vor dem Galgen zu sehen sind, nicht aber auch die As-

192

Schwarze deutsche Kolonialsoldaten

70 BBC News World Africa online: Germany regrets Namibia ‚genocide’,
12.1.2004; Bald/Heller/Hundsdörfer/Paschen: 164. Die BBC bringt es als
„German army hanging Herero“, mit der Bildunterschrift: „Germany’s military
commander vowed to wipe out the Herero“. Bald et. al. untertiteln es: „Eine
‚Befriedungsaktion’ in Deutsch-Ostafrika“.

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


193

kari. Die Verengung des Bildausschnitts umgeht so die Konfrontation mit den

„treuen Askari“ als „Henkersknechten“ der Deutschen. So können eindeutige

Dichotomien geschaffen werden: Weiß/Schwarz, Täter/Opfer. Die Herrschafts-

pose ist damit zur Anklage gegen den Kolonialismus geworden, der komplexen

und ambivalenten historischen Situation wird sie jedoch nicht gerecht.

Die Fragilität und Ambivalenz dieser Grenze war hingegen eher implizit –

sowohl in den visuellen als auch in den sprachlichen Inszenierungen. Wie in

den Kontaktzonen der vorkolonialen Zeit, so zeichnete sich auch die koloniale

Zeit durch wechselseitiges Überschreiten und damit Verschieben der theore-

tisch so fest stehenden Grenze. Die Disziplinierung der Körper der schwarzen

Kolonialsoldaten und die dadurch aus deutscher Perspektive inszenierte sym-

bolische Macht wurde von Afrikanern beispielsweise widerständig angeeignet

(vgl. hierzu Kapitel 3.3 „Kosmopolitisierende Perspektiven“, S. 208).

3.2 Frau Feldwebel Balla

Die weißen Männer und Frauen gehörten in der kolonialen Ordnung der höhe-

ren sozialen Klasse an. Weiße Frauen konnten damit innerhalb des kolonialen

Haushaltes auch ‚männliche’ Räume einnehmen. In ihrer Rolle als „weiße

Herrin“ hatte sie Befehlsgewalt über untergeordnete, „schwarz“ markierte

Männer (und Frauen). Die prototypische „weiße Herrin“ herrschte über ihren

Haushalt im engeren Sinne, meist das Hauspersonal, wie Kindermädchen,

Köche und Diener. Ihr Status vollzog sich somit in Anlehnung an aristokrati-

sche und großbürgerliche Lebensstile in Europa – je größer der Haushalt, je

zahlreicher die Zahl der Bediensteten, die für sie arbeiteten, desto höher ihre

Stellung. Die weiße Frau stand in dieser Inszenierung für Reinheit, Ordnung

und kultivierten Lebensstil. Das koloniale Kaffeekränzchen mit weißen

Männern und Frauen steht für diese Reproduktion bürgerlich-aristokratischer

Kultur. In kolonialen Kontexten fanden sie stets auf der Veranda des von der

weißen Frau geschaffenen deutschen Heimes statt. Kleidung und Mobiliar

waren ebenfalls den lokalen Bedingungen angepasst und schufen so einen

neuen, den „kolonialen Stil“, der bis heute für diese exotische Behaglichkeit zu

stehen scheint. Walgenbach (2004) und andere haben darauf verwiesen, dass in

den Kolonien sich die Geschlechterzuschreibungen umkehrten und weiße

Frauen mit Kultur, weiße Männer hingegen mit Natur gleichgesetzt wurden.

Frauen wurden zum starken, Männer zum schwachen Geschlecht. Die weißen

Frauen in den Kolonien sollten die von Identifizierung mit den „anderen“

bedrohten weißen Männer „zivilisieren“. Die Angst vor der „Verkafferung“ der

Männer, beispielsweise dadurch, dass sie Familien mir schwarzen Frauen grün-

deten, verwies auf die Möglichkeit von Grenzüberschreitungen und bedrohten

die als homogen und biologisch konstruierten „rassischen“ Identitäten ebenso

(Post-)Koloniale (Un-)Ordnungen

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


wie den zivilisatorischen Mythos einer dominanten „weißen Rasse“.

Fotografische Aufnahmen von deutschen Männern und einheimischen Frauen,

sowie auch deren Familien, wurden durchaus häufig getätigt, zirkulierten

jedoch eher im privaten Bereich.71 Im Gegensatz dazu gehörte die Inszenierung

weißer Bürgerlichkeit im kolonialen Kleidungs-, Mobiliar- und Baustil zum

kanonischen Repertoire kolonialer Weiblichkeit. Das „behagliche Heim“, das die

weiße Frau für ihren Mann schuf, rekurrierte ebenso auf einen bürgerlichen

Lebensstil und verstärkte somit die „rassische“ durch einer Klassenidentifi-

zierung. „Verkafferung“ wurde somit auch als „proletarisch“ bedrohlich einge-

schätzt. Weiße Frauen wurden zu „symbolischen border guards“ (Walgenbach

2004; vgl. auch Dietrich 2007). Die Langlebigkeit solcher Inszenierungen zeigt

sich beispielsweise auch in der bis in die 1990er Jahre erfolgten alljährlichen

Auszahlung eines Geldbetrages an ehemalige deutsche Askari durch Margarethe

Scheel, die stets auf der Veranda ihres Hauses stattfand (vgl. Kapitel 2.5 „Von

den deutschen zu den armen Askari“, S. 140ff):

� Diese Fotografie war als Postkarte im Umlauf – sie zeigt ein militärisches Setting,
schwarze Kolonialsoldaten sind im Hintergrund zu sehen, weiße Offiziere im
Vordergrund. Magdalene von Prince ist gemäß zeitgenössischen Vorstellungen von
weiß-bourgeoiser Weiblichkeit gekleidet, sitzt allerdings innnerhalb der soldatischen
Welt burschikos auf Säcken.

Schwarze deutsche Kolonialsoldaten

194

71 Viele Beispiele für die Südsee finden sich in Hiery (2005).

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Weniger sichtbar eröffneten die kolonialen Räume weißen Frauen jedoch

auch die Möglichkeiten, Geschlechterordnungen zu durchbrechen und in

männlich kodierte Räume einzudringen. Dafür stehen Frauen, die zu Pferde

und zu Fuß lange Reisen und Expeditionen durchführten und leidenschaftlich

jagten (vgl. z. B. Frieda von Bülow wie von Wildenthal 2001 beschrieben; Haase

1915, Prince 1908; ausführlicher dazu Schneider 2003; Prodolliet 1987: 162-

166). Frauen trugen in den Kolonien jedoch nicht nur zur Jagd Waffen, sondern

auch zur Verteidigung und – in einigen Fällen – auch auf kriegerischen Unter-

nehmungen. Die Frau des Schutztruppenoffiziers Tom von Prince, Magdalene,

erhielt in der Zeit der Kriege gegen Mkwawa und die Wahehe drei Gefechts-

spangen, d. h. sie nahm an drei Gefechten aktiv teil. Solcherart Einbruch in

männlich definierte Gefilde fand jedoch starke Kritik bei Zeitgenossen und

kann wohl als Phänomen der kolonialen frontier gelten, das mit fortschreiten-

der Zähmung und Urbanisierung kolonialer Kultur unmöglich wurde. Bezeich-

nenderweise durfte Magdalene von Prince zu Ausbruch des Ersten Weltkrieges,

als ihr Mann die freiwilligen Schützenregimenter der deutschen Pflanzer in die

Schlacht von Tanga führte, nicht aktiv an der Front kämpfen, sondern wurde als

Rotkreuzschwester eingesetzt (vgl. Patera 1939; zur Rolle der Krankenschwester

in den Kolonien: Wildenthal 2001). Magdalene von Prince durchbrach die kolo-

niale Ordnung in mehrfacher Hinsicht – nicht nur, dass sie männliche Privi-

legien für sich beanspruchte, sie stellte auch explizit eine Gemeinschaft mit den

Askarifrauen her, indem sie auf deren ähnliches Schicksal als „mitausgereiste

Ehefrau“ verwies und in Abwesenheit ihres Mannes auch die Grenzen der sonst

so klar segregierten sozialen Räume aufhob, indem sie selbst an islamischen

Festen im „Askaridorf“ teilnahm und umgekehrt, die Frauen auf die Veranda

ihres Hauses zum Kaffeeklatsch einlud (vgl. Prince 1908).

Paradigmatisch sind die kolonialen Räume ohne Frauen imaginiert. Schwarze

Frauen kommen selten in öffentlichen europäischen Darstellungen der militärisch

zu erobernden kolonialen Räume vor. Kundrus spricht von einer Hypermaskuli-

nisierung dieser Räume (vgl. Kundrus 1997). Der zu erobernde Raum selbst, wie

„Amerika“, „Indien“, oder „Afrika“ wurde mit weiblichen Attributen besetzt. Der

weiße Mann inszenierte sich als potenter Durchdringer, Eroberer, Bewältiger und

Besetzer (vgl. Schülting 1997: 46-52). Jedoch war diese Beziehung durchaus auch

ambivalent. Afrika wurde auch als kannibalistisch beschrieben, mit Erde, die euro-

päisches Blut trank und weiße Menschen fraß – die genaue Umkehrung des Bildes

vom jungfräulichen Land, in das der Europäer eindringt (vgl. Patera 1939). Diese

Ängste wurden nicht nur literarisch beschworen, sondern müssen auch als

Antriebskraft für weiße Gewalt (mehrheitlich, aber nicht nur von weißen Männern

ausgeübt) gelten. Dass sich diese Gewalt auch gegen schwarze Frauen richtete, ver-

weist auf eine Bedrohung durch weibliche Reproduktionsfähigkeit. Die weiße

Gewalt gegen schwarze Körper diente zur Vergewisserung und Wiederherstellung

der frontier (vgl. dazu Wildenthal 2001 und Schneider 2003).

(Post-)Koloniale (Un-)Ordnungen

195

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196

Schwarze deutsche Kolonialsoldaten

In diesem Raum vorhandene Männer, die nicht zur „Rasse/Klasse“ der

Weißen gehörten, wurden entsprechend konstruiert, durch ihre geschlechtliche

Zuschreibung verändert, feminisiert oder infantilisiert. Beide Kategorien stan-

den – auch in der europäischen Situation für Ungezähmtheit, Wildheit, Primi-

tivität, Irrationalität und damit hintergründig für eine Bedrohung bestehender

patriarchaler bourgeoiser Ordnung. In dieser Ordnung wurde der weiße Mann

als Patriarch an der Spitze des (kolonialen) Haushaltes imaginiert, dem außer

ihm seine Frau, seine Kinder, die Dienstboten und – paradigmatisch – der Hund

als treuester Begleiter angehören.

Die weißen Männer vergewisserten sich ihrer Männlichkeit, indem sie die

schwarzen Männer um sie herum ihrer Männlichkeit entledigten. Denn dadurch

� Ein fotografisches Beispiel für den männlichen Kolonialhaushalt. Die Hierarchien
scheinen überbetont. Allerdings steht der weiße Unteroffizier unterhalb der weißen
Offiziere bei den schwarzen Soldaten in der Inszenierung jedoch als ihr Zentrum.

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


197

gelang es ihnen, ihre eigene Einsamkeit, Fremdheit, ihre Zweifel, Unzulänglich-

keit und Angst zu kompensieren. Die schwarzen Kolonialsoldaten, die räumlich

und sozial relativ nah bei den weißen Offizieren lebten, wurden besonders in-

tensiv Objekt solcher Entmännlichung. Weil die soldatischen Lebenswelten in

den Kolonien als männliche Räume inszeniert wurden, ist die Unsichtbar-

machung der vorhandenen weiblichen und familiären Präsenz in diesen Räu-

men beredt und bemüht.

Nur selten sind die Familien der Kolonialsoldaten ein Sujet im kolonialen

Diskurs – weder im Text noch im Bild. Hier wird der militärische Alltag domi-

niert von paradierenden Truppen, Gefechtsszenen und militärischem Alltag, in

dem der weiße Offizier das Oberhaupt eines rein männlichen kolonialen Haus-

haltes ist. Der schwarze Soldat als pater familias mit Frau(en), Kindern und Die-

nern hätte dieses Bild zerstört. Es gibt dennoch einige wenige Ausnahmen, die

auf die Diskrepanz zwischen der Inszenierung der frauenlosen, männlich-

(Post-)Koloniale (Un-)Ordnungen

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


militärischen Welt und der alltäglichen Anwesenheit von Frauen und Kindern

verweisen72 (vgl. beispielsweise das Bild auf dem Cover des Buches). Es erstaunt

allerdings nicht, dass die meisten der vorhandenen Fotografien, die Soldaten-

frauen und -familien zeigen, nicht veröffentlicht wurden.

Die weitgehende Abwesenheit familiären Soldatenlebens in der Darstellung

in Deutschland ist deswegen umso erstaunlicher, als die meisten der Kolonial-

soldaten in Togo, Kamerun und Deutsch-Ostafrika in familiären Verhältnissen

lebten – meist innerhalb der Kasernen, die daher eher dörflichen Charakter

bekamen – eine Tatsache, die in den Bild- und Textdokumenten ebenfalls weit-

gehend verdrängt wird.

Die zu Beginn angeworbenen Hausa (Westafrika) und Sudanesen (Ost-

afrika) waren bereits etablierte Soldatenfamilien und reisten häufig zusammen

mit ihren Frauen und Kindern in ihre neuen Einsatzgebiete. Damit brachten sie

ein bereits im sudanesischen „military slavery“-System etabliertes Phänomen

nach Deutsch-Ostafrika, das dort, wie in den anderen Kolonien, bis zum Ende

Schwarze deutsche Kolonialsoldaten

198

� Ein Kolonialsoldat verabschiedet sich von seiner Familie. Die Szene ist sehr wahr-
scheinlich gestellt. Sie ist jedoch eine der Ausnahmen in der Darstellung des familiären
Umfeldes der schwarzen Kolonialsoldaten und der Präsenz von Frauen und Kindern.
Frauen begleiteten ihre Männer auch häufig auf die Expeditionen.

72 Vgl. Moyd (2008: 170) für die Beschreibung der Hochzeit eines Sudanesen-
Ombasha mit einer von ihm aus der Sklaverei gekauften Manyema-Frau durch
einen deutschen Offizier.

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


des Ersten Weltkrieges

den militärischen Alltag

prägen sollte. Mit den Su-

danesen reisten 1889 min-

destens 350 Frauen und

80 Kinder aus Ägypten an

die deutsch-ostafrikani-

sche Küste.73 Über das

Leben der aus Ägypten

kommenden Frauen und

Kinder gibt es allerdings

kaum Informationen. Le-

dige Sudanesen nahmen

später auch Frauen aus

Deutsch-Ostafrika und

gründeten mit diesen Familien. Söhne von den in Ostafrika Askari genannten

Soldaten traten häufig selbst in die Truppe ein und wurden teilweise bereits als

Kinder eingesetzt – besonders im Ersten Weltkrieg war dies der Fall. Auch die

persönlichen Diener der Askari, die Boys – in DSWA Bambusen, waren meist

Kinder oder Jugendliche. Einige von ihnen wurden zu diesem Dienst gezwun-

gen, andere meldeten sich freiwillig. Diese jugendlichen Diener gehörten eben-

falls zum Haushalt der schwarzen Kolonialsoldaten dessen Größe äquivalent zu

deren Reichtum und Prestige war (vgl. Moyd 2008: 247-248; Henrichsen 2004;

Michels 2004b).

Eine der wenigen ansatzweise bekannten Lebensgeschichten einer solchen

Soldatenfamilie ist die von Adam Mohamed, seiner Frau Mtumwa binti Mo-

hamed und deren Sohn Mahjub bin Adam Mohamed, alias Mohamed Bayume

Husen, der als zehnjähriger am Ersten Weltkrieg teilnahm.74 Adam Mohamed

gehörte wahrscheinlich zu den ersten angeworbenen Sudanesen und kam aus

Khartum, Nubien oder Äthiopien. Bei seiner Anwerbung war er ledig. Mtumwa

binti Mohamed stammte aus der Kilimandscharo-Region. Sie war möglicher-

weise eine Frau mit Sklaven-Hintergrund und nutzte, wie viele andere Frauen,

die Heirat mit einem Vertreter der neuen kolonialen Elite, um einen höheren

sozialen Status zu erhalten. Zwar durften die Soldaten offiziell keine Sklavinnen

heiraten, wenn sie diese aber vorher freikauften, stand einer Heirat nichts im

Wege. Viele der Soldaten, besonders die  Sudanesen hatten selbst vorher den

Sklavenstatus innegehabt. Ebenfalls offiziell verboten war den Soldaten, zumin-

dest in Deutsch-Ostafrika, mehrere Frauen zu heiraten. De facto ließen sich

allerdings Wege finden, dieses Verbot zu umgehen. In den westafrikanischen

(Post-)Koloniale (Un-)Ordnungen

199

� Dieses Foto, das während des Ersten Weltkrieges in Kamerun
entstand, zeigt auch den dörflichen Charakter der Lager der
schwarzen Soldaten.

73 Vgl. zu diesen Zahlen Morlang 2008: 18.
74 Vgl. Bechhaus-Gerst ( 2007): 19-50. Zu den Kindersoldaten siehe ebd.: 29-38.

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


deutschen Kolonien scheinen polygame soldatische Haushalte nicht gleicher-

maßen von deutscher Seite geächtet gewesen zu sein – auch dort war die

Mehrzahl der Kolonialsoldaten Moslems.75 Auch Adam Mohamed hatte min-

destens eine weitere Frau, mit der er Kinder hatte, die untereinander ihr Leben

lang geschwisterlichen Kontakt pflegten (vgl. Bechhaus-Gerst 2007: 20-27).

Offiziell wurde jedoch nur eine Frau von den kolonialen Behörden anerkannt

und nur diese Frau hatte Anspruch auf Auszahlung eines Teiles des Lohnes der

Männer, der so genannten „Frauenzahlung“, wenn ihr Mann sich auf längeren

Expeditionen aufhielt, zu denen sie ihn nicht begleitete. Dies war in DOA z. B.

während des Maji-Maji-Krieges der Fall (vgl. Moyd 2008: 250).

Während die schwarzen Soldaten also ein Familienleben pflegten, waren es

die weißen Offiziere und Unteroffiziere, die in der überwiegenden Mehrheit da-

rauf verzichten mussten. Weiße Militärs hatten dennoch vielerlei Beziehungen

zu afrikanischen Frauen, häufig handelte es sich dabei um erzwungenen Ge-

schlechtsverkehr, auch mit Soldatenfrauen, sowie Prostitution (vgl. Moyd 2008:

126). Die Beziehungen von weißen Soldaten zu Nama-Frauen sollen mit einer

der Gründe für den Krieg der Witbooi gegen die Deutschen 1905 gewesen sein

Schwarze deutsche Kolonialsoldaten

200

� Offiziell „Signalschüler“ genannte Kindersoldaten im Ersten Weltkrieg und ein
jugendlicher Soldat in Iringa (DOA) 1902.

75 Vgl. dazu Morlang 2008, S. 33-34, 87. Er schreibt dort, dass die Mehrheit der
Soldaten in Togo zwei bis vier, einige besonders angesehene sieben Frauen
gehabt hätten.

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


(vgl. Bühler 2003: 161). Auch homosexuelle Annäherungen sind aktenkundig

geworden. In solchen Fällen mussten die deutschen Vorgesetzten ihren Dienst

quittieren (vgl. Morlang 2008a: 84).

Bildlich wurden schwarze Frauen ebenfalls häufig als Trophäe inszeniert.

Besonders eindeutig sind die privaten Schnappschüsse, die von weißen Soldaten

in Deutsch-Südwestafrika meist während des Herero-Nama-Krieges 1904_1907

gemacht wurden (vgl. beispielsweise Mamozai 1982: 283). Auch diese Frauen

waren Soldatenfrauen, der Grad der Freiwilligkeit ist rückblickend schwer abzu-

schätzen. Durchaus ist es auch zu Familiengründungen in DSWA gekommen,

haben sich die deutschen Soldaten um ihre Kinder gekümmert und konnten die

Frauen von den Beziehungen profitieren. In einzelnen Fällen wurden die Kinder

in Deutschland oder auf deutschen Schulen in DSWA ausgebildet (Panzlaff-Fall,

vgl. Wildenthal 2001: 92).76 In der Mehrheit dürften die Verhältnisse besonders

während des Krieges 1904_1907 jedoch anders gewesen sein. 2004, während des

Gedenkjahres an den Genozid, machten einige herero-sprachige Nachfahren

von Deutschen die Abwesenheit der deutschen Vorfahren öffentlich. Indem sie

die Namen der Deutschen, wie „Fischer“ und „Mattenklodt“ öffentlich zeigten,

(Post-)Koloniale (Un-)Ordnungen

201

� Eine der wenigen Fotografien von Soldaten mit Frauen und Kindern aus DOA, die
veröffentlicht wurde. Die Anordnung lässt eine klare Zuordnung von einer Ehefrau zu
einem Ehemann vermuten.

76 Nach Zahlen, die Becker (2004b) aufführt, ist von mindestens 1000 Nach-
kommen aus solchen Verbindungen (Stand 1910) auszugehen.

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


forderten sie Teilhabe an diesen Familien, die ihnen über 100 Jahre lang ver-

wehrt war (vgl. Förster 2006: 235-236).

Immerhin gab es 1905 zwei Anträge von weißen deutschen Soldaten,

Rehobother Frauen zu heiraten (vgl. ebd.: 94). In DSWA (1905), DOA (1906)

und Deutsch-Samoa (1912) wurden solche Eheschließungen offiziell verboten.

Den so genannten „Rassenmischehengesetzen“, die für europäische Kolonial-

gebiete einzigartig sind, ging eine längere kontroverse und an Intensität zuneh-

mende Debatte voraus. Juristisch blieb ihr Status unklar, denn sie wurden lokal

erlassen und waren kein Reichsgesetz. In DSWA und DOA bestand ein enger

Zusammenhang zwischen den Gesetzen und den großen Kriegen (Herero-

Nama-Krieg; Maji-Maji-Krieg).77 Bereits 1892 wurde den weißen deutschen

Kolonialsoldaten in DSWA angedroht, ihr Recht auf ein Stück Land nach

Erfüllung ihrer Dienstzeit zu verlieren, wenn sie offiziell mit einer einheimi-

schen Frau zusammen lebten. Einige Männer, die dies ignorierten und Frauen

aus Rehoboth heirateten, erhielten das Land dennoch – diese Männer wurden

innerhalb der deutschen Hierarchie der Arbeiterklasse zugerechnet und so zeig-

te sich einmal mehr eine klassenbezogene Komponente in der Errichtung „ras-

Schwarze deutsche Kolonialsoldaten

202

� Eine homoerotische Inszenierung mit dem Originaltitel: „badende Askari“.

77 Diese Debatten können hier nicht ausführlich vorgestellt werden; s. dazu Wil-
denthal (2001), Kundrus (2003: 219-234), Becker (2004), Walgenbach (2004).

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sischer“ Grenzen (vgl. Wildenthal 2001: 88-92). Die eugenischen oder „rassehy-

gienischen“ Vorstellungen, die dahinter standen, unterliefen auch männliche

sexuelle Freizügigkeit und disziplinierten sie so (vgl. Grosse 2000: 13). In der

Lebensgeschichte eines deutschen Askari, Mzee Ali Kalikilima, zeigt sich auch

eine deutliche Kritik an der Art, wie weiße Männer ihre Sexualität mit schwar-

zen Frauen auslebten. Mzee Ali Kalikilima bewertete die Bordelle Dar-es-

Salaams, in denen diese verkehrten negativ, im Gegensatz zu den Tänzen von

Sklavenfrauen und Konkubinen, die sich den Europäern sexuell nicht verkauf-

ten (vgl. Moyd 2008: 128-129).

Vergewaltigungen und Konkubinate zwischen weißen Männern und

schwarzen Frauen wurden mit dem Mantel des Schweigens bedeckt und ent-

sprechende Fotografien nicht veröffentlicht (vgl. dazu auch Wildenthal 2001:

69-77). 1915 brachte ein Askari in Deutsch-Ostafrika den Fall der versuchten

Vergewaltigung seiner Frau durch einen deutschen Kaufmann vor Gericht. Der

Anklage wurde stattgegeben und der Fall vor dem Bezirksgericht von Dar-es-

Salaam verhandelt, der Angeklagte aber freigesprochen, da den Aussagen der

afrikanischen Zeugen von dem deutschen Richter kaum Glaubwürdigkeit zuge-

sprochen wurde. Die Tatsache, dass eine Zeugin sexuelle Übergriffe gegen

schwarze Frauen als übliches Verhalten in europäischen Haushalten wahrnahm,

verweist auf die Häufigkeit solcher Vorfälle und dem Bewusstsein dessen in der

afrikanischen Bevölkerung (vgl. Moyd 2008: 210-216). Moyd interpretiert dies

als bewusster Bevorzugung des „Prestiges der Rasse“ über das „Prestige des

Staates“ durch die weißen Richter.

Auch die schwarzen Soldaten erhielten ihre Frauen oft als Kriegsbeute und

es kann daher nicht immer davon ausgegangen werden, dass die Frauen freiwil-

lig zu Soldatenfrauen wurden. Der Gouverneur Kameruns Jesko von Puttkamer

verteidigte diese Praxis ausdrücklich als Grundlage der „Schutztruppe“ Kame-

runs, die zu einer wünschenswerten Bindung zwischen Soldaten und der loka-

len Bevölkerung führte.78 In den mündlich überlieferten Erinnerungen im

Südwesten Kameruns zeigt sich, dass die schwarzen Soldaten bis in die Gegen-

wart mit Vergewaltigungen, Ehebruch und Entführungen junger Frauen in

Verbindung gebracht werden (vgl. Michels 2004a, 2007, 2008b).

Im Falle des Aufstandes der Dahomeysoldaten in Kamerun 1893, einem Fall

von „military slavery“ in der deutschen Kolonialarmee, ist einiges über das Ver-

hältnis der schwarzen Frauen innerhalb der Armee festgehalten worden79. Sie

waren in ein offen bestehendes System der Prostitution eingebunden, von dem

(Post-)Koloniale (Un-)Ordnungen

203

78 Vgl. Puttkamer an Kolonialabteilung, 14. Mai 1903. BAB R Verwaltungssachen,
Acten betreffend die inneren Verhältnisse Kameruns, Volume VI, zit. in Rudin
(1938): 197.

79 Vgl. zu dem Aufstand Kapitel 2.3 „Die gewaltvolle Errichtung der frontier“,
S. 61ff.

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


auch verheiratete Frauen nicht aus-

genommen waren. Die weißen

Vorgesetzten kassierten zwanzig

Mark pro Monat für die Überlas-

sung schwarzer Frauen zum ge-

schlechtlichen Verkehr. Diese

Frauen waren entweder von den

Deutschen gekaufte ehemalige

Sklavinnen oder bei Expeditions-

zügen verschleppt worden. Sie wur-

den „Gouvernementsweiber“ ge-

nannt und von den Deutschen –

selbstverständlich unentgeltlich –

zum Geschlechtsverkehr gezwun-

gen (vgl. Rüger 1960a: 107). Dieses

System und die entwürdigende

Behandlung der Frauen und ihrer

(Ehe-)Männer war der Auslöser für

den Aufstand der Polizeisoldaten,

der temporär zur Folge hatte, dass

alle Deutschen aus Kamerun flie-

hen mussten. Der Vorfall löste einen der ersten Kolonialskandale in Deutschland

aus, der besonders heftig im Reichstag debattiert wurde. Das Verhalten der

Dahomeysoldaten sei ehrenhaft, das der Deutschen gräuelhaft gewesen, so die

SPD, die darauf hin die Beendigung des Kolonialismus forderte. 

Auch in späteren Jahren wehrten sich schwarze Soldaten gegen Übergriffe

auf ihr Familienleben. 1909 kam es in Banjo, Kamerun, zu einer erneuten

Meuterei, deren Grund die Beschränkung der Zahl der Ehefrauen und der

Diener war (vgl. DKZ 1909, Nr. 37: 616). Die Meuterer wurden 1910 nach

Südwestafrika verbannt. 21 Frauen und sieben Kinder begleiteten diese 45

Männer – offenbar freiwillig (vgl. DKZ 1910, Nr. 22: 361). Morlang (2008a) ver-

weist darauf, dass die Kolonialsoldaten begehrte Heiratspartner waren und dass

manche Frauen sich, wenn ihr Ehemann den entsprechenden sozialen Status

verlor, scheiden ließen und einen anderen Soldaten heirateten. Die Verbindun-

gen zwischen den Soldaten und den Frauen waren häufig nur temporär, wobei

die Länge der eheähnlichen Gemeinschaften unterschiedlich war, in Ostafrika

mchumba genannt: manchmal nur für einen Feldzug, manchmal aber auch über

Jahre. Einheimische Frauen weigerten sich teilweise, nach Ende der Dienstzeit

mit ihren landesfremden Ehemännern auszureisen. Umgekehrt verlängerten

auf Zeit angeworbene Soldaten, wie die Shangaan 1892, ihre Verträge nicht, weil

sie ihre Familien nicht nachholen durften (vgl. ebd.; Moyd 2008: 214, Michels

2004a: 354).

Schwarze deutsche Kolonialsoldaten

204

� Die Frau eines hohen afrikanischen Dienstgrades
gekleidet im Stile der kosmopolitisierten Oberschicht.

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wie bereits erwähnt wurden die schwarzen Kolonialsoldaten zu einer beson-

ders privilegierten Klasse innerhalb des kolonialen Systems. Ihr Status und ihre

Befehlsgewalt machte die militärische Laufbahn für viele junge Männer attrak-

tiv. Sie und ihre Familien gehörten zu einer neuen Elite und so inszenierten sie

sich im Habitus der afrikanischen Moderne des 19./20. Jahrhunderts. Auch die

Kleidung der Frauen spielte dabei eine wichtige Rolle. Schon seit dem späten

19. Jahrhundert sind Fotografien der westafrikanischen Küste überliefert, die

die Männern mit Stock und Zylinder, die Frauen mit langen Reifkleidern, Hut

und Regenschirm zur Markierung eines herausragenden Status zeigen (vgl.

Schneider/ Röschenthaler/Gardi 2005). Die Soldatenfrauen kleideten sich ent-

sprechend der Stellung ihres Ehemannes, wie das Bild der „Frau Feldwebel

Balla“ (links) zeigt. Die Frauen vollzogen also die militärische Hierarchie ihrer

Ehemänner nach und inszenierten sich als moderne Elite.

Moyd (2008) hat am Beispiel der Askari-Frau Habiba darauf verwiesen, auf

welch vielfältige Weise diese die neuen sozio-ökonomischen Möglichkeiten

nutzte, die das koloniale System bot. Als Frau eines Askari war sie an die boma,

die europäische Militär-

station, als insider gebun-

den. Daneben arbeitete sie

bei einer christlichen Afri-

kanerin im Haushalt und

verdiente sich dadurch

Geld. Vorher hatte sie als

danguroni (eine Art „Prosti-

tuierte“) gearbeitet und in

dieser Position möglicher-

weise ihren späteren Mann,

den Askari Abdallah kennen

gelernt (vgl.: ebd: 226-227).

Eine Besonderheit der

Soldatenfrauen in den kolo-

nialen Armeen war, dass sie

ihre Männer häufig in den

Krieg und auf Expedition

begleiteten und wichtige

logistische Aufgaben über-

nahmen. Sie trugen die per-

sönlichen Dinge der Solda-

ten, kümmerten sich um

Nahrungsmittel, Wasser

und Feuerholz, kochten,

wuschen und versorgten

(Post-)Koloniale (Un-)Ordnungen

205

� Zeichnung einer Frau mit Kind auf dem Marsch

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schwarze deutsche Kolonialsoldaten

206

Verwundete und Kranke (vgl. Moyd 2008: 247). Zwei Frauen aus Togo bean-

spruchten für solche Dienste 1964, als die BRD an ehemalige deutsche Kolonial-

angestellte Gelder auszahlte, ebenfalls ihren Anteil: Martha Akoele Lawson und

Nancy Moayem Huedako Johnson. Beide begründeten ihre Ansprüche damit,

im Ersten Weltkrieg in der Soldatenküche gearbeitet zu haben (vgl. PAAA

B81/478). Auch diese Rolle der Frauen bleibt im hegemonialen kolonialen

Diskurs eher verborgen.

Die Frauen brachten sich auch militärstrategisch ein, wie folgende seltene

Erwähnung des Offiziers Jesco Bernhard von Puttkamer (nicht zu verwechseln

mit dem Gouverneur) zeigt:

„Ich hatte abends in meinem Zelt gerade das Licht ausgemacht, als mich ein farbiger

Unteroffizier leise bat, ohne Licht zu machen, herauszukommen. Er hatte sein Weib

bei sich und flüsterte mir zu, sein Weib hätte das Dorf wieder erkannt, es stamme aus

dieser Gegend und sei vor mehreren Jahren als Kind von ihren Verwandten, die Eltern

waren tot, an Sklavenhändler verkauft worden. Der Häuptling sei ein Unterhäuptling

eines großen Häuptlings, der wohl zwei Tagesmärsche weiter ein sehr großes Dorf

habe. Unserem Häuptling sei nicht zu trauen, er sei mit den Kongoas versippt und ver-

schwägert. Sie selbst traue sich aber, uns von hier aus zu einem großen

Kongoahäuptling zu führen. Ein Kongoadorf habe sie von unserer Höhe aus schon

erkannt. Dem Weib war zu trauen, und mir konnte es recht sein.“ (Jesco Bernhard von

Puttkamer 1933 in einem Vortrag vor Reichswehrsoldaten. In: MTSÜ. 83, 2002: 53)

� Dieses Bild wurde 1913/14 im Süden Kameruns von dem Leiter eines kleinen
Unteroffizierspostens aufgenommen. Er versah es selbst mit der Legende „Drei
Soldatenweiber“. Unübersehbar sind mindestens zwei der abgebildeten Frauen
schwanger. Auch schwangere Frauen wurden als Trägerinnen eingesetzt und gebaren
teilweise auf dem Marsch ihre Kinder.

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Im extrem strapaziösen Ersten Weltkrieg, der von deutscher Seite als Guerilla-

krieg geführt wurde, zeigte sich die Bedeutung der Askarifrauen für den militä-

rischen Alltag. Die Frau des Gouverneurs Schnee, Ada Schnee, berichtete in

ihren Memoiren über die Askarifrauen, die 1916 in Tabora zurückgelassen wer-

den mussten. Ein deutscher Lazarettarzt hätte sich „rührend“ um „unsere

Askariweiber“ gekümmert (vgl. Schnee 1918: 117). Einige hatten sich damals

allerdings geweigert, sich von ihren Familien zu trennen und damit den deut-

schen Befehl missachtet (vgl. Moyd 2008: 245). Ansonsten blieben die Askari-

frauen mit ihren Kindern im Krieg bei ihren Männern. Wie Heinrich von

Schnee berichtete, war dies notwendig, damit die Männer bei der Truppe blie-

ben. Außerdem konnte die Armee nicht auf ihre Arbeitskraft besonders als

Trägerinnen verzichten (vgl. Schnee 1919). Die jungen Askari, die ohne Familie

waren, desertierten, ebenso wie die Träger, ab 1916 scharenweise (vgl. Lettow-

Vorbeck 1916). Viele wurden ab 1916 zwangsweise rekrutiert. Die älteren Askari

ließen sie deutlich spüren, dass sie sich am unteren Ende der Hierarchie befan-

den (vgl. Moyd 2008: 254). Bis 1917, als sich Lettow-Vorbeck entschloss, nicht

zu kapitulieren, sondern mit den verbliebenen Kämpfern deutsch-ostafrikani-

sches Terrain zu verlassen und sich von allen „überflüssigen Essern“ zu trennen,

blieben die meisten Askarifrauen bei ihren Männern. Die Askari sahen es als Teil

ihrer männlichen Pflichten an, für ihren Haushalt zu sorgen – 1918 kapitulier-

ten neben den offiziellen Soldaten auch 819 Frauen und jugendliche Diener.

Während der langen Kriegsjahre wurden weiterhin Kinder in den Askari-

Familien geboren. Viele Askari-Familien blieben bis zur Kapitulation 1918 zu-

sammen und gingen auch gemeinsam in die Kriegsgefangenschaft Ende 1918,

aus der sie recht schnell entlassen wurden.80 In Kamerun blieben die Familien

ebenfalls bis zum Rückzug 1916 nach Spanisch-Guinea zusammen. Die 5900

Afrikaner wurden dort von 5000 Frauen und 4000 Kindern begleitet.

Die später in Deutschland sprichwörtliche „Treue der Askari“ scheint sich

also eher auf ihre Frauen und Familien, denn auf „die deutschen Führer“ oder

gar „das deutsche Vaterland“ bezogen zu haben. In vielen Fällen wohl auch auf

die Aussichten, besonders für die deutsch-ostafrikanische Truppe auf portugie-

sischem Gebiet ab 1916, neue Ressourcen, darunter auch Frauen, zu erschließen

(vgl. Moyd 2008: 243, 251).

(Post-)Koloniale (Un-)Ordnungen

207

80 Vgl. „Schreiben Lettow-Vorbeck an Gouverneur Schnee vom 26.04.1917“, in
BAF N103/86 und Persönliches Kriegstagebuch Lettow-Vorbeck, Eintrag am
26.12.1918, in: BAF N103/47.

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3.3 Kosmopolitisierende Perspektiven 

Dieses letzte Kapitel will andere Perspektiven als bisher ins Zentrum setzen und

deutsche Erinnerungen damit dezentrieren, entmächtigen und – im Sinne

Chakrabartys provinzialisieren.81 Kosmopolitisierende Perspektiven sollen, so

wie Beck (2004) schreibt, jenseits des Missverständnisses von Territorialität und

Homogenisierung die „Andersheit der Anderen“ (ebd.: 48) anerkennen, ohne

diese jedoch in ihrer „Andersheit“ festzulegen. Beck meint weiter, Kosmopoli-

tisierungen der Wirklichkeit seien nicht neu. Neu (in der zweiten Moderne) sei

hingegen ihr Erkennen. Die gegenwärtigen Kontexte der Erinnerungen an die

deutsche Kolonialzeit werden in einer postkolonialen Situation getroffen. Ob

und wie dies für den hier vorgestellten Fall zutrifft, wird sich durch die folgen-

den Ausführungen zeigen. Dazu werden einige Erinnerungspraktiken und -me-

dien in Kamerun, Tanzania und Namibia ins Zentrum gesetzt.

GERMAN SOLDIERS – BRUTAL UND RESPEKTIERT

Es zeigt sich, dass die koloniale Gewalt in Afrika eigentlich die hegemoniale

Erinnerung an die deutsche Kolonialzeit ist – nicht nur in mündlichen Überlie-

ferungen, wie zum Beispiel von mir im Jahr 2000–2003 im Crossrivergebiet in

Kamerun durchgeführt,82 oder in den Maji-Maji-Records der 1960er Jahre

dokumentiert, sondern auch in Gedichten, Liedern, Theaterstücken, Romanen

und historischen Schulbüchern (vgl. dazu auch Kapitel 1, S. 18). Die german sol-

diers, und diese waren in Kamerun, Togo und Tanzania immer Afrikaner, stan-

den gerade in den mündlichen Berichten paradigmatisch für die koloniale

Gewalt.83 Vor diesen german soldiers fürchteten sich die Menschen und diese

Angst war auch im Jahr 2000 in Kamerun in den Erzählungen, die sich aus den

Berichten der Eltern- und Großelterngeneration speisten, präsent.

Die Geschichte auf S. 209 zeigt, wie die schwarzen Soldaten in deutschen Diens-

ten heute erinnert werden. Einerseits gibt es die Erinnerung an Krieg und eine

militärische Niederlage, andererseits aber auch alltägliche Schikane und Will-

kür, denen die Bevölkerung durch die Soldaten ausgesetzt war. Die alten Leute

208

81 Dieses Kapitel ist die Weiterentwicklung eines 2006 von mir konzipierten
Aufsatzes (Michels 2008b).

82 Damals sprach ich mit über 120 Einzelpersonen in über 60 Dörfern des
Crossrivergebietes, d. h. der heutigen Verwaltungseinheit Manyu Division mit
der Verwaltungshauptstadt Mamfe, die heute circa 20000 Einwohner hat.

83 Vgl. Temgoua (2005); Michels (2005c); Laurien (1995, 2005); Simtaro (1982);
Hussein (1969); Biersteker (1996), bes. S. 194 (Die Askari als dominantes
Symbol deutscher Eroberung).

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


im Crossrivergebiet Kameruns erinnern sich an die deutschen Soldaten in der

ganz überwiegenden Mehrheit entlang der gleichen Linien: Sie waren militä-

risch überlegen, hatte bessere Waffen, und sie vergewaltigten, folterten, und

konfiszierten Lebensmittel. Aufgrund dieser Tatsache war die übliche Strategie

der Bevölkerung beim Herannahen von Soldaten ihr Dorf zu verlassen und sich

(Post-)Koloniale (Un-)Ordnungen

209

Avah John Genkpe, ein sehr alter Mann aus Ketuya, im denyasprachigen Teil
des Crossrivergebietes Kameruns erzählte mir im Jahr 2000 die Geschichte
der Deutschen folgendermaßen:
„Als die Deutschen kamen, war ich noch nicht geboren. Mein Vater aber sah sie und
erzählte mir die Geschichte der Deutschen: [...] Sie kamen nach Ketuya auf dem
Gebiet von Basho, das aus fünf Gemeinden bestand. [...] Nachdem sie sich alles
angesehen hatten, entschieden sie sich hier in Ketuya eine Station zu bauen. Die
Leute des Ortes stimmten zu und sagten, sie wollten die weißen Männer haben.
Heute noch kann man das Haus der Weißen am Dorfausgang sehen. Alle Leute des
Dorfes gingen dorthin und rodeten das Gebiet. Die Weißen bauten ein Haus und
wohnten darin. Sie errichteten auch einen Handelsposten und statteten ihn mit
Waren aus. Sie sagten, sie würden eine Schule eröffnen. Die Leute waren damit ein-
verstanden, dass sie blieben. Die Leute von Basho lebten in Frieden mit den
Deutschen. Aber die Soldaten der Deutschen bereiteten viele Probleme. Sie waren
auf der Station untergebracht und sagten, sie würden uns hier besuchen kommen.
Sie hatten leuchtend rote Kappen auf. Die Leute in ihren Häusern wurden immer
gewarnt, bevor die Soldaten kamen. Wenn jemand Fleisch in seinem Haus hatte,
kamen die Soldaten, nahmen es weg und aßen es, ohne Kompensation zu bezah-
len. Wenn jemand eine junge Frau hatte, gab es noch viel größere Probleme. Die
Soldaten kamen und vergewaltigten sie. Die Frau mochte schreien, doch es nützte
ihr nichts. Die Soldaten nahmen sie und vergewaltigten sie. Wenn sie ihren Mann
sahen, schlugen sie ihn blutig. In unserer Kultur ist Vergewaltigung ein sehr, sehr
schmerzhaftes Vergehen. Sogar in der Bibel ist es verboten. Aber die Leute konnten
nichts dagegen tun. Deswegen kommunizierten sie mit ihren Brüdern aus der
Gegend und verkündeten, es solle gegen die Deutschen gekämpft werden, entwe-
der spirituell oder physisch, damit die deutschen Soldaten verschwinden würden.
Dann begann der ganze Ärger. Wir vertrieben sie und sagten, sie sollten gehen, aber
bevor sie gingen, fingen sie ebenfalls Probleme mit uns an. Die Deutschen töteten
unsere Leute und wir töteten ihre Leute. Aber die Weißen waren stärker. Sie schick-
ten eine Nachricht an die Küste, sie sollten mit Verstärkung kommen – und es
kamen viele – viel mehr als wir waren. Wir merkten, dass wir den Weißen nicht
widerstehen konnten und entschlossen uns zu kapitulieren. Die Deutschen riefen
uns zu sich und fragten uns, ob wir sie liebten oder nicht. Wir entschieden uns dazu,
sie zu lieben, und zu wollen, dass sie in unserer Gegend blieben. Die Deutschen sag-
ten: wenn das so ist, dann werden wir den Krieg beenden. Die Deutschen fragten:
,Wer ist euer Häuptling?’ und ihnen wurde Ula Nkwa genannt, der Vater meines
Vaters. Die Deutschen sagten: ,Es haben zwar alle Einwohner der Gegend gekämpft,
aber in Eurem Dorf ist der Weiße getötet worden. Deswegen musst Du nun mit uns
kommen’. Mein Großvater akzeptierte das. Sie töteten ihn hier, am Dorfausgang. Sie
erhängten ihn. Die Deutschen sagten, wir sollten außerdem eine Kuh und einen
Hahn abliefern. Die Leute aus dem Dorf gaben dies, wie gewünscht. Dann sagten
die Deutschen, das Problem sei nun vorbei: „Mein Bruder ist tot, Dein Bruder ist tot,
der Krieg sollte nun zu Ende sein. Lasst uns Frieden schließen.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


im Wald zu verstecken, bis die Soldaten wieder abgezogen waren. Statt eine

„koloniale Begegnung“ fand hier eine möglichst konsequente „koloniale

Vermeidung“ statt, andere haben hierfür treffend von der „Waffe der Mobilität“

gesprochen (vgl. Eckert/Pesek 2004).

Während eines Krieges mag es nicht verwundern, dass die Soldaten als zerstö-

rerisch, bedrohlich, und feindlich angesehen und auch erinnert werden. Wie

sehr in den kolonialen Kriegen auch die Zivilbevölkerung durch bewusstes

Aushungern und Gefangennahme auch von Frauen und Kindern litt, wird

durch die Erinnerungen in diesen Gebieten deutlich veranschaulicht. In den

deutschen Berichten wird die Taktik des Kriegführens, insbesondere durch eine

„verbrannte-Erde-Politik“ weit weniger oft und offen dargestellt. Allerdings

wurde an vielen Stellen ebenfalls auf die militärische Macht der eigenen Leute

verwiesen: sie bauten auf Bündnispolitik, gingen strategisch vor, nutzten ihre

Geländekenntnis, kämpften auch mit spirituellen Waffen (eja) und konnten mit

Guerilla-Taktik (gorilla war) die Deutschen in Angst und Schrecken versetzen.

Darauf verweist auch die Sammlung „deutscher“ Schädel, die mir – nachdem

ich kulturelle Insiderin geworden war – in einem historisch und gegenwärtig

bedeutenden Dorf in Upper Banyang (Kamerun) präsentiert wurden, mit dem

Hinweis, es gäbe noch viel mehr von diesen im örtlichen Palast (s. Abb. S. 212).

Schwarze deutsche Kolonialsoldaten

210

Zwei weitere Erzählungen aus Kamerun:
„Wie die Deutschen dieses Gebiet permanent besetzten wissen wir nur aus Erzäh-
lungen unserer Väter. Von diesen Geschichten wissen wir, dass die Deutschen sehr
feindlich waren, insbesondere die Soldaten, die die Frauen vergewaltigten. Deswe-
gen versteckten die Frauen sich immer im Wald, wenn sie hörten, dass die Deut-
schen kamen. Meine Großmutter hat mir erzählt, dass sie sich mit Exkrementen be-
schmierte, nur um nicht vergewaltigt zu werden. Aber die Vergewaltigungen waren
eigentlich nicht der Hauptgrund dafür, dass die Deutschen gekommen waren. Diese
gingen nur von den Soldaten aus. Das Hauptziel der Deutschen war, den Leuten le-
sen und schreiben beizubringen. Aber die Leute hatten Angst, weil die Deutschen
so feindlich waren“. (Mann aus Kekukisem I im boki-sprachigen Teil des Crossriver-
gebietes, am 11.07.2000)

„Der chief ordnete an, dass jeder, der einen Weißen sähe, dies sofort mitteilen solle,
damit alle Leute fliehen konnten und sie nur den chief töten würden. Am nächsten
Morgen sahen wir eine rote Kappe. Die Nachricht, dass sie gekommen waren, ver-
breitete sich. Wir flohen mit allen Frauen. Sie kamen und trafen nur unseren chief
mit einer seiner Frauen. Sie riefen den chief zu einer Unterredung. Er dachte, es wäre
eine gute Unterredung gewesen, aber sie nahmen den chief gefangen und fragten
ihn, wo denn die Dorfeinwohner wären. Er sagte, sie wären in den Wald gegangen.
„Was?“ (Die Deutschen waren sehr erstaunt). Sie hielten den chief weiterhin gefan-
gen, hingen ihn an den Armen auf – dsching-dsching-dsching – (schaukelten ihn
daran hin und her) nahmen auch seine Frau gefangen und vergewaltigten sie. Sie
gingen in die Häuser und nahmen Mais und Erdnüsse, schlachteten Ziegen und
nahmen alle diese Dinge in ihren Taschen mit.“ (Johnson Besong, ein sehr alter
Mann aus Ekpor im kenyang-sprachigen Teil des Crossrivergebietes, am 23.08.2000)

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


(Post-)Koloniale (Un-)Ordnungen

211

Für Deutsch-Ostafrika und den

Maji-Maji-Krieg ist die koloniale

Gewaltstrategie besonders früh und

intensiv dokumentiert (vgl. Iliffe

und Gwassa 1969; Laurien 1995,

2005), ebenso wie für den He-

rerokrieg in Deutsch-Südwestafrika

(vgl. z. B. Zimmerer 2003). Weniger

stark diskutiert ist das Phänomen

des alltäglichen Terrors der Solda-

ten gegen die Zivilbevölkerung, der

in den Erinnerungen aus dem

Crossrivergebiet ebenfalls evident

wird (vgl. für Togo Trotha 1994,

Sebald 1988; Morlang 2008a: 30-

31). In der Kolonialzeit selbst war

dieses Phänomen durchaus be-

kannt, doch da es Teil des kolonia-

len Systems war, wurde es – wenn

überhaupt – nebensächlich disku-

tiert.

„Daß ein einzeln verwendeter Soldat

im Vollgefühl seiner Überlegenheit

über die Buschleute, von wenigen

Ausnahmen abgesehen, stiehlt, raubt,

misshandelt und mordet, dürfte all-

gemein bekannt sein, ebenso daß auch durch die schärfste Disziplin diese in der

natürlichen Veranlagung des Negers begründeten Gefühlsäußerungen nicht hintan-

gehalten werden könnten. Weniger bekannt ist, daß auch Stationsboten, die der

Bevölkerung des Bezirks entnommen sind, ihre amtliche Stellung zu den raffinierte-

sten Erpressungen gegen ihre eigenen Landsleute mißbrauchen und sich ihrer

Aufgabe, ein gutes Verhältnis zwischen diesen und der Station herzustellen keines-

wegs bewußt sind. Ihr Treiben ist umso gefährlicher, als sie natürlich überall im

Auftrage der Regierung zu handeln vorgeben und es verstehen die Eingeborenen

derart einzuschüchtern, daß sie an keine Beschwerde denken.“ (ANY FA 1/66, B. 166)

Neben der Erinnerung des Leidens unter den deutschen Soldaten tritt – paral-

lel – ein scheinbar widersprüchlicher Erinnerungsstrang. Diejenigen aus dem

Crossrivergebiet nämlich, die selbst german soldiers wurden, erreichten durch

diese Position ein Prestige, dass ihnen ihr ganzes Leben lang erhalten blieb und

bis heute bewahrt wird. Nicht nur von den Familien, sondern auch in den

� Stein am Dorfausgang von Kekukisem I, im
Crossrivergebiet Kameruns, von dem erzählt, wird, die
Deutschen hätten ihn vor das Dorf gerollt, um zu
beweisen, wie stark sie wären. Die Geschichte, die im
Jahre 2000 noch lebendig war, wurde allerdings nicht
erzählt, um die Kraft der Deutschen zu preisen, son-
dern um die Größe ihres Ärgers darüber zu unterstrei-
chen, dass sie es nicht schafften, einen mächtigen
Schrein in der Gegend zu zerstören.

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gemeinden, aus denen sie kamen. Ihre Kinder haben mir stolz deren Geschich-

ten erzählt. Sie wurden respektiert, häufig zum chief gemacht, da sie sich mit den

Weißen auskannten. Die ehemaligen deutschen Soldaten aus dem Crossriver-

gebiet formierten in den 1960 er Jahren eine eigenen Interessengemeinschaft,

die „Ex-German soldiers union“ und nahmen während der britischen

Mandatsherrschaft als eigene Gruppe an den Paraden zum „Empire Day“ teil.

Die individuellen Erinnerungen lassen erahnen, mit welchen körperlichen

Strapazen vor allem während des Ersten Weltkrieges ihre Väter konfrontiert

wurden, ebenso wie mit den extremen Hierarchien, an deren untersten Ende sie

sich befanden und deren Ungerechtigkeit und Brutalität sie ausgeliefert waren.

In ihren Erinnerungen galten ihre deutschen Vorgesetzten als äußerst grausam

und unmenschlich und war ihre Zeit in der Armee eine der Ungewissheit und

des Hungerns (vgl. Michels 2004a). Bezeichnenderweise behielten viele ehema-

lige schwarze deutsche Kolonialsoldaten Ausdrücke wie „Suein“ (Schwein) und

„Rinnßvieß“ (Rindvieh) als Andenken an ihre Vorgesetzten im Gedächtnis (vgl.

Morlang 2008a: 29).

Es kann vermutet werden, dass die meisten Rekruten aus dem Crossriver-

gebiet als „soldier boys“ gearbeitet haben. Ein Großteil dieser Jungen oder jun-

gen Männer wurde, zumindest während des Ersten Weltkrieges, zu diesem

Dienst gezwungen. Erinnert wurden sie im Jahr 2000 im Crossrivergebiet alle

als german soldiers und ihre Erfahrungen als Kriegserfahrungen. Ein Sohn erin-

nerte sich – in meiner Gegenwart etwas unbehaglich – daran, dass sein Vater

gezwungen worden war als boy, d. h. als Diener, in der deutschen Truppe zu

arbeiten. Er gilt heute dennoch als berühmter german soldier.

� „German skulls“ aus Takwai in Upper Banyang in Kamerun. Fotografiert im Jahr 2000.

Schwarze deutsche Kolonialsoldaten

212

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„In Mamfe konnte man der Armee beitreten. Mein Vater konnte ein wenig Deutsch,

weil er in Badje lange als Wanderverkäufer gearbeitet hatte, als er jung war. Er ver-

kaufte Schnupftabak, Gewehrpulver und Stoffe an die Leute und gab das Geld, das er

dafür bekam, an seine deutschen Auftraggeber ab. Der Handel lief über Tabak und

mit Tabak wurde er auch bezahlt. Er wollte in die Armee, weil er das Geld, das er als

Wanderverkäufer verdient hatte, seinem Onkel Eban Kekung gegeben hatte, um

damit eine Frau zu heiraten. Aber der Onkel suchte eine alte Frau aus, mit der mein

Vater nicht glücklich war. Wäre er zu Hause geblieben, hätte er nicht viel mehr Geld

verdient, deswegen entschloss er sich, in die Armee einzutreten. Als mein Vater dann

zurück vom Krieg kam, war er respektiert. Er brachte eine Frau aus Ogomoko mit,

aber die war unfruchtbar. Als er wieder zu Hause war, heiratete er drei Frauen. Alle

wichtigen Gäste wurden bei meinem Vater einquartiert, obwohl er eigentlich nicht

der chief war. Er war der einzige, der auf Englisch und Deutsch reden konnte. Er hatte

ein sehr großes Haus. Die Deutschen nannten ihn Ojong Boki, aber sein richtiger

Name war Eban Ncha. Er hat mir auch erzählt, dass es im Krieg eine Zeit gab, in der

es nichts zu essen gab und als sie zu einem schlammigen Gebiet kamen, nahmen sie

den Schlamm und versuchten ihn zu filtern, um nur den weichen Schlamm zurück-

zubehalten, den sie dann mit etwas Salz aßen. Einmal schoss mein Vater einen Affen,

den sie dann nur wenige Stunden in der Sonne trocknen ließen und mit etwas Salz

roh aßen – sie hatten kein Feuer und keine Töpfe und es gab auch keine

Nahrungsmittelrationen mehr. Sie aßen auch das Mark der Palmblätter. Vor dem

Krieg bekam jeder Soldat seine Rationen: Sardinen und Reis, auch Wein wurde

getrunken. Während des Krieges wurde für alle gemeinsam gekocht, aber jeder Soldat

(Post-)Koloniale (Un-)Ordnungen

213

� Ex-german soldiers union aus Mamfe, Aufnahme aus dem Jahr 1964. Sie befand sich
2001 im persönlichen Archiv des Chiefs von Tinto, Upper Banyang, Kamerun.

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schwarze deutsche Kolonialsoldaten

214

aß von seinem eigenen Teller. Die Soldaten kochten für sich selbst und wuschen ihre

Kleider selbst. Die Deutschen hatten Diener, die all dies für sie taten, z. B. Essen zube-

reiten oder Kleider waschen. Die Soldaten hatten aber Frauen. Pa Eban starb 1981, er

wurde in seiner deutschen Uniform begraben.“ (Interview  mit dem Sohn von Eban

Ncha in Boka, im boki-sprachigen Teil des Crossrivergebietes, am 10.07.2000)

In dieser Geschichte wird die soldatische Erfahrung im Krieg als Grenz-

erfahrung beschrieben und mit der guten Zeit vor dem Krieg – gemeint ist der

Erste Weltkrieg – verglichen. Die deutsche Uniform steht hier als Symbol

sowohl für diese gute Zeit, in der Wein getrunken und Sardinen gegessen wur-

den, als auch für die harte Zeit, in der die Soldaten hungern mussten.

Aus den Geschichten der Menschen aus dem Crossrivergebiet über ihre ger-

man soldiers werden einige Motivationen klar, die die Männer bewegten, ger-

man soldiers zu werden. Meistens wurde genannt, dass es sich um junge unver-

heiratete Männer handelte, die sich das Brautgeld verdienen wollten.

„Die Geschichte beginnt damit, dass mein Vater meine Mutter heiraten wollte, es
aber nicht konnte, weil er nicht genug Geld hatte. Deswegen entschloss er sich, in
die Armee einzutreten. Er war bei einem Deutschen, der Dominik hieß. Dominik war
ein sehr böser deutscher Soldat. Er vergibt und verschont nicht. Er war Dominiks
Koch. Er ging mit bis nach Fernando Po. Als Dominik zurück nach Deutschland ging,
fragte er meinen Vater, ob er ihm schreiben würde, und er verneinte. Daraufhin frag-
te Dominik welche guten Nachrichten er seinen Leuten zu Hause erzählen würde
und mein Vater antwortete, er würde ihnen erzählen, dass Dominik ein sehr guter,
freundlicher Mann gewesen sei, der ihn gut behandelt hätte und großzügig zu ihm
gewesen sei. Aber der weiße Mann war nicht zufrieden, nahm Papier und Stift und
schrieb eine Nachricht, die er dem Befehlshabenden der Kompanie geben solle, der
normalerweise die Soldaten auf ihre Hinterteile schlug. Mein Vater brachte dieses
Stück Papier zu dem Befehlshabenden, ohne zu wissen, was darauf stand, weil er
nicht lesen konnte. Daraufhin bekam er 24 harte Schläge von dem Befehlshaber auf
sein Hinterteil. Als er zurückkam, sagte Dominik ihm, dass dieses die einzige
Erinnerung an ihn sein würde. Er floh dann von Dominik, ließ sogar einige seiner
Kleidungsstücke zurück, kam nach Hause und heiratete meine Mutter. Als er aber in
Fernando Po gewesen war, hatte er dort eine Konkubine und weil er so lange weg
war, dachten seine Leute zu Hause, er wäre sicher gestorben. Sie versuchten also
herauszufinden, was mit ihm sei. Sie nahmen seine Kleidung und behandelten sie
mit einer Medizin. Sollte er noch leben, würde er sich von dort sofort nach Hause
aufmachen. Wegen dieses Unternehmens der Leute und der schlechten
Behandlung von Dominik ließ mein Vater dort alles hinter sich zurück, sogar einige
seiner Kleidungsstücke, und kam zurück nach Hause. Über den Krieg hat er mir
erzählt, dass sie im Wald schlafen mussten und feststellten, dass man von Hunger
nicht sehr schnell stirbt. Sie aßen weichen Schlamm mit Salz. Ein Mann hieß
‚Company Masa’ – den genauen Namen dieses Deutschen kannte mein Vater nicht.
Der Mann kämpfte auf einem Pferd sitzend mit einem weißen Taschentuch in der
Hand. Sie glaubten, dass dieser Mann eine bestimmte Medizin hätte. Der Mann hielt
sein Pferd und winkte mit dem Taschentuch, gleichzeitig rief er Befehle und er konn-

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


te nie von einer Kugel getroffen werden. Er kehrte nach Deutschland zurück, keiner 
hatte ihn getötet. Mein Vater hat gesagt, das sei der mächtigste Soldat gewesen,
den er je gesehen hatte. Er wäre wie der Eroberer der ganzen Welt gewesen. 
Mein Vater wollte in seiner Armeeuniform begraben werden. Immer wenn sie zur
Verwaltung nach Mamfe gingen, um nach ihrem Geld zu fragen, zogen sie ihre
Uniform an. Sie dachten, das würde die Verwaltung veranlassen, ihnen ihr Geld aus-
zuzahlen, aber er ist gestorben, ohne sein Geld bekommen zu haben. Er ging
manchmal auch zum deutschen Friedhof in Nsanakang, um den toten Soldaten
dort seine Ehre zu erweisen. In einem kleinen Holzkanu kam er dorthin. Nachdem
er mit dem Mann aus Boka [Eban Ncha, SM] zurückgekommen war, sprachen sie
nicht mehr ihre Muttersprache, sondern Deutsch. Es gab nach einen anderen aus
der Ejagham-Ecke (Awo Keghishi), der auch Deutsch mit ihnen sprach.“ (Interview in
Kekukisem II, am 12.07.2000)

Die Erinnerung an Gewalt, die ihm von den Deutschen angetan wurde ist pro-

minent in dieser Geschichte. Die schlechte Behandlung durch den deutschen

Vorgesetzten – Dominik, dessen Name in Kamerun emblematisch für koloniale

Gewalt steht – war schließlich auch mit ein Grund dafür, den Dienst zu quittie-

ren. Die eigenen Erfahrungen, die in der deutschen Zeit gemacht wurden, pfleg-

ten die german soldiers aus der Gegend jedoch, indem sie sich an den Gräbern

trafen. Im Crossrivergebiet Kameruns hatten längere und verlustreiche Gefechte

stattgefunden (August-September 1914). Es starben acht Schwarze und drei

Weiße. Für die drei Weißen wurden Grabsteine gesetzt, die noch erhalten sind.

Diese Ereignisse sind in der Gegend in lebendiger Erinnerung geblieben. Dabei

verweist die Grabsteinsetzung wieder deutlich auf schwarz-weiße Hierarchien,

denn unter den gefallenen Afrikanern war auch ein Unteroffizier, während einer

der gefallenen Europäer Gefreiter der Reserve war (vgl. zum Ersten Weltkrieg im

Crossrivergebiet Michels 2004a: 362-369; ANY FA 5/28). Die Armeeuniform

wird in der Geschichte deutlich in einen utilitaristischen Kontext erwähnt. Sie

wird getragen, um bei der Verwaltung etwas zu erreichen, nämlich den ausste-

henden Lohn zu bekommen. Offen bleibt hier, ob es sich um die britische

Kolonialverwaltung oder um die des unabhängigen Kamerun handelt – dass es

offen bleibt ist paradigmatisch – die Kontinuitäten entscheidend. Es kann als

Widerspruch gelesen werden, dass die weißen Vorgesetzten zwar als ungerecht

und wütend beschrieben werden, andererseits allerdings den toten deutschen

Soldaten in Nsanakang die Ehre erwiesen wird. Die Konstruktion der Erzählung

legt allerdings nahe, dass die Ehre, die die kamerunischen Ex-Soldaten den

Deutschen erweisen, im Gegensatz stehen zu der Art, wie die Deutschen sie

behandelt haben, besonders dadurch, dass sie ihnen bis zu ihrem Tode das ihnen

zustehende Geld nicht ausgezahlt haben. Während die Deutschen ihre afrikani-

schen Angestellten, Diener und Soldaten also vergessen haben, wurde die

Erinnerung in Kamerun aufrechterhalten und wurde den Gestorbenen die Ehre

erwiesen. Die mag also auch als Kritik an der Art der Deutschen gelesen werden.

Dieses Thema wurde an mehreren Stellen unabhängig voneinander aufgegriffen.

(Post-)Koloniale (Un-)Ordnungen

215

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„Als die Deutschen Soldaten brauchten, entschloss sich mein Vater in die Armee ein-

zutreten. Nach dem Krieg kam er mit einer Uniform zurück, einer Kappe und einem

Gürtel. Mein Vater sagte mir, er wäre bis zum Kongo gekommen, bis nach Fernando

Po und Douala. [...] Mein Vater hat für die Deutschen gekämpft. Seine Uniform war

eine deutsche Uniform. [...] Als Soldat musste er die Feinde erschießen. Er hatte

einen unterzeichneten Vertrag und wurde ausgebildet, aber er hat mir nicht gesagt,

wann genau das war. [...] Sie bekamen während des Krieges nur ein wenig Geld, um

sich Essen zu kaufen. Sie sollten eigentlich nach dem Krieg alles Geld bekommen,

aber unglücklicherweise wurde mein Vater gar nicht bezahlt, weil er sich auf der

Seite der Verlierer befand. Einer seiner Freunde ging bis nach Mamfe, um nach dem

Geld zu fragen, ohne dass es etwas genützt hätte. Das war Eban Ncha aus Boka. Sie

gingen immer in ihren Uniformen, die den meisten Leuten Angst machten. [...] Bei

uns werden die Menschen zusammen mit all ihrem Besitz begraben, deswegen kann

man diese Dinge jetzt nicht mehr sehen. Mein Vater wurde bei seiner Beerdigung in

seiner Uniform begraben. Dies zeigte, dass er ein großer Mann gewesen war.“

(Interview in Kekukisem II, 12.07.2000)

Hier wird ein weiterer Aspekt der deutschen Uniform deutlich. Ebenfalls als

Prestige-Gut, in der der Verstorbene begraben wird, aber auch als Moment der

Einschüchterung. Der Verweis auf die Angst vor deutschen Uniformen und die

Tatsache, dass derjenige, der diese Angst erzeugen kann, ein „großer Mann“ ist,

verweist auf die Konstruktion von Männlichkeit in einer kolonialen Situation.

In Agborkem German, einem Dorf im Crossrivergebiet, ist bis heute das

Lied und der Tanz von Ojong Ayifen bekannt, das diese Ambivalenz deutlich

ausdrückt. Soldaten waren auf dem Weg ins

Dorf, die Frauen und Kinder versteckten sich

vor Angst, da die Soldaten bekannt für ihre

Brutalität waren. Unter den Frauen war auch

die Frau von Ojong Ayifen und er rief ihr zu,

sie solle keine Angst haben, er wäre es doch,

Ojong, aber sie erkannte ihn nicht. Erst nach

einer Weile merkte sie, dass sie tatsächlich

keine Angst zu haben brauchte vor den ger-

man soldiers, denn ihr Mann war tatsächlich einer von ihnen. Diese Geschichte

können die Frauen von Agborkem bis heute tanzen und singen, als Ausdruck

der großen Erleichterung, dass sie von diesem german soldier nichts zu fürchten

hatten.

Auffällig ist, dass die Figur der german soldiers in den mündlichen Erinne-

rungen im Crossrivergebiet auf verschiedene und eigentlich widersprüchliche

Art und Weise konstruiert wird. Einerseits als wild und brutal, andererseits als

mächtig und respektiert. Diese Widersprüchlichkeiten können deswegen ko-

existieren, da das Phänomen Kolonialismus in einen anderen erinnerungspoli-

Schwarze deutsche Kolonialsoldaten

216

Lied der Frauen von Agborkem über
Ojong Ayifen
„Nki foh bhere nsoya mmbi
fong ojon Ayifi, ken mme mbega“ 
(Habt keine Angst vor den bösen
Soldaten, ich bin es, Ojong Ayifen, dein
Ehemann)

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


tischen Kontext gestellt wird, als in Deutschland. Es geht nicht um eine klare

Trennung in „gut“ ODER „böse“, „Opfer“ ODER „Täter“. Stattdessen stehen

konkrete lokale Ereignisse und Machtkonstellationen im Vordergrund. Die

1968 im Rahmen des Maji-Maji-Records-Project gewonnenen Berichte afrika-

nischer Zeitzeugen an den Maji-Maji-Krieg zeigen eine ähnlich ambivalente,

Laurien (2005) nennt es „pragmatische“, Erinnerung an die koloniale Situation.

Die Erinnerungen aus dem kamerunischen Waldland, wie das Lied von

Ojong Ayifen, zeigen, dass eine Nähe zum kolonialen System nicht nur für die

persönliche Biografie, sondern auch für die Familie und das Dorf zum Vorteil

sein konnte. Die Zahlungen, die die BRD in den 1960er Jahren an ehemalige

koloniale Soldaten und Bedienstete in Togo, Kamerun und Tanzania richtete,

schienen manchen wie eine späte Bestätigung dieser Entscheidung (vgl. Kapitel

2.5 „Von den deutschen zu den armen Askari“, S. 116). Durch diese Zahlungen

schrieb die BRD auch im kolonialen Diskurs angelegte Dominanzverhältnisse

fort und um, denn sie gewährte sie quasi als „Almosen“, als freiwillig geleistete

Zahlungen an ihre „armen“ ehemaligen Bediensteten (vgl. Michels 2006,

Morlang 2008a: 151-153). Von den Betroffenen selbst wurden die Zahlungen,

die einem sehr guten Monatslohn entsprachen, als späte Genugtuung beschrie-

ben. Ein Kameruner erinnerte sich, dass sein Onkel ihm dieses Geld stolz als

„den Schweiß, den er für die Deutschen geschwitzt hat“, präsentierte (Interview

in Nchang, August 2003). Hier entsteht also eine erhebliche Diskrepanz in der

Bedeutung der Zahlungen. Die einen schreiben darin Hilfe- und Mildtätigkeits-

diskurse fort, die anderen verstehen die Zahlungen als legitime Anerkennung

ihrer herausragenden persönlichen Leistung.

� Die Strapazen des Ersten Weltkrieges werden in Kamerun von den Nachfahren der
Beteiligten bis heute erinnert.

(Post-)Koloniale (Un-)Ordnungen

217

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einfache Dichotomien versagen nicht nur in den konkreten historischen Si-

tuationen, sondern auch in der Betrachtung der Vergangenheit aus der Gegen-

wart. Viele der von mir befragten Menschen in Kamerun stellten die im heuti-

gen souveränen Kamerun so wichtigen Feierlichkeiten am Nationalfeiertag in

die Tradition des Kolonialismus. Am Nationalfeiertag, dem 20. Mai, findet in

Yaoundé, Kameruns Hauptstadt, eine große Militärparade statt, die der Staats-

präsident, derzeit Paul Biya, abnimmt. Diese Parade wird landesweit im Fern-

sehen übertragen, ebenso wie die Parade, die am 14. Juli in Paris vor dem fran-

zösischen Staatspräsidenten filiert und die zum Großteil ebenfalls militärisch ist.

Zentral bei solchen Paraden sind die vorbeimarschierenden Soldaten, die bis

heute die nationalstaatliche Ordnung visualisieren – in Europa wie in Afrika. Die

koloniale Geburtshilfe heutiger unabhängiger afrikanischer Nationalstaaten

wird überdeutlich an der mir gegenüber gemachten und nicht einfach chrono-

logisch zu verstehenden Aussage: „Then we had Empire Day, now we have 20th

May“. Viele Augenzeugen der lokalen Veranstaltungen des „Empire Day“ be-

schreiben ganz ähnliche Aktivitäten wie die, die in Kamerun heute während des

Nationalfeiertages am 20. Mai aufgeführt werden. Zentral bleibt die Militärpara-

de. Es marschierten damals die Soldaten der kolonialen Armee, so wie heute die

Soldaten der kamerunischen Armee. Der kamerunische Historiker Bakary in sei-

ner Untersuchung über die deutsche Kolonialarmee in Kamerun hat bereits für

die Zeit ab 1905 von der „Kamerunisierung“ der Truppe gesprochen (vgl. Bakary

1997: 59). Heute beteiligt sich die „Veterans association“ und damals auch die

german soldiers als „old men“, wie der Neffe eines dieser Männer es mir gegen-

über nannte, als Veteranen, die an diesem Tag den Stolz auf ihre militärische

Vergangenheit öffentlich machen konnten und ihren Kindern und Enkeln zu

Hause in ihren Dörfern exotische Leckereien aus der Bezirkshauptstadt mit-

brachten (vgl. Interview in Nchang, August 2003). Die „Kamerunisierung“ der

Armee war somit ein sukzessiver Prozess, in dem aus lokaler Sicht die formelle

Unabhängigkeit Kameruns nicht den entscheidenden Bruch darstellt.

DISZIPLINIERENDE UND SUBVERSIVE UNIFORMIERUNGEN

Auch die Uniformierungen der heutigen kamerunischen Soldaten verweisen auf

die koloniale Vergangenheit, allerdings nicht ungebrochen. Bereits in vorkolo-

nialer Zeit wurden kosmopolitisierte Uniformstücke von Afrikanern angeeignet

– häufig zunächst von solchen, die für Europäer arbeiteten, meistens als See-

leute, wie auf dem Bild auf S. 47 deutlich wird. Im 19. Jahrhundert waren sol-

che Uniformen fest etablierter Teil des Habitus’ der Kontaktzone im westlichen

und südlichen Afrika und darüber hinaus bekannte Prestigegüter (vgl. Kapitel

2.1 „Kosmopolitisierte Kontaktzonen“, S. 31). Während der Kolonialzeit kam es

dann zu einer aus Sicht der Kolonialherren disziplinierten, bzw. disziplinieren-

Schwarze deutsche Kolonialsoldaten

218

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


den und einer undisziplinierten Uniformierung. Für die Kolonialtruppen wur-

den besondere Uniformen entworfen – für weiße wie für schwarze. Der kolonia-

le Blick erkannte die „Kostümierungen“ und Uniformierung der Oberflächen

als Zeichen seiner Herrschaft und Anerkennung (vgl. Pesek 2005: 177), (vgl.

Kapitel 3.1 „Schwarz-Weiße Repräsentations(t)räume“, S. 160).

An diese disziplinierenden Uniformierungen knüpften während der

Kolonialzeit lokale Autoritäten, wie der mfon Njoya aus dem Kameruner

Grasland an und entwarfen für sich und ihre Notabeln Uniformen, die denen

der Kolonialherren ähnelten. Geary (1996) beschreibt diese nicht als Kopien,

sondern als Übersetzungen idealisierter Uniformen in ein „indigenous idiom“

(Geary 1996: 180), das auch andere prestige-reiche Kleidung, wie die der Banyo-

Alliierten (islamisierter Hausa-Stil und Fulbe-Waffen) aufgriff. Auch Bamum-

Traditionen, wie elaborierte und mit Federn geschmückte Kopfbedeckungen,

wurden verwandt. Die Bamum unter mfon Njoya waren Ende des 19. Jahrhun-

derts politisch und militärisch äußerst erfolgreich. Ihre strategischen Bündnisse

mit den Fulbe von Banyo (1897) und den Deutschen (1902) waren dabei ent-

scheidend. Nach 1897 konvertierte Njoya daher zum Islam und mit der militä-

rischen, bzw. „politischen“ Kleidung, wie Geary es nennt, setzte sich der Hausa-

(Post-)Koloniale (Un-)Ordnungen

219

� Colorierte Postkarte. Titel: „Bamum König mit Gefolge in Duala, Kamerun.“ Während
dieses Besuches übergab Njoya auch eine Kopie seines Thronsessels für den deutschen
Kaiser. Diese ist heute eines der Glanzstücke des Völkerkundemuseums in Berlin.

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schwarze deutsche Kolonialsoldaten

220

Stil durch. Nach 1902 wurde dieser durch deutsche Uniformelemente ergänzt,

teilweise aus verschiedenen Elementen zusammengebastelt. Während des Be-

suches der Bamum-Delegation in Buea und der Übergabe des Throngeschenkes

von Njoya an den deutschen Kaiser Wilhelm zeigten sich die Bamum den Deut-

schen als besonders ähnlich. Nicht nur in Kleidung und Pose, sondern auch im

aufgeführten militärischen Zeremoniell. Bis in die 1970er und 1980er Jahre hin-

ein wurde bei den Bamum die Erinnerung an ihren erfolgreichen Auftritt bei

den exotischen Deutschen in Buea lebendig. Die Kleidung unterstrich dabei den

Status der Träger, sowohl durch die zur Schau gestellte Akkumulierung von

Prestigegütern aber auch durch ein elitäres Wissen, das sich exotische Dinge

aneignen konnte, um die eigene Macht zu vergrößern. Die politische Aussage

der Kleidung war ambivalent: auf der einen Seite unterstrich Njoya damit seine

Allianz mit den Deutschen auf der anderen Seite inszenierte er sich als gleich-

wertig (vgl. ebd.).

Auch in Ostafrika war dies der Fall – wie auf dem Foto auf S. 52 zu sehen ist,

erstreckten sich die Gemeinsamkeiten nicht nur auf die Uniformierung sondern

auf weite Teile des militärischen Zeremoniells, einschließlich der Kapelle, die

hier allerdings afrikanische Instrumente verwendet. 1913 trug Sultan Kahigi von

Kianja im äußersten Westen DOAs eine deutsche Kürassieruniform  (vgl. Pesek

2005: 74, 218; Becher 1997: 127), (vgl. Kapitel 2.2 „Kont(r)aktarbeiter“, S. 44).

Besonders bekannt ist die Bedeutung und heutige Verwendung von

Uniformen bei den Herero – und besonders bezeichnend für eine Verkennung

der vielschichtigen Historizität, die in ihnen liegt.

Auf der Postkarte (rechts) ist zu erkennen, dass jeder der abgebildeten

Herero nicht nur Stiefel, Hut, Jacke und Uniformjacke, sondern auch ein Ge-

wehr mit Munition trägt. Dies unterstreicht die Entstehung der Herero als

„Gewehrgesellschaft“ seit den 1860er Jahren und die Bedeutung von Krieg und

kriegerischem Handwerkszeug für die Konstruktion von Männlichkeit.

Gewehre hatten zu diesem Zeitpunkt über ihre rein pragmatische Bedeutung als

Machtmittel auch alltägliche und sozioreligiöse Bedeutung, festgeschrieben in

bestimmten Ritualen, erlangt (vgl. Henrichsen 2004b). Männlichkeit bei den

Herero Ende verlief also in vielen Punkten entlang ähnlicher Achsen wie die

kolonial-soldatische Männlichkeit in Deutschland. Beide teilten so einen gewis-

sen militärischen Habitus, was sich durch gemeinsame Kriegslager und gemein-

same Paraden in der frühkolonialen Phase auch visualisierte (vgl. Kapitel 2.3,

S. 55 ). Samuel Maharero steht in diesem gemeinsamen Habitus für eine weite-

re Phase – im Vergleich zur vorigen Generation. Hendrickson (2000) konnte

herausarbeiten, wie er sich körperlich (durch Kleidung, Bartwuchs und Pose)

dem militärisch-deutschen Idiom annäherte. Während die ältere Generation

der einflussreichen Herero meist sitzend abgebildet wurde, bevorzugte Samuel

Maharero die stehende soldatische Pose. So wurden Herero-Vorstellungen von

Macht und Potenz verstärkt und stellten daher keinen Bruch dar. Er zeigte statt

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


dessen, dass er Zugang zu neuen Ressourcen (materiell und spirituell) hatte und

die Inszenierung wurde so Ausdruck seiner politischen Identität (ebd.: 239).

Diese gemeinsame Militärkultur wurde in der frühkolonialen Zeit von den

Deutschen und den Herero sowie den Nama genutzt. Während des Krieges von

1904 zwischen Herero und Deutschen zeigte sich, wie bedrohlich der gemeinsa-

me militärische Habitus für die deutschen Soldaten wurde – sowohl militärstra-

tegisch als auch psychologisch. Es wurde damals sowohl als Demütigung ver-

standen, dass die Herero den gefallenen Deutschen ihre Uniformen auszogen,

um sie selbst zu tragen, als auch als geschickte militärische Strategie. Die Histo-

rikerin Gesine Krüger verweist eindringlich auf die Angst der Deutschen vor den

Leichen ihrer gefallenen nackten Kameraden, ein Gegenbild zum idealisierten,

„schönen“ Heldentod. Sie beschreibt die Kriegserfahrung 1904 somit auch als

gegenseitige Grenzüberschreitungen der deutschen Soldaten, die sich „Afrika-

ner“ nannten und der Herero, für die die deutschen Uniformen ihre eigenen

wurden und die sich mit militärischen Rangbezeichnungen der Schutztruppe

anredeten (vgl. Krüger 1999: 110-112; dazu auch Kuss 2006). Die bis heute

bekannte otjiserandu oder oturupa hat ihren Ursprung, zumindest der Erzählung

nach, ebenfalls im Krieg von 1904.84 Überliefert wird die Geschichte einer

„Hererotruppe“, die von den Deutschen aufgestellt wurde, hervorgegangen aus

Outjo oder Karibib, die während des Krieges (1904) desertierte und auf Seiten

der Herero kämpfte, dazu deutsche Befehle übernahm und die deutsche

Schutztruppe so in einem Gefecht überlistete. Tatsächlich desertierten während

(Post-)Koloniale (Un-)Ordnungen

221

84 Vgl. zur Begriffsgeschichte „oturupa“ besonders Förster (2005).

� „Herero-Großleute“. Postkarte aus der Kolonialzeit.

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


des Krieges Herero-Polizisten und wurden deutsche Uniformen und Befehle auf

Seiten der Herero benutzt (Krüger 1999: 23 24). Es ist bezeichnend, dass den He-

rero das Tragen von Uniformen 1905 verboten wurde. Ähnlich reagierten die

Deutschen auch auf die Uniformierungen von Njoya und anderen Gruppen und

Individuen in Kamerun (vgl. Förster 2005, Geary 1996, Warnier 1996), s. Kasten.

Neben Rängen, wie oloitnanta oder ohauptmana, wurden in der oturupa

auch die Namen der früheren deutschen Gegner übernommen, wie beispielswei-

se „Deimling“ und „von Estorff“. Sowohl die Übernahme der Uniformen, als

auch der Namen bedeuten die Aneignung neuer Machtressourcen, die bereits

vorhandene, wie die Reputation als guter Jäger oder politischer Führer unter-

stützte. Sie erweiterten damit also symbolische Aussagen über ihre Männlichkeit

(vgl. Hendrickson 2000: 240).

Die oturupa wurde auch eine der bedeutendsten Möglichkeiten der Herero,

sich unter den Bedingungen von Kolonialismus und Apartheid zu organisieren,

gegenseitig zu unterstützen, Informationen

auszutauschen und damit stark zu ma-

chen. Besonders interessant ist dabei, dass

die Neubegründer dieser Bewegung

höchstwahrscheinlich diejenigen Herero

waren, die bis zum Ersten Weltkrieg Teil

der deutschen „Schutztruppe“ im damali-

gen Südwest-Afrika gewesen waren – als

Soldaten, Polizisten, Diener (Bambusen)

oder andere Angestellten. Diese hatten sich

als neue Klasse besonderes Prestige in der

kolonialen Situation erworben und stan-

den nach der deutschen Niederlage gegen

südafrikanische Verbände 1915 vor einem

drohenden sozialen Abstieg (vgl. Gewald

1999, Selmeci/Henrichsen 1995). In einer

binären Denkweise hätten diese meist jun-

gen Männer auf der „falschen“ Seite, näm-

lich der der Kolonialisten gestanden, die für

den Tod so vieler Herero verantwortlich

gewesen waren. Dennoch wurde die oturu-

pa-Bewegung zu einer alle Herero einigen-

den Möglichkeit der Darstellung von Ehre

und Macht und so zentral für die Bildung

einer starken Herero-Identität nach 1904.

Seit 1923, dem Begräbnisjahr des Herero-

helden Samuel Maharero, etablierten die

oturupa Heldengedenkfeiern an verschie-

Schwarze deutsche Kolonialsoldaten

222

� Die Begräbnisfeierlichkeiten von Samuel
Maharero wurden fotografisch von einem
unbekannten Fotograf  festgehalten. Diese
Fotografie wird häufig abgebildet (vgl. dazu
Kavari/Henrichsen/Förster 2004: 154-155) und
wurde somit zu einem Symbol für die wieder-
erstandene Herero-Armeen. Auf dem Cover
des Buches des Historikers Jan-Bart Gewald
von 1999 wird die Aussage durch den Titel des
Buches „Herero Heroes“ noch verstärkt .

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


denen Gräbern bedeutender He-

rero-chiefs (vgl. Kavari/Henrich-

sen/ Förster 2004).

Manche von ihnen lagen auf

„weißem“ Gebiet (Farmen oder

Städten) und der Besuch dieser

Gräber durch die wiedererstande-

ne Herero-Armee kann auch als

symbolische Wiederbesetzung des

verlorenen Landes gedeutet wer-

den (vgl. Krüger 1999, Gewald

2004). Im Jahr 2004, der hundert-

jährigen Wiederkehr des Völker-

mordes an den Herero, erfuhren

die Heldengedenkfeiern der oturu-

pa eine die nationale Arena überschreitende Qualität. Zwar hatten die farben-

frohen Veranstaltungen, die stets an verschiedenen Tagen und Orten im August

stattfanden, schon lange dazu geführt, dass die Herero unter europäischen

Touristen zu den bekanntesten Gruppen Afrikas gehörten, 2004 aber waren die

Gedenkfeiern deutlich politisiert, schließlich wurde die Rede der deutschen

„Entwicklungshilfeministerin“ Heidemarie Wieczorek-Zeul in Hamakari am

15. August 2004 mit Spannung erwartet. Die von ihr dort geäußerte Entschul-

digung für „Verbrechen, die man heute als Völkermord bezeichnen würde“ war

ein grandioser politischer Erfolg für die Herero, die seit den 1980er Jahren ver-

suchten, Wiedergutmachung für den an ihnen 1904 verübten Völkermord zu

erhalten.

Das Beispiel der oturupa zeigt zwei Dinge: Erstens, dass in der konkreten

historischen Situation vor Ort von Seiten der Herero keine klaren Grenzen zwi-

schen pro- und antikolonialen Herero gezogen wurde und zweitens, dass eine

kreative Aneignung und Umdeutung kolonialer Institutionen erfolgreich war,

nämlich die ehemaligen Kolonialherren zu einer Entschuldigung zu bringen.85

Wichtig ist bei der Betrachtung der oturupa, den bereits in vorkolonialer Zeit

fest etablierten militärischen Habitus zu berücksichtigen. Zwar verweist die

Übernahme deutscher Rangbezeichnungen und Namen tatsächlich auf „kolo-

niale Mimikry“ (Bhaba) und ist daher eine subversive und parodierende

Aneignung gegeben, die Elemente dieser „bricolage“ gehen jedoch historisch

(Post-)Koloniale (Un-)Ordnungen

223

85 Vgl. zu den (erinnerungs-)politischen Ereignissen des Jahres 2004: Melber
(2005, 2007), Kößler (2007). Zu den genauen Umständen der Rede von
Wieczorek-Zeul und den unmittelbaren namibischen Reaktionen daruf Förster
(2006): 205-206.

Verordnung betr. das unbefugte Uniformtragen
in Kamerun 1907
Wer unbefugt Uniformstücke oder uniformähnliche
Gegenstände (Kleidungs-, Ausrüstungsstücke, Waf-
fen oder Abzeichen) trägt, welche nach Lage der
Verhältnisse geeignet sind den Anschein zu erwek-
ken, als ob der Träger Angehöriger der Polizei- oder
Schutztruppe sei oder amtliche Eigenschaft besitze,
Wer ohne Erlaubnis des zuständigen Bezirksleiters
Gegenstände der bezeichneten Art an Eingeborene
[sic!] überläßt oder das Tragen derselben bei einem
Eingeborenen [sic!], welcher in seinen Diensten
steht, wissentlich duldet […] wird […] mit Geldstrafe
bis zu 150 M[ark] im Wiederholungsfalle bis zu 1000
M[ark] in Nichtbeitreibungsfalle mit Haft oder
Gefängnis […] bestraft. (BAB R 1001/4313, B. 81)

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


weiter zurück. Ausschließlich koloniale Ursprünge darin zu erkennen, wäre also

verkürzt. Förster (2005) interpretiert die oturupa daher trefflich als „Verding-

lichung der widersprüchlichen und ambivalenten Aspekte geteilter deutsch-

namibischer Geschichte“ (ebd. o.S.). Gewald (2002) geht schließlich noch einen

Schritt weiter und zeigt auf, wie ähnlich der Habitus der Deutschen in

Südwestafrika und der der Herero besonders seit den 1920er Jahren war. Er liest

die Paraden Deutscher Pfadfinder in Windhoek und deren Gedenkfeiern auf

„deutschen Friedhöfen“ ähnlich wie die Aktivitäten der oturupa. Die Deutschen

hätten sich nicht nur ähnlich verhalten, sondern seien sogar abhängig von den

Herero für den Erfolg ihrer rituellen Praktiken gewesen.

„The ‚civilized’ German nationalists, who paraded through the towns and villages

of what is now Namibia wearing fantasy uniforms and bearing wooden staves in

lieu of rifles, were, but for the colour of their skin, indistinguishable from the ‚pri-

mitive’ Herero who ‚persisted in playing childish games’. Both the Germans and the

Herero drew their inspiration from a common ‚modern’ way of conducting public

ritual and sought to influence one and the same colonial administration.“(Gewald

2002: 112)

In Ostafrika spielten die beni ngoma eine ähnliche Rolle wie die oturupa in

Bezug auf Erinnerungen an den deutschen Kolonialismus in der Zeit nach dem

Ersten Weltkrieg und dem damit verbundenen Umbruch.

Während der deutschen Kolonialzeit war die offizielle Askari-Kapelle neben

der Marinekapelle das einzige offizielle Orchester in Deutsch-Ostafrika. Es ent-

wickelten sich jedoch auch private Orchester, zum Beispiel die boy’s band in

Tanga. Bereits zu vorkolonialer Zeit war das Element der Militärmusik vom

Hofe des Sultans von Zanzibar ausgehend an der ostafrikanischen Küste popu-

lär geworden. In Mombasa und Lamu waren verschiedene „beni“ seit Ende des

19. Jahrhunderts populär. Sie rekurrierten sowohl auf verschiedene afrikanische

Stile, als auch auf „moderne“ Elemente, wie Blasinstrumente und Militäruni-

formen. In Deutsch-Ostafrika verbreiteten sich die „beni“ ebenfalls sehr schnell.

Sie nahmen dabei deutsche Militärhierarchien auf und vergaben Titel wie:

„Kaiser“, „Bismarck“, „Hindenburg“ aber auch „Gefreiter“ – ganz ähnlich also,

wie die „oturupa“ der Herero. Diese Elemente galten als das Gegenteil von

„shenzi“ (hinterwäldlerisch) und es waren besonders junge Männer, die sich in

den beni ngomas engagierten. Die Zugehörigkeit zu bestimmten beni ngomas

konnte daher auch die Zugehörigkeit zu einer neuen Elite ausdrücken. In der

Marini aus Tanga waren 1914 beispielsweise christliche Angestellte und Ngoni

Askari sowie junge Swahili aus guten Familien in leitender Position. Angestellte

der Deutschen, besonders die Askari, waren wichtige Verbreiter der beni ngoma

ins Inland – so entwickelte sich ein soziales Netzwerk in Deutsch-Ostafrika, das

über die beni ngomas Zugehörigkeit zur neuen Elite demonstrierte. Dieses

Schwarze deutsche Kolonialsoldaten

224

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Netzwerk forderte auch deutsche Kommunikationsüberlegenheit heraus und

wurde, ebenso wie die teilweise vorhandene Satire auf Europäer, skeptisch

betrachtet. Die Multi-Direktionalität solcher Phänomene zeigt sich deutlich

darin, dass einige der in beni ngomas entstandenen Melodien von der deutschen

und britischen Militärmusik aufgegriffen wurden (vgl. Ranger 1975: 34-44). Im

Zuge der Militarisierung Deutsch-Ostafrikas während des Ersten Weltkrieges

militarisierten sich auch die beni ngomas. Sie wurden außerdem noch differen-

zierter, was das soziale Prestige der Mitglieder betraf. Die schon länger in der

Armee beschäftigten Askari wurden Mitglied bei den Marini, die kurzfristig

rekrutierten bei den Arinoti. Die Marini sangen: „We Marini are coastal people!

Savages from up-country, Ah! You are not able! … We Marini are favoured by

God. To be able to read and speak the language of Europe the gates of Heaven

are opened for us… We Marini are the people of Paradise; we long to go to our

home on the coast. These Arinoti are people of Hell. „(ebd.: 53).

Marini galten als „See-Soldaten“, Arinoti als Infanterie. Hier spielen also

lokale und deutsche militärische Prestigevorstellungen ineinander. Die Askari

wurden durch den Krieg und den Sieg in Tanga noch stolzer. Das beliebteste

Marini-Lied wurde: „Our soldiers are exeedingly brave“ – es wurde noch 1972

gesungen.

Nach dem Krieg galten die beni zunächst als germanophil und 1921 wurden

die deutschen Namen verboten. Die Mitglieder schienen aber relativ wenige

Probleme der Anpassung gehabt zu haben, marschierten unter dem Union Jack

oder der islamischen Flagge. Einige jedoch hatten durch die Niederlage tatsäch-

lich an Status verloren, für sie wurde beni wichtiger als vorher – ein Beispiel ist

Saleh bin Mkwawa, der Sohn von Mkwawa, der Ende des 19. Jahrhunderts mit

den Hehe gegen die Deutschen gekämpft hatte und ihnen eine ihrer empfind-

lichsten Niederlagen zugefügt hatte. Saleh war von Missionaren erzogen wor-

den, von 1912 an war er Akida im Dodoma Distrikt. 1917 wurde er Kriegs-

gefangener der Briten, nach seiner Freilassung ging er zurück nach Iringa in

untergeordneter Stellung im Kolonialdienst. Er koordinierte dann dort die

Marini-Aktivitäten und nannte sich Friedrich August König von Sachsen. Als

solcher und schrieb er an Thomas Plantan (alias M. König von Hindenberg) in

Dar-es-Salaam. Plantan ermutigte Saleh bin Omar aus Tanga nachdrücklich,

sich Kaiser und nicht „König“ zu nennen, da der Titel „Kaiser“ sogar mehr

bedeute und somit auch höher zu bewerten sei als „Königin (von England)“:

„The name of King is not yours, but you are Emperor. The meaning of Emperor is a

Possessor or Sultan, who is superior to various Sultans or Kings… do not call your-

self King but Emperor. Do understand, then inform all Marine all over the world

that Kaiser is Emperor, Kaiserin in Empress, König is King, Königin is Queen. Think

much … Reflect much. Understand much. I do not like you to be called King; your

respect is great.“  (ebd.: 57)

(Post-)Koloniale (Un-)Ordnungen

225

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Thomas Plantan, Sohn des berühmten „Zulu“ Effendi Plantan, der bereits in der

Wissmanntruppe diente und selbst ebenfalls deutscher Kolonialsoldat, wurde

1962 Vorsitzender der „Tanganyika Association of former German Askari“, die

in der deutschen Öffentlichkeit durch den Film „Reichsadler und Giraffe“

bekannt wurde und eine finanzielle Unterstützung ihrer Mitglieder durch die

BRD erreichen konnte (vgl. Kapitel 2.5. „Von den deutschen zu den armen

Askari“, S. 116).

Ob die oturupa so wie die beni ngoma in Namibia sich heute noch auf ehe-

malige schwarze Soldaten in deutschen Diensten berufen, ist fraglich. Dies ist

jedoch äußerst unwahrscheinlich. Es zeigt sich nämlich, dass in der (post-)kolo-

nialen Aushandlung (erinnerungs-)politischer Prozesse die Gruppe der auf

Seiten der Deutschen kämpfenden Herero (wie auch anderer afrikanischer

Gruppen) verschiedene Erinnerungszyklen durchlief und in jüngster Ver-

gangenheit einem konsensualen Vergessen anheim fiel. Es kann sogar die These

aufgestellt werden, dass die Entschuldigung der deutschen Ministerin auf einer

radikalen Opfer-Täter-Scheidung beruhte, der ambivalente – aber historisch

verbriefte – Positionen und Erfahrungen, wie die der Herero-Soldaten auf deut-

scher Seite, ausschloss.86 Dieser Konsens des Vergessens wurde dabei in einem

historischen Prozess aus unterschiedlichen Positionen, der deutsch-namibi-

schen, der bundesdeutschen, von Hereroseite und vom unabhängigen Staat

Namibias, erreicht, wie im Folgenden an den Beispielen des Herero-Soldaten

Friedrich und des Soldatenfriedhofes am Waterberg veranschaulicht wird.

Wie Förster (2006) herausstellte, wurde der bereits erwähnte Herero-Soldat

Friedrich, der 1904 an der „Patrouille Bodenhausen“ teilnahm und sehr wahr-

scheinlich getötet wurde, in den Erinnerungen deutschsprachiger Namibier aus

dem Jahre 2001 verschwiegen (vgl. zu Friedrich Kapitel 2.4 „ ,Kriegerische Rasse’

– koloniale Klasse“, S. 78). Da der Angriff auf diese und die Verstümmelung

durch die Herero von deutsch-namibischer Seite bis heute als eine Recht-

fertigung für das brutale Vorgehen der deutschen Truppe erzählt wird, würde

die Tatsache, dass ein schwarzer Soldat auf Seiten der Deutschen daran beteiligt

war und sogar selbst verstümmelt wurde, das aus heutiger deutsch-namibischer

Sicht benötigte Schwarz-Weiß-Bild zerstören. Im Gegensatz dazu wurde in

Geschichten herero-sprachiger Menschen, die Förster 2001 erhob, ein afrikani-

sches Truppenmitglied der Patrouille Bodenhausen thematisiert. Ein namaspra-

chiger Soldat sei zusammen mit Bodenhausen getötet und beerdigt worden

(vgl. auch Krüger 1999: 109-110; ausführlich Förster 2006: 119-127). Zwar wird

Schwarze deutsche Kolonialsoldaten

226

86 Förster (2006) hat anschaulich gezeigt, wie der Opferstatus der Herero politisch
und medial hergestellt und benutzt wurde und hat gleichzeitig herausgearbei-
tet, dass das Überleben trotz der genozidalen Erfahrung zentral in den
Repräsentationen während des Gedenkjahres 2004 war (vgl. ebd.: 222-239).

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


in der Erzählung der Herero ein schwarzer Soldat erwähnt und somit das

Schwarz-Weiß-Bild der deutschen Seite aufgelöst, andererseits wird er – aus

Perspektive der hererosprachigen Erzähler – als omukuena (namasprachiger

Mensch) vom Selbst abgegrenzt. Dieses Argument wurde auch 2004 von Herero

weiterentwickelt. 1904 hätten schwarze Truppen auf Seiten der Deutschen

gekämpft, dabei habe es sich um Nama und Baster gehandelt (vgl. Förster 2006:

233-234). Unterschlagen wird hierbei, dass zusätzlich zu den Nama- und

Basterregimentern über 130 schwarze Soldaten auf verschiedene Schutz-

truppenregimenter verteilt gewesen waren und diese dort besonders wichtige

strategische Aufnahmen übernahmen (vgl. Kapitel 2.4 „,Kriegerische Rasse’ –

koloniale Klasse“, S. 78). Förster bezeichnet diese Strategie im Jahre 2004 als

„Monopolisierung des Opferstatus“ durch die Herero (ebd.: 233).

Die deutsch-namibische Seite verwies im Jahr 2004 an zentralerer Stelle in

einer Ausstellung in Swakopmund darauf, dass elf Prozent der Schutztruppe

Witbooi- und Baster-Soldaten gewesen seien. Mit der Auflösung der Schwarz-

Weiß-Scheidungen versuchten sie so, die Schuld ihrer eigenen Vorfahren zu

relativieren. Damit berührten sie ein „nationales Tabu“, das den antikolonialen

und Befreiungskampf aller Schwarzen beschwor (vgl. Förster 2006: 242). Förster

zeigte auch, dass die deutsch-sprachigen Namibier in Interviews aus dem Jahre

2001 den Herero-Kriegsgegner von 1904 viel stärker diskursiv ausschlossen, in-

dem sie ihn brutal entmenschlichten, als dies in den Herero-Geschichten der

Fall war, die den Krieg stärker als gemeinsame Erfahrung mit spiegelbildlichen

Heldengeschichten konstruierten. Dennoch benannten die von Förster befrag-

ten Herero nicht explizit die Tatsache, dass Herero auf Seiten der Deutschen

mitgekämpft haben.

Wie schwierig dieses Thema in der Geschichte war, zeigt auch die

Kontroverse über den so genannten „Eingeborenenfriedhof“ am Waterberg. Die

Gedenkfeiern der deutschsprachigen Namibier und Deutschen aus der BRD am

deutschen Friedhof am Waterberg, die seit 1905 abgehalten wurden, waren 1964

von Clemens Kapuo, einem einflussreichen herero-sprachigen Politiker, kriti-

siert worden. Daraufhin wurden von deutscher Seite außerhalb der Mauern des

Waterberg-Friedhofes 1967 neun so genannte „Eingeborenengräber“ errichtet.

Historisch verbrieft war lediglich die Existenz eines Grabes und zwar für den

Herero-Soldaten Theobat Kambuwika, der 2. Batterie der Abteilung Heyde, der

im Lazarett in Windhoek an Malaria gestorben war. Zusammen mit den neun

Gräbern wurde eine Platte mit folgender Inschrift errichtet: „Hier ruhen treue

Kaffernsoldaten der Kaiserl[ichen] Schutztruppe“ (Förster 2006: 147, ein Foto

des Friedhofes und des Gedenksteins ebd.: 148). Ab 1969 wurde der „Ein-

geborenenfriedhof“ in die Gedenkfeier der Deutschen integriert. Dabei wurden

Fahnengrüße erteilt, Reden gehalten und das Lied „Ich hatt’ einen Kameraden“

angestimmt (vgl. ebd.: 149). Im Zuge politischer Annäherungen zwischen

deutsch- und herero-sprachigen Namibiern nach der Turnhallen-Konferenz

(Post-)Koloniale (Un-)Ordnungen

227

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


von 1977 veränderten sich die Gedenkrituale am Waterbergfriedhof dahinge-

hend, dass ab 1978 führende Herero-Vertreter daran teilnahmen, ebenso wie

deutschsprachige Namibier am Maharero Day in Okahandja teilnahmen. 1983

beteiligten sich erstmals Mitglieder der oturupa der Herero am Waterberg-

Gedenken. Im Zuge dieser Annäherung kritisierten deutsche Namibier und

bundesdeutsche Besucher den „Eingeborenenfriedhof“. Ihre Kritik richtete sich

vornehmlich gegen deren Lage außerhalb des Friedhofes der Deutschen und

durch die Trennung der beiden Friedhöfe durch die Friedhofsmauer, die die

Apartheid über den Tod hinaus nachvollziehe. Die Vertreter der Herero hatten

die „Eingeborenengräber“ beim Gedenktag von 1982 nicht beachtet und dort

auch keine Kränze niedergelegt, wie sie dies an den Gräbern der Deutschen

getan hatten. 1984 wurde dann eine neue Tafel am Waterberg-Friedhof ange-

bracht, die dem „Andenken der in der Schlacht am Waterberg gefallenen

Hererokriegern“ gewidmet ist und bis heute besteht. Die „Eingeborenengräber“

gerieten in Vergessenheit und wurden irgendwann zu einfachen „Steinhaufen“.

Möglicherweise, so die damalige Interpretation, seien es Gräber von „Damara-

Hilfskriegern“, denn Herero hätten nicht auf Seiten der Deutschen gekämpft.

Die Gräber wurden 1988 beseitigt (vgl. ebd.: 159-164). Die Erinnerung an die

„treuen Kaffernsoldaten“ verschwand damit ebenfalls. Förster interpretiert die-

ses „Geschichtsentsorgen“ als „Wunsch nach klaren Fronten und klaren Freund-

und Feindbildern nicht nur auf Seiten der Deutschen, sondern auch auf Seiten

der Herero“ (ebd.: 164). 2003 wurde das Waterberg-Gedenken vom seit 1990

unabhängigen Staat Namibia verboten. Die gesamte namibische Nation sei

Opfer des Genozids von 1904 geworden. Zwar sprachen sich auch einige He-

rero-Vertreter gegen das Verbot aus, die deutschsprachigen Namibier beharrten

jedoch darauf, die deutschen Soldaten weiterhin als Helden zu feiern, ohne die

Versöhnungsrhetorik der „national unity“ aufzugreifen (vgl. ebd.: 175-176).

Auch die Gedenkfeiern und Erinnerungsrituale auf Seiten der Herero (omazem-

burukiro wie der Maharero Day und Ohamakari Day) thematisieren die schwar-

zen Soldaten auf deutscher Seite nicht. Die Regierungspartei in Namibia ist bis

heute die SWAPO, die ehemalige Befreiungsbewegung, deren Helden nur klar

antikoloniale Kämpfer sein sollen. Die unabhängige Nation Namibia ehrt daher

am „Heroes Day“ und auf dem „Heroes Acre“ nur solche Krieger, die gegen

Kolonialismus und Apartheid gekämpft haben. In DSWA waren ja tatsächlich

die Mehrzahl der eingesetzten Soldaten Weiße, was das Vergessen der auf deut-

scher Seite beteiligten schwarzen Soldaten, Polizisten und Bediensteter erleich-

tert, auch wenn Historiker wie Krüger (1999) dringend anraten, dies nicht zu

tun und Schwarz-Weiß-Scheidungen nicht schärfer zu zeichnen, als sie waren.

In den anderen ehemaligen deutschen Kolonialgebieten, in denen die Mehrheit

der Soldaten in den Kolonialtruppen schwarz waren, kann wie gezeigt, ein solch

konsensuales Vergessen jedoch nicht funktionieren (vgl. dazu das folgende

Kapitel).

Schwarze deutsche Kolonialsoldaten

228

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003 - am 13.02.2026, 09:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

