
Weltfrage und kosmologische Interpretation
von Kants Kritik der reinen Vernunft
bei Eugen Fink

Riccardo Lazzari

Heidegger: Sie gebrauchen also ›kosmologisch‹ nicht im Sinne des
griechischen k�smo@. Aber warum sprechen Sie dann von ›kosmo-
logisch‹ ?
Fink: Das Kosmologische denke ich nicht von Heraklit, sondern eher
von Kant her, und zwar von der Antinomie der reinen Vernunft.

Martin Heidegger und Eugen Fink:
Heraklit, Seminar Wintersemester 1966/1967

I.

Es gibt in den Gedanken und Werken Finks einen immer wiederkeh-
renden Gesichtspunkt, der im konstanten Bezug auf die Dimension der
Problematisierung in der Philosophie besteht. Dieser Aspekt findet sich
schon in den vor dem Krieg verfassten Schriften und Aufzeichnungen
und bildet das charakteristische Merkmal seiner frühen Phänomenolo-
gie. In einer Notiz von Fink aus den dreißiger Jahren, die in die Zeit
seiner Zusammenarbeit mit Husserl gehört, heißt es: »Philosophieren
ist ein radikales Fragen, das Probleme erzeugt und so den Menschen
selbst in Frage stellt.« (Z-XVI, III/3a)1 Das bedeutet für Fink, dass die
Philosophie ursprünglich eher von Fragen lebt als von Antworten, in
denen sich die Fragen auflösen. Sie hat ihren wahrhaften Anfang in der
»Verwunderung über das Selbstverständlichste« (Fink 1976, 99; vgl.
auch Fink 1966, 182) – wie Fink selbst die Bedeutung des thaumazein
bei Plato und Aristoteles deutet – und stellt den Herausgang aus der

38

1 Mit den in diesem Artikel in Klammern gesetzten Signaturen beziehe ich mich auf
Notizen Finks aus seiner Assistentenzeit bei Husserl nach der von Ronald Bruzina ge-
troffenen Anordnung. Ein erster Teil dieser in Eugen Finks Nachlass im Universitäts-
archiv Freiburg verwahrten Texte wurde von R. Bruzina 2006 als Band 3.1 der Eugen
Fink Gesamtausgabe (Freiburg/München 2006ff.) herausgegeben; Band 3.2 folgte 2008.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-38 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Naivität des natürlichen Bewusstseins, aus dessen Sicherheit und Ge-
läufigkeit dar, was auch den Herausgang aus einer grundsätzlichen
Fraglosigkeit bedeutet.

Diese Dimension der Philosophie wird von Fink unter verschiede-
nen Perspektiven hervorgehoben. Sie kommt vor allem als die bewuss-
te Tatsache zum Ausdruck, dass die Philosophie kein fest vorhandenes
Sachgebiet, keinen Bezirk des Seienden zum Thema hat – im Unter-
schied zu den positiven Wissenschaften, die durch die Angabe ihres
Themas charakterisiert werden können (wie z. B. die Botanik, welche
die Formen, Strukturen und Funktionen der Pflanzen behandelt). Das
Fragen der Philosophie richtet sich wesentlich auf solches (Sein, Wahr-
heit, Welt), das nicht vor uns liegt wie eine geologische Schichtung,
eine Krankheit oder ein Rechtsfall. Solch ein Fragen läuft nicht »in
einer bereits gesicherten Bahn« und setzt sich stets dem »Wagnis der
Irrfahrt« (Fink 1957, 38) aus. Außerdem ist die Philosophie in ihrem
innersten Wesen frag-würdig, weil sie »ein fragendes Denken« ist, das
»nicht zuletzt nach sich selber fragt« (Fink 1958, 9). Aus diesem Grund
kann Fink behaupten, dass »die Philosophie für das Philosophieren ein
Problem« ist (ebd.). Die Philosophie will aber in erster Linie die Fragen
wachrufen, die in unserer gewöhnlichen Beziehung zur Welt verbor-
gen bleiben; sie will das, was im natürlichen Leben selbstverständlich
und fraglos erscheint, in Frage stellen. Das bedeutet »eine Weckung der
Frage« (Fink 1990, 7), in der sich der Mensch der Fragwürdigkeit aus-
setzt, die hinter der Vertrautheit mit den Dingen steht. Und diese Er-
weckung ist vor allem ein Weg aus der Weltvergessenheit und aus dem
Vergessen der kosmologischen Differenz.

Daraus ergibt sich, dass Fink in fast allen seinen Schriften und
Vorlesungen die philosophische Fragestellung thematisiert; das heißt,
Fink erwägt das Fragen im Bereich der Philosophie und gibt dessen
»Bodenlosigkeit« zu (Fink 1976, 71). Die Vertiefung dieses Themas in
Finks Denken würde zahlreicher Betrachtungen bedürfen. Ich be-
schränke mich darauf, eine weitere Textstelle Finks zu erwähnen, in
der er erläutert, dass es einen falschen Radikalismus im Felde der Phi-
losophie gibt, »der immerzu frägt und frägt, – und von vornherein
schon jede ›Antwort‹ verachtet«; aber »eine philosophische Frage ist
damit nicht gestellt, dass wir ein Problem nennen und bereden; jeder
Narr kann mehr fragen, als hundert Weise beantworten können« (Fink
1990, 98). Das Entscheidende für Fink ist, ob eine Frage richtig formu-
liert wird und bis ins Letzte ausgearbeitet ist oder nicht. Aus dieser

39

Weltfrage und kosmologische Interpretation

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-38 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überzeugung erwächst das Bedürfnis, philosophische Fragen im Hin-
blick auf vollendete Formulierungen und exemplarische Ergebnisse der
philosophischen Forschung zu stellen. In seinen Vorlesungen nach dem
Krieg erfolgt der fragende Zugang zum philosophischen Grundpro-
blem – zum Weltproblem – nicht auf direktem Weg, sondern über
einen Umweg, d. h. über eine Konfrontation mit der Tradition und mit
einer geschichtlich-überlieferten Begrifflichkeit.

In dieser Hinsicht stellt die Kritik der reinen Vernunft für Fink
einen wichtigen, wenn nicht gar den wichtigsten Bezugspunkt dar, um
zu einer angemessenen Stellung der Weltfrage zu gelangen. Fink un-
terstreicht ausdrücklich, dass Kant die Weltfrage wie niemand zuvor in
einer äußersten Radikalität aufgegriffen hat: »Kant ist der Denker der
Metaphysik, der am entschlossensten die Weltfrage stellt.« (Ebd. 98)
Ein weiterer Beweis für die zentrale Bedeutung von Kant für die kos-
mologische Denkart Finks ist, dass er Seminare über die Kritik der
reinen Vernunft vom Wintersemester 1962/1963 bis zum Winter-
semester 1969/1970 durchführte, also in einem Zeitraum von vierzehn
Semestern, sieben Jahre lang.2 Diese Seminare behandeln die verschie-
denen Abschnitte der Kritik der reinen Vernunft von der transzenden-
talen Ästhetik bis zu den kosmologischen Antinomien der transzen-
dentalen Dialektik auf eine immer detailliertere und tiefgründigere
Weise. Fink tut dem Text von Kant keine »Gewalt« an, wie es dagegen
Heidegger für notwendig hielt, »um freilich dem, was die Worte sagen,
dasjenige abzuringen, was sie sagen wollen« (Heidegger 1991, 202).
Trotzdem betrachtete Fink seine Arbeit nicht als immanente Textinter-
pretation oder als bloß hermeneutische Deutung. Er wollte die Gedan-
ken Kants nicht nur nachvollziehen, er wollte sie neu denken oder, wie
er einmal sagte (zu Beginn des XII. Seminars vom Sommersemester
1968), »im Nachdenken der Gedankengänge Kants eine phänomeno-
logisch-spekulative Denkweise probieren«. Die Absicht Finks war dem-
nach die einer phänomenologisch-spekulativen Interpretation, die über
den eigentlichen Text hinaus die in ihm eingeschlossenen Probleme
freilegt. Mehr noch: Seine ausführliche Darlegung des Kantischen

40

Riccardo Lazzari

2 Die Veröffentlichung dieser Seminare, deren Text von Friedrich-Wilhelm von Herr-
mann protokolliert und von Fink autorisiert wurde, ist in der Eugen Fink Gesamtaus-
gabe als Band 13, hg. von Guy van Kerckhoven, vorgesehen (2011). Zur Geschichte der
Kant-Seminare Finks vgl. die Erinnerung F.-W. von Herrmanns in: Herrmann/Kerck-
hoven 2004, 121–135.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-38 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Werks will jene operativen Begriffe und Denkmodelle bei Kant auf-
decken, die sozusagen den Schatten seiner Philosophie ausmachen.
Kant interpretieren bedeutet nicht, die Kantischen Gedankengänge zu
repetieren, sondern »auf die operativen Voraussetzungen zu achten,
von denen er Gebrauch macht, die er ins Spiel bringt, – ohne sie eigens
noch zu bedenken« (Fink 1990, 124).

Diese umfassende Aufgabe kommt aber in den Seminaren der
sechziger Jahre nur teilweise zum Ausdruck. Sie sind vielmehr eine
Art umfangreicher phänomenologischer Kommentar zur Kritik der
reinen Vernunft, der mit anderen berühmten Kommentaren der trans-
zendentalen Dialektik, wie dem (von Fink zitierten) Kommentar von
Heimsoeth verglichen werden kann. Wo aber liegt dann der eigentliche
Schwerpunkt der von Fink unternommenen Auseinandersetzung mit
Kant und seiner Interpretation der Vernunftkritik? Eine Antwort auf
diese Frage kann in der Vorlesung Welt und Endlichkeit gefunden wer-
den, die Fink zum ersten Mal 1949 hielt und deren Grundgedanken er
1966, bei der Durchführung eines seiner Kantseminare, wieder auf-
griff. Diese Vorlesung hat eine zentrale Bedeutung in der Arbeit von
Fink. Hier werden in kritischer Auseinandersetzung mit Kant, Husserl
und Heidegger einige wesentliche Züge seines kosmologischen Den-
kens entwickelt. Zu Beginn der Vorlesung erklärt Fink, dass er zu-
nächst die Weltfrage im Sinne der Metaphysik und ihrer traditionellen
Denkmodelle stellen will, die er anfangs nicht ablehnt, sondern in Fra-
ge stellt. Es geht Fink darum, einen Zugang zur Metaphysik zu finden,
der ihm gleichzeitig erlaubt, diese zu durchschreiten, um zu einer
nicht-metaphysischen Fragestellung nach der Welt zu gelangen (ebd.
16). Die Kritik der reinen Vernunft stellt so den Zugang und die Mög-
lichkeit der Überwindung der Metaphysik dar. Aber uns interessiert
insbesondere der in der Vorlesung erarbeitete zentrale Gedanke, dass
die Weltfrage der innerste Motor in Kants eigener Entwicklung zur
Vernunftkritik darstelle.

II.

Finks Vorlesung von 1949 gehört in die Periode der phänomenologi-
schen Interpretationen von Kants Kritik und schließt sie gleichsam ab.
Ohne uns hier mit einem so komplizierten Problem wie dem der Be-
ziehung von Husserl zum Kantischen Erbe zu beschäftigen, beschrän-

41

Weltfrage und kosmologische Interpretation

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-38 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ken wir uns darauf hervorzuheben, dass der Begründer der Phänome-
nologie in seinen Reflexionen der Freiburger Zeit dazu geneigt war,
seine Philosophie als die legitime Nachfolgerin der eigentlichen Intui-
tionen von Kant und dessen Revolution der Denkungsart zu betrachten
und zugleich eine implizite Phänomenologie in Kants Kritik jenseits
der metaphysischen und psychologischen Missdeutungen, die darin
liegen, ans Licht zu bringen. Auch Heidegger, der seiner Vorlesung
vom WS 1927/1928 den Titel Phänomenologische Interpretation von
Kants Kritik der reinen Vernunft gab, führte den Versuch durch, eine
echte phänomenologische Dimension der Probleme, die in Kants Phi-
losophie verborgen waren, ans Licht zu bringen und die Rezeption der
Vernunftkritik von der szientistischen Hypothek zu befreien, die durch
den Neukantianismus aufgenommen worden war. Kant phänomenolo-
gisch zu interpretieren hieß für Heidegger, wie schon für Husserl, eo
ipso über Kant hinauszugehen, auf die innere Entwicklung der Proble-
me zu zielen, aus denen Kants Philosophieren entstanden war, und sich
gerade durch diese Probleme (die »Sachen selbst«) leiten zu lassen.
Aber im Unterschied zu Husserl bedeutete für Heidegger eine phäno-
menologische Interpretation der Kritik von Kant hauptsächlich, sie in
einer ontologischen Richtung auszulegen, und zwar als die erste aus-
drückliche Grundlegung der Metaphysik, nach der Lesart, die er in
Kant und das Problem der Metaphysik (1929) eröffnete.

Das ist auch der Standpunkt, den Fink in seinem Dessauer Vortrag
von 1935 über »Die Idee der Transcendentalphilosophie bei Kant und in
der Phänomenologie« vertritt. Kants Kritik – so Fink – ist überhaupt
nicht vom Leitfaden einer reflexiven bzw. erkenntnistheoretischen Fra-
gestellung her zu interpretieren; sie entsteht vielmehr aus der Motiva-
tion einer Selbst- bzw. Neubegründung der Metaphysik und wirft, ent-
sprechend der Idee einer Transzendentalphilosophie, das Problem der
Möglichkeit der metaphysischen Erkenntnis nicht als eine erkenntnis-
theoretische oder erkenntniskritische, sondern als eine ontologische
Frage nach dem Bezug der Transzendentalien ens und verum auf. Die
zentrale Leitfrage dieser Neugründung der Metaphysik ist deshalb,
»wie die innere Natur des Seienden gerade so ist, daß es je schon ein
wahres ist« (Fink 1976, 28). Das heißt, das Sein wird durch die Kanti-
sche Fragestellung in einen inneren Bezug auf die reine Vernunft als
das Wesen des Menschen gebracht.

Das Denken Finks wurde aber nicht nur durch die Lektüre von
Heideggers Kant-Buch aus dem Jahre 1929 nachhaltig beeinflusst, son-

42

Riccardo Lazzari

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-38 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dern auch und vor allem durch den direkten Unterricht Heideggers,
und hier insbesondere durch seine Vorlesung Einleitung in die Philoso-
phie von 1928/1929, der ersten, die er nach seiner Rückkehr nach Frei-
burg hielt und deren Hörer Fink war. Im Unterschied zum Kant-Buch
stellte Heidegger in dieser Vorlesung (vgl. Heidegger 1996, §§ 32–34)
nicht so sehr die transzendentale Einbildungskraft als Wurzel der bei-
den Stämme (Sinnlichkeit und Verstand) der endlichen Erkenntnis und
als Grund der inneren Möglichkeit der ontologischen Synthesis (d. h.
der Transzendenz) in den Mittelpunkt seiner Interpretation Kants als
vielmehr das Weltproblem, das er im Hinblick sowohl auf die Disserta-
tion Kants von 1770 als auch auf die Kritik der reinen Vernunft ent-
wickelte. Auf diese Weise versuchte Heidegger Kants Begriff der Welt
in seine Erörterung des Phänomens der Transzendenz als In-der-Welt-
Sein nach einer Problemstellung einzuführen, die er auch in seiner
Abhandlung »Vom Wesen des Grundes« (1929) ausführlich behandel-
te. Insbesondere unterschied Heidegger zwei Begriffe der Welt in Kants
Philosophie, die sich allerdings miteinander verflechten: einen Welt-
begriff als Idee der Totalität der Erscheinungen, als Korrelat der end-
lichen menschlichen Erkenntnis, und einen existenziellen Weltbegriff,
nach dem die Welt »das große Spiel des Lebens«3 ist, d. h. für Heideg-
ger die Lebenserfahrung, das Miteinandersein (Heidegger 1996, 300).
Wir können sicher mehrere gedankliche Berührungspunkte zwischen
Heideggers Analyse von Kants Weltbegriff und der Interpretation der
Kantischen Philosophie durch Fink in seiner Vorlesung Welt und End-
lichkeit finden. Die gesamte Vorlesung Finks kann demnach als Ver-
such einer Auseinandersetzung mit Heidegger gedeutet werden (vgl.
Richir 2006, 228); so abhängig seine Lesart der Kantischen Philosophie
von Heideggers Lehre jedoch auch sein mag – sie gelangt zu einer neu-
en und eigenartigen Deutung dieser Philosophie als Rückkehr der Me-
taphysik in die Weltproblematik.

Die erste zentrale Passage von Finks Kant-Interpretation in Welt
und Endlichkeit besteht im Rückgriff auf dessen Dissertation von 1770
De mundi sensibilis atque intelligibilis forma et principiis. Fink betont
die Wichtigkeit dieses Textes und betrachtet ihn nicht nur als ein

43

Weltfrage und kosmologische Interpretation

3 Es ist sehr wahrscheinlich, dass dieser Begriff, den Heidegger der Anthropologie-Vor-
lesung Kants von 1792 (vgl. Kant 1924, 71) entnahm, Fink den ersten Anstoß zu der
anthropo-kosmologischen Auffassung des Spiels gab, die später im Mittelpunk von
Spiel als Weltsymbol und anderen Werken von Fink steht (vgl. Bruzina 2004, 136).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-38 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Übergangswerk in der Entwicklung von Kants Gedanken, in dem die
kritische Wende vorbereitet wird, sondern findet darin auch die An-
kündigung einer tieferen Wendung der abendländischen Metaphysik,
infolge deren »das Ganze alles Seienden in der Übermacht seiner Frag-
würdigkeit den Menschen neu betrifft, ihn angeht, ihm zustößt« (Fink
1990, 52).

Bekanntlich ging Kant in der Dissertation von 1770 von einem
Weltbegriff aus, der aus der Metaphysik von Leibniz, Wolff und Baum-
garten stammte. Er definierte die Welt als ein Ganzes, das seinerseits
kein Teil ist. Kant gibt diese Definition der Welt überhaupt im Rahmen
eines Vergleichs zwischen der Analyse eines Ganzen in minimale Teile
und der Synthese der Teile zu einem maximalen Ganzen: »Wie die
Zergliederung beim substantiellen Zusammengesetzten nur in dem
Teil ihre Grenze findet, der kein Ganzes ist, d. i. beim Einfachen: so
die Verbindung nur in dem Ganzen, das kein Teil ist, d. i. der Welt.«
(Kant 1958, 13) Kant zeigt außerdem die Nichtübereinstimmung eines
abstrahierten Verstandesbegriffs der Weltganzheit und einer konkre-
ten Vorstellung von Welt durch die Anschauung auf. Unsere intuitive
(und zwar, bei Kant, sinnliche) Erkenntnis geht nämlich immer regres-
siv vom Ganzen zu den Teilen, oder aber progressiv von den Teilen
zum Ganzen, kann diese Analyse oder Synthese aber nicht in einer
begrenzten Zeit vollenden. Sie gestattet uns nicht, das Einfache oder
die absolute Totalität zu bestimmen. Daraus ergibt sich, dass die Welt
nie den Sinnen ist, was sie dem Verstand ist, oder genauer, dass die
Weltganzheit nicht vorstellbar, sondern nur denkbar ist. Ohne hier
auf die ausführliche Analyse und Interpretation der Kantischen Disser-
tation seitens Finks einzugehen, möchte ich mich nur auf zwei zentrale
Punkte beschränken:

1. Fink macht deutlich, dass Kant zu einer Definition von Welt auf
der Basis eines bestimmten metaphysischen Denkmodells gelangt: es
ist das Modell des Zusammengesetztseins von binnenweltlichen Din-
gen und Substanzen. Für Fink handelt es sich dabei um ein Modell, das
im Hinblick auf die Aufgabe, die Totalität der Welt zu denken (als das
Ganze, das nicht auf die Zusammensetzung der Dinge in der Welt
zurückzuführen ist), scheitert. Dennoch ist es Kants Verdienst, die tie-
feren Implikationen dieses Denkmodells zu untersuchen und die Frag-
würdigkeit des Begriffs von Welt als Ganzem einer Zusammensetzung
im Hinblick auf Raum und Zeit herauszuarbeiten.

2. Fink geht auf das Problem ein, das Kant in seiner Dissertation

44

Riccardo Lazzari

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-38 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


»ein Kreuz für den Philosophen« nennt: Es geht um die Schwierigkeit,
den Begriff einer absoluten Totalität von Zeit und Raum zu denken. Bei
der Definition der Welt unterscheidet Kant drei Momente: 1. den Stoff
der Welt (die Vielheit von Substanzen bzw. den Teilen der Welt), 2. die
Form der Welt (die coordinatio der Substanzen) und 3. die Gesamtheit
als absoluta totalitas, unbedingte Allheit der zusammengehörigen Tei-
le. Wenn die Welt aber als eine Ganzheit des Seienden im Raum und in
der Zeit gedacht werden soll, wird sie eine gedankliche crux: »Denn wie
eine niemals zu vollendende Reihe von in Ewigkeit aufeinander folgen-
den Zuständen des Alls in ein Ganzes gebracht werden könne, das
schlechthin jeden Wechsel umgreift, kann schwer begriffen werden«
(ebd. 25) – und das gleiche gilt hinsichtlich des Raumes, der eine Ord-
nung des gleichzeitigen Nebeneinanders von Seiendem ist. Für Fink
stellt dieses Problem die produktive Verlegenheit dar, die Kant zur Ver-
nunftkritik führt. Fink scheint so die Bedeutung einiger bekannter
Aussagen von Kant selbst (wie z. B. im Brief an Garve vom 21. Septem-
ber 1798) implizit zu betonen und zu verstärken, nach denen es die
Aufdeckung des Problems der Antinomie der reinen Vernunft war, die
ihn zu der neuen kritischen Sichtweise führte.

Einen Weg aus der oben genannten Problematik – dem »Kreuz für
den Philosophen« – fand Kant in seiner Dissertation mit einer zwei-
fachen theoretischen Festlegung: mit der Unterscheidung von mundus
sensibilis und mundus intelligibilis und der Transformation von Raum
und Zeit als Weltformen, die dem Wesen der Welt selbst eigen sind, zu
Anschauungsformen, zu subjektiven Bedingungen, unter denen uns
Seiendes anschaulich und sinnlich gegeben wird. Nach Finks Deutung
der Dissertation entsteht die Kantische Subjektivierung von Raum und
Zeit aus einer Radikalisierung des Weltproblems. Um den metaphysi-
schen Weltbegriff aus dem ihm innewohnenden Widerspruch zu lösen,
dem Widerspruch, »der im Begriff eines vollendeten Raumganzen und
Zeitganzen von Seiendem-an-sich steckt« (Fink 1990, 78), bleibe Kant
nichts anderes übrig, als Raum und Zeit als intuitive Anschauungsfor-
men zu konzipieren, die der Subjektivität angehören.

Es ist fraglich, ob diese Subjektivierung von Raum und Zeit tat-
sächlich den Übergang zu der kritischen Sichtweise bedeutet, wie uns
Fink suggeriert. Die Akzentsetzung auf die subjektive Raum-Zeit-
Theorie, die wir schon in der Dissertation finden, stellt eine eher re-
duktive Interpretation der umfassenden Bedeutung der sogenannten
kopernikanischen Wende dar, die Kant zehn Jahre später in der Kritik

45

Weltfrage und kosmologische Interpretation

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-38 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der reinen Vernunft abschließt. Fink beabsichtigt aber keine derartige
Vereinfachung. Er versteht die kopernikanische Wende nicht so sehr
als eine Wendung, die aus dem Objekt, naiv verstanden, zum Subjekt
geht, das jegliche Objektivität begründet, sondern als eine Wendung
vom binnenweltlichen Seienden zur Welt selbst: Sie besteht demzufol-
ge in einer kosmologischen Wende im Seinsgedanken. Einerseits fin-
det, so Fink, im Kantischen Denken ein »radikaler Durchbruch zur
Weltfrage« statt, andererseits verdeckt Kant diesen Durchbruch und
bleibt »in der Bahn der Subjekt-Objekt-Unterscheidung« befangen,
obwohl er zugleich »diese Unterscheidung in einem unerhörten Sinne
radikalisiert« (ebd. 72).

Das wirklich Neue der subjektiven Theorie von Raum und Zeit
liegt in der Tatsache beschlossen, dass Kant zu einem transformierten
Subjektbegriff gelangt: »Er stattet das Subjekt mit Zügen aus, die ei-
gentlich der Welt zukommen.« (Ebd.) Nach Kant kann das Subjekt
nicht mehr als res gedacht werden, die neben einer anderen res vor-
kommt, und auch nicht mehr als Innerlichkeit, der die Äußerlichkeit
gegenübergestellt wird, die Außenwelt, das »Draußen«. Fink ist der
Auffassung, dass Kant einen neuen Subjektbegriff entwickelt, der das
Feld des »Draußen« mit einschließt: Das Subjekt ist nun »das Gesamt-
gefüge des Drinnen und Draußen« (ebd. 73). Das heißt: Das Ich ist
nicht mehr weltlose Innerlichkeit, ist nicht mehr eine in sich abgekap-
selte Innensphäre, sondern ist immer schon »draußen« bei den Dingen.
Mehr noch, das Ich »ist […] über alle möglichen Gegenstände hinaus-
gegangen und hält diesen das Feld offen für ihr mögliches Sichzeigen«
(ebd. 79). Das heißt, zum Subjekt gehören das Raumfeld und das Zeit-
feld, in denen die Gegenstände erscheinen. Dieses bedeutet nicht, dass
das Ich eine Vorstellung von einem alles-umfassenden Raumfeld und
Zeitfeld hat, sondern dass es selbst dieses Feld ist. Fink sagt auch, dass
das Subjekt »weltweit«, »weltbildend«, der »Demiurg der Sinnenwelt«
wird. »Sein Bilden« – schreibt er – »ist das Offenhalten von Raum und
Zeit« (ebd. 81).

Schon Heidegger hatte bekanntlich vom »weltbildenden« Wesen
des Menschen gesprochen, das die Welt »geschehen läßt« und dem
Seienden die »Gelegenheit« gibt, »in eine Welt einzugehen« (Heideg-
ger 1978, 157).4 Es wird deutlich, dass Fink das Kantische Subjekt im

46

Riccardo Lazzari

4 Außer im Aufsatz »Vom Wesen des Grundes« (1929) wurde die These des weltbilden-
den Wesens des Menschen von Heidegger besonders in der Vorlesung Die Grundbegrif-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-38 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sinne des Phänomens der Transzendenz des Daseins interpretiert, das
Heidegger in seinen Aufsätzen und Vorlesungen Ende der zwanziger
Jahre als die Grundstruktur der Subjektivität darlegte, infolge deren
»Subjektsein« (wenn man den missverständlichen Titel ›Subjekt‹ für
das menschliche Dasein verwenden will) »Transzendieren«, »Überstei-
gen«, und zwar des Seienden im Ganzen im Hinblick auf die Ganzheit
(die Welt), heißt. Es wird auch deutlich, dass besondere Termini und
Ausdrücke (wie z. B. »Überstieg«, »Überwurf«, »Weltbildung«), mit
denen Fink die Transformation des Wesens des Subjekts seitens Kants
charakterisiert, auf Heidegger und auf dessen Versuch zurückgehen,
die ›transzendentalen‹ Bestimmungen des Daseins als In-der-Welt-sein
auf seine eigene ontologische Interpretation von Kant zu projizieren.
Der Einfluss, den diese Interpretation auf die Herangehensweise von
Fink an die Kantische Kritik ausübte, ist schon im Dessauer Vortrag
von 1935 erkennbar, in dem Fink wie erwähnt argumentiert, dass das
Kantische transzendentale Fragen auf eine Neugründung der Onto-
logie abzielt (vgl. Fink 1976, 40). Aber auch die Übereinstimmung mit
der ontologischen Interpretation der Bedeutung der Kantischen Kritik
durch Heidegger, ja seine Abhängigkeit davon, hinderte Fink nicht da-
ran, einige wesentliche Korrekturen an ihr vorzunehmen.

III.

Auf der Konferenz von 1935 und in der Vorlesung Welt und Endlich-
keit (aber man könnte auch an andere Vorlesungen denken) vertritt
Fink die Auffassung, dass die Kantische Kritik der reinen Vernunft
keine Erkenntnistheorie sei, die die Metaphysik ersetzt. Die Revolu-
tion der Denkungsart von Kant ist zuallererst eine »ontologische Re-
volution« (Fink 1990, 89) oder besser: Sie besteht in einer transzenden-
talen Fragestellung, die erneut nach dem Bezug von Sein und Wahrsein
fragt. Diese Fragestellung, die die dogmatische Voraussetzung einer
Erkenntnis des Seienden an sich aus reinen Begriffen bezweifelt, wurde
grundsätzlich vom Weltproblem motiviert.

In Kants theoretischer Entwicklung von der Dissertation von 1770
bis zur Kritik der reinen Vernunft (1781) tritt die Frage nach der Welt

47

Weltfrage und kosmologische Interpretation

fe der Metaphysik. Welt – Endlichkeit – Einsamkeit vom WS 1929/1930 dargelegt, die
einen bleibenden Einfluss auf Fink ausübte.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-38 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


als dem Ganzen des Seienden an sich (d. h. als mundus intelligibilis)
zurück, und die Weltfrage wird zentral nur als Frage nach dem Ganzen
der Erscheinungswelt (d. h. des mundus sensibilis). Für Fink gelangt
Kant in dieser gedanklichen Entwicklung zu einem neuen ontologi-
schen Entwurf, in dem »das Sein nicht mehr als Ansichsein, sondern
als Erscheinung verstanden wird« (ebd. 95), die durch die subjektiven
Anschauungsformen Raum und Zeit bestimmt ist. Der wirklich neue
und revolutionäre Aspekt des Kantischen Entwurfs besteht gerade in
dieser Anerkennung des erscheinenden und binnenweltlichen Charak-
ters des Seienden. Das bedeutet, dass das Seiende, von dem wir ein
gültiges apriorisches Vorwissen haben, zum (subjektiven) Welthori-
zont, verstanden als Zeit-Raum des Erscheinens, gehört. Nach Finks
Auffassung ist Kants neue Ontologie in einem entschiedenen Sinne
Kosmologie; genauer gesagt: Sie ist eine Kosmologie, die die Tendenz
hat, sich selbst vom Subjekt her zu interpretieren. Mit dieser These der
Weltfrage als Zentralproblem der kritischen Metaphysik Kants nimmt
Fink, was die Interpretation der Vernunftkritik von Heidegger in sei-
nem Kant-Buch betrifft, eine gewisse Akzentverschiebung vor.

Fink macht das außergewöhnlich Neue der Kantischen Philoso-
phie in der Geschichte der Metaphysik deutlich. Die alte Metaphysik
handelte schlechthin und direkt vom Seienden: »Sie behandelte es, als
ob es weltlos wäre.« (Ebd. 185) Die Welt wurde höchstens als Ergän-
zung angesehen, als die Summe oder der vorhandene Rahmen aller
Dinge: »Die Ontologie der vorkantischen Metaphysik ist kosmologisch
indifferent.« (Ebd.) Die These, die Fink in Welt und Endlichkeit ent-
wickelt, ist, dass die Philosophie Kants letztendlich das Seiende in sei-
ner Weltzugehörigkeit denkt und sich so der Perspektive öffnet, nach
der die Kosmologie die Ontologie kritisch überholt. Fink behauptet
demnach, dass das kosmologische Problem bei Kant implizit eine Vor-
rangstellung gegenüber der Ontologie des Dinges einnimmt. Er ver-
leiht so der transzendentalen Dialektik erneut eine interpretative Zen-
tralität, da sie zu oft als eine Art Anhang der transzendentalen Analytik
betrachtet wurde, anstatt als der Scheitelpunkt der Kritik der reinen
Vernunft bzw. das »eigentliche Ziel des Werkes« (Heimsoeth 1966–
1971, VIII) gedeutet zu werden. Es handelt sich für Fink jedoch darum,
die transzendentale Dialektik neu zu lesen – den »dramatischen Teil des
Werkes« (Fink 1990, 101) –, nicht nur als eine Destruktion der meta-
physischen Themen der bisherigen Philosophie, sondern auch als eine
Reflexion, die sich auf das Problem des Ganzen des Seienden bezieht.

48

Riccardo Lazzari

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-38 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Nach diesem Interpretationsansatz steht die transzendentale Ana-
lytik, die die Kategorien und die Prinzipien unserer Erkenntnis von den
Gegenständen behandelt, in engem Zusammenhang mit dem, was in
der Wolffschen Schulphilosophie metaphysica generalis genannt wur-
de, d. h. mit Ontologie. In seinem Kant-Buch von 1929 interpretierte
Heidegger die Vernunftkritik als eine Grundlegung der Metaphysik,
beziehungsweise die erste, ausdrückliche Grundlegung, infolge deren
die Frage nach der Möglichkeit der ontischen Erkenntnis auf die nach
der Möglichkeit der ontologischen Erkenntnis zurückgeführt wird. Bei
Kant – so behauptete Heidegger – konzentriert sich die Grundlegung
der metaphysica specialis (und zwar der Erkenntnis der Hauptbezirke
des Seienden im Ganzen) auf die Grundlegung der allgemeinen Meta-
physik, d. h. der Ontologie, jetzt im Sinne einer Analytik des reinen
Verstandes beziehungsweise »einer transzendentalen Analytik der
Subjektivität des Subjekts« (Heidegger 1991, 219). Obwohl Heideggers
Interpretation vor allem die Nahtstellen zwischen der Ästhetik und der
Analytik, zwischen reiner Sinnlichkeit und reinem Verstand, unter-
suchte, konzentrierte sie sich bis zum Schematismuskapitel im We-
sentlichen noch auf die transzendentale Analytik. Nach Finks Auffas-
sung liegt der Schwerpunkt der Vernunftkritik vielmehr in der
transzendentalen Dialektik, in der das Weltproblem als Totalität der
Erscheinungen aufgeworfen wird. Trotz alledem – so Fink – zeigt sich
dieser neue Gedanke bei Kant noch in einer nur negativen Form, d. h.
als Theorie des transzendentalen Scheins, die sich auf einen unver-
meidlichen Widerstreit der Vernunft mit sich selbst bezieht, der aus
der Vernunftidee einer absoluten Vollständigkeit der Erscheinungen
in Raum und Zeit resultiert. Fink fragt sich vor allem, ob man sich
darauf beschränken solle, die transzendentale Dialektik auf der Grund-
lage der dreifachen Untergliederung der traditionellen Metaphysik des
18. Jahrhunderts zu deuten, nach der das Weltproblem nur ein Problem
neben dem Seelen- und Gottesproblem darstellt; oder ob die transzen-
dentale Dialektik aus drei verschiedenen Blickwinkeln heraus auf das
einzige große Hauptproblem hindeute, das Problem der Totalität des
Seienden und so des Welthorizonts des Seins.5

In seinen frühen Aufzeichnungen und dann in seinen Vorlesun-
gen versucht Fink ferner den Kantischen Begriff der Transzendental-

49

Weltfrage und kosmologische Interpretation

5 Diese Fragestellung wird von Fink schon in seinen Notizen aus der Mitte der dreißiger
Jahre zum Ausdruck gebracht (vgl. z. B. OH-III <14> f.).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-38 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


philosophie mit der aristotelisch-scholastischen Problematik der Trans-
zendentalien in Verbindung zu bringen. Hinter der Theorie der Trans-
zendentalien (ens, unum, verum, bonum) verbirgt sich – so Fink – die
Urgliederung der philosophischen Problematik, die sich von Anbeginn
um das Seiende als Seiendes, um das Seiende als Ganzes, um das Sei-
ende als Wahres und um das Seiende im höchsten Sinne dreht: das
heißt, sie dreht sich um das Seinsproblem, das Weltproblem, das See-
lenproblem und das Gottesproblem. In jedem dieser Probleme erkennt
Fink das Ganze der Philosophie selbst, das nicht die Summe von Teilen
und abgesonderter Disziplinen ist, sondern ein ganzheitlicher Entwurf
(vgl. Fink 1985, 69). Für Fink war die Problematik der Transzendenta-
lien für den Aufbau der Kantischen Kritik immer noch von Bedeutung,
obwohl Kant selbst diesen Zusammenhang ausdrücklich verdeckte und
die Transzendentalphilosophie der Alten bagatellisierte. Aber Kant
ging über die Probleme der alten Metaphysik hinaus: Seine dialekti-
sche Seelenlehre und dialektische Gotteslehre sind aufs Engste mit
dem Weltproblem verklammert und erhalten durch dieses ihren Sinn.

Außerdem nimmt das kosmologische Problem in der Kritik – auch
wenn es von Kant in negativer Form behandelt wurde – eine implizite
Vorrangstellung gegenüber der Ontologie der Dinge ein, wie Fink am
Ende einer Prüfung des Problems der Kantischen kosmologischen An-
tinomien argumentiert. Das schließt für Fink jedoch nicht aus, dass die
Ontologie des Dinges der Analytik das Modell für den Entwurf des
Systems der kosmologischen Ideen in der transzendentalen Dialektik
bleibt. Kant gelangt nämlich vom binnenweltlichen Seienden zur Welt,
verstanden als die Summe oder der Rahmen, der alle Dinge umschließt.
Boden und Bahn der Entfaltung der Weltfrage bleibt das binnenwelt-
liche Seiende, wie es z. B. die Unterscheidung der kosmologischen An-
tinomien in mathematische und dynamische zeigt. Fink macht sichtbar,
wie die gesamte Darlegung der vier kosmologischen Ideen auf der
Grundlage operativer Voraussetzungen geführt wurde, die ihre Wur-
zeln in der Ontologie des Dings der Analytik haben. Die Kantische Dis-
kussion der Antinomie der reinen Vernunft und die Aufdeckung der
Widersprüche des Weltgedankens lassen jedoch alle Vorstellungswei-
sen scheitern, die am Dingsein, am Binnenweltlichen orientiert sind:
»Alle Formen, unter denen versucht wird, das Weltganze in Analogie
zu einem Ding in der Welt zu denken, versagen.« (Fink 1990, 141) Bei
Kant »vollzieht sich erstmalig die prinzipielle Einsicht und Begründung
dafür, daß die Welt kein Seiendes, kein Ding ist« (Fink 1985, 81).

50

Riccardo Lazzari

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-38 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Mit anderen Worten: Die Auseinandersetzung mit den Proble-
men, die der Antinomie der reinen Vernunft zugrunde liegen, führt
zu einem Ergebnis, das zu der Ontologie der transzendentalen Analytik
im Kontrast steht. Zu Ende gedacht ist der Vernunftgedanke der Tota-
lität aller Erscheinungen ein »explosiver Gedanke« (wie Fink zu Beginn
des XIV. Kant-Seminars sagt; vgl. auch Fink 1990, 194). Die Antinomie
der reinen Vernunft führt zu einer Verwirrtheit des Denkens, die aus
dem Zusammenstoß zwischen einer an die Ontologie der Dinge gebun-
denen Denkweise und dem ihr unbekannten Problem des Ganzen ent-
steht. Durch eine negative Fragestellung entdeckt Kant, so Fink, die
kosmologische Differenz, d. h. die eigentliche Differenz zwischen dem
binnenweltlichen Seienden und dem Weltganzen. Aus der Tatsache
heraus, dass die Welt nicht als vorhandenes Objekt verstanden werden
kann, kommt Kant zu dem Schluss, dass sie etwas Subjektives sein
muss. Obwohl Kant der eigentliche Entdecker des Weltproblems ist,
endet sein Welt-Denken für Fink in der »Sackgasse des Subjektivis-
mus« (Fink 1990, 140). Fink betont nachdrücklich den Aspekt, nach
dem in der Kantischen Kritik der ›Ort‹ der Welt in dem ideenhaften
Vorstellen der endlichen menschlichen Vernunft liegt. Die kosmologi-
schen Fragen, so schrieb Kant, »betreffen einen Gegenstand, der nir-
gend anders als in unseren Gedanken gegeben werden kann« – der bloß
in unserem »Gehirne« ist und »außer demselben gar nicht gegeben
werden kann« (Kant 1956, 454 f.). Für Kant wird die Welt nicht nur
einfach in Vernunftbegriffen, in so genannten Ideen, gedacht, sondern
ist im Wesentlichen Idee, ist Vernunftbegriff, und zwar eine notwendi-
ge Ideenbildung der menschlichen Vernunft, die letztendlich als Erfah-
rungshorizont fungiert. Sie ist nur »ein Horizont, den die Erfahrung,
sich selbst vorweggehend, mit sich führt« (Fink 1990, 138). »Verein-
facht gesprochen:« – so kommentiert Fink in seinem letzten Kant-
Seminar die Kantische Auflösung der kosmologischen Antinomie der
reinen Vernunft – »es gibt keine zurückliegende Ganzheit der Welt, es
gibt nur eine Vernunftmotivation, zu allen rückwärts erreichten Er-
scheinungen noch weitere, ihnen vorangehende Erscheinungen auf-
suchen zu wollen«.6

Einerseits ist das entscheidende Ergebnis der Kantischen Behand-
lung der kosmologischen Ideen nach Fink nicht so sehr in den von Kant

51

Weltfrage und kosmologische Interpretation

6 Vgl. Finks handschriftliche Disposition zum 15. Seminar im WS 1970/1971. Zu die-
sem Seminar ist kein Protokoll überliefert.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-38 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dargelegten Auflösungen dieser Ideen zu finden als vielmehr in einem
negativen bzw. meontischen Resultat: in der Destruktion der üblichen
Alternativen (endlich-unendlich, einfach-zusammengesetzt usw.), mit
denen das Weltall gedacht wird, und in der Entdeckung, dass die Welt
ein Paradoxon wird, wenn man sie mit dem binnenweltlichen Seienden
vergleicht. Andererseits zeigt Fink, wie Kant zu einem Weltbegriff ge-
langt, infolge dessen die Welt subjektiv ist (in der Doppelform von
reinen Anschauungsformen und vernünftiger Ideenbildung), am Men-
schen hängt – jedoch am Menschen als Weltwesen, ens cosmologicum,
verstanden (ebd. 143).

IV.

Der grundsätzliche Zweck der Interpretation der Kantischen Kritik von
Seiten Finks war nicht, »ein immanentes Textverständnis« anzubieten,
sondern »mit Kant oder auch durch Kant hindurch zum Weltproblem
selbst vorzustoßen«.7 Welche Rolle spielt diese Interpretation bei der
Diskussion, die Fink seit den dreißiger Jahren mit Husserls Phänome-
nologie und mit Heideggers Denken – d. h. mit den »beiden bedeu-
tendsten Theorien über die Welt, die in unserer philosophischen Ge-
genwart aufgetreten sind« (Fink 1985, 115) – ›von innen‹ her eröffnet
hatte? Die Vorlesung Welt und Endlichkeit gibt nützliche Hinweise für
eine Antwort auf diese Frage, denn Fink setzt sich darin mit Husserl,
obwohl nur andeutungsweise, und ausführlicher mit Heidegger aus-
einander.

Hinsichtlich Husserls bemerkt Fink, dass »das Grundphänomen,
von dem aus Husserl das Weltganze in den Blick zu bringen sucht, das
Phänomen des Horizonts« ist (Fink 1990, 148). Der Ansatz des Welt-
problems bei Husserl bestehe darin, die Welt als den Horizont aller
Horizonte zu denken und den Horizont als ein Feld von Möglichkeiten,
das mit den einzelnen Akten des Bewusstseins, und vor allem mit dem
Akt der Wahrnehmung, zusammengeht. Für Fink ist ›Horizont‹ ur-
sprünglich ein räumlicher Ausdruck, der in der Phänomenologie als
»Metapher für das jedes thematische Bewußtsein umgebende Mit-
bewußtsein oder dessen gegenständliches Korrelat«8 vorkommt. Das

52

Riccardo Lazzari

7 Vgl. Finks handschriftliche Disposition zum 14. Seminar im WS 1969/1970.
8 So Fink in einem Entwurf zu seiner Interpretation des »Weltgefühls« aus dem Jahr

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-38 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


heißt, ›Horizont‹ ist bei Husserl eine Potenzialität der Erfahrung, eine
Antizipation derselben, wie z. B. der noch nicht gesehenen Rückseite
eines Dinges, die ich später zur Gegebenheit bringen kann. Was den
Spielraum des Wahrnehmbaren und seiner ›Vermöglichkeiten‹ angeht,
ist die Ausfüllung eines Horizonts seine Aufhebung. Als Universalho-
rizont ist aber die Welt nicht auf eine einzelne Dingwahrnehmung (mit
ihren Innen- und Außenhorizonten) begrenzbar und bleibt »ein Leer-
Horizont, der niemals einlösbar ist in wirklicher Erfahrung« (Fink
1990, 148). Deshalb unterstreicht Fink eine gewisse Übereinstimmung
bei Husserl und Kant, was die Gedanken zur Welt betrifft: Welt exis-
tiert für Husserl nicht an sich, hat keine ontische Wirklichkeit, so we-
nig wie für Kant. Für Kant ist die Welt nur Idee, für Husserl Univer-
salhorizont der Erfahrung, und beide gelangen auf diese Weise zu
einem Weltbegriff, der subjektivistisch ist.

Die Motive einer Kritik an Husserls Auffassung der Weltganzheit
können schon in Finks Notizen und Entwürfen der dreißiger Jahre ge-
funden werden, die von einer Diskussion zwischen Lehrer und Schüler
zeugen, die für Husserls Schrift Die Krisis der europäischen Wissen-
schaften entscheidend war. In diesem Zusammenhang ist die Über-
legung besonders wichtig, die Fink im Entwurf seiner VI. Carte-
sianischen Meditation angesetzt hat. Dieser Entwurf weist eine Reihe
(mehr oder weniger treffender) struktureller Analogien zur Kritik der
reinen Vernunft auf, wie z. B. die Unterteilung der phänomenolo-
gischen Philosophie in eine transzendentale Elementarlehre, die die
transzendentale Kosmogonie zum Thema hat, und eine transzenden-
tale Methodenlehre, die in der Phänomenologie der Phänomenologie
besteht. Genauer gesagt führt Fink neben einer phänomenologischen
Ästhetik und phänomenologischen Analytik auch eine phänomenolo-
gische Dialektik in seine Elementarlehre ein. Demnach stellt er eine
Reihe von Entsprechungen zwischen dem Kantischen Begriff einer
transzendentalen Dialektik und dem Entwurf einer konstruktiven Phä-
nomenologie fest und betont besonders folgende Analogie: »Daß hier
wie dort gefragt wird nach prinzipiell un-gegebenen Ganzheitsstruktu-
ren: hier nach der Totalität der transzendentalen Subjektivität, dort
nach der Totalität der Erscheinungen (kosmologischen Antinomien).«
(Fink 1988, 71) Daraus ergibt sich, dass Kants Problem der Antinomie

53

Weltfrage und kosmologische Interpretation

1931 (M-II; vgl. Fink 2006, 417). Auf diesen Text folgt eine Kritik an Husserls Horizont-
lehre, die mit Kants Weltlehre konfrontiert wird (ebd. 418f.).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-38 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der reinen Vernunft eine entscheidende Rolle am Anfang von Finks
Gedankengang für seinen Versuch spielte, die Phänomenologie dem
spekulativen Denken zu öffnen.

Im Blick auf Heidegger entwickelt Fink in Welt und Endlichkeit
eine ausführliche Deutung seines Denkens. Er prüft die Hauptetappen
des Denkwegs, der von Sein und Zeit (1927) zum »Brief über den Hu-
manismus« (1947) geht, und bringt ans Licht, »daß sich gerade bei
Heidegger eine wesentliche Wandlung des Weltbegriffs vollzieht«
(Fink 1990, 150). Heideggers Denkweg geht nach Fink von einem exis-
tenziellen zu einem kosmischen Weltbegriff, d. h., er geht in eine Rich-
tung, die derjenigen Kants – von der Dissertation zur Kritik – ent-
gegengesetzt ist. Heidegger, so schreibt Fink, »setzt ein, wo Kant
endet: eben in einer subjektivistischen Interpretation der Welt« (ebd.,
153). In seiner ersten Vorlesung von 1946 behauptete Fink noch, dass
Heidegger wie Husserl die Welt als einen subjektiven Horizont begrei-
fe: »Husserl als einen solchen der Erfahrung, Heidegger als einen sol-
chen des vorgängigen Verstehens von Seiendem.« (Fink 1985, 115) In
der darauf folgenden Vorlesung Welt und Endlichkeit kann Fink hin-
gegen die Bedeutung von Heideggers »Kehre« besser gewichten, die er
als einen Übergang zu einem kosmischen Weltbegriff deutet. Fink
wollte nicht nur Heideggers Gedanken interpretieren, sondern sich
mit ihnen auch auseinandersetzen. In dieser Auseinandersetzung ist
Fink vom Denken Heideggers nie einfach abhängig. Er hat zwar auf
viele Motive Heideggers zurückgegriffen, durch die er zu einer selbst-
ständigen Fragestellung gegenüber Husserls Phänomenologie gelang-
te; aber schon seit den dreißiger Jahren hat er an das Denken Heideg-
gers neue Fragen gerichtet. Fink ging es schon damals um das Problem,
jenseits des existenzialen Weltbegriffs der Fundamentalontologie Hei-
deggers zu einem ursprünglicheren, eigentlich kosmologischen Welt-
begriff zu gelangen. Aus dieser Perspektive schreibt Fink in einer Notiz
aus der ersten Hälfte der dreißiger Jahre: »Gegen Heideggers These:
›Welt ein Existenzial‹ : Weltverhalten ist Existenzial, aber nicht Welt
selbst. Daß ›Welt‹ nicht ein Seiendes ist, heißt noch nicht, daß sie ein
daseinsmäßiges Existenzial ist. Nicht-Vorhandenheit ist nicht gleich
Existenzialem Sein. Heideggers Welt-Lehre analog wie Kants nur im
negativen bedeutsam, in der These von dem, was die Welt nicht ist.«
(Z-XIV, hVIII/1ai)

Aus alledem ergibt sich, dass das Reifen der Weltproblematik bei
Fink nicht nur durch die Auseinandersetzung mit seinen direkten Leh-

54

Riccardo Lazzari

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-38 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


rern Husserl und Heidegger unter verschiedenen Aspekten ermöglicht
wurde, sondern auch durch eine konstante Reflexion über das Denken
Kants. Kant gilt für Fink als »der Entdecker des kosmologischen Hori-
zontes des Seins des Seienden« und seine Kritik als »die Grundlegung
der Kosmologie« (V-II, h4i), wie er um 1934 in einer Skizze zum The-
ma »Welt und Weltbegriff« notierte. Ein roter Faden verbindet Finks
frühe Untersuchungen mit seiner Interpretation von Kants Kritik in
der Vorlesung Welt und Endlichkeit nach dem Krieg. Zweifellos lässt
diese Interpretation der Vernunftkritik – die sich wesentlich um die
transzendentale Ästhetik und Dialektik dreht – Raum für Einwände
und Kritik. Aber Finks Absicht war weder der Versuch, eine um jeden
Preis originelle Interpretation zu geben noch der Versuch, eine einsei-
tige Interpretation zu vermeiden; es ging ihm vielmehr darum, über
das Kantische Denken einen Zugang zur philosophischen Grundfrage
zu finden – der Weltfrage.

Literatur

Bruzina, R. (2004): Edmund Husserl & Eugen Fink. Beginnings and Ends in Phe-
nomenology, 1928–1938, New Haven/London.

Fink, E. (1957): Zur ontologischen Frühgeschichte von Raum – Zeit – Bewegung,
Den Haag.

– (1958): Sein, Wahrheit, Welt. Vorfragen zum Problem des Phänomenbegriffs,
Den Haag.

– (1966): Studien zur Phänomenologie (1930–1939), Den Haag.
– (1976): Nähe und Distanz. Phänomenologische Vorträge und Aufsätze, hg. v.

F.-A. Schwarz, Freiburg/München.
– (1985): Einleitung in die Philosophie, hg. v. F.-A. Schwarz, Würzburg.
– (1990): Welt und Endlichkeit, hg. v. F.-A. Schwarz, Würzburg.
– (2006): Phänomenologische Werkstatt (Eugen Fink Gesamtausgabe, Bd. 3/1),

hg. v. R. Bruzina, Freiburg/München.
Heidegger, M. (1978): »Vom Wesen des Grundes« [1929], in: ders.: Wegmarken,

Frankfurt/M., 123–173.
– (1991): Kant und das Problem der Metaphysik [1929], Frankfurt/M.
– (1996): Einleitung in die Philosophie (Gesamtausgabe, Bd. 27), hg. v. O. Saame

u. I. Saame-Speidel, Frankfurt/M.
Heimsoeth, H. (1966–1971): Transzendentale Dialektik. Ein Kommentar zu Kants

Kritik der reinen Vernunft, Berlin.
von Herrmann, Fr.-W. u. G. van Kerckhoven (2004): »Sull’edizione dei Seminari

kantiani di Eugen Fink«, in: A. Marini, R. Lazzari (Hg.): Letture di Kant e Se-

55

Weltfrage und kosmologische Interpretation

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-38 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


minari kantiani di Fink. Gargnano del Garda, 16–18 ottobre 2002 (Magazzino
di filosofia, Bd. 11), 121–135.

Kant, I. (1924): Die philosophischen Hauptvorlesungen, hg. v. A Kowalewski,
München.

– (1956): Kritik der reinen Vernunft (Werke, Bd. II), hg. v. W. Weischedel, Wies-
baden.

– (1958): Schriften zur Metaphysik und Logik (Werke, Bd. III), hg. v. W. Weische-
del, Wiesbaden.

Richir, M. (2006): »Welt und Phänomene«, in: A. Böhmer (Hg.): Eugen Fink. So-
zialphilosophie – Anthropologie – Kosmologie – Pädagogik – Methodik (Orbis
Phaenomenologicus Perspektiven, Bd. 12), Würzburg, 228–251.

56

Riccardo Lazzari

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-38 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	I.
	II.
	III.
	IV.
	Literatur

