Weltfrage und kosmologische Interpretation
von Kants Kritik der reinen Vernunft
bei Eugen Fink

Riccardo Lazzari

Heidegger: Sie gebrauchen also skosmologisch< nicht im Sinne des
griechischen ndopog. Aber warum sprechen Sie dann von >kosmo-
logisch«?
Fink: Das Kosmologische denke ich nicht von Heraklit, sondern eher
von Kant her, und zwar von der Antinomie der reinen Vernunft.
Martin Heidegger und Eugen Fink:
Heraklit, Seminar Wintersemester 1966/1967

Es gibt in den Gedanken und Werken Finks einen immer wiederkeh-
renden Gesichtspunkt, der im konstanten Bezug auf die Dimension der
Problematisierung in der Philosophie besteht. Dieser Aspekt findet sich
schon in den vor dem Krieg verfassten Schriften und Aufzeichnungen
und bildet das charakteristische Merkmal seiner frithen Phanomenolo-
gie. In einer Notiz von Fink aus den dreifliger Jahren, die in die Zeit
seiner Zusammenarbeit mit Husserl gehort, heifdt es: »Philosophieren
ist ein radikales Fragen, das Probleme erzeugt und so den Menschen
selbst in Frage stellt.« (Z-XVI, 111/3a)* Das bedeutet fiir Fink, dass die
Philosophie urspriinglich eher von Fragen lebt als von Antworten, in
denen sich die Fragen auflgsen. Sie hat ihren wahrhaften Anfang in der
»Verwunderung iiber das Selbstverstandlichste« (Fink 1976, 99; vgl.
auch Fink 1966, 182) — wie Fink selbst die Bedeutung des thaumazein
bei Plato und Aristoteles deutet — und stellt den Herausgang aus der

I Mit den in diesem Artikel in Klammern gesetzten Signaturen beziehe ich mich auf
Notizen Finks aus seiner Assistentenzeit bei Husserl nach der von Ronald Bruzina ge-
troffenen Anordnung. Ein erster Teil dieser in Eugen Finks Nachlass im Universitits-
archiv Freiburg verwahrten Texte wurde von R. Bruzina 2006 als Band 3.1 der Eugen
Fink Gesamtausgabe (Freiburg/Miinchen 2006 ff.) herausgegeben; Band 3.2 folgte 2008.

38

https://dol.org/10.5771/9783485860021-38 - am 16.01.2026, 08:43:38. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860021-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Weltfrage und kosmologische Interpretation

Naivitit des natiirlichen Bewusstseins, aus dessen Sicherheit und Ge-
laufigkeit dar, was auch den Herausgang aus einer grundsitzlichen
Fraglosigkeit bedeutet.

Diese Dimension der Philosophie wird von Fink unter verschiede-
nen Perspektiven hervorgehoben. Sie kommt vor allem als die bewuss-
te Tatsache zum Ausdruck, dass die Philosophie kein fest vorhandenes
Sachgebiet, keinen Bezirk des Seienden zum Thema hat — im Unter-
schied zu den positiven Wissenschaften, die durch die Angabe ihres
Themas charakterisiert werden konnen (wie z.B. die Botanik, welche
die Formen, Strukturen und Funktionen der Pflanzen behandelt). Das
Fragen der Philosophie richtet sich wesentlich auf solches (Sein, Wahr-
heit, Welt), das nicht vor uns liegt wie eine geologische Schichtung,
eine Krankheit oder ein Rechtsfall. Solch ein Fragen lauft nicht »in
einer bereits gesicherten Bahn« und setzt sich stets dem »Wagnis der
Irrfahrt« (Fink 1957, 38) aus. Auflerdem ist die Philosophie in ihrem
innersten Wesen frag-wiirdig, weil sie »ein fragendes Denkenc« ist, das
»nicht zuletzt nach sich selber fragt« (Fink 1958, 9). Aus diesem Grund
kann Fink behaupten, dass »die Philosophie fiir das Philosophieren ein
Problem« ist (ebd.). Die Philosophie will aber in erster Linie die Fragen
wachrufen, die in unserer gewdhnlichen Beziehung zur Welt verbor-
gen bleiben; sie will das, was im natiirlichen Leben selbstverstindlich
und fraglos erscheint, in Frage stellen. Das bedeutet »eine Weckung der
Frage« (Fink 1990, 7), in der sich der Mensch der Fragwiirdigkeit aus-
setzt, die hinter der Vertrautheit mit den Dingen steht. Und diese Er-
weckung ist vor allem ein Weg aus der Weltvergessenheit und aus dem
Vergessen der kosmologischen Differenz.

Daraus ergibt sich, dass Fink in fast allen seinen Schriften und
Vorlesungen die philosophische Fragestellung thematisiert; das heif3t,
Fink erwigt das Fragen im Bereich der Philosophie und gibt dessen
»Bodenlosigkeit« zu (Fink 1976, 71). Die Vertiefung dieses Themas in
Finks Denken wiirde zahlreicher Betrachtungen bediirfen. Ich be-
schrinke mich darauf, eine weitere Textstelle Finks zu erwihnen, in
der er erldutert, dass es einen falschen Radikalismus im Felde der Phi-
losophie gibt, »der immerzu frigt und frigt, — und von vornherein
schon jede >Antwort« verachtet«; aber »eine philosophische Frage ist
damit nicht gestellt, dass wir ein Problem nennen und bereden; jeder
Narr kann mehr fragen, als hundert Weise beantworten konnen« (Fink
1990, 98). Das Entscheidende fiir Fink ist, ob eine Frage richtig formu-
liert wird und bis ins Letzte ausgearbeitet ist oder nicht. Aus dieser

39

https://dol.org/10.5771/9783485860021-38 - am 16.01.2026, 08:43:38. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860021-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Riccardo Lazzari

Uberzeugung erwiichst das Bediirfnis, philosophische Fragen im Hin-
blick auf vollendete Formulierungen und exemplarische Ergebnisse der
philosophischen Forschung zu stellen. In seinen Vorlesungen nach dem
Krieg erfolgt der fragende Zugang zum philosophischen Grundpro-
blem — zum Weltproblem — nicht auf direktem Weg, sondern iiber
einen Umweg, d.h. tiber eine Konfrontation mit der Tradition und mit
einer geschichtlich-iiberlieferten Begrifflichkeit.

In dieser Hinsicht stellt die Kritik der reinen Vernunft fiir Fink
einen wichtigen, wenn nicht gar den wichtigsten Bezugspunkt dar, um
zu einer angemessenen Stellung der Weltfrage zu gelangen. Fink un-
terstreicht ausdriicklich, dass Kant die Weltfrage wie niemand zuvor in
einer duflersten Radikalitit aufgegriffen hat: »Kant ist der Denker der
Metaphysik, der am entschlossensten die Weltfrage stellt.« (Ebd. 98)
Ein weiterer Beweis fiir die zentrale Bedeutung von Kant fiir die kos-
mologische Denkart Finks ist, dass er Seminare tiber die Kritik der
reinen Vernunft vom Wintersemester 1962/1963 bis zum Winter-
semester 1969/1970 durchfiihrte, also in einem Zeitraum von vierzehn
Semestern, sieben Jahre lang.2 Diese Seminare behandeln die verschie-
denen Abschnitte der Kritik der reinen Vernunft von der transzenden-
talen Asthetik bis zu den kosmologischen Antinomien der transzen-
dentalen Dialektik auf eine immer detailliertere und tiefgriindigere
Weise. Fink tut dem Text von Kant keine »Gewalt« an, wie es dagegen
Heidegger fiir notwendig hielt, »um freilich dem, was die Worte sagen,
dasjenige abzuringen, was sie sagen wollen« (Heidegger 1991, 202).
Trotzdem betrachtete Fink seine Arbeit nicht als immanente Textinter-
pretation oder als blofs hermeneutische Deutung. Er wollte die Gedan-
ken Kants nicht nur nachvollziehen, er wollte sie neu denken oder, wie
er einmal sagte (zu Beginn des XII. Seminars vom Sommersemester
1968), »im Nachdenken der Gedankenginge Kants eine phanomeno-
logisch-spekulative Denkweise probieren«. Die Absicht Finks war dem-
nach die einer phanomenologisch-spekulativen Interpretation, die iiber
den eigentlichen Text hinaus die in ihm eingeschlossenen Probleme
freilegt. Mehr noch: Seine ausfiihrliche Darlegung des Kantischen

2 Die Veroffentlichung dieser Seminare, deren Text von Friedrich-Wilhelm von Herr-
mann protokolliert und von Fink autorisiert wurde, ist in der Eugen Fink Gesamtaus-
gabe als Band 13, hg. von Guy van Kerckhoven, vorgesehen (2011). Zur Geschichte der
Kant-Seminare Finks vgl. die Erinnerung F-W. von Herrmanns in: Herrmann/Kerck-
hoven 2004, 121-135.

40

https://dol.org/10.5771/9783485860021-38 - am 16.01.2026, 08:43:38. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860021-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Weltfrage und kosmologische Interpretation

Werks will jene operativen Begriffe und Denkmodelle bei Kant auf-
decken, die sozusagen den Schatten seiner Philosophie ausmachen.
Kant interpretieren bedeutet nicht, die Kantischen Gedankenginge zu
repetieren, sondern »auf die operativen Voraussetzungen zu achten,
von denen er Gebrauch macht, die er ins Spiel bringt, — ohne sie eigens
noch zu bedenken« (Fink 1990, 124).

Diese umfassende Aufgabe kommt aber in den Seminaren der
sechziger Jahre nur teilweise zum Ausdruck. Sie sind vielmehr eine
Art umfangreicher phinomenologischer Kommentar zur Kritik der
reinen Vernunft, der mit anderen beriihmten Kommentaren der trans-
zendentalen Dialektik, wie dem (von Fink zitierten) Kommentar von
Heimsoeth verglichen werden kann. Wo aber liegt dann der eigentliche
Schwerpunkt der von Fink unternommenen Auseinandersetzung mit
Kant und seiner Interpretation der Vernunftkritik? Eine Antwort auf
diese Frage kann in der Vorlesung Welt und Endlichkeit gefunden wer-
den, die Fink zum ersten Mal 1949 hielt und deren Grundgedanken er
1966, bei der Durchfiihrung eines seiner Kantseminare, wieder auf-
griff. Diese Vorlesung hat eine zentrale Bedeutung in der Arbeit von
Fink. Hier werden in kritischer Auseinandersetzung mit Kant, Husserl
und Heidegger einige wesentliche Ziige seines kosmologischen Den-
kens entwickelt. Zu Beginn der Vorlesung erklirt Fink, dass er zu-
nichst die Weltfrage im Sinne der Metaphysik und ihrer traditionellen
Denkmodelle stellen will, die er anfangs nicht ablehnt, sondern in Fra-
ge stellt. Es geht Fink darum, einen Zugang zur Metaphysik zu finden,
der ihm gleichzeitig erlaubt, diese zu durchschreiten, um zu einer
nicht-metaphysischen Fragestellung nach der Welt zu gelangen (ebd.
16). Die Kritik der reinen Vernunft stellt so den Zugang und die Mog-
lichkeit der Uberwindung der Metaphysik dar. Aber uns interessiert
insbesondere der in der Vorlesung erarbeitete zentrale Gedanke, dass
die Weltfrage der innerste Motor in Kants eigener Entwicklung zur
Vernunftkritik darstelle.

Finks Vorlesung von 1949 gehort in die Periode der phidnomenologi-
schen Interpretationen von Kants Kritik und schliefit sie gleichsam ab.
Ohne uns hier mit einem so komplizierten Problem wie dem der Be-
ziehung von Husserl zum Kantischen Erbe zu beschiftigen, beschrin-

41

https://dol.org/10.5771/9783485860021-38 - am 16.01.2026, 08:43:38. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860021-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Riccardo Lazzari

ken wir uns darauf hervorzuheben, dass der Begriinder der Phinome-
nologie in seinen Reflexionen der Freiburger Zeit dazu geneigt war,
seine Philosophie als die legitime Nachfolgerin der eigentlichen Intui-
tionen von Kant und dessen Revolution der Denkungsart zu betrachten
und zugleich eine implizite Phinomenologie in Kants Kritik jenseits
der metaphysischen und psychologischen Missdeutungen, die darin
liegen, ans Licht zu bringen. Auch Heidegger, der seiner Vorlesung
vom WS 1927/1928 den Titel Phinomenologische Interpretation von
Kants Kritik der reinen Vernunft gab, fithrte den Versuch durch, eine
echte phinomenologische Dimension der Probleme, die in Kants Phi-
losophie verborgen waren, ans Licht zu bringen und die Rezeption der
Vernunftkritik von der szientistischen Hypothek zu befreien, die durch
den Neukantianismus aufgenommen worden war. Kant phinomenolo-
gisch zu interpretieren hief3 fiir Heidegger, wie schon fiir Husserl, eo
ipso tiber Kant hinauszugehen, auf die innere Entwicklung der Proble-
me zu zielen, aus denen Kants Philosophieren entstanden war, und sich
gerade durch diese Probleme (die »Sachen selbst«) leiten zu lassen.
Aber im Unterschied zu Husserl bedeutete fiir Heidegger eine phino-
menologische Interpretation der Kritik von Kant hauptséchlich, sie in
einer ontologischen Richtung auszulegen, und zwar als die erste aus-
driickliche Grundlegung der Metaphysik, nach der Lesart, die er in
Kant und das Problem der Metaphysik (1929) eroffnete.

Das ist auch der Standpunkt, den Fink in seinem Dessauer Vortrag
von 1935 iiber »Die Idee der Transcendentalphilosophie bei Kant und in
der Phanomenologie« vertritt. Kants Kritik — so Fink — ist {iberhaupt
nicht vom Leitfaden einer reflexiven bzw. erkenntnistheoretischen Fra-
gestellung her zu interpretieren; sie entsteht vielmehr aus der Motiva-
tion einer Selbst- bzw. Neubegriindung der Metaphysik und wirft, ent-
sprechend der Idee einer Transzendentalphilosophie, das Problem der
Maéglichkeit der metaphysischen Erkenntnis nicht als eine erkenntnis-
theoretische oder erkenntniskritische, sondern als eine ontologische
Frage nach dem Bezug der Transzendentalien ens und verum auf. Die
zentrale Leitfrage dieser Neugriindung der Metaphysik ist deshalb,
»wie die innere Natur des Seienden gerade so ist, dafi es je schon ein
wahres ist« (Fink 1976, 28). Das heifst, das Sein wird durch die Kanti-
sche Fragestellung in einen inneren Bezug auf die reine Vernunft als
das Wesen des Menschen gebracht.

Das Denken Finks wurde aber nicht nur durch die Lektiire von
Heideggers Kant-Buch aus dem Jahre 1929 nachhaltig beeinflusst, son-

42

https://dol.org/10.5771/9783485860021-38 - am 16.01.2026, 08:43:38. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860021-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Weltfrage und kosmologische Interpretation

dern auch und vor allem durch den direkten Unterricht Heideggers,
und hier insbesondere durch seine Vorlesung Einleitung in die Philoso-
phie von 1928/1929, der ersten, die er nach seiner Riickkehr nach Frei-
burg hielt und deren Horer Fink war. Im Unterschied zum Kant-Buch
stellte Heidegger in dieser Vorlesung (vgl. Heidegger 1996, §§32-34)
nicht so sehr die transzendentale Einbildungskraft als Wurzel der bei-
den Stdmme (Sinnlichkeit und Verstand) der endlichen Erkenntnis und
als Grund der inneren Moglichkeit der ontologischen Synthesis (d.h.
der Transzendenz) in den Mittelpunkt seiner Interpretation Kants als
vielmehr das Weltproblem, das er im Hinblick sowohl auf die Disserta-
tion Kants von 1770 als auch auf die Kritik der reinen Vernunft ent-
wickelte. Auf diese Weise versuchte Heidegger Kants Begriff der Welt
in seine Erdrterung des Phinomens der Transzendenz als In-der-Welt-
Sein nach einer Problemstellung einzufiihren, die er auch in seiner
Abhandlung »Vom Wesen des Grundes« (1929) ausfiihrlich behandel-
te. Insbesondere unterschied Heidegger zwei Begriffe der Welt in Kants
Philosophie, die sich allerdings miteinander verflechten: einen Welt-
begriff als Idee der Totalitdt der Erscheinungen, als Korrelat der end-
lichen menschlichen Erkenntnis, und einen existenziellen Weltbegriff,
nach dem die Welt »das grofse Spiel des Lebens«? ist, d. h. fiir Heideg-
ger die Lebenserfahrung, das Miteinandersein (Heidegger 1996, 300).
Wir kénnen sicher mehrere gedankliche Beriihrungspunkte zwischen
Heideggers Analyse von Kants Weltbegriff und der Interpretation der
Kantischen Philosophie durch Fink in seiner Vorlesung Welt und End-
lichkeit finden. Die gesamte Vorlesung Finks kann demnach als Ver-
such einer Auseinandersetzung mit Heidegger gedeutet werden (vgl.
Richir 2006, 228); so abhingig seine Lesart der Kantischen Philosophie
von Heideggers Lehre jedoch auch sein mag - sie gelangt zu einer neu-
en und eigenartigen Deutung dieser Philosophie als Riickkehr der Me-
taphysik in die Weltproblematik.

Die erste zentrale Passage von Finks Kant-Interpretation in Welt
und Endlichkeit besteht im Riickgriff auf dessen Dissertation von 1770
De mundi sensibilis atque intelligibilis forma et principiis. Fink betont
die Wichtigkeit dieses Textes und betrachtet ihn nicht nur als ein

3 Es ist sehr wahrscheinlich, dass dieser Begriff, den Heidegger der Anthropologie-Vor-
lesung Kants von 1792 (vgl. Kant 1924, 71) entnahm, Fink den ersten Anstof zu der
anthropo-kosmologischen Auffassung des Spiels gab, die spiter im Mittelpunk von
Spiel als Weltsymbol und anderen Werken von Fink steht (vgl. Bruzina 2004, 136).

43

https://dol.org/10.5771/9783485860021-38 - am 16.01.2026, 08:43:38. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860021-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Riccardo Lazzari

Ubergangswerk in der Entwicklung von Kants Gedanken, in dem die
kritische Wende vorbereitet wird, sondern findet darin auch die An-
kiindigung einer tieferen Wendung der abendlandischen Metaphysik,
infolge deren »das Ganze alles Seienden in der Ubermacht seiner Frag-
wiirdigkeit den Menschen neu betrifft, ihn angeht, ihm zusto8t« (Fink
1990, 52).

Bekanntlich ging Kant in der Dissertation von 1770 von einem
Weltbegriff aus, der aus der Metaphysik von Leibniz, Wolff und Baum-
garten stammte. Er definierte die Welt als ein Ganzes, das seinerseits
kein Teil ist. Kant gibt diese Definition der Welt iiberhaupt im Rahmen
eines Vergleichs zwischen der Analyse eines Ganzen in minimale Teile
und der Synthese der Teile zu einem maximalen Ganzen: »Wie die
Zergliederung beim substantiellen Zusammengesetzten nur in dem
Teil ihre Grenze findet, der kein Ganzes ist, d.i. beim Einfachen: so
die Verbindung nur in dem Ganzen, das kein Teil ist, d.i. der Welt.«
(Kant 1958, 13) Kant zeigt auflerdem die Nichtiibereinstimmung eines
abstrahierten Verstandesbegriffs der Weltganzheit und einer konkre-
ten Vorstellung von Welt durch die Anschauung auf. Unsere intuitive
(und zwar, bei Kant, sinnliche) Erkenntnis geht namlich immer regres-
siv vom Ganzen zu den Teilen, oder aber progressiv von den Teilen
zum Ganzen, kann diese Analyse oder Synthese aber nicht in einer
begrenzten Zeit vollenden. Sie gestattet uns nicht, das Einfache oder
die absolute Totalitit zu bestimmen. Daraus ergibt sich, dass die Welt
nie den Sinnen ist, was sie dem Verstand ist, oder genauer, dass die
Weltganzheit nicht vorstellbar, sondern nur denkbar ist. Ohne hier
auf die ausfiihrliche Analyse und Interpretation der Kantischen Disser-
tation seitens Finks einzugehen, méchte ich mich nur auf zwei zentrale
Punkte beschrinken:

1. Fink macht deutlich, dass Kant zu einer Definition von Welt auf
der Basis eines bestimmten metaphysischen Denkmodells gelangt: es
ist das Modell des Zusammengesetztseins von binnenweltlichen Din-
gen und Substanzen. Fiir Fink handelt es sich dabei um ein Modell, das
im Hinblick auf die Aufgabe, die Totalitit der Welt zu denken (als das
Ganze, das nicht auf die Zusammensetzung der Dinge in der Welt
zurilickzufiithren ist), scheitert. Dennoch ist es Kants Verdienst, die tie-
feren Implikationen dieses Denkmodells zu untersuchen und die Frag-
wiirdigkeit des Begriffs von Welt als Ganzem einer Zusammensetzung
im Hinblick auf Raum und Zeit herauszuarbeiten.

2. Fink geht auf das Problem ein, das Kant in seiner Dissertation

44

https://dol.org/10.5771/9783485860021-38 - am 16.01.2026, 08:43:38. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860021-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Weltfrage und kosmologische Interpretation

»ein Kreuz fiir den Philosophen« nennt: Es geht um die Schwierigkeit,
den Begriff einer absoluten Totalitdt von Zeit und Raum zu denken. Bei
der Definition der Welt unterscheidet Kant drei Momente: 1. den Stoff
der Welt (die Vielheit von Substanzen bzw. den Teilen der Welt), 2. die
Form der Welt (die coordinatio der Substanzen) und 3. die Gesamtheit
als absoluta totalitas, unbedingte Allheit der zusammengehérigen Tei-
le. Wenn die Welt aber als eine Ganzheit des Seienden im Raum und in
der Zeit gedacht werden soll, wird sie eine gedankliche crux: »Denn wie
eine niemals zu vollendende Reihe von in Ewigkeit aufeinander folgen-
den Zustinden des Alls in ein Ganzes gebracht werden konne, das
schlechthin jeden Wechsel umgreift, kann schwer begriffen werden«
(ebd. 25) — und das gleiche gilt hinsichtlich des Raumes, der eine Ord-
nung des gleichzeitigen Nebeneinanders von Seiendem ist. Fiir Fink
stellt dieses Problem die produktive Verlegenheit dar, die Kant zur Ver-
nunftkritik fithrt. Fink scheint so die Bedeutung einiger bekannter
Aussagen von Kant selbst (wie z. B. im Brief an Garve vom 21. Septem-
ber 1798) implizit zu betonen und zu verstirken, nach denen es die
Aufdeckung des Problems der Antinomie der reinen Vernunft war, die
ihn zu der neuen kritischen Sichtweise fiihrte.

Einen Weg aus der oben genannten Problematik — dem »Kreuz fiir
den Philosophen« — fand Kant in seiner Dissertation mit einer zwei-
fachen theoretischen Festlegung: mit der Unterscheidung von mundus
sensibilis und mundus intelligibilis und der Transformation von Raum
und Zeit als Weltformen, die dem Wesen der Welt selbst eigen sind, zu
Anschauungsformen, zu subjektiven Bedingungen, unter denen uns
Seiendes anschaulich und sinnlich gegeben wird. Nach Finks Deutung
der Dissertation entsteht die Kantische Subjektivierung von Raum und
Zeit aus einer Radikalisierung des Weltproblems. Um den metaphysi-
schen Weltbegriff aus dem ihm innewohnenden Widerspruch zu losen,
dem Widerspruch, »der im Begriff eines vollendeten Raumganzen und
Zeitganzen von Seiendem-an-sich steckt« (Fink 1990, 78), bleibe Kant
nichts anderes iibrig, als Raum und Zeit als intuitive Anschauungsfor-
men zu konzipieren, die der Subjektivitit angehoren.

Es ist fraglich, ob diese Subjektivierung von Raum und Zeit tat-
sichlich den Ubergang zu der kritischen Sichtweise bedeutet, wie uns
Fink suggeriert. Die Akzentsetzung auf die subjektive Raum-Zeit-
Theorie, die wir schon in der Dissertation finden, stellt eine eher re-
duktive Interpretation der umfassenden Bedeutung der sogenannten
kopernikanischen Wende dar, die Kant zehn Jahre spiter in der Kritik

45

https://dol.org/10.5771/9783485860021-38 - am 16.01.2026, 08:43:38. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860021-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Riccardo Lazzari

der reinen Vernunft abschlief3t. Fink beabsichtigt aber keine derartige
Vereinfachung. Er versteht die kopernikanische Wende nicht so sehr
als eine Wendung, die aus dem Objekt, naiv verstanden, zum Subjekt
geht, das jegliche Objektivitit begriindet, sondern als eine Wendung
vom binnenweltlichen Seienden zur Welt selbst: Sie besteht demzufol-
ge in einer kosmologischen Wende im Seinsgedanken. Einerseits fin-
det, so Fink, im Kantischen Denken ein »radikaler Durchbruch zur
Weltfrage« statt, andererseits verdeckt Kant diesen Durchbruch und
bleibt »in der Bahn der Subjekt-Objekt-Unterscheidung« befangen,
obwohl er zugleich »diese Unterscheidung in einem unerhérten Sinne
radikalisiert« (ebd. 72).

Das wirklich Neue der subjektiven Theorie von Raum und Zeit
liegt in der Tatsache beschlossen, dass Kant zu einem transformierten
Subjektbegriff gelangt: »Er stattet das Subjekt mit Ziigen aus, die ei-
gentlich der Welt zukommen.« (Ebd.) Nach Kant kann das Subjekt
nicht mehr als res gedacht werden, die neben einer anderen res vor-
kommt, und auch nicht mehr als Innerlichkeit, der die AufSerlichkeit
gegeniibergestellt wird, die AuSenwelt, das »Drauflen«. Fink ist der
Auffassung, dass Kant einen neuen Subjektbegriff entwickelt, der das
Feld des »Drauflen« mit einschliefSt: Das Subjekt ist nun »das Gesamt-
gefiige des Drinnen und Drauflen« (ebd. 73). Das heifit: Das Ich ist
nicht mehr weltlose Innerlichkeit, ist nicht mehr eine in sich abgekap-
selte Innensphire, sondern ist immer schon »drauflen« bei den Dingen.
Mehr noch, das Ich »ist [...] iiber alle moglichen Gegenstiande hinaus-
gegangen und hilt diesen das Feld offen fiir ihr mégliches Sichzeigen«
(ebd. 79). Das heifst, zum Subjekt gehoren das Raumfeld und das Zeit-
feld, in denen die Gegenstinde erscheinen. Dieses bedeutet nicht, dass
das Ich eine Vorstellung von einem alles-umfassenden Raumfeld und
Zeitfeld hat, sondern dass es selbst dieses Feld ist. Fink sagt auch, dass
das Subjekt »weltweit«, »weltbildend«, der »Demiurg der Sinnenwelt«
wird. »Sein Bilden« — schreibt er — »ist das Offenhalten von Raum und
Zeit« (ebd. 81).

Schon Heidegger hatte bekanntlich vom »weltbildenden« Wesen
des Menschen gesprochen, das die Welt »geschehen lifit« und dem
Seienden die »Gelegenheit« gibt, »in eine Welt einzugehen« (Heideg-
ger 1978, 157).* Es wird deutlich, dass Fink das Kantische Subjekt im

+ Aufler im Aufsatz »Vom Wesen des Grundes« (1929) wurde die These des weltbilden-
den Wesens des Menschen von Heidegger besonders in der Vorlesung Die Grundbegrif-

46

https://dol.org/10.5771/9783485860021-38 - am 16.01.2026, 08:43:38. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860021-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Weltfrage und kosmologische Interpretation

Sinne des Phianomens der Transzendenz des Daseins interpretiert, das
Heidegger in seinen Aufsitzen und Vorlesungen Ende der zwanziger
Jahre als die Grundstruktur der Subjektivitit darlegte, infolge deren
»Subjektsein« (wenn man den missverstidndlichen Titel >Subjekt« fur
das menschliche Dasein verwenden will) » Transzendieren«, »Uberstei-
gen«, und zwar des Seienden im Ganzen im Hinblick auf die Ganzheit
(die Welt), heif3t. Es wird auch deutlich, dass besondere Termini und
Ausdriicke (wie z.B. »Uberstieg«, »Uberwurf«, »Weltbildung«), mit
denen Fink die Transformation des Wesens des Subjekts seitens Kants
charakterisiert, auf Heidegger und auf dessen Versuch zuriickgehen,
die >transzendentalen< Bestimmungen des Daseins als In-der-Welt-sein
auf seine eigene ontologische Interpretation von Kant zu projizieren.
Der Einfluss, den diese Interpretation auf die Herangehensweise von
Fink an die Kantische Kritik ausiibte, ist schon im Dessauer Vortrag
von 1935 erkennbar, in dem Fink wie erwihnt argumentiert, dass das
Kantische transzendentale Fragen auf eine Neugriindung der Onto-
logie abzielt (vgl. Fink 1976, 40). Aber auch die Ubereinstimmung mit
der ontologischen Interpretation der Bedeutung der Kantischen Kritik
durch Heidegger, ja seine Abhingigkeit davon, hinderte Fink nicht da-
ran, einige wesentliche Korrekturen an ihr vorzunehmen.

Auf der Konferenz von 1935 und in der Vorlesung Welt und Endlich-
keit (aber man konnte auch an andere Vorlesungen denken) vertritt
Fink die Auffassung, dass die Kantische Kritik der reinen Vernunft
keine Erkenntnistheorie sei, die die Metaphysik ersetzt. Die Revolu-
tion der Denkungsart von Kant ist zuallererst eine »ontologische Re-
volution« (Fink 1990, 89) oder besser: Sie besteht in einer transzenden-
talen Fragestellung, die erneut nach dem Bezug von Sein und Wahrsein
fragt. Diese Fragestellung, die die dogmatische Voraussetzung einer
Erkenntnis des Seienden an sich aus reinen Begriffen bezweifelt, wurde
grundsitzlich vom Weltproblem motiviert.

In Kants theoretischer Entwicklung von der Dissertation von 1770
bis zur Kritik der reinen Vernunft (1781) tritt die Frage nach der Welt

fe der Metaphysik. Welt — Endlichkeit — Einsamkeit vom WS 1929/1930 dargelegt, die
einen bleibenden Einfluss auf Fink ausiibte.

47

https://dol.org/10.5771/9783485860021-38 - am 16.01.2026, 08:43:38. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860021-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Riccardo Lazzari

als dem Ganzen des Seienden an sich (d.h. als mundus intelligibilis)
zuriick, und die Weltfrage wird zentral nur als Frage nach dem Ganzen
der Erscheinungswelt (d.h. des mundus sensibilis). Fiir Fink gelangt
Kant in dieser gedanklichen Entwicklung zu einem neuen ontologi-
schen Entwurf, in dem »das Sein nicht mehr als Ansichsein, sondern
als Erscheinung verstanden wird« (ebd. 95), die durch die subjektiven
Anschauungsformen Raum und Zeit bestimmt ist. Der wirklich neue
und revolutiondre Aspekt des Kantischen Entwurfs besteht gerade in
dieser Anerkennung des erscheinenden und binnenweltlichen Charak-
ters des Seienden. Das bedeutet, dass das Seiende, von dem wir ein
gtiltiges apriorisches Vorwissen haben, zum (subjektiven) Welthori-
zont, verstanden als Zeit-Raum des Erscheinens, gehort. Nach Finks
Auffassung ist Kants neue Ontologie in einem entschiedenen Sinne
Kosmologie; genauer gesagt: Sie ist eine Kosmologie, die die Tendenz
hat, sich selbst vom Subjekt her zu interpretieren. Mit dieser These der
Weltfrage als Zentralproblem der kritischen Metaphysik Kants nimmt
Fink, was die Interpretation der Vernunftkritik von Heidegger in sei-
nem Kant-Buch betrifft, eine gewisse Akzentverschiebung vor.

Fink macht das auflergewdhnlich Neue der Kantischen Philoso-
phie in der Geschichte der Metaphysik deutlich. Die alte Metaphysik
handelte schlechthin und direkt vom Seienden: »Sie behandelte es, als
ob es weltlos wire.« (Ebd. 185) Die Welt wurde hochstens als Ergan-
zung angesehen, als die Summe oder der vorhandene Rahmen aller
Dinge: »Die Ontologie der vorkantischen Metaphysik ist kosmologisch
indifferent.« (Ebd.) Die These, die Fink in Welt und Endlichkeit ent-
wickelt, ist, dass die Philosophie Kants letztendlich das Seiende in sei-
ner Weltzugehorigkeit denkt und sich so der Perspektive 6ffnet, nach
der die Kosmologie die Ontologie kritisch tiberholt. Fink behauptet
demnach, dass das kosmologische Problem bei Kant implizit eine Vor-
rangstellung gegentiber der Ontologie des Dinges einnimmt. Er ver-
leiht so der transzendentalen Dialektik erneut eine interpretative Zen-
tralitat, da sie zu oft als eine Art Anhang der transzendentalen Analytik
betrachtet wurde, anstatt als der Scheitelpunkt der Kritik der reinen
Vernunft bzw. das »eigentliche Ziel des Werkes« (Heimsoeth 1966—
1971, VIII) gedeutet zu werden. Es handelt sich fiir Fink jedoch darum,
die transzendentale Dialektik neu zu lesen — den »dramatischen Teil des
Werkes« (Fink 1990, 101) —, nicht nur als eine Destruktion der meta-
physischen Themen der bisherigen Philosophie, sondern auch als eine
Reflexion, die sich auf das Problem des Ganzen des Seienden bezieht.

48

https://dol.org/10.5771/9783485860021-38 - am 16.01.2026, 08:43:38. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860021-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Weltfrage und kosmologische Interpretation

Nach diesem Interpretationsansatz steht die transzendentale Ana-
lytik, die die Kategorien und die Prinzipien unserer Erkenntnis von den
Gegenstinden behandelt, in engem Zusammenhang mit dem, was in
der Wolffschen Schulphilosophie metaphysica generalis genannt wur-
de, d.h. mit Ontologie. In seinem Kant-Buch von 1929 interpretierte
Heidegger die Vernunftkritik als eine Grundlegung der Metaphysik,
beziehungsweise die erste, ausdriickliche Grundlegung, infolge deren
die Frage nach der Moglichkeit der ontischen Erkenntnis auf die nach
der Méglichkeit der ontologischen Erkenntnis zuriickgefiihrt wird. Bei
Kant — so behauptete Heidegger — konzentriert sich die Grundlegung
der metaphysica specialis (und zwar der Erkenntnis der Hauptbezirke
des Seienden im Ganzen) auf die Grundlegung der allgemeinen Meta-
physik, d.h. der Ontologie, jetzt im Sinne einer Analytik des reinen
Verstandes beziehungsweise »einer transzendentalen Analytik der
Subjektivitit des Subjekts« (Heidegger 1991, 219). Obwohl Heideggers
Interpretation vor allem die Nahtstellen zwischen der Asthetik und der
Analytik, zwischen reiner Sinnlichkeit und reinem Verstand, unter-
suchte, konzentrierte sie sich bis zum Schematismuskapitel im We-
sentlichen noch auf die transzendentale Analytik. Nach Finks Auffas-
sung liegt der Schwerpunkt der Vernunftkritik vielmehr in der
transzendentalen Dialektik, in der das Weltproblem als Totalitat der
Erscheinungen aufgeworfen wird. Trotz alledem — so Fink — zeigt sich
dieser neue Gedanke bei Kant noch in einer nur negativen Form, d.h.
als Theorie des transzendentalen Scheins, die sich auf einen unver-
meidlichen Widerstreit der Vernunft mit sich selbst bezieht, der aus
der Vernunftidee einer absoluten Vollstindigkeit der Erscheinungen
in Raum und Zeit resultiert. Fink fragt sich vor allem, ob man sich
darauf beschrianken solle, die transzendentale Dialektik auf der Grund-
lage der dreifachen Untergliederung der traditionellen Metaphysik des
18. Jahrhunderts zu deuten, nach der das Weltproblem nur ein Problem
neben dem Seelen- und Gottesproblem darstellt; oder ob die transzen-
dentale Dialektik aus drei verschiedenen Blickwinkeln heraus auf das
einzige grofie Hauptproblem hindeute, das Problem der Totalitit des
Seienden und so des Welthorizonts des Seins.®

In seinen frithen Aufzeichnungen und dann in seinen Vorlesun-
gen versucht Fink ferner den Kantischen Begriff der Transzendental-

5 Diese Fragestellung wird von Fink schon in seinen Notizen aus der Mitte der dreifliger
Jahre zum Ausdruck gebracht (vgl. z.B. OH-III <14> f.).

49

https://dol.org/10.5771/9783485860021-38 - am 16.01.2026, 08:43:38. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860021-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Riccardo Lazzari

philosophie mit der aristotelisch-scholastischen Problematik der Trans-
zendentalien in Verbindung zu bringen. Hinter der Theorie der Trans-
zendentalien (ens, unum, verum, bonum) verbirgt sich — so Fink — die
Urgliederung der philosophischen Problematik, die sich von Anbeginn
um das Seiende als Seiendes, um das Seiende als Ganzes, um das Sei-
ende als Wahres und um das Seiende im hdchsten Sinne dreht: das
heif3t, sie dreht sich um das Seinsproblem, das Weltproblem, das See-
lenproblem und das Gottesproblem. In jedem dieser Probleme erkennt
Fink das Ganze der Philosophie selbst, das nicht die Summe von Teilen
und abgesonderter Disziplinen ist, sondern ein ganzheitlicher Entwurf
(vgl. Fink 1985, 69). Fiir Fink war die Problematik der Transzendenta-
lien fiir den Aufbau der Kantischen Kritik immer noch von Bedeutung,
obwohl Kant selbst diesen Zusammenhang ausdriicklich verdeckte und
die Transzendentalphilosophie der Alten bagatellisierte. Aber Kant
ging iiber die Probleme der alten Metaphysik hinaus: Seine dialekti-
sche Seelenlehre und dialektische Gotteslehre sind aufs Engste mit
dem Weltproblem verklammert und erhalten durch dieses ihren Sinn.

Auflerdem nimmt das kosmologische Problem in der Kritik — auch
wenn es von Kant in negativer Form behandelt wurde — eine implizite
Vorrangstellung gegeniiber der Ontologie der Dinge ein, wie Fink am
Ende einer Priifung des Problems der Kantischen kosmologischen An-
tinomien argumentiert. Das schlief3t fiir Fink jedoch nicht aus, dass die
Ontologie des Dinges der Analytik das Modell fiir den Entwurf des
Systems der kosmologischen Ideen in der transzendentalen Dialektik
bleibt. Kant gelangt namlich vom binnenweltlichen Seienden zur Welt,
verstanden als die Summe oder der Rahmen, der alle Dinge umschliefit.
Boden und Bahn der Entfaltung der Weltfrage bleibt das binnenwelt-
liche Seiende, wie es z.B. die Unterscheidung der kosmologischen An-
tinomien in mathematische und dynamische zeigt. Fink macht sichtbar,
wie die gesamte Darlegung der vier kosmologischen Ideen auf der
Grundlage operativer Voraussetzungen gefiihrt wurde, die ihre Wur-
zeln in der Ontologie des Dings der Analytik haben. Die Kantische Dis-
kussion der Antinomie der reinen Vernunft und die Aufdeckung der
Widerspriiche des Weltgedankens lassen jedoch alle Vorstellungswei-
sen scheitern, die am Dingsein, am Binnenweltlichen orientiert sind:
»Alle Formen, unter denen versucht wird, das Weltganze in Analogie
zu einem Ding in der Welt zu denken, versagen.« (Fink 1990, 141) Bei
Kant »vollzieht sich erstmalig die prinzipielle Einsicht und Begriindung
dafiir, daf3 die Welt kein Seiendes, kein Ding ist« (Fink 1985, 81).

50

https/dol.org/10.5771/9783485860021-38 - am 16.01.2026, 08:43:38. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860021-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Weltfrage und kosmologische Interpretation

Mit anderen Worten: Die Auseinandersetzung mit den Proble-
men, die der Antinomie der reinen Vernunft zugrunde liegen, fiihrt
zu einem Ergebnis, das zu der Ontologie der transzendentalen Analytik
im Kontrast steht. Zu Ende gedacht ist der Vernunftgedanke der Tota-
litét aller Erscheinungen ein »explosiver Gedanke« (wie Fink zu Beginn
des XIV. Kant-Seminars sagt; vgl. auch Fink 1990, 194). Die Antinomie
der reinen Vernunft fithrt zu einer Verwirrtheit des Denkens, die aus
dem Zusammenstof$ zwischen einer an die Ontologie der Dinge gebun-
denen Denkweise und dem ihr unbekannten Problem des Ganzen ent-
steht. Durch eine negative Fragestellung entdeckt Kant, so Fink, die
kosmologische Differenz, d.h. die eigentliche Differenz zwischen dem
binnenweltlichen Seienden und dem Weltganzen. Aus der Tatsache
heraus, dass die Welt nicht als vorhandenes Objekt verstanden werden
kann, kommt Kant zu dem Schluss, dass sie etwas Subjektives sein
muss. Obwohl Kant der eigentliche Entdecker des Weltproblems ist,
endet sein Welt-Denken fiir Fink in der »Sackgasse des Subjektivis-
mus« (Fink 1990, 140). Fink betont nachdriicklich den Aspekt, nach
dem in der Kantischen Kritik der >Ort< der Welt in dem ideenhaften
Vorstellen der endlichen menschlichen Vernunft liegt. Die kosmologi-
schen Fragen, so schrieb Kant, »betreffen einen Gegenstand, der nir-
gend anders als in unseren Gedanken gegeben werden kann« — der blof3
in unserem »Gehirne« ist und »aufler demselben gar nicht gegeben
werden kann« (Kant 1956, 4541.). Fiir Kant wird die Welt nicht nur
einfach in Vernunftbegriffen, in so genannten Ideen, gedacht, sondern
ist im Wesentlichen Idee, ist Vernunftbegriff, und zwar eine notwendi-
ge Ideenbildung der menschlichen Vernunft, die letztendlich als Erfah-
rungshorizont fungiert. Sie ist nur »ein Horizont, den die Erfahrung,
sich selbst vorweggehend, mit sich fiihrt« (Fink 1990, 138). »Verein-
facht gesprochen:« — so kommentiert Fink in seinem letzten Kant-
Seminar die Kantische Auflésung der kosmologischen Antinomie der
reinen Vernunft — »es gibt keine zuriickliegende Ganzheit der Welt, es
gibt nur eine Vernunftmotivation, zu allen riickwirts erreichten Er-
scheinungen noch weitere, ihnen vorangehende Erscheinungen auf-
suchen zu wollen«.

Einerseits ist das entscheidende Ergebnis der Kantischen Behand-
lung der kosmologischen Ideen nach Fink nicht so sehr in den von Kant

¢ Vgl. Finks handschriftliche Disposition zum 15. Seminar im WS 1970/1971. Zu die-
sem Seminar ist kein Protokoll iiberliefert.

51

https://dol.org/10.5771/9783485860021-38 - am 16.01.2026, 08:43:38. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860021-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Riccardo Lazzari

dargelegten Auflssungen dieser Ideen zu finden als vielmehr in einem
negativen bzw. meontischen Resultat: in der Destruktion der iiblichen
Alternativen (endlich-unendlich, einfach-zusammengesetzt usw.), mit
denen das Weltall gedacht wird, und in der Entdeckung, dass die Welt
ein Paradoxon wird, wenn man sie mit dem binnenweltlichen Seienden
vergleicht. Andererseits zeigt Fink, wie Kant zu einem Weltbegriff ge-
langt, infolge dessen die Welt subjektiv ist (in der Doppelform von
reinen Anschauungsformen und verniinftiger Ideenbildung), am Men-
schen hingt — jedoch am Menschen als Weltwesen, ens cosmologicum,
verstanden (ebd. 143).

IV.

Der grundsitzliche Zweck der Interpretation der Kantischen Kritik von
Seiten Finks war nicht, »ein immanentes Textverstindnis« anzubieten,
sondern »mit Kant oder auch durch Kant hindurch zum Weltproblem
selbst vorzustoSen«.” Welche Rolle spielt diese Interpretation bei der
Diskussion, die Fink seit den dreiffiger Jahren mit Husserls Phinome-
nologie und mit Heideggers Denken — d.h. mit den »beiden bedeu-
tendsten Theorien iiber die Welt, die in unserer philosophischen Ge-
genwart aufgetreten sind« (Fink 1985, 115) — >von innen« her er6ffnet
hatte? Die Vorlesung Welt und Endlichkeit gibt niitzliche Hinweise fiir
eine Antwort auf diese Frage, denn Fink setzt sich darin mit Husserl,
obwohl nur andeutungsweise, und ausfiihrlicher mit Heidegger aus-
einander.

Hinsichtlich Husserls bemerkt Fink, dass »das Grundphénomen,
von dem aus Husserl das Weltganze in den Blick zu bringen sucht, das
Phinomen des Horizonts« ist (Fink 1990, 148). Der Ansatz des Welt-
problems bei Husserl bestehe darin, die Welt als den Horizont aller
Horizonte zu denken und den Horizont als ein Feld von Méglichkeiten,
das mit den einzelnen Akten des Bewusstseins, und vor allem mit dem
Akt der Wahrnehmung, zusammengeht. Fiir Fink ist >Horizont< ur-
spriinglich ein rdumlicher Ausdruck, der in der Phinomenologie als
»Metapher fiir das jedes thematische Bewuftsein umgebende Mit-
bewuf3tsein oder dessen gegenstindliches Korrelat«® vorkommt. Das

7 Vgl. Finks handschriftliche Disposition zum 14. Seminar im WS 1969/1970.
8 So Fink in einem Entwurf zu seiner Interpretation des »Weltgefiihls« aus dem Jahr

52

https://dol.org/10.5771/9783485860021-38 - am 16.01.2026, 08:43:38. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860021-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Weltfrage und kosmologische Interpretation

heifst, sHorizont« ist bei Husserl eine Potenzialitit der Erfahrung, eine
Antizipation derselben, wie z.B. der noch nicht gesehenen Riickseite
eines Dinges, die ich spiter zur Gegebenheit bringen kann. Was den
Spielraum des Wahrnehmbaren und seiner >Vermoglichkeiten« angeht,
ist die Ausfiillung eines Horizonts seine Aufhebung. Als Universalho-
rizont ist aber die Welt nicht auf eine einzelne Dingwahrnehmung (mit
ihren Innen- und AufSenhorizonten) begrenzbar und bleibt »ein Leer-
Horizont, der niemals einlésbar ist in wirklicher Erfahrung« (Fink
1990, 148). Deshalb unterstreicht Fink eine gewisse Ubereinstimmung
bei Husserl und Kant, was die Gedanken zur Welt betrifft: Welt exis-
tiert fiir Husserl nicht an sich, hat keine ontische Wirklichkeit, so we-
nig wie fiir Kant. Fiir Kant ist die Welt nur Idee, fiir Husserl Univer-
salhorizont der Erfahrung, und beide gelangen auf diese Weise zu
einem Weltbegriff, der subjektivistisch ist.

Die Motive einer Kritik an Husserls Auffassung der Weltganzheit
konnen schon in Finks Notizen und Entwiirfen der dreiffiger Jahre ge-
funden werden, die von einer Diskussion zwischen Lehrer und Schiiler
zeugen, die fiir Husserls Schrift Die Krisis der europdischen Wissen-
schaften entscheidend war. In diesem Zusammenhang ist die Uber-
legung besonders wichtig, die Fink im Entwurf seiner VI Carte-
sianischen Meditation angesetzt hat. Dieser Entwurf weist eine Reihe
(mehr oder weniger treffender) struktureller Analogien zur Kritik der
reinen Vernunft auf, wie z.B. die Unterteilung der phinomenolo-
gischen Philosophie in eine transzendentale Elementarlehre, die die
transzendentale Kosmogonie zum Thema hat, und eine transzenden-
tale Methodenlehre, die in der Phanomenologie der Phinomenologie
besteht. Genauer gesagt fiihrt Fink neben einer phianomenologischen
Asthetik und phinomenologischen Analytik auch eine phinomenolo-
gische Dialektik in seine Elementarlehre ein. Demnach stellt er eine
Reihe von Entsprechungen zwischen dem Kantischen Begriff einer
transzendentalen Dialektik und dem Entwurf einer konstruktiven Phd-
nomenologie fest und betont besonders folgende Analogie: »Daf3 hier
wie dort gefragt wird nach prinzipiell un-gegebenen Ganzheitsstruktu-
ren: hier nach der Totalitit der transzendentalen Subjektivitit, dort
nach der Totalitdt der Erscheinungen (kosmologischen Antinomien).«
(Fink 1988, 71) Daraus ergibt sich, dass Kants Problem der Antinomie

1931 (M-II; vgl. Fink 2006, 417). Auf diesen Text folgt eine Kritik an Husserls Horizont-
lehre, die mit Kants Weltlehre konfrontiert wird (ebd. 4181.).

53

https://dol.org/10.5771/9783485860021-38 - am 16.01.2026, 08:43:38. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860021-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Riccardo Lazzari

der reinen Vernunft eine entscheidende Rolle am Anfang von Finks
Gedankengang fiir seinen Versuch spielte, die Phinomenologie dem
spekulativen Denken zu 6ffnen.

Im Blick auf Heidegger entwickelt Fink in Welt und Endlichkeit
eine ausfiihrliche Deutung seines Denkens. Er priift die Hauptetappen
des Denkwegs, der von Sein und Zeit (1927) zum »Brief iiber den Hu-
manismus« (1947) geht, und bringt ans Licht, »dafs sich gerade bei
Heidegger eine wesentliche Wandlung des Weltbegriffs vollzieht«
(Fink 1990, 150). Heideggers Denkweg geht nach Fink von einem exis-
tenziellen zu einem kosmischen Weltbegriff, d. h., er geht in eine Rich-
tung, die derjenigen Kants — von der Dissertation zur Kritik — ent-
gegengesetzt ist. Heidegger, so schreibt Fink, »setzt ein, wo Kant
endet: eben in einer subjektivistischen Interpretation der Welt« (ebd.,
153). In seiner ersten Vorlesung von 1946 behauptete Fink noch, dass
Heidegger wie Husserl die Welt als einen subjektiven Horizont begrei-
fe: »Husserl als einen solchen der Erfahrung, Heidegger als einen sol-
chen des vorgingigen Verstehens von Seiendem.« (Fink 1985, 115) In
der darauf folgenden Vorlesung Welt und Endlichkeit kann Fink hin-
gegen die Bedeutung von Heideggers »Kehre« besser gewichten, die er
als einen Ubergang zu einem kosmischen Weltbegriff deutet. Fink
wollte nicht nur Heideggers Gedanken interpretieren, sondern sich
mit ihnen auch auseinandersetzen. In dieser Auseinandersetzung ist
Fink vom Denken Heideggers nie einfach abhingig. Er hat zwar auf
viele Motive Heideggers zuriickgegriffen, durch die er zu einer selbst-
stindigen Fragestellung gegeniiber Husserls Phinomenologie gelang-
te; aber schon seit den dreiffiger Jahren hat er an das Denken Heideg-
gers neue Fragen gerichtet. Fink ging es schon damals um das Problem,
jenseits des existenzialen Weltbegriffs der Fundamentalontologie Hei-
deggers zu einem urspriinglicheren, eigentlich kosmologischen Welt-
begriff zu gelangen. Aus dieser Perspektive schreibt Fink in einer Notiz
aus der ersten Hilfte der dreifSiger Jahre: »Gegen Heideggers These:
»Welt ein Existenzial<: Weltverhalten ist Existenzial, aber nicht Welt
selbst. Daf3 >Welt< nicht ein Seiendes ist, heif3t noch nicht, daf3 sie ein
daseinsmifliges Existenzial ist. Nicht-Vorhandenheit ist nicht gleich
Existenzialem Sein. Heideggers Welt-Lehre analog wie Kants nur im
negativen bedeutsam, in der These von dem, was die Welt nicht ist.«
(Z-XIV, (VIII/1a})

Aus alledem ergibt sich, dass das Reifen der Weltproblematik bei
Fink nicht nur durch die Auseinandersetzung mit seinen direkten Leh-

54

https://dol.org/10.5771/9783485860021-38 - am 16.01.2026, 08:43:38. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860021-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Weltfrage und kosmologische Interpretation

rern Husser] und Heidegger unter verschiedenen Aspekten ermdoglicht
wurde, sondern auch durch eine konstante Reflexion iiber das Denken
Kants. Kant gilt fiir Fink als »der Entdecker des kosmologischen Hori-
zontes des Seins des Seienden« und seine Kritik als »die Grundlegung
der Kosmologie« (V-II, (4)), wie er um 1934 in einer Skizze zum The-
ma »Welt und Weltbegriff« notierte. Ein roter Faden verbindet Finks
frithe Untersuchungen mit seiner Interpretation von Kants Kritik in
der Vorlesung Welt und Endlichkeit nach dem Krieg. Zweifellos lasst
diese Interpretation der Vernunftkritik — die sich wesentlich um die
transzendentale Asthetik und Dialektik dreht — Raum fiir Einwinde
und Kritik. Aber Finks Absicht war weder der Versuch, eine um jeden
Preis originelle Interpretation zu geben noch der Versuch, eine einsei-
tige Interpretation zu vermeiden; es ging ihm vielmehr darum, iiber
das Kantische Denken einen Zugang zur philosophischen Grundfrage
zu finden — der Weltfrage.

Literatur

Bruzina, R. (2004): Edmund Husserl & Eugen Fink. Beginnings and Ends in Phe-
nomenology, 1928-1938, New Haven/London.

Fink, E. (1957): Zur ontologischen Friihgeschichte von Raum — Zeit — Bewegung,
Den Haag.

- (1958): Sein, Wahrheit, Welt. Vorfragen zum Problem des Phianomenbegriffs,
Den Haag.

- (1966): Studien zur Phianomenologie (1930-1939), Den Haag.

- (1976): Nihe und Distanz. Phinomenologische Vortrige und Aufsitze, hg. v.
E-A. Schwarz, Freiburg/Miinchen.

— (1985): Einleitung in die Philosophie, hg. v. F-A. Schwarz, Wiirzburg.

- (1990): Welt und Endlichkeit, hg. v. F-A. Schwarz, Wiirzburg.

— (2006): Phanomenologische Werkstatt (Eugen Fink Gesamtausgabe, Bd. 3/1),
hg. v. R. Bruzina, Freiburg/Miinchen.

Heidegger, M. (1978): »Vom Wesen des Grundes« [1929], in: ders.: Wegmarken,
Frankfurt/M., 123-173.

- (1991): Kant und das Problem der Metaphysik [1929], Frankfurt/M.

- (1996): Einleitung in die Philosophie (Gesamtausgabe, Bd. 27), hg. v. O. Saame
u. I. Saame-Speidel, Frankfurt/M.

Heimsoeth, H. (1966—1971): Transzendentale Dialektik. Ein Kommentar zu Kants
Kritik der reinen Vernunft, Berlin.

von Herrmann, Fr.-W. u. G. van Kerckhoven (2004): »Sull’edizione dei Seminari
kantiani di Eugen Fink, in: A. Marini, R. Lazzari (Hg.): Letture di Kant e Se-

55

https/dol.org/10.5771/9783485860021-38 - am 16.01.2026, 08:43:38.



https://doi.org/10.5771/9783495860021-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Riccardo Lazzari

minari kantiani di Fink. Gargnano del Garda, 16-18 ottobre 2002 (Magazzino
di filosofia, Bd. 11), 121-135.

Kant, I. (1924): Die philosophischen Hauptvorlesungen, hg. v. A Kowalewski,
Miinchen.

— (1956): Kritik der reinen Vernunft (Werke, Bd. I1), hg. v. W. Weischedel, Wies-
baden.

— (1958): Schriften zur Metaphysik und Logik (Werke, Bd. III), hg. v. W. Weische-
del, Wiesbaden.

Richir, M. (2006): »Welt und Phianomene, in: A. Bshmer (Hg.): Eugen Fink. So-
zialphilosophie — Anthropologie — Kosmologie — Pddagogik — Methodik (Orbis
Phaenomenologicus Perspektiven, Bd. 12), Wiirzburg, 228-251.

56

https/dol.org/10.5771/9783485860021-38 - am 16.01.2026, 08:43:38.



https://doi.org/10.5771/9783495860021-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	I.
	II.
	III.
	IV.
	Literatur

