
Vorwort

Warum dürfte die Welt, die uns etwas angeht, – nicht eine Fiktion sein? (JGB, § 34)

Es scheint nicht gerade gut um den Begriff der Fiktion zu stehen, denn man hat, mit

Goethes Worten gesprochen, »das Eigentliche der Fiction« (Baukunst [1795: 71]) genauso

wenig erkannt wie die fundamentale Lebensgrundlage der Fantasie. Man stellt den Be-

griff der Fiktion regelmäßig dem der Erkenntnis gegenüber, begreift ihn als deren Ge-

genteil. Im besten Fall huldigt man ihm als der ›komplementären‹ Kunst angehörend,

im schlimmsten Fall assoziiertmanmit ihmWeltfremdheit,Unvernunft, Irrtumund so-

gar Extremismus. Aber könnte die Fiktion nicht im Zentrumdes Denkens stehen, könn-

te sich nicht alles Denken geradezu ausschließlich um Fiktion drehen? Lassen wir uns

auf dieses scheinbar absonderlicheGedankenexperiment ein, stellenwir also den Schein

und das Experiment als die Essenz des Denkens dar. Was hieße dies dann für Wissen-

schaft, Kunst und Architektur?

Der kontextuelle Hintergrund der Untersuchung sind die unzähligen zurückgewie-

senen Projekte des Kantons Genf, die sich trotz ihrer spezifischen Problemstellungen

undmannigfachen sozialpolitischenThemen im Grunde genommen auf eine recht ein-

fache und ›zeitgemäße‹ Problematik zurückführen lassen. Sei es die imNamen der His-

torie verhinderte Wieder-Belebung der Geschichte, sei es ein Anrühren überweltlicher

Prinzipien (oder waren es nur allzumenschliche Formeln?) oder sei es ganz einfach das

polemischeThema der (Menschen-)Dichte, sie lassen sich offenbar allesamt auf eine be-

denkliche Haltung zum Leben reduzieren: die Ablehnung der Veränderung.

In unserem ökologisch kritischen Zeitalter (Anthropozän) ist vielleicht kein städte-

baulichesThema so aktuell wieDie Stadt über der Stadt bauen.Dieses, insbesondere für die

geografische Situation Genfs äußerst plausibleThema, heißt nun aber, die Veränderung

von der Peripherie geradewegs ins Zentrum unserer Kultur zu rücken und damit selbst

noch die nur latenten Resistenzen herauszufordern. BeimStadtplaner entsteht dadurch

aber mehr und mehr ein bedenkliches Unbehagen in der Kultur, ein Unbehagen gegen-

überdemdominierendenKonservatismus,der in ›privilegierten‹Kulturen teils nochver-

stärkt zum Vorschein tritt. Dahinter steht aber nur die all-zeitgemäße Problematik al-

ler Formen von Konservatismus, aller Erhaltung des Alten, in der das Alte eben das zu

schützende Bewahrheitete ist oder zumindest als das Alt-Bewährte oder lediglich Alt-

https://doi.org/10.14361/9783839470725-003 - am 13.02.2026, 21:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Bekannte dasweniger Riskante darstellt.Doch liegt hier eine bedenkliche Verwechslung

von Inhalt und Form vor und eine teils zynische Umkehrung von Ursache undWirkung.

Denn aller idealisierte Konservatismus ist in seiner scheinbar noblen Intention der Be-

wahrungdes Lebens ebengeradedurchdasBewahren seiner (gewohnten,komfortablen)

Zustände das lebensverneinende Prinzip schlechthin: Die Bewahrung des Seins ist das

zu jeder Zeit unzeitgemäße ›an sich‹.

Wenn wir hier von lebensbedrohenden Tendenzen sprechen, meinen wir selbstver-

ständlichweniger das (rein biologische) Überleben einer Zelle (das natürlich durch vieles

›Zeitgemäße‹ bedroht ist), sondern ganz besonders das alles bedingende geistige Leben,

unser konzeptuelles Denken, das ganz offensichtlich schon so mancherorts völlig zum

Absterben verurteilt zu sein scheint. Kein neues ökologisches Bewusstsein, keine vom

Absterben bedrohte Zelle ist der Grund für die Ablehnung der Veränderung, sondern

umgekehrt ist die viel ursprünglichere Ablehnung der Veränderung die fundamentale

Bedrohung der lebenden Zelle (ob grau oder grün).

Aber woher kommt nun diese abwehrende Haltung gegen denWandel?Wurden uns

ihre gewichtigen Grundsteine nicht schon in dieWiege des Denkens gelegt? Ist sie nicht

schon fast so alt wie die Philosophie selbst? Es scheint, der Keim dieses Unbehagens sei

schon in jener existenziellen Frage unserer abendländischen Kultur nach dem Sein und

demWerden enthalten! Ganze Welten schoben sich langsam zwischen dieses untrenn-

bareBegriffspaar,dennbald verschwanddas ›und‹, zurück blieb nur ein ›oder‹, ein ›über‹

bzw. die nahezu alles ausschließende Einheit.

Es steht nicht gut um die Fiktion. Aber steht es denn besser mit der Wissenschaft?

Hat sie nicht längst jegliche Fiktion überholt? Oder ist es wiederum nur die Fiktion in

neuemGewand, ist es nicht eine andere Macht, ein andererWille, ist es nicht der listige

Wille zurMacht, der mit den Erkennenden weiterhin ein tückisches Spiel spielt?!

Genf, imHerbst 2023

https://doi.org/10.14361/9783839470725-003 - am 13.02.2026, 21:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

