Vorwort

Warum durfte die Welt, die uns etwas angeht, — nicht eine Fiktion sein? (JGB, § 34)

Es scheint nicht gerade gut um den Begriff der Fiktion zu stehen, denn man hat, mit
Goethes Worten gesprochen, »das Eigentliche der Fiction« (Baukunst [1795: 71]) genauso
wenig erkannt wie die fundamentale Lebensgrundlage der Fantasie. Man stellt den Be-
grift der Fiktion regelmiflig dem der Erkenntnis gegeniiber, begreift ihn als deren Ge-
genteil. Im besten Fall huldigt man ihm als der skomplementiren< Kunst angehérend,
im schlimmsten Fall assoziiert man mit ihm Weltfremdheit, Unvernunft, Irrtum und so-
gar Extremismus. Aber kénnte die Fiktion nicht im Zentrum des Denkens stehen, kénn-
te sich nicht alles Denken geradezu ausschlieRlich um Fiktion drehen? Lassen wir uns
aufdieses scheinbar absonderliche Gedankenexperiment ein, stellen wir also den Schein
und das Experiment als die Essenz des Denkens dar. Was hiefRe dies dann fiir Wissen-
schaft, Kunst und Architektur?

Der kontextuelle Hintergrund der Untersuchung sind die unzihligen zuriickgewie-
senen Projekte des Kantons Genf, die sich trotz ihrer spezifischen Problemstellungen
und mannigfachen sozialpolitischen Themen im Grunde genommen auf eine recht ein-
fache und >zeitgemifRe« Problematik zuriickfithren lassen. Sei es die im Namen der His-
torie verhinderte Wieder-Belebung der Geschichte, sei es ein Anrithren tiberweltlicher
Prinzipien (oder waren es nur allzumenschliche Formeln?) oder sei es ganz einfach das
polemische Thema der (Menschen-)Dichte, sie lassen sich offenbar allesamt auf eine be-
denkliche Haltung zum Leben reduzieren: die Ablehnung der Veranderung.

In unserem 6kologisch kritischen Zeitalter (Anthropozin) ist vielleicht kein stadte-
bauliches Thema so aktuell wie Die Stadt iiber der Stadt bauen. Dieses, insbesondere fiir die
geografische Situation Genfs dufierst plausible Thema, heif3t nun aber, die Verinderung
von der Peripherie geradewegs ins Zentrum unserer Kultur zu riicken und damit selbst
noch die nur latenten Resistenzen herauszufordern. Beim Stadtplaner entsteht dadurch
aber mehr und mehr ein bedenkliches Unbehagen in der Kultur, ein Unbehagen gegen-
itber dem dominierenden Konservatismus, der in>privilegierten< Kulturen teils noch ver-
starkt zum Vorschein tritt. Dahinter steht aber nur die all-zeitgemifie Problematik al-
ler Formen von Konservatismus, aller Erhaltung des Alten, in der das Alte eben das zu
schiitzende Bewahrheitete ist oder zumindest als das Alt-Bewihrte oder lediglich Alt-

https://dol.org/10.14361/9783839470725-003 - am 13.02.2026, 21:48:02. - [Ea—



https://doi.org/10.14361/9783839470725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Bekannte das weniger Riskante darstellt. Doch liegt hier eine bedenkliche Verwechslung
von Inhalt und Form vor und eine teils zynische Umkehrung von Ursache und Wirkung.
Denn aller idealisierte Konservatismus ist in seiner scheinbar noblen Intention der Be-
wahrung des Lebens eben gerade durch das Bewahren seiner (gewohnten, komfortablen)
Zustinde das lebensverneinende Prinzip schlechthin: Die Bewahrung des Seins ist das
zu jeder Zeit unzeitgemifie >an sichs.

Wenn wir hier von lebensbedrohenden Tendenzen sprechen, meinen wir selbstver-
stindlich weniger das (rein biologische) Uberleben einer Zelle (das natiirlich durch vieles
»Zeitgemifle« bedrohtist), sondern ganz besonders das alles bedingende geistige Leben,
unser konzeptuelles Denken, das ganz offensichtlich schon so mancherorts vollig zum
Absterben verurteilt zu sein scheint. Kein neues okologisches Bewusstsein, keine vom
Absterben bedrohte Zelle ist der Grund fiir die Ablehnung der Verinderung, sondern
umgekehrt ist die viel urspriinglichere Ablehnung der Verinderung die fundamentale
Bedrohung der lebenden Zelle (ob grau oder griin).

Aber woher kommt nun diese abwehrende Haltung gegen den Wandel? Wurden uns
ihre gewichtigen Grundsteine nicht schon in die Wiege des Denkens gelegt? Ist sie nicht
schon fast so alt wie die Philosophie selbst? Es scheint, der Keim dieses Unbehagens sei
schon in jener existenziellen Frage unserer abendlindischen Kultur nach dem Sein und
dem Werden enthalten! Ganze Welten schoben sich langsam zwischen dieses untrenn-
bare Begriffspaar, denn bald verschwand das >unds, zuriick blieb nur ein »oder, ein »itber«
bzw. die nahezu alles ausschliefende Einheit.

Es steht nicht gut um die Fiktion. Aber steht es denn besser mit der Wissenschaft?
Hat sie nicht lingst jegliche Fiktion iiberholt? Oder ist es wiederum nur die Fiktion in
neuem Gewand, ist es nicht eine andere Macht, ein anderer Wille, ist es nicht der listige
Wille zur Macht, der mit den Erkennenden weiterhin ein tiickisches Spiel spielt?!

Genf, im Herbst 2023

https://dol.org/10.14361/9783839470725-003 - am 13.02.2026, 21:48:02. - [Ea—



https://doi.org/10.14361/9783839470725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

