Skadi Krause

Tocqueville iiber die Rolle der Religion in der Demokratie

1. Einleitung

Tocquevilles Ausfithrungen tiber die Rolle der Religion sind oft Gegenstand wissen-
schaftlicher Auseinandersetzungen gewesen.! Nicht wenige haben dabei das enge Ver-
hiltnis von Religion und Politik in seinen Schriften als spezifisches Merkmal des ame-
rikanischen Republikanismus herausgestellt. Demzufolge miisse eine Republik danach
streben, »in einem positiven Sinn ethisch zu sein« und bei ihren Biirgern eine morali-
sche »Verpflichtung hervorrufen«?. Aus dem Blick gerit bei einer solchen Lesart, die
die mifligende und integrierende Wirkung der Religion betont, dass diese bei Tocque-
ville nicht bezogen auf den Glauben oder die Wertmafistibe des Einzelnen erdrtert
wird. Vielmehr steht im Mittelpunkt von Tocquevilles Hauptwerk die Rolle der Religi-
on im Offentlichen Leben der USA. Gerade darauf bezieht sich seine positive Bestim-
mung der Rolle der Kirchen in der Demokratie. Dies hat Alan S. Kahan mit seiner Mo-
nographie Tocqueville, Religion, and Democracy. Checks and Balances for Democratic
Souls jiingst hervorgehoben.® Hierin zeigt er, dass der Autor gerade die Kombination
von religioser und politischer Freiheit in den USA in den Mittelpunkt seiner Argu-
mentation riickt. Um die politische Aussagekraft von Tocquevilles Ausfithrungen an-
gemessen verstehen zu konnen, sollen erginzend zu Kahans Analyse, die vor allem
werkgeschichtlich angelegt ist, im Folgenden auf jene Debatten in den USA und
Frankreich verwiesen werden, auf die Tocqueville mit seinen Schriften reagiert, denn

1 Vgl. Ralph Hancock, »The Uses and Hazards of Christianity in Tocqueville’s Attempt to Save
Democratic Souls« in: Ken Masugi (Hg.), Interpreting Tocqueville’s »Democracy in Americax,
Savage 1991, S. 348-393; Doris Goldstein, Trial of Faith. Religion and Politics in Tocqueville’s
Thought, New York 1975; Joshua Mitchell, The Fragility of Freedom. Tocqueville on Religion,
Democracy, and the American Future, Chicago 1999; Agnes Antoine, Limpensé de la démo-
cratie. Tocqueville, la citoyenneté et la religion, Paris 2003; Barbara Allen, Tocqueville, Co-
venant and the Democratic Revolution. Harmonizing Earth with Heaven, Lanham 2005; Oli-
ver Hidalgo, Unbehagliche Moderne. Tocqueville und die Frage der Religion in der Politik,
Frankfurt a.M. 2006; ders., »America as Delusive Model. Tocqueville on Religion« in: Ameri-
kastudien/American Studies 52/4 (2007), S. 561-578.

2 Robert N. Bellah, »Zivilreligion in Amerika« in: Heinz Kleger / Alois Miiller (Hg.), Religion
des Biirgers. Zivilreligion in Amerika und Europa, Minchen 1986, S. 37, engl.: »Civil Religion
in America« in: Daedalus. Journal of the American Academ of Arts and Sciences 96/1 (1967),
S.1-21; vgl. auch Sanford Kessler, Tocqueville’s Civil Religion. American Christianity and the
Prospects for Freedom, Albany 1994.

3 Alan S. Kahan, Tocqueville, Religion, and Democracy. Checks and Balances for Democratic
Souls, Oxford 2015.

Z1P 63. Jg. 3/2016 DOI: 10.5771/0044-3360-2016-3-245

216.73.216:119, am 20.01.2026, 05:12:52.
Inhatts I #0r oder |

Erlaubnis Ist’ KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245

246 Skadi Krause - Tocqueville iiber die Rolle der Religion in der Demokratie

erst dadurch ist es moglich, die politische Stofirichtung seiner Argumentation zu er-
kennen. Gezeigt werden soll, dass Tocqueville in den politischen Auseinandersetzun-
gen mit seinen beiden Werken, De la démocratie an Amérigue und L’Ancien Régime et
la Révolution, eine besondere Stellung einnimmt, insofern die Parteien in Frankreich
sich entweder fur die Einheit von Kirche und Staat oder den Riickzug der Religionsge-
meinschaften aus dem gesellschaftlichen Leben aussprechen. Tocqueville betont dage-
gen, dass die institutionelle Trennung von Kirche und Staat nicht zwangsliufig einen
Riickzug der Religion aus dem 6ffentlichen Leben zur Folge haben muss. Vielmehr er-
offne die Trennung den Kirchen die Moglichkeit, sich jenseits der Politik im engeren
Sinne ihren eigentlichen Aufgaben zu widmen und damit auch weiterhin eine wichtige
gesellschaftliche Rolle zu spielen. Dafiir dient ihm Amerika als Beispiel. Hier lernt
Tocqueville ein o6ffentliches Engagement religioser Gruppen fiir gesellschaftliche Be-
lange kennen, das von einem Verstindnis der sozialen Verantwortung der Gliubigen
getragen ist und gleichzeitig die institutionelle Trennung von Kirche und Staat betont.
Zudem erkennt Tocqueville in den USA, dass religiose Uberzeugungen eine wichtige
Quelle des Protestes und Widerstandes gegen die offentliche Meinung sein konnen, die
Tocqueville hinsichtlich ihrer grenzenlosen Macht immer auch kritisch betrachtet.*
Das lisst in ithm die Uberzeugung reifen, dass religiose Gemeinschaften eine fiir die
Demokratie stabilisierende Wirkung haben konnen, aber nicht weil Religion oder Reli-
gionen konstitutiv fir die Demokratie sind, sondern weil Religionsgemeinschaften
ithren Mitgliedern Handlungs- und Erfahrungsriume zur Verfiigung stellen, die er wie-
derum als konstruktiv fiir die Gemeinschaft beschreibt. Um dies zu zeigen, werden im
ersten Abschnitt Tocquevilles Erfahrungen in den USA nachgezeichnet. In einem
zweiten Abschnitt mochte ich die Debatten in Frankreich wihrend der Restauration
und Julimonarchie darstellen, auf die Tocqueville reagiert, bevor ich in einem dritten
Abschnitt Tocquevilles politischen Ansatz erliutere.

2. Das religiose Leben in den USA

Der Einfluss der Religion im 6ffentlichen Leben der USA ist fiir Tocqueville, wie fiir
alle anderen europiischen Beobachter der Zeit,> untibersehbar. Beeindruckt ist er vor

4 Alexis de Tocqueville, Democracy in America. Historical-Critical Edition of De la démocratie
en Amérigue, Eduardo Nolla (Hg.), ibersetzt aus dem Franzosischen von James T. Schleifer,
zweisprachige franzésisch-englische Ausgabe, 4 Bde., Indianapolis 2010, Bd. 2, S. 402-426.

5 Dazu gehoren solche Standardwerke wie Domestic Manners of the Americans von Frances
Trollope (2 Bde., London 1832), Thomas Hamiltons Men and Manners in America (2 Bde.,
Edinburgh 1833), Isaac Fidlers Observations on Professions, Literature, Manners, and Emigra-
tion, in the United States and Canada. Made During a Residence There in 1832 (London
1833), Frederick Marryats A Diary in America. With Remarks on its Institutions (Philadelphia
1839) und Charles Dickens American Notes (New York 1842). Siehe auch Michel Chevalier,
Lettres sur P’Amérique du Nord. Avec une carte des Etats-Unis d’Amérique, 2 Bde., Paris 1838;
Victor Jacquemont, Correspondance de Victor Jacquemont avec sa famille et plusienrs de ses
amis pendant son voyage dans I’Inde, Brissel 1836; Harriet Martineau, Society in America, 3
Bde., Paris 1837.

216.73.216:119, am 20.01.2026, 05:12:52. i
Inhatts I 0r oder KI-Modellen oder

Erlaubnis Ist’



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245

Skadi Krause - Tocqueville iiber die Rolle der Religion in der Demokratie 247

allem von der Vielfalt der christlichen Konfessionen. Dass Tocqueville in De la démo-
cratie en Amérigue jedoch die Katholiken zu einer der bedeutendsten Religionsge-
meinschaft in Amerika macht, hingt zum einen damit zusammen, dass er ihr Erstar-
ken, vor allem durch die wachsenden Einwandererstrome aus Irland, Deutschland und
Stdeuropa, antizipiert, und zum anderen seine Leserschaft in Frankreich vor Augen
hat, die sich mit dem Katholizismus identifiziert und der er versichert, dass es sogar
Konvertiten zum Katholizismus in den USA gebe.® In Anbetracht dessen verzichtet er
auf die Schilderungen der religiosen Praxis von Methodisten und evangelikalen Protes-
tanten, wie sie sich in seinen Briefen finden,” und auch das Second Great Awakening®
wird von ihm nicht erwihnt, obwohl er durch seine Gespriachspartner dariiber mehr
weif}, als er beschliefit preiszugeben. Es ist davon auszugehen, dass eine lingere Dar-
stellung des amerikanischen evangelikalen Protestantismus und seiner Weiterentwick-
lung ihm weder notwendig noch sinnvoll erscheint, muss sie im katholischen Frank-
reich doch auf Ablehnung stoffen.” Nichtsdestotrotz besucht Tocqueville, wie sein Rei-
setagebuch verrit, Gottesdienste der Quiker, Shaker und Methodisten und diskutiert
auch mit Gesprichspartnern iiber die neue Erweckungsbewegung. Durch seine Ge-
fangnisstudien verbringt er zudem einige Zeit in Auburn, New York, wo Charles G.
Finney, einer der Viter der modernen Erweckungsbewegung predigt. Uber eine Be-
gegnung mit ithm lasst sich allerdings nur spekulieren.!® Nichtsdestotrotz kommt er in
Michigan und Ohio mit methodistischen Wanderpredigern in Berthrung.!! So halt er
in seinen Reisetageblichern fest, dass »die Sekte der Methodisten im ganzen Tal des
Mississippi und des Ohio«!? anzutreffen sei und vor allem bei den Neusiedlern groflen
Anklang finde. Und auch eine Unterhaltung mit dem fithrenden Prediger der Unitaris-
ten, William Ellery Channing, zeichnet er in seinem Tagebuch auf.

6 Zur Entwicklung des Katholizismus in den USA siehe Tocqueville, Democracy in America.
Historical-Critical Edition of De la démocratie en Amérique, aaO. (FN 4), Bd. 2, S. 468-472.

7 Bedeutsamer als der Wegfall der Schilderung der Unitarier in De la démocratie en Amérique
ist das Schweigen Tocquevilles zu den Methodisten, denn sie bilden die grofite protestanti-
schen Religionsgemeinschaft in den USA mit mehr als 550 000 Mitgliedern im Jahre 1834,
und sind sowohl einflussreich in den Nordstaaten als auch im amerikanischen Westen und
Stiden. In seinem Entwurf fir De la démocratie en Amérigue waren sie allerdings enthalten.
Siehe Tocqueville, Democracy in America. Historical-Critical Edition of De la démocratie en
Amérigue, 2aO. (FN 4), Bd. 2, S. 478p. Vgl. auch Gustave de Beaumont, Marie, on L’esclava-
ge aux Etats-Unis. Tablean de maurs américaines, 2 Bde., Paris 1835, Bd. 2, S. 39-40; ders.,
Lettres d’Amérique, 1831-1832, Paris 1973.

8 Das Second Grear Awakening ist eine religiose Erweckungsbewegung in den USA, die
hauptsichlich von Baptisten und Methodisten angefithrt wird. Die Bewegung beginnt um
1790 und hat in den 1820er Jahren ihren Hohepunkt.

9 Eine Schilderung wire ihm ohne Zweifel als Bewunderung der amerikanischen Vulgaritit
zur Last gelegt worden. Vgl. Athanase Crucheval-Clarigny, »La Société américaine et les
écrivains américains« in: Revue des Deux Mondes 4 (1849), S. 653-683 (677-678).

10 Vgl. Kahan, Tocqueville, Religion, and Democracy. Checks and Balances for Democratic
Souls, aaO. (FN 3), S. 131-141. ;

11 Vgl. Alexis de Tocqueville, Voyages en Sicile et aux Etats-Unis, Guvres complétes, Bd. V/1,
Jacob P. Mayer / André Jardin (Hg.), Paris 1957, S. 130-131.

12 Tocqueville, Voyages en Sicile et aux Etats-Unis, 2aO. (FN 11), S. 130-131.

ZP 63. Jg. 3/2016

216.73.216:119, am 20.01.2026, 05:12:52. i
Inhatts I 0r oder KI-Modellen oder

Erlaubnis Ist’



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245

248 Skadi Krause - Tocqueville iiber die Rolle der Religion in der Demokratie

Die neuen Religionsgemeinschaften verindern, wie Tocqueville feststellen muss, das
religiose Leben nachhaltig. Dabei sind sie selbst Ausdruck einer gesellschaftlichen Ver-
inderung. Das Misstrauen gegeniiber Rang und Privilegien in der Gesellschaft, dass die
Demokratisierung des politischen und gesellschaftlichen Lebens nach der amerikani-
schen Revolution bestimmt, beeinflusst auch das Selbstverstindnis der Glaubigen. Vie-
lerorts kommt es zu einer Revolte gegentiber religidsen Traditionen und hierarchischen
Strukturen in der Kirchenleitung.!*> Der Argwohn der Bevolkerung gegentiber einer
dominierenden Staatskirche spielt dabei ebenso eine Rolle wie die Bereitschaft vieler
Glaubiger, traditionelle hierarchische Kirchenstrukturen durch transparente und egali-
tire Strukturen zu ersetzen. Am weitesten gehen dabei die protestantischen Kirchen
und Glaubensgemeinschaften, vor allem die Methodisten. Paritatisch aus Geistlichen
und Laien zusammengesetzte regionale und lokale Konferenzen erginzen seit Ende
des 18. Jahrhunderts die oberste Kirchenleitung.!* Wichtige Fiithrungsaufgaben tiber-
nehmen jetzt Laienprediger, die auch als Circuit Riders fiir den schnellen Anstieg der
Mitgliederzahlen sorgen, denn sie ziehen selbst in die entlegensten Regionen des Lan-
des, um neue Anhinger zu gewinnen.!®

Uber den neuen gesellschaftlichen und kirchenpolitischen Diskurs geben noch heute
zahlreiche Schriften und Predigten amerikanischer Geistlicher und Laien Auskunft. So
schreibt Elias Smith, der 1808 mit The Herald of Gospel Liberty die erste religiose
Zeitschrift in den USA griindet, dass die Amerikaner »nur zur Hilfte Republikaner«
seien, solange sie sich in Fragen der Religion »einem Katechismus« und »abergliubi-
schen Priestern« unterwerfen.!® Noch deutlicher wird dieses Verstindnis bei James
O’Kelly, Mitbegriinder der Republican Methodist Church, der sich dariiber beklagt,
dass methodistische Prediger nicht vom Bischof anerkannt werden: »O Gott! Sind wir
nicht alle Amerikaner!« Haben nicht »unsere Viter ihr Blut vergossen«, um ihre S6hne
»vom britischen Joch« zu befreien und »uns vor kirchlicher Unterdrickung« zu be-

13 Siehe Willi Paul Adams, The First American Constitutions. Republican Ideology and the Ma-
king of the State Constitutions in the Revolutionary Era, Chapel Hill 1980, S. 99-117; Gor-
don S. Wood, The Radicalism of the American Revolution, New York 1992, S.96, 106,
229-230.

14 Roger Finke / Rodney Stark, »How the Upstart Sects Won America, 1776-1850« in: Journal
for the Scientific Study of Religion 28/1 (1989), S. 27-44 (31).

15 Sind die Methodisten im Jahre 1776 eine winzige Religionsgesellschaft, mit einem Anteil von
2,5 Prozent an der religiosen Bevolkerung, gelingt thnen bis 1850 der Aufstieg zur grofiten
Konfession des Landes. Bei Ausbruch des Biirgerkrieges im Jahre 1861 gibt es fast 20 000
methodistische Kirchen mit mehr als 1,7 Millionen Mitgliedern. Vgl. Christopher Adam-
son, »God’s Continent Divided. Politics and Religion in Upper Canada and the Northern
and Western United States, 1775 to 1841« in: Comparative Studies in Society and History
36/3 (1994), S.417-446; Mark A. Noll, »Christian America< and >Christian Canada«« in:
Sheridan Gilley / Brian Stanley (Hg.), The Cambridge History of Christianity, Bd. 8: World
Christianities c. 1815-c. 1914, Cambridge 2006, S. 359-380 (361).

16 Zitiert nach Nathan O. Hatch, »The Christian Movement and the Demand for a Theology
of the People« in: Journal of American History 67 (1980), S.545-567 (548); Russell E.
Richey, »The Four Languages of Early American Methodism« in: Methodist History 28
(1990), S. 155-171 (160).

216.73.216:119, am 20.01.2026, 05:12:52.
Inhatts I #0r oder |

Erlaubnis Ist’ KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245

Skadi Krause - Tocqueville iiber die Rolle der Religion in der Demokratie 249

wahren?!” Dabei stehen nicht zuletzt die Hierarchien innerhalb der Kirchen in der
Kritik. Beanstandet wird, dass es »unter der verniinftigsten und humansten Regierung
der Welt« innerhalb der Kirche eine »absolute Regierung« gebe, 18 die ein gleiches Mit-
spracherecht fiir alle Mitglieder einer Gemeinde untergrabe.!?

Gleichzeitig kommt es zu Bemithungen, konfessionelle Unterschiede zu tiberwin-
den.?® Dabei spielt die Bereitschaft der Gliubigen, die Religion weiterhin als morali-
sche Instanz anzuerkennen, und die klare Trennung von Kirche und Staat eine wesent-
liche Rolle. So schreibt John Stanford, Baptistenprediger und Kaplan in den strafrecht-
lichen Institutionen von New York City, in einem Brief an den Gouverneur von New
Jersey, Joseph Bloomfield, 1807: »Sie miissen wissen, guter Herr, ich bin gefestigt in
meinem Berufe [...], aber in meinen offentlichen Arbeiten bin ich fir alle Religionsge-
meinschaften ohne Unterschied offen. [...] [I]n diesem Sinne bin ich wirklich republi-
kanisch zu nennen.«2! Okumene wird, neben der Ablehnung eines professionell ausge-
bildeten Klerus, assoziierter Kirchenpolitik und starrer theologischer Lehrgebiude, zu
einem wesentlichen Merkmale des neuen religiosen Selbstverstindnisses.?? Dies unter-
streicht auch Robert Baird in seinem Bericht State and Prospects of Religion in America
(1855): »In unserem Amerika, wo wir keine dominierende Kirche haben, keine Kirche,
die durch den Staat beglinstigt wird, und alle gleichgestellt sind«, haben »wir durch
gliickliche Erfahrung« gelernt, »einander zu schitzen «. »Das, davon bin ich tber-
zeugt, ist die Sprache eines jeden Christen in Amerika, sei er Angehoriger der Episko-
palkirche, Presbyterianer, Baptist, Kongregationalist, Methodist oder Lutheraner. Sie
kennen den Nutzen des briiderlichen Gefithls und des freundlichen Beisammenseins.
In der Tat ist dies unser gliicklicher Zustand [...]. Egal, ob wir eine Kirche bilden oder
nicht, uns durchdringt der Geist eines Evangelischen Biindnisses.«?* Dies entspricht
auch der Uberzeugung Finneys, der betont, dass es »es keinen Segen in der Religion
gebe, solange der Geist der Kontroverse vorherrscht«?*,

Wie die Aufzeichnungen von Tocqueville wihrend seiner Amerikareise deutlich ma-
chen, ist dieses neue Religionsverstindnis fiir thn zunichst schwer zu begreifen. Immer

17 Dee E. Andrews, The Methodists and Revolutionary America, 1760-1800. The Shaping of an
Evangelical Culture, Princeton 2002, S. 196ff.

18 Zitiert nach Patrick W. Carey, »Republicanism within American Catholicism, 1785-1860« in:
Journal of the Early Republic 3 (1983), S. 413-437 (423, 427).

19 Vgl. Carey, »Republicanism within American Catholicism, 1785-1860«, aaO. (FN 18), S. 423,
427.

20 Adamson, »God’s Continent Divided. Politics and Religion in Upper Canada and the
Northern and Western United States, 1775 to 1841«, 2aO. (FN 15), S. 417-446.

21 Charles G. Sommers, Memoir of the Rev. Jobn Stanford, D.D. Late Chaplain to the Humane
and Criminal Institutions in the City Of New-York, New York 1835, S. 108.

22 Randolph A. Roth, The Democratic Dilemma. Religion, Reform and Social Order in the
Connecticut River Valley of Vermont, 1791-1850, New York 1987, S. 62; Adamson, »God’s
Continent Divided. Politics and Religion in Upper Canada and the Northern and Western
United States, 1775 to 1841«, aaO. (FN 15), S. 417-446.

23 Robert Baird, State and Prospects of Religion in America. Being a Report Made at the Confe-
rence of the Evangelical Alliance, in Paris, August 25™ 1855, New York 1856, S. 54-55.

24 Charles G. Finney, Lectures on Revivals of Religion, 2. Aufl.,, New York 1835, S. 22.

ZP 63. Jg. 3/2016

216.73.216:119, am 20.01.2026, 05:12:52.
Inhatts I #0r oder |

Erlaubnis Ist’ KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245

250 Skadi Krause - Tocqueville iiber die Rolle der Religion in der Demokratie

wieder fragt er seine Gespriachspartner, ob der religiose Glauben in Amerika riicklaufig
sel, denn nur so kann er sich die grofle Toleranz gegeniiber den Glaubensgemeinschaf-
ten erkliren. In einem Gesprich mit dem ehemalige Prisidenten John Quincy Adams
bestitigt dieser ihm zwar, dass in Bezug auf das Amerika von 1730 der religiose Glaube
zurlickgegangen sei, aber er macht auch deutlich, dass die Religionen im Jahre 1831
viel stirker seien als zur Zeit der amerikanischen Revolution.?> Adams hat dabei aber
nicht nur die Religiositit der Amerikaner im Auge. Worauf er Tocqueville verweist, ist
das starke soziale Engagement der Kirchen, die eine wesentliche Rolle im Kampf gegen
Sklaverei, Analphabetismus, Trunksucht und Kriminalitit spielen.?®

Tocqueville nimmt den Hinweis Adams in De la démocratie en Amérigue auf, indem
er das enorme soziale Engagement der Kirchen in den Mittelpunkt seiner Darstellung
ruckt. Was er erortert sind jene Erfahrungsriume von Gemeinschaft und Freiheit, die
Gemeinden und Vereine ithren Mitgliedern bieten. Im Gegensatz zu vielen anderen
Amerikareisenden der Zeit, die lediglich betonen, dass sie Amerikaner ebenso gliubig
seien wie die Europier, geht es Tocqueville folglich auch nicht um das religiose Leben
als solches, sondern um die Erfahrung von Gemeinschaft und sozialem Handeln.
Selbst wenn Quiker, Unitarier, Anglikaner, Presbyterianer und calvinistische Kongre-
gationalisten im Gegensatz zu politischen Vereinen ihre Aufgabe vor allem darin se-
hen, einzelne Seelen zu retten, so prigt ihr soziales Engagement doch die Erfahrungs-
welt ihrer Anhinger. Zudem stirkt ihre Arbeit den sozialen Zusammenbhalt der Gesell-
schaft, denn zu ihrer Klientel gehéren nicht selten die Armsten der Armen: Kriminelle,
alleinstehende Frauen, Waisen, entlaufene Sklaven und Trinker, um deren soziale Ein-
gliederung sie sich bemiihen. Grof ist vor allem das Engagement der Geistlichen in
den Gefingnissen, wo sie nicht selten als Gefingnisseelsorger arbeiten. Durch seine
Arbeit an Du systéme pénitentiaire anx Etats-Unis, et de son application en France lernt
Tocqueville viele von ithnen kennen.?” Positiv bewertet er in dieser Arbeit die grofie
Bereitschaft der Kirchen, mit anderen zivilgesellschaftlich engagierten Vereinen zusam-
menzuarbeiten. Dazu zihlen nicht zuletzt solche Organisationen, die selbst wiederum
aus einem christlichen Engagement entstanden sind, wie die American Board of Com-
missioners (gegriindet 1810), die American Bible Society (1816), die American Sunday
School Union (1824) und die American Anti-Slavery Society (1833).2% In der Missions-
arbeit von unzihligen Baptisten, Methodisten und calvinistischen Predigern hebt Toc-

25 Reisetagebucheintrag Tocquevilles vom 1. Oktober 1831, Unterhaltung mit John Quincy
Adams, in: Alexis de Tocqueville, Mélanges. Fragments historiques et notes sur I’Ancien
Régime, la Révolution et ’Empire, voyages, pensées entierement inédits, Euvres complétes
d’Alexis de Tocqueville, Mme de Tocqueville und Gustave de Beaumont (Hg.), Bd. 8, Paris
1865, S. 276-280 (278).

26 Reisetagebucheintrag Tocquevilles vom 22. Juli 1831, in: Olivier Zunz (Hg.), Alexis de Toc-
queville and Gustave de Beaumont in America. Their Friendship and their Travels, ibersetzt
von Arthur Goldhammer, Charlottesville 2010, S. 295-296 (296).

27 Vgl. auch Sommers, Memoir of the Rev. John Stanford, D.D. Late Chaplain to the Humane
and Criminal Institutions in the City Of New-York, aaO. (FN 21), S. 196, 240.

28 Befeuert werden sie aber auch von religiésen Fihrern, die die Glaubigen dazu auffordern,
sich nicht aus der Politik zuriickzuziehen, denn, so Lyman Beecher, »Intelligenz und Tugend

216.73.216:119, am 20.01.2026, 05:12:52.
Inhatts I #0r oder |

Erlaubnis Ist’ KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245

Skadi Krause - Tocqueville iiber die Rolle der Religion in der Demokratie 251

queville den Wunsch hervor, das Zusammenleben und die Lebensbedingungen der
Glaubigen im Hier und Jetzt zu verbessern und nicht nur auf ein Jenseits hinzuarbei-
ten. Auch wenn sie dabei nicht die Absicht haben, politischen Einfluss zu nehmen, tra-
gen sie durch ihrer Arbeit, die vor allem darin besteht, Menschen zusammenzubringen,
dazu bei, ein soziales Bewusstsein zu stirken.??

All dies ist fiir Tocqueville jedoch nur moglich durch die klare institutionelle Tren-
nung von Kirche und Staat.’® In New England erlebt er, dass die Geistlichen per Ge-
setz vom Amt ausgeschlossen werden.’! Viele Geistliche unterstiitzen diese Trennung,
wie Tocqueville in De la démocratie en Amérigue bemerkt: »Als ich schliefllich heraus-
fand, was der Geist des Klerus war, bemerkte ich, dass die meisten seiner Mitglieder
sich von der Macht freiwillig zu entfernen schienen, und eine Art von Berufsstolz da-
rin sahen.«*? Denn darin liege fiir sie die Stirke der Kirchen, die sich vollkommen un-
abhingig von staatlicher Unterstlitzung und Bevormundung ihren eigenen Aufgaben-
feldern widmen konnen. »Ich fiirchte mich nicht zu behauptens, schreibt Tocqueville,
dass »ich bei meinem Besuch in Amerika nicht einen einzigen Mann getroffen habe,
Priester oder Laie, der in diesem Punkt nicht dieselbe Meinung vertrat.«*> Die Tren-
nung von Kirche und Staat bedeute jedoch nicht, dass sich die Kirchen aus dem sozia-
len Leben zurtickziehen miissen. Ganz im Gegenteil. In seiner Beschreibung sind es
Freiheitsrechte, die in den USA den Birgern die freie Ausiibung ihrer Religion ermog-
lichen, und es ist die Gemeinschaftspraxis der Kirchen sowie das soziale Engagement
der Vereine, die wiederum fir ein komplexes Verstindnis der politischen Freiheits-
rechte sorgen.** Immer wieder betont er deshalb, dass der Zustand der Religion den
Amerikanern dabei helfe, ihre republikanischen Institutionen aufrechtzuerhalten. Er
weifl, dass eine solche Auflerung provozierend gegeniiber seinen franzosischen Lesern

sind die Saulen der republikanischen Institutionen<, und »die moralische Macht der religio-
sen Institutionen sind unverzichtbar, um diese Intelligenz und Tugend zu produzieren«. Ly-
man Beecher, Six Sermons on the Nature, Occasions, Signs, Evils, and Remedy of Intem-
perance, New York 1827, S. 56.

29 Vgl. Nathan Bangs, A History of the Methodist Episcopal Church, 4 Bde., New York 1838,
Bd. 1, S. 46.

30 Beides sicht er in Frankreich nicht gewihrleistet, denn die Hauptamtlichen der Kirchen sind
Angestellte des Staates, die zudem tber ihre politischen Amter direkten Einfluss auf politi-
sche Entscheidungen ausiiben. In der Restauration waren die Bischofe sogar automatisch
Mitglieder des Oberhauses und viele Mitglieder des Klerus waren Abgeordnete im Unter-
haus.

31 In De la démocratie en Amérigue verweist Tocqueville darauf, dass seit 1831 sieben amerika-
nische Staatsverfassungen den Mitgliedern des Klerus die Bekleidung 6ffentlicher Amter un-
tersagen. Tocqueville, Democracy in America. Historical-Critical Edition of De la démocratie
en Amérique, aaO. (FN 4), Bd. 2, S. 481 Fn. 5.

32 Tocqueville, Democracy in America. Historical-Critical Edition of De la démocratie en
Amérigue, 2aO. (FN 4), Bd. 2, S. 481.

33 Tocqueville, Democracy in America. Historical-Critical Edition of De la démocratie en
Amérique, 2aO. (FN 4), Bd. 2, S. 480.

34 Tocqueville, Democracy in America. Historical-Critical Edition of De la démocratie en
Ameérique, 2a0O. (FN 4), Bd. 2, S. 467.

ZP 63. Jg. 3/2016

216.73.216:119, am 20.01.2026, 05:12:52. i
Inhatts I 0r oder KI-Modellen oder

Erlaubnis Ist’



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245

252 Skadi Krause - Tocqueville iiber die Rolle der Religion in der Demokratie

ist. »Ich bewundere«, heiflt es in De la démocratie en Amérique, den »religiosen Geist
in Amerika [...]. Der Despotismus kommt ohne Glauben aus, die Freiheit nicht.«*

3. Der Kampf um die Trennung von Kirche und Staat in Frankreich

Um Tocquevilles Argumentation in De la démocratie en Amérique zu verstehen, reicht
es nicht aus, sich allein den amerikanischen Kontext anzusehen. Man muss auch die
franzosischen zeitgendssischen Debatten im Auge behalten, auf die sein Werk letztend-
lich bezogen ist. Wihrend evangelikale Christen in den USA die Gesellschaft durch
freiwillige Hilfe verbessern wollen, geht man in Tocquevilles Heimatland davon aus,
dass diese Aufgabe allein dem Staat zukomme. Diese Vorstellung bedroht jedoch
gleichsam die grundlegenden Voraussetzungen eines kirchlichen Loyalismus, miissen
sich die Kirchen in ihrer Arbeit doch bestindig als Instrumente der Regierung betrach-
ten. Dazu kommt, dass die Franzosische Revolution die mythische Vision eines »Kul-
turkampfes« zwischen einem katholisch geprigten Frankreich und einem laizistischen
Staat hinterlassen hat, welcher die politischen Debatten fast das ganze 19. Jahrhundert
bestimmt. Allerdings ist durch die enge Verbindung von Monarchie und katholischer
Kirche bereits vor der Franzosischen Revolution eine kirchenkritische bis -feindliche
Strémung entstanden. Dafiir steht u.a. Voltaires berithmtes Ecrasez linfame, der den
Gottesglauben in den ungebildeten Bevolkerungsschichten zwar fiir unentbehrlich
halg, sich aber gezielt gegen eine Amtskirche und kirchliche Privilegien richtet.3¢ Wih-
rend der Revolution zielen die Bemithungen zunichst darauf, die kirchlichen Standes-
privilegien zu beseitigen. In den Jahren 1793 und 1794 kommt es jedoch zu einer regel-
rechten Welle der Entchristianisierung.’” Dabei geht es nicht nur um die Abschaffung
der kirchlichen Privilegien, sondern auch um die Errichtung einer der Verfassung ver-
pflichteten Nationalkirche und schliefflich um die Aufthebung der katholischen Religi-
on durch national-revolutionire Ersatzkulte.*® Die vom Nationalkonvent angestrebte
vollstindige Trennung von Kirche und Staat (Gesetz vom 18. September 1794) kann
jedoch nicht umgesetzt werden. Napoleon beendet schliefllich den Kampf des revolu-
tiondren Frankreichs gegen die Kirche mit dem Konkordat von 1801, mit dem der Ka-

35 Tocqueville, Democracy in America. Historical-Critical Edition of De la démocratie en
Ameérique, 2aO. (FN 4), Bd. 2, S. 477-478.

36 In den 1760ern signierte Voltaire seine Briefe mit »écrasez I'infime«, auch abgekiirzt zu
»Ecrlinf«. Siehe L. Paillet de Warcy, Histoire de la vie et des ouvrages de Voltaire. Suivie des
jugements qu’ont portés de cet homme célebre divers auteurs estimés, 2 Bde., Paris 1824, Bd.
1,S.175.

37 Mona Ozouf, »Dechristianisierung« in: Frangois Furet / dies., Kritisches Worterbuch der
Franzosischen Revolution, 2 Bde., Frankfurt a.M. 1996, Bd. 1, S. 27-48.

38 Wihrend die Gruppierung um Jacques-René Hébert dabei nicht nur eine antiklerikale, son-
dern generell eine antireligiose Stofirichtung verfolgte und einen Kult der Vernunft installie-
ren wollte, versuchte Robespierre, obgleich ein entschiedener Gegner der katholischen Kir-
che, immer noch die Religion fiir politische Zwecke zu instrumentalisieren. Vgl. Jacques-
René Hébert, Den Papst an die Laterne, die Pfaffen in die Klapse! Schriften zu Kirche und
Religion 1790-1794, iibersetzt und erldutert von Peter Priskil, Freiburg 2003.

216.73.216:119, am 20.01.2026, 05:12:52. i
Inhatts I 0r oder KI-Modellen oder

Erlaubnis Ist’



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245

Skadi Krause - Tocqueville iiber die Rolle der Religion in der Demokratie 253

tholizismus als Religion der Mehrheit anerkannt wird und die Geistlichen zu Ange-
stellten des Staates werden.*

Die Erfahrungen der Revolutionszeit hinterlassen einen tiefen Gegensatz zwischen
katholischer Kirche einerseits, die sich die Wiederherstellung der Monarchie auf ihre
Fahnen schreibt, und den Anhingern der Republik andererseits.*® Dieser Gegensatz
verschirft sich noch, als Ludwig XVIII. gleich nach seiner Thronbesteigung im Jahre
1814 den Katholizismus wieder zur Staatsreligion erhebt @0 eine Politik, die auch sein
Bruder und Nachfolger Karl X. fortsetzt. Der Verweis auf die »gottliche Vorsehungx,
welche die Bourbonen auf den franzosischen Thron zurtickgerufen habe, eroffnet die
Priambel der Charte von 1814.#1 Die Wiederherstellung des Biindnisses zwischen dem
Thron des »allerchristlichen Konigs«*? und der katholischen Kirche geht einher mit
einer Stirkung der sozialen Stellung der katholischen Kirche.** Diese kann vor allem
ithre Einflussmoglichkeiten in der Bildungspolitik ausbauen. 1814 wird die Griindung
weiterfiihrender Schulen in kirchlicher Trigerschaft per Gesetz genehmigt.* 1822 wird
das kirchliche Universititsmonopol wiederhergestellt. Damit kontrolliert die katholi-
sche Kirche von der Grundschulbildung bis zur Universitit alle Lehrpline. Ihre Stel-
lung verteidigt die katholische Kirche bald mit einem »unveriuflerlichen Recht der
Kirche in Bildung und Erziehung«*. Zwangsliufig wird daher, sobald die Hegemonie
der Kirche im Bereich der Bildung in Frage gestellt wird, dieser Angriff als Verleum-
dung der christlichen Grundwerte der Gesellschaft und insbesondere des Fithrungsan-
spruchs der katholischen Kirche gedeutet. Einen Hohepunkt in diesen Auseinander-
setzungen stellt 1825 die Einfilhrung eines Gesetzes dar, das das Verbrechen der Blas-
phemie unter Todesstrafe stellt.

39 Inhaltlich wird in dem Konkordat zu Fragen der Religion keine Stellung genommen. Auch
der wahrend der Revolution erfolgte Verkauf der Kirchengiiter wird nicht riickgingig ge-
macht. Siehe Gérard Cholvy, Christianisme et société en France au XIXe siecle, Paris 2001,
S.22-26.

40 Vgl. Sarah Ann Curtis, Educating the Faithful. Religion, Schooling, and Society in Nine-
teenth-Century France, DeKalb 2000; Caroline C. Ford, Divided Houses. Religion and Gen-
der in Modern France, Ithaca 2005; Jean-Paul Cahn / Hartmut Kaelble, Religion und Laizitdit
in Frankreich und Deutschland im 19. und 20. Jahrbundert / Religions et laicité en France et
en Allemagne aux 19° et 20° siécles, Stuttgart 2008; Daniel Mollenhauer, »Symbolkimpfe um
die Nation. Katholiken und Laizisten in Frankreich (1871-1914)« in: Heinz-Gerhard
Haupt / Dieter Langewiesche (Hg.), Nation und Religion in Europa. Mebrkonfessionelle Ge-
sellschaften im 19. und 20. Jabrhundert, Frankfurt a.M. 2004, S. 202-230.

41 Vgl. Jacques-Olivier Boudon, Religion et politique en France depuis 1789, Paris 2007,
S. 43-52; Jean-Louis Ormieres, Politique et religion en France, Brussel 2002, S. 47-93.

42 So die Bezeichnung Ludwigs XVIII. im zweiten Vertrag von Paris und im Konkordat-Ent-
wurf von 1817.

43 Um 1830 gibt es bereits wieder 40 600 katholische Priester. Spektakulir sind auch die Zahlen
bei den religiosen Orden, insbesondere den weiblichen Ordensgemeinschaften. Zwischen
1800 und 1880 griinden sich fast 400 Orden neu und rund 200 000 Frauen legen ihr Ordens-
geliibde ab. Boudon, Religion et politique en France depuis 1789, aaO. (EN 41), S. 43-52.

44 Vgl. Jean-Michel Leniaud, »L’organisation de I'administration des cultes (1801-1911)« in:
Jean Gaudemet (Hg.), Administration et église. Du concordat a la séparation de I’église et de
Pétat, Genf 1987, S. 17-46.

45 Christian Nique, Comment I’école devint une affaire d’état, 1815-1840, Paris 1990, S. 49.

ZP 63. Jg. 3/2016

216.73.216:119, am 20.01.2026, 05:12:52.
Inhatts I #0r oder |

Erlaubnis Ist’ KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245

254 Skadi Krause - Tocqueville iiber die Rolle der Religion in der Demokratie

Vor allem dieses Gesetz fithrt dazu, dass unter Protestanten und Liberalen die ka-
tholische Kirche zum Inbegriff einer reaktioniren Politik wird. Neu gegriindete Jour-
nale wie Revue protestante und Archives du christianisme betrachten den politischen
Katholizismus als Feind einer liberalen Gesellschaft, zumal er Teil der restaurativen
Bewegung ist.*¢ Die Konservativen und Ultras werfen den doktriniren und linkslibe-
ralen Abgeordneten dagegen vor, offen deistische Positionen zu vertreten und das
Christentum jeglichen rechtlichen Schutzes berauben zu wollen.#” Sie verteidigen die
»christliche Religion« als »grundlegendes Gesetz des Verstandes und des Herzens«.*$
In den parlamentarischen Auseinandersetzungen der Restauration wird Louis-Gabriel-
Ambroise de Bonald zu ihrem beredten Wortfithrer. Aus einem theokratisch-autorita-
ren Gesellschaftskonzept heraus betont er die Einheit von Staat, Religion und Gesell-
schaft. Die Idee einer religiésen Innerlichkeit, wie Chateaubriand sie vertritt,* lehnt er
dagegen entschieden ab: »Die Religion ist nicht nur eine Frage des Glaubens oder der
Inspiration, sondern eine 6ffentlichen Handelns und eine politische Institution.«*® Als
Teil des offentlichen Lebens habe die Religion nicht nur Anspruch auf den besonderen
Schutz der Gesetze, sie musse auch Teil des Staates sein, insofern sie die politische Bin-
dung zwischen Volk und Monarchen absichere.>!

Gegen eine solche Haltung opponieren die Liberalen.’? Niemand hat ihre Position
besser beschrieben als Benjamin Constant. Dieser greift die geistige Autoritit, wie sie
von kirchlicher Seite propagiert wird, scharf an. Er warnt vor einer »organisierten Ty-
rannei«, um das zu beenden, was man als spirituelle Rekonstitution der Gesellschaft
ansieht.”® Vor allem aber erklirt er, dass der Eigenwert der Religion nicht in der Absi-

46 Die Liberalen verwerfen allerdings die rein utilitaristische Indienstnahme der Religion, wie
sie Napoléon praktiziert hat. Vgl. Rede von Benjamin Constant am 14. April 1813, in: Archi-
ves parlementaires de 1787 a 1860. Recueil complet des débats législatifs et politiques des
chambres frangaises. Deuxieme série (1800 a 1860), Bde. 12-64, Paris 1868-1887, Bd. 24,
S. 626-628.

47 Rede von Louis-Jacques-Maurice de Bonald am 17. April 1819, in: Archives parlementaires
de 1787 & 1860, aaO. (FN 46), Bd. 23, S. 687.

48 Abbé Barrande de Briges, »De la liberté des cultes selon la charte, avec quelques réflexions
sur la doctrine de M. de Pradt, et sur les bienfaits du christianismex, in: Le Conservateur, Bd.
3 (1819), S. 337-345 (345).

49 Frangois-René de Chateaubriand, Erinnerungen. Mémoires d’outre-tombe, Sigrid von
Massenbach (Hg.), Miinchen 1968, frz.: Mémoires d’outre-tombe, Euvres complétes de Cha-
teaubriand, 12 Bde., Paris 1849; siche James F. McMillan, »Catholic Christianity in France
from the Restoration to the Separation of Church and State, 1815-1905« in: Sheridan Gilley /
Brian Stanley (Hg.), The Cambridge History of Christianity, Bd. 8: World Christianities c.
1815-c. 1914, Cambridge 2006, S. 215-232 (219).

50 Rede von Louis-Jacques-Maurice de Bonald am 17. April 1819, in: Archives parlementaires
de 1787 & 1860, a20. (FN 46), Bd. 23, S. 686.

51 Vgl. Rede von Chabbon de Solilhac am 17. April 1819, in: Archives parlementaires de 1787 a
1860, 220. (FN 46), Bd. 23, S. 668.

52 Frangois Guizot, »Le réveil chrétien en France au XIXe siecle« in: ders. (Hg.), Méditations
sur état actuel de la religion chrétienne, Paris 1866.

53 Benjamin Constant, Recueil d’articles, 1829-1830, texte établi, introduit, annoté et commenté
par Ephra'im Harpaz, Paris 1992, S. 345.

216.73.216:119, am 20.01.2026, 05:12:52.
Inhatts I #0r oder |

Erlaubnis Ist’ KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245

Skadi Krause - Tocqueville iiber die Rolle der Religion in der Demokratie 255

cherung von staatlicher Macht beruhe.®* Thr eigentlicher Kern, so Constant, liege in
der Vitalitit der Gemeinden und nicht in thren Dogmen.>

Die Julimonarchie von 1830, die Ultras und Konservative schwer trifft, 16st jedoch
das Problem der Trennung von Kirche und Staat nicht. Zwar konnen durch die Volks-
schulen (loi Guizot, 1833) nun auch protestantische Geistliche als Grundschullehrer
tatig werden, aber der starke Einfluss der katholischen Kirche wird kaum gebrochen.
Infolgedessen bleibt der Konflikt zwischen liberalen und konservativen Kriften beste-
hen. Frangois Guizot, der in dieser Zeit wie kein anderer die politischen Debatten be-
stimmt, fasst seine Positionen 1838 in zwei Texten zusammen, die er, befreit von seinen
ministeriellen Aufgaben, in der Revue des Deux Mondes publiziert. Der erste, De la
réligion dans les sociétés modernes, geht von der Vorstellung aus, dass Glaube und Reli-
gionen auch weiterhin ein wichtiger Bestandteil des menschlichen Zusammenlebens
sein werden. Religiose Uberzeugungen stehen fiir Antworten auf die grundlegenden
Probleme der menschlichen Natur. »Dies ist ihr erster und grofler Zweck, sogar grofier
als die Aufrechterhaltung der gesellschaftlichen Ordnung.«%¢ Allein aus diesem Grund
sei eine ernsthafte und aufrichtige Achtung von ihnen notwendig, denn sie tragen dazu
bei, dass der Mensch einen moralischen Halt finde. Eine Politik, die dafiir blind sei, sei
»eine sinnlose Politik, die die Menschen nicht kennt, und sie nicht zu fithren weif}
[...]J<*”. Dennoch spricht sich Guizot fiir eine klare Trennung von Staat und Kirche aus.
Davon zeugt sein zweites Essay Du catholicisme, du protestantisme et de la philosophie
en France. »Ich bin der Meinung«, beginnt er den Text, »dass in der neuen Gesell-
schaft, im Frankreich der Charta, Katholizismus, Protestantismus und die Philosophie
friedlich zusammen existieren konnen«, und dies »nicht nur in materieller Hinsicht,
sondern auch in moralischer, nicht nur unter Zwang, sondern freiwillig, ohne sich auf-

54 »[S]o ist der Mensch darum auch noch nicht religidser, weil man ihm sagt, dass die Religion
Nutzen schafft, denn man glaubt nicht an einen Zweck; endlich dient der Nutzen der Religi-
on denen, welche herrschen, zum Vorwande, um den Gewissen derer, welche beherrscht
werden, Gewalt anzuthun, der Gestalt, daff man ungliubigen Volkern mit einem Federzuge
verfolgende Herren giebt.« Benjamin Constant, Die Religion, nach ibrer Quelle, ibren Ge-
stalten und ihren Entwickelungen, dt. von Dr. Philipp August Petri, 2 Bde., Berlin 1824, Bd.
1, S.130, frz.: De la religion considérée dans sa source, ses formes et ses développements, 2
Bde., Paris 1825.

55 In Amerika wird seine Schrift De la réligion denn auch hoch gelobt. In einem Artikel der
American Quarterly Review heiflit es: »Der enge und unauflosliche Zusammenhang zwischen
Freiheit und Religion, und die selbstzerstorerische Tendenz jener, die geglaubt haben, dass
Loyalitit gegeniiber Freiheit nicht Loyalitit gegeniiber dem Glauben sein konne, haben sich
niemals mehr geirrt [...]. Es ist klar, dass Religion und Freiheit nicht Antipole, sondern ver-
wandte Prinzipien sind, und dass der besondere Hass und Eifer, der den Konflikt zwischen
falsch verstandener Freiheit und verblendeter Religion entfacht, nicht durch eine natiirliche
Feindschaft zwischen den beiden zu erkliren ist, sondern [...] als ein Krieg zwischen Bri-
dern.« American Quarterly Review 11 (1832), S. 105.

56 Frangois Guizot, »De la religion dans les sociétés modernes« in: Revue des Deux Mondes 1
(1838), S. 805-826 (810).

57 Guizot, »De la religion dans les sociétés modernes«, aaO. (FN 56), S. 810.

ZP 63. Jg. 3/2016

216.73.216:119, am 20.01.2026, 05:12:52. i
Inhatts I 0r oder KI-Modellen oder

Erlaubnis Ist’



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245

256 Skadi Krause - Tocqueville iiber die Rolle der Religion in der Demokratie

zugeben und ohne Verrat an der Wahrheit und Vorstellung der Aufrichtigkeit.«*® Die
Losung liege freilich in der Neutralitdt des Staates in religiosen Angelegenheiten und
die der Kirche in staatlichen Dingen. Eine Kirche, die keine Intervention von Seiten
des Staates zu fiirchten habe, konne sich auf die geistigen Dinge konzentrieren. Alles,
was sie zu tun habe, sei die zentralen Prinzipien des franzosischen Staates und seiner
Verfassung anzuerkennen.>® »Harmonie in der Freiheit«, schreibt Guizot, sei der wahr-
hafte »christliche Geist«®. Diesen bescheinigt er freilich vor allem dem Protestantis-
mus, der durch seine Lehren und seine Geschichte eine grofle Kompatibilitit mit einer
freien und mannigfaltigen Gesellschaft habe.®!

Den Grundsatz der Trennung von Kirche und Staat vertreten nach der Revolution
von 1830 die meisten Liberalen. Selbst Abbé Félicité de Lamennais, einst ein entschie-
dener Gegner einer solchen Trennung,®? verteidigt ihn mit seiner Zeitschrift L’Avenir.
Eine Staatsreligion bezeichnet er nun als das Gegenteil von Freiheit. Dabei sieht er die
Rolle der Kirche vor allem darin, Menschen Freirdume zu geben, in denen sie zusam-
menkommen — und zwar nicht durch staatlichen Zwang, sondern durch die »Macht
der Liebe«. Auf diese Weise werde die Kirche im Zeitalter der Industrie den Part der
Humanitit in einer tief gespaltenen Gesellschaft spielen.®® Eine dhnliche Position ver-
tritt auch Charles de Montalembert, der spiter die Griindung einer katholischen Partei
mit dem Ziel betreibt, die Trennung von Kirche und Staat in einer liberalen Verfassung
fest zu verankern. Im Oberhaus des franzosischen Parlaments profiliert er sich ab 1835
als Gegner einer antichristlichen Politik. In seinen Reden verteidigt er die Religions-
freiheit, die Unterrichtsfreiheit und die Freiheit der religiosen Orden. In einer seiner
berithmtesten Reden heifit es: »Die Kirche braucht weder besonderen Schutz noch Pri-
vilegien; sie braucht nur Freiheit, und das ist es, was die Verfassung des Landes allen
Religionen garantiert. Um eine feste Allianz zu schlieffen, die den dauerhaften Frieden
sichert, ist es ausreichend, dass das gottliche Recht des Episkopats unter das Recht der
Freiheit fillt, das fiir alle gleichermafien gilt.«®* Eine freie Gesellschaft und ein freier

58 Frangois Guizot, »Du catholicisme, du protestantisme et de la philosophie en France« in:
Revue des Deux Mondes 3 (1838), S. 368-381 (368).

59 Guizot, »Du catholicisme, du protestantisme et de la philosophie en France«, 2aO. (FN 58),
S.372.

60 Guizot, »Du catholicisme, du protestantisme et de la philosophie en France«, 2aO. (FN 58),
S. 380.

61 Guizot, »Du catholicisme, du protestantisme et de la philosophie en France«, aaO. (FN 58),
S. 376.

62 In seinen frithen Schriften versucht Lamennais den Irrglauben eines religiosen Pluralismus
zu widerlegen und die Einheit von Kirche und Staat zur Wahrung der géttlichen Vernunft zu
verteidigen. Bereits in einem sehr frithen Text aus dem Jahr 1809, Réflexions sur état de
PEglise en France, greift Lamennais dabei vor allem den Protestantismus an. Reformation
und die Philosophes des 18. Jahrhunderts hitten die Fundamente der sozialen und politischen
Ordnung zerstort, denn Anarchie sei ihr Prinzip von Kirche und Staat. Félicité Robert de
Lamennais, Réflexions sur Pétat de I’Eglise en France pendant le dix-huitieme siecle, et sur sa
situation actuelle, édition corrigée, Paris 1814, S. 49-50.

63 Die Zeitschrift hatte allerdings nicht einmal zwei Jahre Bestand. Sie erschien bis 1832.

64 Rede vom 13. Januar 1845, in: Pierre-Louis Parisis, Instruction pastorale de monseignenr
Pévéque de Langres sur le droit divin dans I’église, Paris 1846, S. 20.

i 216.73.216:119, am 20.01.2026, 05:12:52. i i
Erlaubnis Ist’ Inhatts I 0r oder KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245

Skadi Krause - Tocqueville iiber die Rolle der Religion in der Demokratie 257

Glauben miissen sich gegenseitig erginzen. Staat und Kirche seien dementsprechend
zu trennen. »Die freie Kirche in einem freien Staat bedeutet nicht, dass sich die Kirche
im Krieg mit dem Staat befindet.« Die Kirche und der Staat kénnen und mussen sich
sogar verpflichten, ihre jeweiligen Interessen in Einklang zu bringen, um »zum Vortei-
le des Einzelnen und der Gesellschaft zu wirken«. Es miisse »zwischen beiden eine
mogliche Allianz« bestehen konnen, die oft sogar notwendig sei. Aber diese diirfe nur
auf »gegenseitiger Unabhingigkeit, Autonomie und einem souverinen Zustand« beru-
hen.%

Diese liberale Position wird jedoch von einigen Ultramontanen scharf angegriffen.
Ein wichtiges Sprachrohr dieser Bewegung ist die katholische Tageszeitung L’Univers
von Louis Veuillot. In ihr wird vor allem die Idee, dass Frankreich ein tiberwiegend
katholisches Land ist, verteidigt. So ist fur Veuillot die Revolution noch nicht vorbei
und Frankreich ein Schlachtfeld zwischen den Verfechtern der katholischen Kirche
und den Apologeten einer sikularen Welt, zu denen er auch die Protestanten zihlt. In
diesem Konflikt zwischen Gut und Bose gebe es keine Kompromisse. Veuillot hilt
eine Vermittlung zwischen den Religionen und die Trennung von Kirche und Staat fiir
»eine liberale Illusion«, die aufs schirfste bekimpft werden musse.®® Die katholische
Partei sei Ausdruck der christlichen Wahrheit; sie leugne die Revolution, die aus nichts
als antichristlichen Liigen bestehe; sie bestreite Gewissensfreiheit, die auf Scheinheilig-
keit und Liigen aufgebaut sei. »Wir lehnen«, schreibt Veuillot, Liberalismus und

Eklektizismus ab, wie »unsere Viter Gotzendienst, Hiresie und Schisma abgelehnt ha-
ben«®7,

4. Tocquevilles Deutung der Rolle der Religion in der amerikanischen Gesellschaft

Man muss die geschilderten Debatten im Auge haben, um Tocquevilles Bemerkungen
tiber die Rolle der Religion in Amerika zu verstehen. Seine Ausfithrungen richten sich
sowohl gegen die Ultramontanen als auch gegen diejenigen, die in der Religion nur ein
individuelles Glaubensbekenntnis sehen. Auch lehnt er eine Position ab, wonach man
die Religion verteidigen miisse, weil sie die Moglichkeit biete, die bestehende Ordnung
zu stabilisieren, indem sie den Menschen Hoffnung und Trost in einer sich stindig ver-
andernden Gesellschaft spende, die durch soziale Ungleichheit und die Tendenz zur
weiteren Individualisierung gekennzeichnet sei.®® Anhand seiner amerikanischen Er-
fahrungen weist er nach, dass eine demokratische Gesellschaft eine religiose Gesell-
schaft sein kann. Allerdings verandern sich in einer solchen die Kirchen in thren Struk-
turen und Mitgliedschaften, weil auch sie egalitir werden. Die besondere Leistung sei-
ner Analyse besteht jedoch darin, dass er auf die gemeinschaftlichen Handlungs- und

65 Charles Forbes de Montalembert, L’Eglise libre dans I’état libre. Discours prononcés an Con-
gres Catholique de Malines, Paris 1863, S. 143.

66 Louis Veuillot, L’illusion libérale, 5. Aufl., Paris 1866.

67 Veuillot, L’illusion libérale, 2aO. (FN 66), S. 86-87.

68 Vgl. Rede von Auguste Hilarion de Kératry am 17. April 1819, in: Archives parlementaires
de 1787 4 1860, aaO. (FN 46), Bd. 23, S. 669.

ZP 63. Jg. 3/2016

216.73.216:119, am 20.01.2026, 05:12:52. i
Inhatts I 0r oder KI-Modellen oder

Erlaubnis Ist’



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245

258 Skadi Krause - Tocqueville iiber die Rolle der Religion in der Demokratie

Erfahrungsriume verweist, die religiose Gemeinschaften ihren Mitgliedern zur Verfi-
gung stellen, und die er selbst wiederum als konstitutiv fiir die Gesellschaft deutet.

Bereits in seiner geschichtlichen Aufarbeitung der Rolle der Religion in Amerika
unterscheidet sich Tocqueville von der existierenden Literatur. In dieser wird allgemein
behauptet, dass der Protestantismus eine wichtige Quelle des Widerstandes gegen die
Englinder gewesen sei, insofern er den Amerikanern »die Hartnickigkeit und die
Kraft« verliehen habe, sich gegen das Mutterland und alle Gefahren des Alltags »zu be-
haupten«.®” Doch Tocqueville ibernimmt dieses pauschale Urteil nicht einfach. Zwar
weist auch er den Einfluss der Religion in der amerikanischen Geschichte nach. Doch
der Puritanismus der Pilgrims ist fir ihn »fast ebenso sehr eine politische wie religiose
Lehre«”%, haben die ersten Siedler doch vor allem eine neue gesellschaftliche Ordnung
geschaffen. Das vereinende Band zwischen ihnen besteht fiir ihn daher auch weniger in
ihren religisen Uberzeugungen als in der gemeinsamen Sprache, den Rechtstraditio-
nen und dem sozialen Milieu, dem sie entstammen. Was sie teilen, sind politische Er-
fahrungen, wie die Verfolgung religioser Minderheiten, die Bedeutung liberaler Frei-
heitsrechte und Grundsitze der Gemeindefreiheit. »Zum Zeitpunkt der ersten Aus-
wanderungen war die Gemeinderegierung, dieser fruchtbare Keim der freiheitlichen
Einrichtungen, schon tief in die englischen Gewohnheiten eingedrungen.«’! Die ersten
Siedler schopften demnach beim Aufbau der neuen Gesellschaft aus den sozialen und
politischen Erfahrungen, die sie aus England mitbrachten. Dabei kam ihnen nach Toc-
queville auch zugute, dass die amerikanischen Kolonien sich einer besonders grofien
inneren Freiheit und politischen Unabhingigkeit erfreuten, die es ithnen ermdglicht ha-
be, die eigenen Vorstellungen umzusetzen.

Tocqueville mahnt daher an, in der amerikanischen Geschichte deutlich zu unter-
scheiden, »was puritanischen und was englischen Ursprungs«’? sei. Sein Beispiel ist da-
bei sehr simpel und bezieht sich auf seine Arbeit zum Gefingniswesen in den Vereinig-
ten Staaten. Danach gibt es zwei Arten des Vollzugs: die Haft oder die Biirgschaft, von
der allerdings nur die Wohlhabenden profitieren, die sich auf diese Weise von der Haft
freikaufen konnen. Konne es, so die Frage Tocquevilles, »etwas Aristokratischeres ge-
ben als eine solche Gesetzgebung«”? Die gingige Praxis der Biirgschaft scheint aus der
Perspektive Tocquevilles umso erstaunlicher, sind es in der Demokratie doch die Biir-
ger, die die Gesetze verabschieden, und die fir gewohnlich die Interessen der Mehr-
heit, nicht die einer Minderheit, vertreten. Deshalb fihrt Tocqueville fort: »Die Erkla-
rung fir diese Erscheinung muss man in England suchen: die erwihnten Gesetze sind

69 Carlo Giuseppe Guglielmo Botta, Histoire de la guerre de l'indépendance des Etats-Unis
d’Amérique, 2 Bde., Paris 1812, Bd. 2, S. 98.

70 Tocqueville, Democracy in America. Historical-Critical Edition of De la démocratie en
Amérigue, 2aO. (FN 4), Bd. 1, S. 54.

71 Tocqueville, Democracy in America. Historical-Critical Edition of De la démocratie en
Amérigue, 2aO. (FN 4), Bd. 1, S. 49.

72 Tocqueville, Democracy in America. Historical-Critical Edition of De la démocratie en
Amérique, 2aO. (FN 4), Bd. 1, S. 71.

73 Tocqueville, Democracy in America. Historical-Critical Edition of De la démocratie en

Ameérique, 2a0O. (FN 4), Bd. 1, S. 72.

216.73.216:119, am 20.01.2026, 05:12:52. i
Inhatts I 0r oder KI-Modellen oder

Erlaubnis Ist’



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245

Skadi Krause - Tocqueville iiber die Rolle der Religion in der Demokratie 259

englisch. Die Amerikaner haben sie nicht geindert, obwohl sie ihrer Gesetzgebung im
Ganzen und den meisten ihrer Ansichten zuwiderlaufen.« Denn die meisten Biirger
kennen oder verstehen nach Tocqueville die biirgerliche Gesetzgebung nur schlecht; sie
betrachten deren Wirkung anhand einzelner Fille, begreifen aber ihre Absicht kaum
und »unterwerfen sich ihr, ohne dariiber nachzudenken«’#. Dieses Beispiel ist insofern
interessant, als es die Bedeutung einer besonderen Rechtstradition hervorhebt, die fiir
Tocqueville in dem Fall dominanter ist als religiose oder politische Uberzeugungen.
Nicht nur die Religion, sondern eben auch die sozialen Verhiltnisse, die Rechtstradi-
tionen und Sitten der Auswanderer haben einen Einfluss auf die Gestaltung der neuen
Gesellschaft gehabt.

Das bedeutet aber nicht, dass Tocqueville den Einfluss der Religion leugnet, er rela-
tiviert ihn nur. Die neu angekommenen Christen haben nicht eine Kirche, sondern eine
politische Gemeinschaft gegriindet. Sie verfuhren dabei oft, wie sie es von den Kir-
chengemeinden kannten. Tocqueville verweist auf die Niederschrift von Gesellschafts-
vertragen, denen alle Beteiligten zustimmen mussten. Diese neue Verfahrensweise, die
von dem biblischen Bund Gottes mit Israel iibernommen wurde, fand unmittelbare
Anwendung bei der Griindung des politischen Gemeinwesens. Vertraut mit der Bibel,
seien die Puritaner davon iiberzeugt gewesen, dass das gottliche Gesetz eine geschrie-
bene Form annehmen miisse. Als typisch fiir solche schriftlichen Gesellschaftsvertrige
nennt Tocqueville nicht nur den von den ersten Ankémmlingen in Neuengland 1620
vereinbarten Mayflower Compact, sondern auch The Fundamental Orders of Connec-
ticut von 1639 und The Plantation Agreement at Providence von 1640. Die Parallelitat
mit kirchlichen Vertrigen wird selbst im Aufbau deutlich. Zuerst wird Gott als Zeuge
angerufen; dann werden die Griinde fiir eine solche Vereinbarung angegeben. Durch
Unterschrift wird schliefflich eine Gemeinschaft gegriindet und eine Regierung gebil-
det. Die Unterzeichner wollen ein Volk werden, das Gott verherrlicht, die christliche
Religion fordert, den Konig und das Land ehrt sowie Gerechtigkeit, Gleichheit und
das Allgemeinwohl hochschitzt. Doch auch wenn hier ein Vertrag mit religiosen Be-
griffen geschlossen wird, ist es ein sikularer, das heifit ein diesseitiger, innerweltlicher
und politischer Vertrag. Vor allem ist es eine realistische Ubereinkunft, bei der Wunder
keine Rolle spielen.”> Im Kern geht es Tocqueville um das Verstindnis derjenigen poli-
tischen Gruppen, die in freier Entscheidung ihren eigenen Werdegang bestimmen, wo-
bei religiose Bilder ihnen helfen, ihr eigenes politisches Handeln zu begreifen. Der pu-
ritanische Staat sei dabei keineswegs das Ergebnis einer Sikularisierung. Der Bund sei
eine zentrale Affirmation der Teilnahme an den Absichten Gottes, um Ordnung in eine
korrupte Welt zu bringen. Nichtsdestotrotz sei die Ubereinkunft ein rechtlicher und
verbindlicher Vertrag, bei dem es um die Errichtung eines Staatswesens gehe. Sie stehe
fir den Anspruch der Gemeinschaft, sich selbst in einem freien, souverinen und unab-
hingigen Staat zu regieren.

74 Tocqueville, Democracy in America. Historical-Critical Edition of De la démocratie en
Amérigue, 2aO. (FN 4), Bd. 1, S.72-73.
75 Siche Michael Walzer, Exodus und Revolution, Frankfurt a.M. 1995, S. 19.

ZP 63. Jg. 3/2016

216.73.216:119, am 20.01.2026, 05:12:52. i
Inhatts I 0r oder KI-Modellen oder

Erlaubnis Ist’



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245

260 Skadi Krause - Tocqueville iiber die Rolle der Religion in der Demokratie

Fiir Tocqueville ist aber noch eine andere Seite wichtig. Die in der Unabhingigkeits-
erklirung vorgebrachte Religions- und Gewissensfreiheit basiert fiir ihn nicht auf reli-
giosen Uberzeugungen, sondern auf politischen Erfahrungen. Fiir die Puritaner bedeu-
tete die Auswanderung nach Nordamerika eine Gewissensfreiheit zu behaupten. Das
von Nathan Bailey herausgegebene Universal Erymological English Dictionary (1737)
definiert Gewissensfreiheit (liberty of conscience) als ein Recht bzw. ein Vermogen,
sich zu jeder Religion zu bekennen, an die man ehrlich glaubt. Gewissensfreiheit be-
steht folglich auch in der Freiheit, zu jeder christlichen Kirche zu gehoren, die man fiir
die richtige hilt. Die Betonung der Gewissensfreiheit ist fir Tocqueville wichtig. Denn
die Religionsfreiheit, wie sie in Europa gefordert wird, ist der Situation entlehnt, dass
unterschiedliche Religionsgemeinschaften nebeneinander existieren miissen. Die Ge-
wissensfreiheit in Amerika stellt dagegen nicht die existierenden Religionen in den
Vordergrund, sondern das eigene Gewissen. Dies betont auch Guizot: Nur im Protes-
tantismus gebe es »eine grofle Vielfalt von Bekenntnissen, Praktiken und Abspaltun-
gen; Sekten, um sie beim Namen zu nennen. Sie sind oft verurteilt und verfolgt wor-
den; aber man konnte sie nie zum Widerruf bewegen oder sie gar vollkommen ausrot-
ten«’%. Vielmehr werden sie von einem freien Geist und dem Bewusstsein ihrer Ge-
meinschaft gestlitzt. »Daher ist das Gewissen eine starke Garantie fiir die Freiheit, ein
Asyl offen fiir jeden, der von der Macht angegriffen oder in seinem Glauben beleidigt
wird. Auch wenn die anglikanische Kirche mit Recht von einem zeitlichen Souverin
angriffen werden konnte, so waren es doch die englischen Dissidenten, die ununter-
brochen ihre Unabhingigkeit und ihren Stolz zur Schau trugen. Die Grenzlinie, die die
katholische Kirche gegeniiber dem Staat durch die Scheidung von Geistlichem und
Temporellem zieht, findet der Protestantismus in der Freiheit, im religiosen Dissens
und in der Vielfalt der Sekten.«””

Tocqueville ibernimmt in De la démocratie en Amérique diese Perspektive. Nicht
die Religiositit der Amerikaner oder gar der Protestantismus, sondern der Grundsatz
der Gewissensfreiheit und die Vielzahl der religiosen Bekenntnisse geben nach Tocque-
ville der amerikanischen Geschichte eine besondere Prigung, denn die Forderung nach
Gewissensfreiheit wurde an das Recht auf Selbstverwaltung der Gemeinde gekoppelt.”®
Es sind folglich nicht der Kampf um abstrakte Freiheitsrechte, wie in Frankreich, son-
dern der Abwehrkampf gegen die Einschrinkung von Freiheitsrechten, die das Selbst-
verstindnis der ersten Siedler priagten.”? Es ist fiir Tocqueville von daher nicht verwun-
derlich, dass die Siedler in den englischen Kolonien stets die Trennung von Kirche und
Staat verteidigten, ohne dabei die tragende Rolle der Religion im gesellschaftlichen Le-
ben in Frage zu stellen. Fur Tocqueville ist dies eine wichtige Lehre der amerikani-

76 Guizot, »Du catholicisme, du protestantisme et de la philosophie en France«, aaO. (FN 58),
S.377.

77 Guizot, »Du catholicisme, du protestantisme et de la philosophie en France«, 2aO. (FN 58),
S.377.

78 Clifton E. Olmstead, History of Religion in the United States, Englewood Cliffs 1960, S. 18;
Nathaniel Philbrick, Mayflower. A Story of Courage, Community, and War, New York 2006.

79 Hugh Dunthorne, Britain and the Dutch Revolt 1560-1700, Cambridge 2013, S. 144-147.

216.73.216:119, am 20.01.2026, 05:12:52. i
Inhatts I 0r oder KI-Modellen oder

Erlaubnis Ist’



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245

Skadi Krause - Tocqueville iiber die Rolle der Religion in der Demokratie 261

schen Revolution: Man kann fiir die Trennung von Kirche und Staat eintreten, ohne
dass man die Bedeutung der Religion im gesellschaftlichen Leben verleugnen muss.%°

Kern seiner Auseinandersetzung mit der Religion in De la démocratie en Amérigue
sind jedoch die Wirkungen der Religion auf das gesellschaftliche Leben in den USA.
Religionsgemeinschaften, so Tocqueville, vermitteln eine soziale Praxis des Miteinan-
der und Fiireinander. Die Tendenz des modernen Menschen, sich ausschliefllich auf
seine privaten Sorgen zu konzentrieren, stellt fiir ihn die grofite Bedrohung fiir den Er-
halt der Freiheit in demokratischen Staaten dar. Minner, die sich nur noch die Zeit
nehmen, sich um ihr privates Glick zu kiimmern, geben ihre Freiheitsrechte jedoch
freiwillig auf und untergraben damit das Fundament eines liberalen Staates. Das soziale
und auch politische Engagement der Religionsgemeinschaften macht dagegen soziale
Freiheitsriume erfahrbar. Die Religion und das starke soziale Engagement religioser
Vereine diirfen als Teil des 6ffentlichen Raumes deshalb nicht verleugnet werden, soll
die Offentlichkeit nicht nur vom Staat okkupiert werden. Der Staat muss aber nicht
nur Raum fiir die Entfaltung der gesellschaftlichen Krifte freigeben, er muss auch mit
thnen kooperieren konnen. Fiir Tocqueville sind dabei weder die Art noch Form oder
Inhalte des religiosen Bekenntnisses wichtig. Auch die Zwecke, auf die sich die Aku-
visten in ihrer Seelsorge und ihren karitativen Tatigkeiten beziehen, sind fir ihn nicht
von politischem Interesse; entscheidend ist vielmehr, dass die Aktivititen den selbst ge-
wihlten Zielen der Beteiligten geniigen. Dabei miissen sie allerdings ein positives Be-
wusstsein von der Relativitit ihrer eigenen religiosen Vorstellungen entwickeln. Was
immer die Angehorigen von religiosen Gemeinschaften zur Verwirklichung ihrer Idee
des guten Lebens unternehmen, sie missen in einer demokratischen Gesellschaft die
Existenz anderer Lebens- und Glaubensformen grundsitzlich anerkennen.

Dies ist fur Tocqueville allerdings nur gewihrleistet, solange es eine klare Trennung
von Kirche und Staat gibt. Diese Trennung sei voraussetzungsvoll, denn der Staat miis-
se eine Neutralitit gegeniiber allen religidsen Gemeinschaften hegen und eine Offen-
heit fiir jede religiose Positionen wahren. Gleichzeitig miissen aber auch die Kirchen
und Gemeinschaften ein Bewusstsein ihrer stets begrenzten Aufgaben- und Einfluss-
bereiche entwickeln, seien es kirchliche Sachbereiche wie Verkiindung und Mission
oder soziale und gesellschaftliche Aufgabenfelder wie Kranken- und Altenpflege, Er-
ziehung oder Bildung. »Wenn sich aber«, so Tocqueville, »die Religion mit verschiede-
nen politischen Michten verbindet« und mit deren Anliegen in eins gesetzt werde,
»kann sie nur ein Biindnis eingehen, das sie belastet«, denn »ihnen dienend kann sie
nur untergehen. Die Gefahr, auf die ich eben hinweise, besteht zu allen Zeiten, aber

80 In seinem Manuskript zu De la démocratie en Amérigue vermerkt Tocqueville: »Ich habe in
Europa sagen gehort, dass es sehr bedauerlich ist, dass diese armen Amerikaner so religios
sind. Wiren Sie in den Vereinigten Staaten gewesen, wiren sie davon tiberzeugt worden, dass
Religion in Republiken niitzlicher ist als in Monarchien, und in demokratischen Republiken
mehr als anderswo. Katastrophales Missverstindnis in Frankreich. Despotische Michte be-
glinstigen in Europa die Religion.« Tocqueville, Democracy in America. Historical-Critical
Edition of De la démocratie en Amérigue, aaO. (FN 4), Bd. 2, S. 479.

ZP 63. Jg. 3/2016

216.73.216:119, am 20.01.2026, 05:12:52. i
Inhatts I 0r oder KI-Modellen oder

Erlaubnis Ist’



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245

262 Skadi Krause - Tocqueville iiber die Rolle der Religion in der Demokratie

nicht immer ist sie so sichtbar gewesen.«%! In seinem Appell an die Freiheit der Kir-
chen in einer demokratischen Gesellschaft verweist Tocqueville auf die notwendige
Trennung von Kirche und Staat, wie sie in Amerika besteht. »Die Religion«, schreibt
er, »ist in Amerika vielleicht weniger michtig als sie es zu gewissen Zeiten und bei ge-
wissen Volkern war, aber ihr Einfluss ist bestindiger.«%? Auf ihre eigenen Krifte ange-
wiesen, sind die Religionsgemeinschaften fester Bestandteil des offentlichen Lebens.

Seine wesentlichen Argumente fiir die Trennung von Kirche und Staat nimmt Toc-
queville auch in seinem Spitwerk L’Ancien Régime et la Révolution wieder auf. Darin
fihrt er den Hass der franzgdsischen Revolutiondre auf die Kirche und ihre Vertreter
darauf zurtck, dass »sie Grundeigentiimer, Lehnsherren, Zehntherren, Administrato-
ren in dieser Welt waren«; sie seien auf Ablehnung gestoflen, »nicht weil die Kirche in
der neuen Gesellschaft, die man griinden wollte, keinen Platz finden konnte, sondern
weil sie damals die am meisten privilegierte und festeste Stelle in der alten Gesellschaft,
die in Staub verwandelt werden sollte, einnahmen«®3. Nicht die angebliche Irreligiosi-
tit der Franzosen, sondern die fehlende Trennung von Kirche und Staat habe fur die
enorme Radikalitit der Franzosischen Revolution gesorgt. Die franzosische Monarchie
sei so erfolgreich bei der Konzentrierung der Macht gewesen, dass sie der Gesellschaft
jede Moglichkeit geraubt habe, sich weiterzuentwickeln. Anstatt einen Unterschied
zwischen état politigue und état social zu markieren, die nach Tocqueville so »wesent-
lich verschiedener Natur sind«%, wurde die Kirche Teil des Staates,®® die die gleichen
Hierarchien pflegte. Die Radikalitit der Franzosischen Revolution habe folglich darin
bestanden, dass sie sich gegen die politische Ordnung und simtliche ihrer Reprisen-
tanten richtete, zu denen nicht nur die Krone, sondern auch die Kirche gehorte. »In
den meisten groflen Revolutionen, die bis dahin in der Welt stattgefunden hatten«,
schreibt Tocqueville, »war von denjenigen, welche die bestehenden Gesetze angriffen,
der religiose Glaube respektiert worden, und in den meisten religiosen Revolutionen
hatten die, welche die Religionen angriffen, sich nicht unterfangen, mit dem nimlichen
Schlag das Wesen und die Ordnung aller politischen Gewalten zu dndern und die alte
Verfassung der Regierung von Grund aus zu zerstoren.«%¢ Wihrend der Franzosischen
Revolution habe jedoch beides stattgefunden, eben weil die Verquickung von Kirche
und Staat so eng gewesen sel.

Nach Tocqueville verteidigte im 18. Jahrhundert niemand mehr die Kirche, weil ihr
eigentlicher Zweck nicht mehr erkennbar gewesen sei. Durch ihre enge Bindung an
den Staat und das Bestreben, eine politische Ordnung zu erhalten, deren soziale

81 Tocqueville, Democracy in America. Historical-Critical Edition of De la démocratie en
Amérique, 2aO. (FN 4), Bd. 2, S. 484.

82 Tocqueville, Democracy in America. Historical-Critical Edition of De la démocratie en
Amérigue, 2a0. (FN 4), Bd. 2, S. 485.

83 Alexis de Tocqueville, L’Ancien Régime et la Révolution, Buvres completes, Bd. II/1, Jacob
P. Mayer (Hg.), Paris 1952, S. 84.

84 Tocqueville, L’Ancien Régime et la Révolution, aaO. (FN 83), S. 204.

85 Tocqueville, L’Ancien Régime et la Révolution, aaO. (FN 83), S. 204.

86 Tocqueville, L’Ancien Régime et la Révolution, aaO. (FN 83), S. 208.

216.73.216:119, am 20.01.2026, 05:12:52.
Inhatts I #0r oder |

Erlaubnis Ist’ KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245

Skadi Krause - Tocqueville iiber die Rolle der Religion in der Demokratie 263

Grundlagen sich lingst verindert hatten, wurde sie zu einem reaktioniren Element.
Die Kirche begegnete allen Reformansitzen mit Feindseligkeit, so dass ihr schliefllich
die Aufklirer den Krieg auf dem Papier erklirten. Fiir Tocqueville ist dies nur allzu
verstandlich. Die Betrachtung so »vieler ungerechter oder licherlicher Privilegien, de-
ren Last man immer mehr fithlte und deren Ursache man immer weniger wahrnahm,
trieb oder riss vielmehr den Geist aller dieser Minner gleichzeitig zur Idee der natiirli-
chen Gleichheit der Zustinde hin«¥”. Da die Gelehrten des 18. Jahrhunderts nach Toc-
queville jedoch keine Moglichkeit sahen, ihre Vorstellungen — geschwiege denn kon-
krete Reformvorhaben — auch praktisch umzusetzen, fliichteten sie sich in abstrakte
Vorstellungen, die jedoch eher von politischer Unwissenheit zeugten als von prakti-
schem Verstand. Scharf verurteilt Tocqueville deshalb ihre abstrakten Forderungen:
»Es fehlte ihnen jene oberflichliche Kenntnis, welche der Anblick einer freien Gesell-
schaft und das Gerdusch alles dessen, was darin gesprochen wird, selbst denjenigen
gibt, die am wenigsten mit der Regierung zu tun haben. Eben deshalb wurden sie weit
kithner in ihren Neuerungen, weit eingenommener von allgemeinen Ideen und Syste-
men, weit entschiedenere Verichter alter Weisheit und vertrauten ihrer individuellen
Vernunft noch mehr, als man dies in der Regel bei den Autoren bemerkt, welche spe-
kulative Biicher tiber Politik schreiben.«%

Die einzige Moglichkeit, um den Konflikt zwischen franzosischen Intellektuellen
und der Kirche zu vermeiden, habe darin bestanden, einzusehen, »dass die politische
Gesellschaft und Religionsgemeinschaft von Natur wesentlich verschieden«® seien.
Aufgrund der politischen Strukturen des Ancien Régime war dies jedoch nicht mog-
lich. Tocqueville ist in L’Ancien Régime deshalb sehr vorsichtig mit pauschalen
Schuldzuweisungen. Sowohl die Vertreter der Kirche, die den Anschluss an den Staat
suchten, als auch die Aufklirer, die die Differenz zwischen Religion und Staat nicht er-
kannten, haben falsch in ihren Urteilen gelegen. Scharf verurteilt Tocqueville allerdings
die antiklerikale Haltung der Revolutionire, die sie als scheinbar aufgeklarte Einstel-
lung auch dann noch verteidigten, als die Fassade des miindigen Geistes bereits in eine
neue Abhingigkeit und Unterdriickung gefliichtete.”

5. Schluss

Tocqueville hebt in seinen Hauptwerken die positive Rolle der Religion fiir eine frei-
heitliche und demokratische Gesellschaft hervor. Anhand seiner amerikanischen Er-

87 Tocqueville, L’Ancien Régime et la Révolution, aaO. (FN 83), S. 194.

88 Tocqueville, L’Ancien Régime et la Révolution, aaO. (FN 83), S. 195.

89 Tocqueville, L’Ancien Régime et la Révolution, aaO. (FN 83), S. 195.

90 In seiner Rede vom 7. Mai 1794 plidierte Robespierre fiir den Kult eines »Ho6chsten We-
sens« mit folgender Begriindung: »[I]n den Augen des Gesetzgebers ist alles wahr, was der
Welt niitzlich und in der Praxis gut ist. Der Gedanke des Hochsten Wesens und der Unsterb-
lichkeit der Seele ist eine Mahnung zur Gerechtigkeit, er ist somit sozial und republika-
nisch.« Jean-Frangois Fayard, Les 100 jours de Robespierre. Les complots de la fin, Paris 2005,
S. 144.

ZP 63. Jg. 3/2016

216.73.216:119, am 20.01.2026, 05:12:52. i
Inhatts I 0r oder KI-Modellen oder

Erlaubnis Ist’



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245

264 Skadi Krause - Tocqueville iiber die Rolle der Religion in der Demokratie

fahrungen weist er nach, dass die Demokratisierung der Gesellschaft nicht zwingend
einen Bedeutungs-, Stabilitits- und Vitalititsverlust der Religionsgemeinschaften mit
sich bringt, aber mit ziemlicher Sicherheit geht sie einher mit einer Pluralisierung und
Individualisierung auf dem Gebiet der Religionen. Kern seiner Analyse bilden die Er-
fahrungsriume, die Religionsgemeinschaften ihren Mitgliedern zur Verfiigung stellen.
Dabei weist er nach, dass sie eine die Demokratie stabilisierende Wirkung entfalten
konnen. Grundlage ist allerding die institutionelle Trennung von Kirche und Staat.
Hierin muss sein Beitrag zu den politischen Debatten seiner Zeit gesehen werden. Die
Trennung von Kirche und Staat, wie er sie in den USA erlebt, hilt er nicht nur unab-
dingbar fir das Gedeihen der Religionsgemeinschaften, unabhingig von den Krisen
oder dem Wechsel einer Regierung, sondern auch fiir den Staat, der eine Neutralitit ge-
geniiber religiosen Gemeinschaften hegen und eine Offenheit fur jede, also auch reli-
giose Positionen, wahren muss. Tocqueville nimmt, wie gezeigt wurde, in seiner Darle-
gung Anleihen aus einem liberalen Begriindungsdiskurs, dessen Wortfihrer in der Re-
stauration Constant und spiter Guizot sind. Aber erst Tocqueville gelingt es in De la
démocratie en Amérigue anhand des amerikanischen Beispiels ein schliissiges Gesamt-
konzept zu entwickeln, denn auch wenn er immer wieder betont, dass im freiheitlichen
Verfassungsstaat Staat und Kirche getrennt sein miissen, tendiert er doch nicht dazu,
Religion als Teil des offentlichen Raumes und die spezifische Rolle der Religionsge-
meinschaften in diesem zu verleugnen, die in wichtigen Bereichen des offentlichen Le-
bens aktiv sind. Ein freiheitlicher Staat muss nach Tocqueville diesen Raum fir die
Entfaltung der gesellschaftlichen Krifte freigeben, ohne dabei einer Gruppe oder Reli-
gion den Vorrang zu geben. Gerade das sieht er jedoch als grofies Manko in der fran-
zosischen Innenpolitik. Seine Analyse der Franzosischen Revolution in L’Ancien
Régime et la Révolution zeichnet denn auch ein disteres Bild von der engen Verqui-
ckung der franzosischen Monarchie mit der katholischen Kirche, die in seiner Darstel-
lung beide 1793 fallen mussten. Der politische Bezugspunkt von Tocquevilles Schriften
ist damit, selbst in dieser historisch angelegten Arbeit, untibersehbar.

Zusammenfassung

Tocquevilles Hauptwerk bietet wichtige Bezugspunkte fiir eine positive Bestimmung
der Rolle der Religion in der Demokratie. So hebt der Autor die Kombination von re-
ligioser und politischer Freiheit in den USA lobend hervor, die die Entwicklung der
amerikanischen Gesellschaft seit ihren Anfingen bestimmt habe. Auch beschreibt er
die amerikanische Gesellschaft als eine religios agile, wobei er das soziale Engagement
religioser Gruppen auf dem Gebiet der Daseinsfiirsorge, aber auch ihren Einsatz in
den Abolitonistenvereinen oder der Gefingnisbewegung wiirdigt. Im Gegensatz zu
vielen anderen politischen Liberalen seiner Zeit beantwortet er Fragen zum Verhiltnis
von Religion und Politik deshalb auch nicht mit einem sikularisierungstheoretisch ver-
fassten Plidoyer fiir Religion als Privatsache. Dennoch hilt er die institutionelle Tren-
nung von Kirche und Staat, wie er sie in Amerika kennenlernt, fiir eine grundlegende

216.73.216:119, am 20.01.2026, 05:12:52. i
Inhatts I 0r oder KI-Modellen oder

Erlaubnis Ist’



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245

Skadi Krause - Tocqueville iiber die Rolle der Religion in der Demokratie 265

Voraussetzung fiir das Gedeihen der Kirchen und ihr gesellschaftliches Handeln. Der
Aufsatz zeigt, dass Tocquevilles Werk als ein ambitionierter Beitrag zu den zeitgendssi-
schen politischen Debatten in Frankreich und den USA gelesen werden muss, der auch
heute noch wichtige Anregungen zum Verhiltnis von Demokratie und Religion bietet.

Summary

Tocqueville's major work has important reference points for an affirmative determina-
tion of the role of religion in democracy. The author highlights the combination of re-
ligious and political freedom in the USA which has determined the development of
American society since its beginnings. He also describes the American society as a reli-
gious agile by paying tribute to the social involvement of religious groups in the field
of social welfare, as well as their use in the associations of abolitionists or the prison
movement. Unlike many other political liberals of his time, he therefore does not an-
swer questions about the relationship between religion and politics with a seculariza-
tion theory to declare religion as a private matter, yet he maintains the institutional
separation of church and state, as he gets to know in America, for a basic prerequisite
for the prosperity of the churches and their social action. The essay shows that Toc-
queville's work must be seen as an ambitious contribution to the contemporary politi-
cal debate in France and the US, which stll provides important ideas on the relation-
ship between democracy and religion.

Skadi Krause: Tocqueville on the Role of Religion in Democracy

ZP 63. Jg. 3/2016

216.73.216:119, am 20.01.2026, 05:12:52.
Inhatts I #0r oder |

Erlaubnis Ist’ KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245

	1. Einleitung
	2. Das religiöse Leben in den USA
	3. Der Kampf um die Trennung von Kirche und Staat in Frankreich
	4. Tocquevilles Deutung der Rolle der Religion in der amerikanischen Gesellschaft
	5. Schluss
	Zusammenfassung
	Summary

