
Skadi Krause

Tocqueville über die Rolle der Religion in der Demokratie

1. Einleitung

Tocquevilles Ausführungen über die Rolle der Religion sind oft Gegenstand wissen-
schaftlicher Auseinandersetzungen gewesen.1 Nicht wenige haben dabei das enge Ver-
hältnis von Religion und Politik in seinen Schriften als spezifisches Merkmal des ame-
rikanischen Republikanismus herausgestellt. Demzufolge müsse eine Republik danach
streben, »in einem positiven Sinn ethisch zu sein« und bei ihren Bürgern eine morali-
sche »Verpflichtung hervorrufen«2. Aus dem Blick gerät bei einer solchen Lesart, die
die mäßigende und integrierende Wirkung der Religion betont, dass diese bei Tocque-
ville nicht bezogen auf den Glauben oder die Wertmaßstäbe des Einzelnen erörtert
wird. Vielmehr steht im Mittelpunkt von Tocquevilles Hauptwerk die Rolle der Religi-
on im öffentlichen Leben der USA. Gerade darauf bezieht sich seine positive Bestim-
mung der Rolle der Kirchen in der Demokratie. Dies hat Alan S. Kahan mit seiner Mo-
nographie Tocqueville, Religion, and Democracy. Checks and Balances for Democratic
Souls jüngst hervorgehoben.3 Hierin zeigt er, dass der Autor gerade die Kombination
von religiöser und politischer Freiheit in den USA in den Mittelpunkt seiner Argu-
mentation rückt. Um die politische Aussagekraft von Tocquevilles Ausführungen an-
gemessen verstehen zu können, sollen ergänzend zu Kahans Analyse, die vor allem
werkgeschichtlich angelegt ist, im Folgenden auf jene Debatten in den USA und
Frankreich verwiesen werden, auf die Tocqueville mit seinen Schriften reagiert, denn

1 Vgl. Ralph Hancock, »The Uses and Hazards of Christianity in Tocqueville’s Attempt to Save
Democratic Souls« in: Ken Masugi (Hg.), Interpreting Tocqueville’s »Democracy in America«,
Savage 1991, S. 348-393; Doris Goldstein, Trial of Faith. Religion and Politics in Tocqueville’s
Thought, New York 1975; Joshua Mitchell, The Fragility of Freedom. Tocqueville on Religion,
Democracy, and the American Future, Chicago 1999; Agnès Antoine, L’impensé de la démo-
cratie. Tocqueville, la citoyenneté et la religion, Paris 2003; Barbara Allen, Tocqueville, Co-
venant and the Democratic Revolution. Harmonizing Earth with Heaven, Lanham 2005; Oli-
ver Hidalgo, Unbehagliche Moderne. Tocqueville und die Frage der Religion in der Politik,
Frankfurt a.M. 2006; ders., »America as Delusive Model. Tocqueville on Religion« in: Ameri-
kastudien/American Studies 52/4 (2007), S. 561-578.

2 Robert N. Bellah, »Zivilreligion in Amerika« in: Heinz Kleger / Alois Müller (Hg.), Religion
des Bürgers. Zivilreligion in Amerika und Europa, München 1986, S. 37, engl.: »Civil Religion
in America« in: Daedalus. Journal of the American Academ of Arts and Sciences 96/1 (1967),
S. 1-21; vgl. auch Sanford Kessler, Tocquevilleʼs Civil Religion. American Christianity and the
Prospects for Freedom, Albany 1994.

3 Alan S. Kahan, Tocqueville, Religion, and Democracy. Checks and Balances for Democratic
Souls, Oxford 2015.

ZfP 63. Jg. 3/2016 DOI: 10.5771/0044-3360-2016-3-245

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 05:12:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245


erst dadurch ist es möglich, die politische Stoßrichtung seiner Argumentation zu er-
kennen. Gezeigt werden soll, dass Tocqueville in den politischen Auseinandersetzun-
gen mit seinen beiden Werken, De la démocratie an Amérique und L’Ancien Régime et
la Révolution, eine besondere Stellung einnimmt, insofern die Parteien in Frankreich
sich entweder für die Einheit von Kirche und Staat oder den Rückzug der Religionsge-
meinschaften aus dem gesellschaftlichen Leben aussprechen. Tocqueville betont dage-
gen, dass die institutionelle Trennung von Kirche und Staat nicht zwangsläufig einen
Rückzug der Religion aus dem öffentlichen Leben zur Folge haben muss. Vielmehr er-
öffne die Trennung den Kirchen die Möglichkeit, sich jenseits der Politik im engeren
Sinne ihren eigentlichen Aufgaben zu widmen und damit auch weiterhin eine wichtige
gesellschaftliche Rolle zu spielen. Dafür dient ihm Amerika als Beispiel. Hier lernt
Tocqueville ein öffentliches Engagement religiöser Gruppen für gesellschaftliche Be-
lange kennen, das von einem Verständnis der sozialen Verantwortung der Gläubigen
getragen ist und gleichzeitig die institutionelle Trennung von Kirche und Staat betont.
Zudem erkennt Tocqueville in den USA, dass religiöse Überzeugungen eine wichtige
Quelle des Protestes und Widerstandes gegen die öffentliche Meinung sein können, die
Tocqueville hinsichtlich ihrer grenzenlosen Macht immer auch kritisch betrachtet.4

Das lässt in ihm die Überzeugung reifen, dass religiöse Gemeinschaften eine für die
Demokratie stabilisierende Wirkung haben können, aber nicht weil Religion oder Reli-
gionen konstitutiv für die Demokratie sind, sondern weil Religionsgemeinschaften
ihren Mitgliedern Handlungs- und Erfahrungsräume zur Verfügung stellen, die er wie-
derum als konstruktiv für die Gemeinschaft beschreibt. Um dies zu zeigen, werden im
ersten Abschnitt Tocquevilles Erfahrungen in den USA nachgezeichnet. In einem
zweiten Abschnitt möchte ich die Debatten in Frankreich während der Restauration
und Julimonarchie darstellen, auf die Tocqueville reagiert, bevor ich in einem dritten
Abschnitt Tocquevilles politischen Ansatz erläutere. 

2. Das religiöse Leben in den USA

Der Einfluss der Religion im öffentlichen Leben der USA ist für Tocqueville, wie für
alle anderen europäischen Beobachter der Zeit,5 unübersehbar. Beeindruckt ist er vor

4 Alexis de Tocqueville, Democracy in America. Historical-Critical Edition of De la démocratie
en Amérique, Eduardo Nolla (Hg.), übersetzt aus dem Französischen von James T. Schleifer,
zweisprachige französisch-englische Ausgabe, 4 Bde., Indianapolis 2010, Bd. 2, S. 402-426.

5 Dazu gehören solche Standardwerke wie Domestic Manners of the Americans von Frances
Trollope (2 Bde., London 1832), Thomas Hamiltons Men and Manners in America (2 Bde.,
Edinburgh 1833), Isaac Fidlers Observations on Professions, Literature, Manners, and Emigra-
tion, in the United States and Canada. Made During a Residence There in 1832 (London
1833), Frederick Marryats A Diary in America. With Remarks on its Institutions (Philadelphia
1839) und Charles Dickens American Notes (New York 1842). Siehe auch Michel Chevalier,
Lettres sur l’Amérique du Nord. Avec une carte des États-Unis d’Amérique, 2 Bde., Paris 1838;
Victor Jacquemont, Correspondance de Victor Jacquemont avec sa famille et plusieurs de ses
amis pendant son voyage dans l’Inde, Brüssel 1836; Harriet Martineau, Society in America, 3
Bde., Paris 1837.

246 Skadi Krause · Tocqueville über die Rolle der Religion in der Demokratie 246

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 05:12:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245


allem von der Vielfalt der christlichen Konfessionen. Dass Tocqueville in De la démo-
cratie en Amérique jedoch die Katholiken zu einer der bedeutendsten Religionsge-
meinschaft in Amerika macht, hängt zum einen damit zusammen, dass er ihr Erstar-
ken, vor allem durch die wachsenden Einwandererströme aus Irland, Deutschland und
Südeuropa, antizipiert, und zum anderen seine Leserschaft in Frankreich vor Augen
hat, die sich mit dem Katholizismus identifiziert und der er versichert, dass es sogar
Konvertiten zum Katholizismus in den USA gebe.6 In Anbetracht dessen verzichtet er
auf die Schilderungen der religiösen Praxis von Methodisten und evangelikalen Protes-
tanten, wie sie sich in seinen Briefen finden,7 und auch das Second Great Awakening8

wird von ihm nicht erwähnt, obwohl er durch seine Gesprächspartner darüber mehr
weiß, als er beschließt preiszugeben. Es ist davon auszugehen, dass eine längere Dar-
stellung des amerikanischen evangelikalen Protestantismus und seiner Weiterentwick-
lung ihm weder notwendig noch sinnvoll erscheint, muss sie im katholischen Frank-
reich doch auf Ablehnung stoßen.9 Nichtsdestotrotz besucht Tocqueville, wie sein Rei-
setagebuch verrät, Gottesdienste der Quäker, Shaker und Methodisten und diskutiert
auch mit Gesprächspartnern über die neue Erweckungsbewegung. Durch seine Ge-
fängnisstudien verbringt er zudem einige Zeit in Auburn, New York, wo Charles G.
Finney, einer der Väter der modernen Erweckungsbewegung predigt. Über eine Be-
gegnung mit ihm lässt sich allerdings nur spekulieren.10 Nichtsdestotrotz kommt er in
Michigan und Ohio mit methodistischen Wanderpredigern in Berührung.11 So hält er
in seinen Reisetagebüchern fest, dass »die Sekte der Methodisten im ganzen Tal des
Mississippi und des Ohio«12 anzutreffen sei und vor allem bei den Neusiedlern großen
Anklang finde. Und auch eine Unterhaltung mit dem führenden Prediger der Unitaris-
ten, William Ellery Channing, zeichnet er in seinem Tagebuch auf.

6 Zur Entwicklung des Katholizismus in den USA siehe Tocqueville, Democracy in America.
Historical-Critical Edition of De la démocratie en Amérique, aaO. (FN 4), Bd. 2, S. 468-472.

7 Bedeutsamer als der Wegfall der Schilderung der Unitarier in De la démocratie en Amérique
ist das Schweigen Tocquevilles zu den Methodisten, denn sie bilden die größte protestanti-
schen Religionsgemeinschaft in den USA mit mehr als 550 000 Mitgliedern im Jahre 1834,
und sind sowohl einflussreich in den Nordstaaten als auch im amerikanischen Westen und
Süden. In seinem Entwurf für De la démocratie en Amérique waren sie allerdings enthalten.
Siehe Tocqueville, Democracy in America. Historical-Critical Edition of De la démocratie en
Amérique, aaO. (FN 4), Bd. 2, S. 478p. Vgl. auch Gustave de Beaumont, Marie, ou L’esclava-
ge aux Etats-Unis. Tableau de mœurs américaines, 2 Bde., Paris 1835, Bd. 2, S. 39-40; ders.,
Lettres d’Amérique, 1831-1832, Paris 1973.

8 Das Second Great Awakening ist eine religiöse Erweckungsbewegung in den USA, die
hauptsächlich von Baptisten und Methodisten angeführt wird. Die Bewegung beginnt um
1790 und hat in den 1820er Jahren ihren Höhepunkt.

9 Eine Schilderung wäre ihm ohne Zweifel als Bewunderung der amerikanischen Vulgarität
zur Last gelegt worden. Vgl. Athanase Crucheval-Clarigny, »La Société américaine et les
écrivains américains« in: Revue des Deux Mondes 4 (1849), S. 653-683 (677-678).

10 Vgl. Kahan, Tocqueville, Religion, and Democracy. Checks and Balances for Democratic
Souls, aaO. (FN 3), S. 131-141.

11 Vgl. Alexis de Tocqueville, Voyages en Sicile et aux États-Unis, Œuvres complètes, Bd. V/1,
Jacob P. Mayer / André Jardin (Hg.), Paris 1957, S. 130-131.

12 Tocqueville, Voyages en Sicile et aux États-Unis, aaO. (FN 11), S. 130-131.

247 Skadi Krause · Tocqueville über die Rolle der Religion in der Demokratie 247

ZfP 63. Jg. 3/2016

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 05:12:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245


Die neuen Religionsgemeinschaften verändern, wie Tocqueville feststellen muss, das
religiöse Leben nachhaltig. Dabei sind sie selbst Ausdruck einer gesellschaftlichen Ver-
änderung. Das Misstrauen gegenüber Rang und Privilegien in der Gesellschaft, dass die
Demokratisierung des politischen und gesellschaftlichen Lebens nach der amerikani-
schen Revolution bestimmt, beeinflusst auch das Selbstverständnis der Gläubigen. Vie-
lerorts kommt es zu einer Revolte gegenüber religiösen Traditionen und hierarchischen
Strukturen in der Kirchenleitung.13 Der Argwohn der Bevölkerung gegenüber einer
dominierenden Staatskirche spielt dabei ebenso eine Rolle wie die Bereitschaft vieler
Gläubiger, traditionelle hierarchische Kirchenstrukturen durch transparente und egali-
täre Strukturen zu ersetzen. Am weitesten gehen dabei die protestantischen Kirchen
und Glaubensgemeinschaften, vor allem die Methodisten. Paritätisch aus Geistlichen
und Laien zusammengesetzte regionale und lokale Konferenzen ergänzen seit Ende
des 18. Jahrhunderts die oberste Kirchenleitung.14 Wichtige Führungsaufgaben über-
nehmen jetzt Laienprediger, die auch als Circuit Riders für den schnellen Anstieg der
Mitgliederzahlen sorgen, denn sie ziehen selbst in die entlegensten Regionen des Lan-
des, um neue Anhänger zu gewinnen.15

Über den neuen gesellschaftlichen und kirchenpolitischen Diskurs geben noch heute
zahlreiche Schriften und Predigten amerikanischer Geistlicher und Laien Auskunft. So
schreibt Elias Smith, der 1808 mit The Herald of Gospel Liberty die erste religiöse
Zeitschrift in den USA gründet, dass die Amerikaner »nur zur Hälfte Republikaner«
seien, solange sie sich in Fragen der Religion »einem Katechismus« und »abergläubi-
schen Priestern« unterwerfen.16 Noch deutlicher wird dieses Verständnis bei James
O’Kelly, Mitbegründer der Republican Methodist Church, der sich darüber beklagt,
dass methodistische Prediger nicht vom Bischof anerkannt werden: »O Gott! Sind wir
nicht alle Amerikaner!« Haben nicht »unsere Väter ihr Blut vergossen«, um ihre Söhne
»vom britischen Joch« zu befreien und »uns vor kirchlicher Unterdrückung« zu be-

13 Siehe Willi Paul Adams, The First American Constitutions. Republican Ideology and the Ma-
king of the State Constitutions in the Revolutionary Era, Chapel Hill 1980, S. 99-117; Gor-
don S. Wood, The Radicalism of the American Revolution, New York 1992, S. 96, 106,
229-230.

14 Roger Finke / Rodney Stark, »How the Upstart Sects Won America, 1776-1850« in: Journal
for the Scientific Study of Religion 28/1 (1989), S. 27-44 (31).

15 Sind die Methodisten im Jahre 1776 eine winzige Religionsgesellschaft, mit einem Anteil von
2,5 Prozent an der religiösen Bevölkerung, gelingt ihnen bis 1850 der Aufstieg zur größten
Konfession des Landes. Bei Ausbruch des Bürgerkrieges im Jahre 1861 gibt es fast 20 000
methodistische Kirchen mit mehr als 1,7 Millionen Mitgliedern. Vgl. Christopher Adam-
son, »Godʼs Continent Divided. Politics and Religion in Upper Canada and the Northern
and Western United States, 1775 to 1841« in: Comparative Studies in Society and History
36/3 (1994), S. 417-446; Mark A. Noll, »›Christian America‹ and ›Christian Canada‹« in:
Sheridan Gilley / Brian Stanley (Hg.), The Cambridge History of Christianity, Bd. 8: World
Christianities c. 1815-c. 1914, Cambridge 2006, S. 359-380 (361).

16 Zitiert nach Nathan O. Hatch, »The Christian Movement and the Demand for a Theology
of the People« in: Journal of American History 67 (1980), S. 545-567 (548); Russell E.
Richey, »The Four Languages of Early American Methodism« in: Methodist History 28
(1990), S. 155-171 (160).

248 Skadi Krause · Tocqueville über die Rolle der Religion in der Demokratie 248

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 05:12:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245


wahren?17 Dabei stehen nicht zuletzt die Hierarchien innerhalb der Kirchen in der
Kritik. Beanstandet wird, dass es »unter der vernünftigsten und humansten Regierung
der Welt« innerhalb der Kirche eine »absolute Regierung« gebe, 18 die ein gleiches Mit-
spracherecht für alle Mitglieder einer Gemeinde untergrabe.19

Gleichzeitig kommt es zu Bemühungen, konfessionelle Unterschiede zu überwin-
den.20 Dabei spielt die Bereitschaft der Gläubigen, die Religion weiterhin als morali-
sche Instanz anzuerkennen, und die klare Trennung von Kirche und Staat eine wesent-
liche Rolle. So schreibt John Stanford, Baptistenprediger und Kaplan in den strafrecht-
lichen Institutionen von New York City, in einem Brief an den Gouverneur von New
Jersey, Joseph Bloomfield, 1807: »Sie müssen wissen, guter Herr, ich bin gefestigt in
meinem Berufe […], aber in meinen öffentlichen Arbeiten bin ich für alle Religionsge-
meinschaften ohne Unterschied offen. […] [I]n diesem Sinne bin ich wirklich republi-
kanisch zu nennen.«21 Ökumene wird, neben der Ablehnung eines professionell ausge-
bildeten Klerus, assoziierter Kirchenpolitik und starrer theologischer Lehrgebäude, zu
einem wesentlichen Merkmale des neuen religiösen Selbstverständnisses.22 Dies unter-
streicht auch Robert Baird in seinem Bericht State and Prospects of Religion in America
(1855): »In unserem Amerika, wo wir keine dominierende Kirche haben, keine Kirche,
die durch den Staat begünstigt wird, und alle gleichgestellt sind«, haben »wir durch
glückliche Erfahrung« gelernt, »einander zu schätzen «. »Das, davon bin ich über-
zeugt, ist die Sprache eines jeden Christen in Amerika, sei er Angehöriger der Episko-
palkirche, Presbyterianer, Baptist, Kongregationalist, Methodist oder Lutheraner. Sie
kennen den Nutzen des brüderlichen Gefühls und des freundlichen Beisammenseins.
In der Tat ist dies unser glücklicher Zustand […]. Egal, ob wir eine Kirche bilden oder
nicht, uns durchdringt der Geist eines Evangelischen Bündnisses.«23 Dies entspricht
auch der Überzeugung Finneys, der betont, dass es »es keinen Segen in der Religion
gebe, solange der Geist der Kontroverse vorherrscht«24.

Wie die Aufzeichnungen von Tocqueville während seiner Amerikareise deutlich ma-
chen, ist dieses neue Religionsverständnis für ihn zunächst schwer zu begreifen. Immer

17 Dee E. Andrews, The Methodists and Revolutionary America, 1760-1800. The Shaping of an
Evangelical Culture, Princeton 2002, S. 196ff.

18 Zitiert nach Patrick W. Carey, »Republicanism within American Catholicism, 1785-1860« in:
Journal of the Early Republic 3 (1983), S. 413-437 (423, 427).

19 Vgl. Carey, »Republicanism within American Catholicism, 1785-1860«, aaO. (FN 18), S. 423,
427.

20 Adamson, »Godʼs Continent Divided. Politics and Religion in Upper Canada and the
Northern and Western United States, 1775 to 1841«, aaO. (FN 15), S. 417-446.

21 Charles G. Sommers, Memoir of the Rev. John Stanford, D.D. Late Chaplain to the Humane
and Criminal Institutions in the City Of New-York, New York 1835, S. 108.

22 Randolph A. Roth, The Democratic Dilemma. Religion, Reform and Social Order in the
Connecticut River Valley of Vermont, 1791-1850, New York 1987, S. 62; Adamson, »Godʼs
Continent Divided. Politics and Religion in Upper Canada and the Northern and Western
United States, 1775 to 1841«, aaO. (FN 15), S. 417-446.

23 Robert Baird, State and Prospects of Religion in America. Being a Report Made at the Confe-
rence of the Evangelical Alliance, in Paris, August 25th 1855, New York 1856, S. 54-55.

24 Charles G. Finney, Lectures on Revivals of Religion, 2. Aufl., New York 1835, S. 22.

249 Skadi Krause · Tocqueville über die Rolle der Religion in der Demokratie 249

ZfP 63. Jg. 3/2016

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 05:12:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245


wieder fragt er seine Gesprächspartner, ob der religiöse Glauben in Amerika rückläufig
sei, denn nur so kann er sich die große Toleranz gegenüber den Glaubensgemeinschaf-
ten erklären. In einem Gespräch mit dem ehemalige Präsidenten John Quincy Adams
bestätigt dieser ihm zwar, dass in Bezug auf das Amerika von 1730 der religiöse Glaube
zurückgegangen sei, aber er macht auch deutlich, dass die Religionen im Jahre 1831
viel stärker seien als zur Zeit der amerikanischen Revolution.25 Adams hat dabei aber
nicht nur die Religiosität der Amerikaner im Auge. Worauf er Tocqueville verweist, ist
das starke soziale Engagement der Kirchen, die eine wesentliche Rolle im Kampf gegen
Sklaverei, Analphabetismus, Trunksucht und Kriminalität spielen.26

Tocqueville nimmt den Hinweis Adams in De la démocratie en Amérique auf, indem
er das enorme soziale Engagement der Kirchen in den Mittelpunkt seiner Darstellung
rückt. Was er erörtert sind jene Erfahrungsräume von Gemeinschaft und Freiheit, die
Gemeinden und Vereine ihren Mitgliedern bieten. Im Gegensatz zu vielen anderen
Amerikareisenden der Zeit, die lediglich betonen, dass sie Amerikaner ebenso gläubig
seien wie die Europäer, geht es Tocqueville folglich auch nicht um das religiöse Leben
als solches, sondern um die Erfahrung von Gemeinschaft und sozialem Handeln.
Selbst wenn Quäker, Unitarier, Anglikaner, Presbyterianer und calvinistische Kongre-
gationalisten im Gegensatz zu politischen Vereinen ihre Aufgabe vor allem darin se-
hen, einzelne Seelen zu retten, so prägt ihr soziales Engagement doch die Erfahrungs-
welt ihrer Anhänger. Zudem stärkt ihre Arbeit den sozialen Zusammenhalt der Gesell-
schaft, denn zu ihrer Klientel gehören nicht selten die Ärmsten der Armen: Kriminelle,
alleinstehende Frauen, Waisen, entlaufene Sklaven und Trinker, um deren soziale Ein-
gliederung sie sich bemühen. Groß ist vor allem das Engagement der Geistlichen in
den Gefängnissen, wo sie nicht selten als Gefängnisseelsorger arbeiten. Durch seine
Arbeit an Du système pénitentiaire aux États-Unis, et de son application en France lernt
Tocqueville viele von ihnen kennen.27 Positiv bewertet er in dieser Arbeit die große
Bereitschaft der Kirchen, mit anderen zivilgesellschaftlich engagierten Vereinen zusam-
menzuarbeiten. Dazu zählen nicht zuletzt solche Organisationen, die selbst wiederum
aus einem christlichen Engagement entstanden sind, wie die American Board of Com-
missioners (gegründet 1810), die American Bible Society (1816), die American Sunday
School Union (1824) und die American Anti-Slavery Society (1833).28 In der Missions-
arbeit von unzähligen Baptisten, Methodisten und calvinistischen Predigern hebt Toc-

25 Reisetagebucheintrag Tocquevilles vom 1. Oktober 1831, Unterhaltung mit John Quincy
Adams, in: Alexis de Tocqueville, Mélanges. Fragments historiques et notes sur l’Ancien
Régime, la Révolution et l’Empire, voyages, pensées entièrement inédits, Œuvres complètes
d’Alexis de Tocqueville, Mme de Tocqueville und Gustave de Beaumont (Hg.), Bd. 8, Paris
1865, S. 276-280 (278).

26 Reisetagebucheintrag Tocquevilles vom 22. Juli 1831, in: Olivier Zunz (Hg.), Alexis de Toc-
queville and Gustave de Beaumont in America. Their Friendship and their Travels, übersetzt
von Arthur Goldhammer, Charlottesville 2010, S. 295-296 (296).

27 Vgl. auch Sommers, Memoir of the Rev. John Stanford, D.D. Late Chaplain to the Humane
and Criminal Institutions in the City Of New-York, aaO. (FN 21), S. 196, 240.

28 Befeuert werden sie aber auch von religiösen Führern, die die Gläubigen dazu auffordern,
sich nicht aus der Politik zurückzuziehen, denn, so Lyman Beecher, »Intelligenz und Tugend

250 Skadi Krause · Tocqueville über die Rolle der Religion in der Demokratie 250

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 05:12:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245


queville den Wunsch hervor, das Zusammenleben und die Lebensbedingungen der
Gläubigen im Hier und Jetzt zu verbessern und nicht nur auf ein Jenseits hinzuarbei-
ten. Auch wenn sie dabei nicht die Absicht haben, politischen Einfluss zu nehmen, tra-
gen sie durch ihrer Arbeit, die vor allem darin besteht, Menschen zusammenzubringen,
dazu bei, ein soziales Bewusstsein zu stärken.29

All dies ist für Tocqueville jedoch nur möglich durch die klare institutionelle Tren-
nung von Kirche und Staat.30 In New England erlebt er, dass die Geistlichen per Ge-
setz vom Amt ausgeschlossen werden.31 Viele Geistliche unterstützen diese Trennung,
wie Tocqueville in De la démocratie en Amérique bemerkt: »Als ich schließlich heraus-
fand, was der Geist des Klerus war, bemerkte ich, dass die meisten seiner Mitglieder
sich von der Macht freiwillig zu entfernen schienen, und eine Art von Berufsstolz da-
rin sahen.«32 Denn darin liege für sie die Stärke der Kirchen, die sich vollkommen un-
abhängig von staatlicher Unterstützung und Bevormundung ihren eigenen Aufgaben-
feldern widmen können. »Ich fürchte mich nicht zu behaupten«, schreibt Tocqueville,
dass »ich bei meinem Besuch in Amerika nicht einen einzigen Mann getroffen habe,
Priester oder Laie, der in diesem Punkt nicht dieselbe Meinung vertrat.«33 Die Tren-
nung von Kirche und Staat bedeute jedoch nicht, dass sich die Kirchen aus dem sozia-
len Leben zurückziehen müssen. Ganz im Gegenteil. In seiner Beschreibung sind es
Freiheitsrechte, die in den USA den Bürgern die freie Ausübung ihrer Religion ermög-
lichen, und es ist die Gemeinschaftspraxis der Kirchen sowie das soziale Engagement
der Vereine, die wiederum für ein komplexes Verständnis der politischen Freiheits-
rechte sorgen.34 Immer wieder betont er deshalb, dass der Zustand der Religion den
Amerikanern dabei helfe, ihre republikanischen Institutionen aufrechtzuerhalten. Er
weiß, dass eine solche Äußerung provozierend gegenüber seinen französischen Lesern

sind die Säulen der republikanischen Institutionen«, und »die moralische Macht der religiö-
sen Institutionen sind unverzichtbar, um diese Intelligenz und Tugend zu produzieren«. Ly-
man Beecher, Six Sermons on the Nature, Occasions, Signs, Evils, and Remedy of Intem-
perance, New York 1827, S. 56.

29 Vgl. Nathan Bangs, A History of the Methodist Episcopal Church, 4 Bde., New York 1838,
Bd. 1, S. 46.

30 Beides sieht er in Frankreich nicht gewährleistet, denn die Hauptamtlichen der Kirchen sind
Angestellte des Staates, die zudem über ihre politischen Ämter direkten Einfluss auf politi-
sche Entscheidungen ausüben. In der Restauration waren die Bischöfe sogar automatisch
Mitglieder des Oberhauses und viele Mitglieder des Klerus waren Abgeordnete im Unter-
haus.

31 In De la démocratie en Amérique verweist Tocqueville darauf, dass seit 1831 sieben amerika-
nische Staatsverfassungen den Mitgliedern des Klerus die Bekleidung öffentlicher Ämter un-
tersagen. Tocqueville, Democracy in America. Historical-Critical Edition of De la démocratie
en Amérique, aaO. (FN 4), Bd. 2, S. 481 Fn. 5.

32 Tocqueville, Democracy in America. Historical-Critical Edition of De la démocratie en
Amérique, aaO. (FN 4), Bd. 2, S. 481.

33 Tocqueville, Democracy in America. Historical-Critical Edition of De la démocratie en
Amérique, aaO. (FN 4), Bd. 2, S. 480.

34 Tocqueville, Democracy in America. Historical-Critical Edition of De la démocratie en
Amérique, aaO. (FN 4), Bd. 2, S. 467.

251 Skadi Krause · Tocqueville über die Rolle der Religion in der Demokratie 251

ZfP 63. Jg. 3/2016

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 05:12:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245


ist. »Ich bewundere«, heißt es in De la démocratie en Amérique, den »religiösen Geist
in Amerika […]. Der Despotismus kommt ohne Glauben aus, die Freiheit nicht.«35

3. Der Kampf um die Trennung von Kirche und Staat in Frankreich

Um Tocquevilles Argumentation in De la démocratie en Amérique zu verstehen, reicht
es nicht aus, sich allein den amerikanischen Kontext anzusehen. Man muss auch die
französischen zeitgenössischen Debatten im Auge behalten, auf die sein Werk letztend-
lich bezogen ist. Während evangelikale Christen in den USA die Gesellschaft durch
freiwillige Hilfe verbessern wollen, geht man in Tocquevilles Heimatland davon aus,
dass diese Aufgabe allein dem Staat zukomme. Diese Vorstellung bedroht jedoch
gleichsam die grundlegenden Voraussetzungen eines kirchlichen Loyalismus, müssen
sich die Kirchen in ihrer Arbeit doch beständig als Instrumente der Regierung betrach-
ten. Dazu kommt, dass die Französische Revolution die mythische Vision eines »Kul-
turkampfes« zwischen einem katholisch geprägten Frankreich und einem laizistischen
Staat hinterlassen hat, welcher die politischen Debatten fast das ganze 19. Jahrhundert
bestimmt. Allerdings ist durch die enge Verbindung von Monarchie und katholischer
Kirche bereits vor der Französischen Revolution eine kirchenkritische bis -feindliche
Strömung entstanden. Dafür steht u.a. Voltaires berühmtes Écrasez l’infâme, der den
Gottesglauben in den ungebildeten Bevölkerungsschichten zwar für unentbehrlich
hält, sich aber gezielt gegen eine Amtskirche und kirchliche Privilegien richtet.36 Wäh-
rend der Revolution zielen die Bemühungen zunächst darauf, die kirchlichen Standes-
privilegien zu beseitigen. In den Jahren 1793 und 1794 kommt es jedoch zu einer regel-
rechten Welle der Entchristianisierung.37 Dabei geht es nicht nur um die Abschaffung
der kirchlichen Privilegien, sondern auch um die Errichtung einer der Verfassung ver-
pflichteten Nationalkirche und schließlich um die Aufhebung der katholischen Religi-
on durch national-revolutionäre Ersatzkulte.38 Die vom Nationalkonvent angestrebte
vollständige Trennung von Kirche und Staat (Gesetz vom 18. September 1794) kann
jedoch nicht umgesetzt werden. Napoleon beendet schließlich den Kampf des revolu-
tionären Frankreichs gegen die Kirche mit dem Konkordat von 1801, mit dem der Ka-

35 Tocqueville, Democracy in America. Historical-Critical Edition of De la démocratie en
Amérique, aaO. (FN 4), Bd. 2, S. 477-478.

36 In den 1760ern signierte Voltaire seine Briefe mit »écrasez l’infâme«, auch abgekürzt zu
»Ecrlinf«. Siehe L. Paillet de Warcy, Histoire de la vie et des ouvrages de Voltaire. Suivie des
jugements qu’ont portés de cet homme célèbre divers auteurs estimés, 2 Bde., Paris 1824, Bd.
1, S. 175.

37 Mona Ozouf, »Dechristianisierung« in: Franҫois Furet / dies., Kritisches Wörterbuch der
Französischen Revolution, 2 Bde., Frankfurt a.M. 1996, Bd. 1, S. 27-48.

38 Während die Gruppierung um Jacques-René Hébert dabei nicht nur eine antiklerikale, son-
dern generell eine antireligiöse Stoßrichtung verfolgte und einen Kult der Vernunft installie-
ren wollte, versuchte Robespierre, obgleich ein entschiedener Gegner der katholischen Kir-
che, immer noch die Religion für politische Zwecke zu instrumentalisieren. Vgl. Jacques-
René Hébert, Den Papst an die Laterne, die Pfaffen in die Klapse! Schriften zu Kirche und
Religion 1790-1794, übersetzt und erläutert von Peter Priskil, Freiburg 2003.

252 Skadi Krause · Tocqueville über die Rolle der Religion in der Demokratie 252

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 05:12:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245


tholizismus als Religion der Mehrheit anerkannt wird und die Geistlichen zu Ange-
stellten des Staates werden.39

Die Erfahrungen der Revolutionszeit hinterlassen einen tiefen Gegensatz zwischen
katholischer Kirche einerseits, die sich die Wiederherstellung der Monarchie auf ihre
Fahnen schreibt, und den Anhängern der Republik andererseits.40 Dieser Gegensatz
verschärft sich noch, als Ludwig XVIII. gleich nach seiner Thronbesteigung im Jahre
1814 den Katholizismus wieder zur Staatsreligion erhebt  eine Politik, die auch sein
Bruder und Nachfolger Karl X. fortsetzt. Der Verweis auf die »göttliche Vorsehung«,
welche die Bourbonen auf den französischen Thron zurückgerufen habe, eröffnet die
Präambel der Charte von 1814.41 Die Wiederherstellung des Bündnisses zwischen dem
Thron des »allerchristlichen Königs«42 und der katholischen Kirche geht einher mit
einer Stärkung der sozialen Stellung der katholischen Kirche.43 Diese kann vor allem
ihre Einflussmöglichkeiten in der Bildungspolitik ausbauen. 1814 wird die Gründung
weiterführender Schulen in kirchlicher Trägerschaft per Gesetz genehmigt.44 1822 wird
das kirchliche Universitätsmonopol wiederhergestellt. Damit kontrolliert die katholi-
sche Kirche von der Grundschulbildung bis zur Universität alle Lehrpläne. Ihre Stel-
lung verteidigt die katholische Kirche bald mit einem »unveräußerlichen Recht der
Kirche in Bildung und Erziehung«45. Zwangsläufig wird daher, sobald die Hegemonie
der Kirche im Bereich der Bildung in Frage gestellt wird, dieser Angriff als Verleum-
dung der christlichen Grundwerte der Gesellschaft und insbesondere des Führungsan-
spruchs der katholischen Kirche gedeutet. Einen Höhepunkt in diesen Auseinander-
setzungen stellt 1825 die Einführung eines Gesetzes dar, das das Verbrechen der Blas-
phemie unter Todesstrafe stellt.

39 Inhaltlich wird in dem Konkordat zu Fragen der Religion keine Stellung genommen. Auch
der während der Revolution erfolgte Verkauf der Kirchengüter wird nicht rückgängig ge-
macht. Siehe Gérard Cholvy, Christianisme et société en France au XIXe siècle, Paris 2001,
S. 22-26.

40 Vgl. Sarah Ann Curtis, Educating the Faithful. Religion, Schooling, and Society in Nine-
teenth-Century France, DeKalb 2000; Caroline C. Ford, Divided Houses. Religion and Gen-
der in Modern France, Ithaca 2005; Jean-Paul Cahn / Hartmut Kaelble, Religion und Laizität
in Frankreich und Deutschland im 19. und 20. Jahrhundert / Religions et laïcité en France et
en Allemagne aux 19e et 20e siècles, Stuttgart 2008; Daniel Mollenhauer, »Symbolkämpfe um
die Nation. Katholiken und Laizisten in Frankreich (1871-1914)« in: Heinz-Gerhard
Haupt / Dieter Langewiesche (Hg.), Nation und Religion in Europa. Mehrkonfessionelle Ge-
sellschaften im 19. und 20. Jahrhundert, Frankfurt a.M. 2004, S. 202-230.

41 Vgl. Jacques-Olivier Boudon, Religion et politique en France depuis 1789, Paris 2007,
S. 43-52; Jean-Louis Ormières, Politique et religion en France, Brüssel 2002, S. 47-93.

42 So die Bezeichnung Ludwigs XVIII. im zweiten Vertrag von Paris und im Konkordat-Ent-
wurf von 1817.

43 Um 1830 gibt es bereits wieder 40 600 katholische Priester. Spektakulär sind auch die Zahlen
bei den religiösen Orden, insbesondere den weiblichen Ordensgemeinschaften. Zwischen
1800 und 1880 gründen sich fast 400 Orden neu und rund 200 000 Frauen legen ihr Ordens-
gelübde ab. Boudon, Religion et politique en France depuis 1789, aaO. (FN 41), S. 43-52.

44 Vgl. Jean-Michel Leniaud, »L’organisation de l’administration des cultes (1801-1911)« in:
Jean Gaudemet (Hg.), Administration et église. Du concordat à la séparation de l’église et de
l’état, Genf 1987, S. 17-46.

45 Christian Nique, Comment l’école devint une affaire d’état, 1815-1840, Paris 1990, S. 49.

253 Skadi Krause · Tocqueville über die Rolle der Religion in der Demokratie 253

ZfP 63. Jg. 3/2016

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 05:12:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245


Vor allem dieses Gesetz führt dazu, dass unter Protestanten und Liberalen die ka-
tholische Kirche zum Inbegriff einer reaktionären Politik wird. Neu gegründete Jour-
nale wie Revue protestante und Archives du christianisme betrachten den politischen
Katholizismus als Feind einer liberalen Gesellschaft, zumal er Teil der restaurativen
Bewegung ist.46 Die Konservativen und Ultras werfen den doktrinären und linkslibe-
ralen Abgeordneten dagegen vor, offen deistische Positionen zu vertreten und das
Christentum jeglichen rechtlichen Schutzes berauben zu wollen.47 Sie verteidigen die
»christliche Religion« als »grundlegendes Gesetz des Verstandes und des Herzens«.48

In den parlamentarischen Auseinandersetzungen der Restauration wird Louis-Gabriel-
Ambroise de Bonald zu ihrem beredten Wortführer. Aus einem theokratisch-autoritä-
ren Gesellschaftskonzept heraus betont er die Einheit von Staat, Religion und Gesell-
schaft. Die Idee einer religiösen Innerlichkeit, wie Chateaubriand sie vertritt,49 lehnt er
dagegen entschieden ab: »Die Religion ist nicht nur eine Frage des Glaubens oder der
Inspiration, sondern eine öffentlichen Handelns und eine politische Institution.«50 Als
Teil des öffentlichen Lebens habe die Religion nicht nur Anspruch auf den besonderen
Schutz der Gesetze, sie müsse auch Teil des Staates sein, insofern sie die politische Bin-
dung zwischen Volk und Monarchen absichere.51

Gegen eine solche Haltung opponieren die Liberalen.52 Niemand hat ihre Position
besser beschrieben als Benjamin Constant. Dieser greift die geistige Autorität, wie sie
von kirchlicher Seite propagiert wird, scharf an. Er warnt vor einer »organisierten Ty-
rannei«, um das zu beenden, was man als spirituelle Rekonstitution der Gesellschaft
ansieht.53 Vor allem aber erklärt er, dass der Eigenwert der Religion nicht in der Absi-

46 Die Liberalen verwerfen allerdings die rein utilitaristische Indienstnahme der Religion, wie
sie Napoléon praktiziert hat. Vgl. Rede von Benjamin Constant am 14. April 1813, in: Archi-
ves parlementaires de 1787 à 1860. Recueil complet des débats législatifs et politiques des
chambres franҫaises. Deuxième série (1800 à 1860), Bde. 12-64, Paris 1868-1887, Bd. 24,
S. 626-628.

47 Rede von Louis-Jacques-Maurice de Bonald am 17. April 1819, in: Archives parlementaires
de 1787 à 1860, aaO. (FN 46), Bd. 23, S. 687.

48 Abbé Barrande de Briges, »De la liberté des cultes selon la charte, avec quelques réflexions
sur la doctrine de M. de Pradt, et sur les bienfaits du christianisme«, in: Le Conservateur, Bd.
3 (1819), S. 337-345 (345).

49 François-René de Chateaubriand, Erinnerungen. Mémoires d’outre-tombe, Sigrid von
Massenbach (Hg.), München 1968, frz.: Mémoires d’outre-tombe, Œuvres complètes de Cha-
teaubriand, 12 Bde., Paris 1849; siehe James F. McMillan, »Catholic Christianity in France
from the Restoration to the Separation of Church and State, 1815-1905« in: Sheridan Gilley /
Brian Stanley (Hg.), The Cambridge History of Christianity, Bd. 8: World Christianities c.
1815-c. 1914, Cambridge 2006, S. 215-232 (219).

50 Rede von Louis-Jacques-Maurice de Bonald am 17. April 1819, in: Archives parlementaires
de 1787 à 1860, aaO. (FN 46), Bd. 23, S. 686.

51 Vgl. Rede von Chabbon de Solilhac am 17. April 1819, in: Archives parlementaires de 1787 à
1860, aaO. (FN 46), Bd. 23, S. 668.

52 Franҫois Guizot, »Le réveil chrétien en France au XIXe siècle« in: ders. (Hg.), Méditations
sur l’état actuel de la religion chrétienne, Paris 1866.

53 Benjamin Constant, Recueil d’articles, 1829-1830, texte établi, introduit, annoté et commenté
par Éphraïm Harpaz, Paris 1992, S. 345.

254 Skadi Krause · Tocqueville über die Rolle der Religion in der Demokratie 254

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 05:12:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245


cherung von staatlicher Macht beruhe.54 Ihr eigentlicher Kern, so Constant, liege in
der Vitalität der Gemeinden und nicht in ihren Dogmen.55

Die Julimonarchie von 1830, die Ultras und Konservative schwer trifft, löst jedoch
das Problem der Trennung von Kirche und Staat nicht. Zwar können durch die Volks-
schulen (loi Guizot, 1833) nun auch protestantische Geistliche als Grundschullehrer
tätig werden, aber der starke Einfluss der katholischen Kirche wird kaum gebrochen.
Infolgedessen bleibt der Konflikt zwischen liberalen und konservativen Kräften beste-
hen. Franҫois Guizot, der in dieser Zeit wie kein anderer die politischen Debatten be-
stimmt, fasst seine Positionen 1838 in zwei Texten zusammen, die er, befreit von seinen
ministeriellen Aufgaben, in der Revue des Deux Mondes publiziert. Der erste, De la
réligion dans les sociétés modernes, geht von der Vorstellung aus, dass Glaube und Reli-
gionen auch weiterhin ein wichtiger Bestandteil des menschlichen Zusammenlebens
sein werden. Religiöse Überzeugungen stehen für Antworten auf die grundlegenden
Probleme der menschlichen Natur. »Dies ist ihr erster und großer Zweck, sogar größer
als die Aufrechterhaltung der gesellschaftlichen Ordnung.«56 Allein aus diesem Grund
sei eine ernsthafte und aufrichtige Achtung von ihnen notwendig, denn sie tragen dazu
bei, dass der Mensch einen moralischen Halt finde. Eine Politik, die dafür blind sei, sei
»eine sinnlose Politik, die die Menschen nicht kennt, und sie nicht zu führen weiß
[...]«57. Dennoch spricht sich Guizot für eine klare Trennung von Staat und Kirche aus.
Davon zeugt sein zweites Essay Du catholicisme, du protestantisme et de la philosophie
en France. »Ich bin der Meinung«, beginnt er den Text, »dass in der neuen Gesell-
schaft, im Frankreich der Charta, Katholizismus, Protestantismus und die Philosophie
friedlich zusammen existieren können«, und dies »nicht nur in materieller Hinsicht,
sondern auch in moralischer, nicht nur unter Zwang, sondern freiwillig, ohne sich auf-

54 »[S]o ist der Mensch darum auch noch nicht religiöser, weil man ihm sagt, dass die Religion
Nutzen schafft, denn man glaubt nicht an einen Zweck; endlich dient der Nutzen der Religi-
on denen, welche herrschen, zum Vorwande, um den Gewissen derer, welche beherrscht
werden, Gewalt anzuthun, der Gestalt, daß man ungläubigen Völkern mit einem Federzuge
verfolgende Herren giebt.« Benjamin Constant, Die Religion, nach ihrer Quelle, ihren Ge-
stalten und ihren Entwickelungen, dt. von Dr. Philipp August Petri, 2 Bde., Berlin 1824, Bd.
1, S. 130, frz.: De la religion considérée dans sa source, ses formes et ses développements, 2
Bde., Paris 1825.

55 In Amerika wird seine Schrift De la réligion denn auch hoch gelobt. In einem Artikel der
American Quarterly Review heißt es: »Der enge und unauflösliche Zusammenhang zwischen
Freiheit und Religion, und die selbstzerstörerische Tendenz jener, die geglaubt haben, dass
Loyalität gegenüber Freiheit nicht Loyalität gegenüber dem Glauben sein könne, haben sich
niemals mehr geirrt [...]. Es ist klar, dass Religion und Freiheit nicht Antipole, sondern ver-
wandte Prinzipien sind, und dass der besondere Hass und Eifer, der den Konflikt zwischen
falsch verstandener Freiheit und verblendeter Religion entfacht, nicht durch eine natürliche
Feindschaft zwischen den beiden zu erklären ist, sondern [...] als ein Krieg zwischen Brü-
dern.« American Quarterly Review 11 (1832), S. 105.

56 Franҫois Guizot, »De la religion dans les sociétés modernes« in: Revue des Deux Mondes 1
(1838), S. 805-826 (810).

57 Guizot, »De la religion dans les sociétés modernes«, aaO. (FN 56), S. 810.

255 Skadi Krause · Tocqueville über die Rolle der Religion in der Demokratie 255

ZfP 63. Jg. 3/2016

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 05:12:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245


zugeben und ohne Verrat an der Wahrheit und Vorstellung der Aufrichtigkeit.«58 Die
Lösung liege freilich in der Neutralität des Staates in religiösen Angelegenheiten und
die der Kirche in staatlichen Dingen. Eine Kirche, die keine Intervention von Seiten
des Staates zu fürchten habe, könne sich auf die geistigen Dinge konzentrieren. Alles,
was sie zu tun habe, sei die zentralen Prinzipien des französischen Staates und seiner
Verfassung anzuerkennen.59 »Harmonie in der Freiheit«, schreibt Guizot, sei der wahr-
hafte »christliche Geist«60. Diesen bescheinigt er freilich vor allem dem Protestantis-
mus, der durch seine Lehren und seine Geschichte eine große Kompatibilität mit einer
freien und mannigfaltigen Gesellschaft habe.61

Den Grundsatz der Trennung von Kirche und Staat vertreten nach der Revolution
von 1830 die meisten Liberalen. Selbst Abbé Félicité de Lamennais, einst ein entschie-
dener Gegner einer solchen Trennung,62 verteidigt ihn mit seiner Zeitschrift L’Avenir.
Eine Staatsreligion bezeichnet er nun als das Gegenteil von Freiheit. Dabei sieht er die
Rolle der Kirche vor allem darin, Menschen Freiräume zu geben, in denen sie zusam-
menkommen – und zwar nicht durch staatlichen Zwang, sondern durch die »Macht
der Liebe«. Auf diese Weise werde die Kirche im Zeitalter der Industrie den Part der
Humanität in einer tief gespaltenen Gesellschaft spielen.63 Eine ähnliche Position ver-
tritt auch Charles de Montalembert, der später die Gründung einer katholischen Partei
mit dem Ziel betreibt, die Trennung von Kirche und Staat in einer liberalen Verfassung
fest zu verankern. Im Oberhaus des französischen Parlaments profiliert er sich ab 1835
als Gegner einer antichristlichen Politik. In seinen Reden verteidigt er die Religions-
freiheit, die Unterrichtsfreiheit und die Freiheit der religiösen Orden. In einer seiner
berühmtesten Reden heißt es: »Die Kirche braucht weder besonderen Schutz noch Pri-
vilegien; sie braucht nur Freiheit, und das ist es, was die Verfassung des Landes allen
Religionen garantiert. Um eine feste Allianz zu schließen, die den dauerhaften Frieden
sichert, ist es ausreichend, dass das göttliche Recht des Episkopats unter das Recht der
Freiheit fällt, das für alle gleichermaßen gilt.«64 Eine freie Gesellschaft und ein freier

58 Franҫois Guizot, »Du catholicisme, du protestantisme et de la philosophie en France« in:
Revue des Deux Mondes 3 (1838), S. 368-381 (368).

59 Guizot, »Du catholicisme, du protestantisme et de la philosophie en France«, aaO. (FN 58),
S. 372.

60 Guizot, »Du catholicisme, du protestantisme et de la philosophie en France«, aaO. (FN 58),
S. 380.

61 Guizot, »Du catholicisme, du protestantisme et de la philosophie en France«, aaO. (FN 58),
S. 376.

62 In seinen frühen Schriften versucht Lamennais den Irrglauben eines religiösen Pluralismus
zu widerlegen und die Einheit von Kirche und Staat zur Wahrung der göttlichen Vernunft zu
verteidigen. Bereits in einem sehr frühen Text aus dem Jahr 1809, Réflexions sur l’état de
l’Église en France, greift Lamennais dabei vor allem den Protestantismus an. Reformation
und die Philosophes des 18. Jahrhunderts hätten die Fundamente der sozialen und politischen
Ordnung zerstört, denn Anarchie sei ihr Prinzip von Kirche und Staat. Félicité Robert de
Lamennais, Réflexions sur l’état de l’Église en France pendant le dix-huitième siècle, et sur sa
situation actuelle, édition corrigée, Paris 1814, S. 49-50.

63 Die Zeitschrift hatte allerdings nicht einmal zwei Jahre Bestand. Sie erschien bis 1832.
64 Rede vom 13. Januar 1845, in: Pierre-Louis Parisis, Instruction pastorale de monseigneur

l’évêque de Langres sur le droit divin dans l’église, Paris 1846, S. 20.

256 Skadi Krause · Tocqueville über die Rolle der Religion in der Demokratie 256

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 05:12:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245


Glauben müssen sich gegenseitig ergänzen. Staat und Kirche seien dementsprechend
zu trennen. »Die freie Kirche in einem freien Staat bedeutet nicht, dass sich die Kirche
im Krieg mit dem Staat befindet.« Die Kirche und der Staat können und müssen sich
sogar verpflichten, ihre jeweiligen Interessen in Einklang zu bringen, um »zum Vortei-
le des Einzelnen und der Gesellschaft zu wirken«. Es müsse »zwischen beiden eine
mögliche Allianz« bestehen können, die oft sogar notwendig sei. Aber diese dürfe nur
auf »gegenseitiger Unabhängigkeit, Autonomie und einem souveränen Zustand« beru-
hen.65

Diese liberale Position wird jedoch von einigen Ultramontanen scharf angegriffen.
Ein wichtiges Sprachrohr dieser Bewegung ist die katholische Tageszeitung L’Univers
von Louis Veuillot. In ihr wird vor allem die Idee, dass Frankreich ein überwiegend
katholisches Land ist, verteidigt. So ist für Veuillot die Revolution noch nicht vorbei
und Frankreich ein Schlachtfeld zwischen den Verfechtern der katholischen Kirche
und den Apologeten einer säkularen Welt, zu denen er auch die Protestanten zählt. In
diesem Konflikt zwischen Gut und Böse gebe es keine Kompromisse. Veuillot hält
eine Vermittlung zwischen den Religionen und die Trennung von Kirche und Staat für
»eine liberale Illusion«, die aufs schärfste bekämpft werden müsse.66 Die katholische
Partei sei Ausdruck der christlichen Wahrheit; sie leugne die Revolution, die aus nichts
als antichristlichen Lügen bestehe; sie bestreite Gewissensfreiheit, die auf Scheinheilig-
keit und Lügen aufgebaut sei. »Wir lehnen«, schreibt Veuillot, Liberalismus und
Eklektizismus ab, wie »unsere Väter Götzendienst, Häresie und Schisma abgelehnt ha-
ben«67.

4. Tocquevilles Deutung der Rolle der Religion in der amerikanischen Gesellschaft

Man muss die geschilderten Debatten im Auge haben, um Tocquevilles Bemerkungen
über die Rolle der Religion in Amerika zu verstehen. Seine Ausführungen richten sich
sowohl gegen die Ultramontanen als auch gegen diejenigen, die in der Religion nur ein
individuelles Glaubensbekenntnis sehen. Auch lehnt er eine Position ab, wonach man
die Religion verteidigen müsse, weil sie die Möglichkeit biete, die bestehende Ordnung
zu stabilisieren, indem sie den Menschen Hoffnung und Trost in einer sich ständig ver-
ändernden Gesellschaft spende, die durch soziale Ungleichheit und die Tendenz zur
weiteren Individualisierung gekennzeichnet sei.68 Anhand seiner amerikanischen Er-
fahrungen weist er nach, dass eine demokratische Gesellschaft eine religiöse Gesell-
schaft sein kann. Allerdings verändern sich in einer solchen die Kirchen in ihren Struk-
turen und Mitgliedschaften, weil auch sie egalitär werden. Die besondere Leistung sei-
ner Analyse besteht jedoch darin, dass er auf die gemeinschaftlichen Handlungs- und

65 Charles Forbes de Montalembert, L’Église libre dans l’état libre. Discours prononcés au Con-
grès Catholique de Malines, Paris 1863, S. 143.

66 Louis Veuillot, L’illusion libérale, 5. Aufl., Paris 1866.
67 Veuillot, L’illusion libérale, aaO. (FN 66), S. 86-87.
68 Vgl. Rede von Auguste Hilarion de Kératry am 17. April 1819, in: Archives parlementaires

de 1787 à 1860, aaO. (FN 46), Bd. 23, S. 669.

257 Skadi Krause · Tocqueville über die Rolle der Religion in der Demokratie 257

ZfP 63. Jg. 3/2016

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 05:12:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245


Erfahrungsräume verweist, die religiöse Gemeinschaften ihren Mitgliedern zur Verfü-
gung stellen, und die er selbst wiederum als konstitutiv für die Gesellschaft deutet.

Bereits in seiner geschichtlichen Aufarbeitung der Rolle der Religion in Amerika
unterscheidet sich Tocqueville von der existierenden Literatur. In dieser wird allgemein
behauptet, dass der Protestantismus eine wichtige Quelle des Widerstandes gegen die
Engländer gewesen sei, insofern er den Amerikanern »die Hartnäckigkeit und die
Kraft« verliehen habe, sich gegen das Mutterland und alle Gefahren des Alltags »zu be-
haupten«.69 Doch Tocqueville übernimmt dieses pauschale Urteil nicht einfach. Zwar
weist auch er den Einfluss der Religion in der amerikanischen Geschichte nach. Doch
der Puritanismus der Pilgrims ist für ihn »fast ebenso sehr eine politische wie religiöse
Lehre«70, haben die ersten Siedler doch vor allem eine neue gesellschaftliche Ordnung
geschaffen. Das vereinende Band zwischen ihnen besteht für ihn daher auch weniger in
ihren religiösen Überzeugungen als in der gemeinsamen Sprache, den Rechtstraditio-
nen und dem sozialen Milieu, dem sie entstammen. Was sie teilen, sind politische Er-
fahrungen, wie die Verfolgung religiöser Minderheiten, die Bedeutung liberaler Frei-
heitsrechte und Grundsätze der Gemeindefreiheit. »Zum Zeitpunkt der ersten Aus-
wanderungen war die Gemeinderegierung, dieser fruchtbare Keim der freiheitlichen
Einrichtungen, schon tief in die englischen Gewohnheiten eingedrungen.«71 Die ersten
Siedler schöpften demnach beim Aufbau der neuen Gesellschaft aus den sozialen und
politischen Erfahrungen, die sie aus England mitbrachten. Dabei kam ihnen nach Toc-
queville auch zugute, dass die amerikanischen Kolonien sich einer besonders großen
inneren Freiheit und politischen Unabhängigkeit erfreuten, die es ihnen ermöglicht ha-
be, die eigenen Vorstellungen umzusetzen.

Tocqueville mahnt daher an, in der amerikanischen Geschichte deutlich zu unter-
scheiden, »was puritanischen und was englischen Ursprungs«72 sei. Sein Beispiel ist da-
bei sehr simpel und bezieht sich auf seine Arbeit zum Gefängniswesen in den Vereinig-
ten Staaten. Danach gibt es zwei Arten des Vollzugs: die Haft oder die Bürgschaft, von
der allerdings nur die Wohlhabenden profitieren, die sich auf diese Weise von der Haft
freikaufen können. Könne es, so die Frage Tocquevilles, »etwas Aristokratischeres ge-
ben als eine solche Gesetzgebung«73? Die gängige Praxis der Bürgschaft scheint aus der
Perspektive Tocquevilles umso erstaunlicher, sind es in der Demokratie doch die Bür-
ger, die die Gesetze verabschieden, und die für gewöhnlich die Interessen der Mehr-
heit, nicht die einer Minderheit, vertreten. Deshalb fährt Tocqueville fort: »Die Erklä-
rung für diese Erscheinung muss man in England suchen: die erwähnten Gesetze sind

69 Carlo Giuseppe Guglielmo Botta, Histoire de la guerre de lʼindépendance des États-Unis
d’Amérique, 2 Bde., Paris 1812, Bd. 2, S. 98.

70 Tocqueville, Democracy in America. Historical-Critical Edition of De la démocratie en
Amérique, aaO. (FN 4), Bd. 1, S. 54.

71 Tocqueville, Democracy in America. Historical-Critical Edition of De la démocratie en
Amérique, aaO. (FN 4), Bd. 1, S. 49.

72 Tocqueville, Democracy in America. Historical-Critical Edition of De la démocratie en
Amérique, aaO. (FN 4), Bd. 1, S. 71.

73 Tocqueville, Democracy in America. Historical-Critical Edition of De la démocratie en
Amérique, aaO. (FN 4), Bd. 1, S. 72.

258 Skadi Krause · Tocqueville über die Rolle der Religion in der Demokratie 258

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 05:12:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245


englisch. Die Amerikaner haben sie nicht geändert, obwohl sie ihrer Gesetzgebung im
Ganzen und den meisten ihrer Ansichten zuwiderlaufen.« Denn die meisten Bürger
kennen oder verstehen nach Tocqueville die bürgerliche Gesetzgebung nur schlecht; sie
betrachten deren Wirkung anhand einzelner Fälle, begreifen aber ihre Absicht kaum
und »unterwerfen sich ihr, ohne darüber nachzudenken«74. Dieses Beispiel ist insofern
interessant, als es die Bedeutung einer besonderen Rechtstradition hervorhebt, die für
Tocqueville in dem Fall dominanter ist als religiöse oder politische Überzeugungen.
Nicht nur die Religion, sondern eben auch die sozialen Verhältnisse, die Rechtstradi-
tionen und Sitten der Auswanderer haben einen Einfluss auf die Gestaltung der neuen
Gesellschaft gehabt.

Das bedeutet aber nicht, dass Tocqueville den Einfluss der Religion leugnet, er rela-
tiviert ihn nur. Die neu angekommenen Christen haben nicht eine Kirche, sondern eine
politische Gemeinschaft gegründet. Sie verfuhren dabei oft, wie sie es von den Kir-
chengemeinden kannten. Tocqueville verweist auf die Niederschrift von Gesellschafts-
verträgen, denen alle Beteiligten zustimmen mussten. Diese neue Verfahrensweise, die
von dem biblischen Bund Gottes mit Israel übernommen wurde, fand unmittelbare
Anwendung bei der Gründung des politischen Gemeinwesens. Vertraut mit der Bibel,
seien die Puritaner davon überzeugt gewesen, dass das göttliche Gesetz eine geschrie-
bene Form annehmen müsse. Als typisch für solche schriftlichen Gesellschaftsverträge
nennt Tocqueville nicht nur den von den ersten Ankömmlingen in Neuengland 1620
vereinbarten Mayflower Compact, sondern auch The Fundamental Orders of Connec-
ticut von 1639 und The Plantation Agreement at Providence von 1640. Die Parallelität
mit kirchlichen Verträgen wird selbst im Aufbau deutlich. Zuerst wird Gott als Zeuge
angerufen; dann werden die Gründe für eine solche Vereinbarung angegeben. Durch
Unterschrift wird schließlich eine Gemeinschaft gegründet und eine Regierung gebil-
det. Die Unterzeichner wollen ein Volk werden, das Gott verherrlicht, die christliche
Religion fördert, den König und das Land ehrt sowie Gerechtigkeit, Gleichheit und
das Allgemeinwohl hochschätzt. Doch auch wenn hier ein Vertrag mit religiösen Be-
griffen geschlossen wird, ist es ein säkularer, das heißt ein diesseitiger, innerweltlicher
und politischer Vertrag. Vor allem ist es eine realistische Übereinkunft, bei der Wunder
keine Rolle spielen.75 Im Kern geht es Tocqueville um das Verständnis derjenigen poli-
tischen Gruppen, die in freier Entscheidung ihren eigenen Werdegang bestimmen, wo-
bei religiöse Bilder ihnen helfen, ihr eigenes politisches Handeln zu begreifen. Der pu-
ritanische Staat sei dabei keineswegs das Ergebnis einer Säkularisierung. Der Bund sei
eine zentrale Affirmation der Teilnahme an den Absichten Gottes, um Ordnung in eine
korrupte Welt zu bringen. Nichtsdestotrotz sei die Übereinkunft ein rechtlicher und
verbindlicher Vertrag, bei dem es um die Errichtung eines Staatswesens gehe. Sie stehe
für den Anspruch der Gemeinschaft, sich selbst in einem freien, souveränen und unab-
hängigen Staat zu regieren.

74 Tocqueville, Democracy in America. Historical-Critical Edition of De la démocratie en
Amérique, aaO. (FN 4), Bd. 1, S. 72-73.

75 Siehe Michael Walzer, Exodus und Revolution, Frankfurt a.M. 1995, S. 19.

259 Skadi Krause · Tocqueville über die Rolle der Religion in der Demokratie 259

ZfP 63. Jg. 3/2016

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 05:12:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245


Für Tocqueville ist aber noch eine andere Seite wichtig. Die in der Unabhängigkeits-
erklärung vorgebrachte Religions- und Gewissensfreiheit basiert für ihn nicht auf reli-
giösen Überzeugungen, sondern auf politischen Erfahrungen. Für die Puritaner bedeu-
tete die Auswanderung nach Nordamerika eine Gewissensfreiheit zu behaupten. Das
von Nathan Bailey herausgegebene Universal Etymological English Dictionary (1737)
definiert Gewissensfreiheit (liberty of conscience) als ein Recht bzw. ein Vermögen,
sich zu jeder Religion zu bekennen, an die man ehrlich glaubt. Gewissensfreiheit be-
steht folglich auch in der Freiheit, zu jeder christlichen Kirche zu gehören, die man für
die richtige hält. Die Betonung der Gewissensfreiheit ist für Tocqueville wichtig. Denn
die Religionsfreiheit, wie sie in Europa gefordert wird, ist der Situation entlehnt, dass
unterschiedliche Religionsgemeinschaften nebeneinander existieren müssen. Die Ge-
wissensfreiheit in Amerika stellt dagegen nicht die existierenden Religionen in den
Vordergrund, sondern das eigene Gewissen. Dies betont auch Guizot: Nur im Protes-
tantismus gebe es »eine große Vielfalt von Bekenntnissen, Praktiken und Abspaltun-
gen; Sekten, um sie beim Namen zu nennen. Sie sind oft verurteilt und verfolgt wor-
den; aber man konnte sie nie zum Widerruf bewegen oder sie gar vollkommen ausrot-
ten«76. Vielmehr werden sie von einem freien Geist und dem Bewusstsein ihrer Ge-
meinschaft gestützt. »Daher ist das Gewissen eine starke Garantie für die Freiheit, ein
Asyl offen für jeden, der von der Macht angegriffen oder in seinem Glauben beleidigt
wird. Auch wenn die anglikanische Kirche mit Recht von einem zeitlichen Souverän
angriffen werden konnte, so waren es doch die englischen Dissidenten, die ununter-
brochen ihre Unabhängigkeit und ihren Stolz zur Schau trugen. Die Grenzlinie, die die
katholische Kirche gegenüber dem Staat durch die Scheidung von Geistlichem und
Temporellem zieht, findet der Protestantismus in der Freiheit, im religiösen Dissens
und in der Vielfalt der Sekten.«77

Tocqueville übernimmt in De la démocratie en Amérique diese Perspektive. Nicht
die Religiosität der Amerikaner oder gar der Protestantismus, sondern der Grundsatz
der Gewissensfreiheit und die Vielzahl der religiösen Bekenntnisse geben nach Tocque-
ville der amerikanischen Geschichte eine besondere Prägung, denn die Forderung nach
Gewissensfreiheit wurde an das Recht auf Selbstverwaltung der Gemeinde gekoppelt.78

Es sind folglich nicht der Kampf um abstrakte Freiheitsrechte, wie in Frankreich, son-
dern der Abwehrkampf gegen die Einschränkung von Freiheitsrechten, die das Selbst-
verständnis der ersten Siedler prägten.79 Es ist für Tocqueville von daher nicht verwun-
derlich, dass die Siedler in den englischen Kolonien stets die Trennung von Kirche und
Staat verteidigten, ohne dabei die tragende Rolle der Religion im gesellschaftlichen Le-
ben in Frage zu stellen. Für Tocqueville ist dies eine wichtige Lehre der amerikani-

76 Guizot, »Du catholicisme, du protestantisme et de la philosophie en France«, aaO. (FN 58),
S. 377.

77 Guizot, »Du catholicisme, du protestantisme et de la philosophie en France«, aaO. (FN 58),
S. 377.

78 Clifton E. Olmstead, History of Religion in the United States, Englewood Cliffs 1960, S. 18;
Nathaniel Philbrick, Mayflower. A Story of Courage, Community, and War, New York 2006.

79 Hugh Dunthorne, Britain and the Dutch Revolt 1560-1700, Cambridge 2013, S. 144-147.

260 Skadi Krause · Tocqueville über die Rolle der Religion in der Demokratie 260

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 05:12:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245


schen Revolution: Man kann für die Trennung von Kirche und Staat eintreten, ohne
dass man die Bedeutung der Religion im gesellschaftlichen Leben verleugnen muss.80

Kern seiner Auseinandersetzung mit der Religion in De la démocratie en Amérique
sind jedoch die Wirkungen der Religion auf das gesellschaftliche Leben in den USA.
Religionsgemeinschaften, so Tocqueville, vermitteln eine soziale Praxis des Miteinan-
der und Füreinander. Die Tendenz des modernen Menschen, sich ausschließlich auf
seine privaten Sorgen zu konzentrieren, stellt für ihn die größte Bedrohung für den Er-
halt der Freiheit in demokratischen Staaten dar. Männer, die sich nur noch die Zeit
nehmen, sich um ihr privates Glück zu kümmern, geben ihre Freiheitsrechte jedoch
freiwillig auf und untergraben damit das Fundament eines liberalen Staates. Das soziale
und auch politische Engagement der Religionsgemeinschaften macht dagegen soziale
Freiheitsräume erfahrbar. Die Religion und das starke soziale Engagement religiöser
Vereine dürfen als Teil des öffentlichen Raumes deshalb nicht verleugnet werden, soll
die Öffentlichkeit nicht nur vom Staat okkupiert werden. Der Staat muss aber nicht
nur Raum für die Entfaltung der gesellschaftlichen Kräfte freigeben, er muss auch mit
ihnen kooperieren können. Für Tocqueville sind dabei weder die Art noch Form oder
Inhalte des religiösen Bekenntnisses wichtig. Auch die Zwecke, auf die sich die Akti-
visten in ihrer Seelsorge und ihren karitativen Tätigkeiten beziehen, sind für ihn nicht
von politischem Interesse; entscheidend ist vielmehr, dass die Aktivitäten den selbst ge-
wählten Zielen der Beteiligten genügen. Dabei müssen sie allerdings ein positives Be-
wusstsein von der Relativität ihrer eigenen religiösen Vorstellungen entwickeln. Was
immer die Angehörigen von religiösen Gemeinschaften zur Verwirklichung ihrer Idee
des guten Lebens unternehmen, sie müssen in einer demokratischen Gesellschaft die
Existenz anderer Lebens- und Glaubensformen grundsätzlich anerkennen.

Dies ist für Tocqueville allerdings nur gewährleistet, solange es eine klare Trennung
von Kirche und Staat gibt. Diese Trennung sei voraussetzungsvoll, denn der Staat müs-
se eine Neutralität gegenüber allen religiösen Gemeinschaften hegen und eine Offen-
heit für jede religiöse Positionen wahren. Gleichzeitig müssen aber auch die Kirchen
und Gemeinschaften ein Bewusstsein ihrer stets begrenzten Aufgaben- und Einfluss-
bereiche entwickeln, seien es kirchliche Sachbereiche wie Verkündung und Mission
oder soziale und gesellschaftliche Aufgabenfelder wie Kranken- und Altenpflege, Er-
ziehung oder Bildung. »Wenn sich aber«, so Tocqueville, »die Religion mit verschiede-
nen politischen Mächten verbindet« und mit deren Anliegen in eins gesetzt werde,
»kann sie nur ein Bündnis eingehen, das sie belastet«, denn »ihnen dienend kann sie
nur untergehen. Die Gefahr, auf die ich eben hinweise, besteht zu allen Zeiten, aber

80 In seinem Manuskript zu De la démocratie en Amérique vermerkt Tocqueville: »Ich habe in
Europa sagen gehört, dass es sehr bedauerlich ist, dass diese armen Amerikaner so religiös
sind. Wären Sie in den Vereinigten Staaten gewesen, wären sie davon überzeugt worden, dass
Religion in Republiken nützlicher ist als in Monarchien, und in demokratischen Republiken
mehr als anderswo. Katastrophales Missverständnis in Frankreich. Despotische Mächte be-
günstigen in Europa die Religion.« Tocqueville, Democracy in America. Historical-Critical
Edition of De la démocratie en Amérique, aaO. (FN 4), Bd. 2, S. 479.

261 Skadi Krause · Tocqueville über die Rolle der Religion in der Demokratie 261

ZfP 63. Jg. 3/2016

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 05:12:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245


nicht immer ist sie so sichtbar gewesen.«81 In seinem Appell an die Freiheit der Kir-
chen in einer demokratischen Gesellschaft verweist Tocqueville auf die notwendige
Trennung von Kirche und Staat, wie sie in Amerika besteht. »Die Religion«, schreibt
er, »ist in Amerika vielleicht weniger mächtig als sie es zu gewissen Zeiten und bei ge-
wissen Völkern war, aber ihr Einfluss ist beständiger.«82 Auf ihre eigenen Kräfte ange-
wiesen, sind die Religionsgemeinschaften fester Bestandteil des öffentlichen Lebens.

Seine wesentlichen Argumente für die Trennung von Kirche und Staat nimmt Toc-
queville auch in seinem Spätwerk L’Ancien Régime et la Révolution wieder auf. Darin
führt er den Hass der französischen Revolutionäre auf die Kirche und ihre Vertreter
darauf zurück, dass »sie Grundeigentümer, Lehnsherren, Zehntherren, Administrato-
ren in dieser Welt waren«; sie seien auf Ablehnung gestoßen, »nicht weil die Kirche in
der neuen Gesellschaft, die man gründen wollte, keinen Platz finden konnte, sondern
weil sie damals die am meisten privilegierte und festeste Stelle in der alten Gesellschaft,
die in Staub verwandelt werden sollte, einnahmen«83. Nicht die angebliche Irreligiosi-
tät der Franzosen, sondern die fehlende Trennung von Kirche und Staat habe für die
enorme Radikalität der Französischen Revolution gesorgt. Die französische Monarchie
sei so erfolgreich bei der Konzentrierung der Macht gewesen, dass sie der Gesellschaft
jede Möglichkeit geraubt habe, sich weiterzuentwickeln. Anstatt einen Unterschied
zwischen état politique und état social zu markieren, die nach Tocqueville so »wesent-
lich verschiedener Natur sind«84, wurde die Kirche Teil des Staates,85 die die gleichen
Hierarchien pflegte. Die Radikalität der Französischen Revolution habe folglich darin
bestanden, dass sie sich gegen die politische Ordnung und sämtliche ihrer Repräsen-
tanten richtete, zu denen nicht nur die Krone, sondern auch die Kirche gehörte. »In
den meisten großen Revolutionen, die bis dahin in der Welt stattgefunden hatten«,
schreibt Tocqueville, »war von denjenigen, welche die bestehenden Gesetze angriffen,
der religiöse Glaube respektiert worden, und in den meisten religiösen Revolutionen
hatten die, welche die Religionen angriffen, sich nicht unterfangen, mit dem nämlichen
Schlag das Wesen und die Ordnung aller politischen Gewalten zu ändern und die alte
Verfassung der Regierung von Grund aus zu zerstören.«86 Während der Französischen
Revolution habe jedoch beides stattgefunden, eben weil die Verquickung von Kirche
und Staat so eng gewesen sei.

Nach Tocqueville verteidigte im 18. Jahrhundert niemand mehr die Kirche, weil ihr
eigentlicher Zweck nicht mehr erkennbar gewesen sei. Durch ihre enge Bindung an
den Staat und das Bestreben, eine politische Ordnung zu erhalten, deren soziale

81 Tocqueville, Democracy in America. Historical-Critical Edition of De la démocratie en
Amérique, aaO. (FN 4), Bd. 2, S. 484.

82 Tocqueville, Democracy in America. Historical-Critical Edition of De la démocratie en
Amérique, aaO. (FN 4), Bd. 2, S. 485.

83 Alexis de Tocqueville, L’Ancien Régime et la Révolution, Œuvres complètes, Bd. II/1, Jacob
P. Mayer (Hg.), Paris 1952, S. 84.

84 Tocqueville, L’Ancien Régime et la Révolution, aaO. (FN 83), S. 204.
85 Tocqueville, L’Ancien Régime et la Révolution, aaO. (FN 83), S. 204.
86 Tocqueville, L’Ancien Régime et la Révolution, aaO. (FN 83), S. 208.

262 Skadi Krause · Tocqueville über die Rolle der Religion in der Demokratie 262

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 05:12:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245


Grundlagen sich längst verändert hatten, wurde sie zu einem reaktionären Element.
Die Kirche begegnete allen Reformansätzen mit Feindseligkeit, so dass ihr schließlich
die Aufklärer den Krieg auf dem Papier erklärten. Für Tocqueville ist dies nur allzu
verständlich. Die Betrachtung so »vieler ungerechter oder lächerlicher Privilegien, de-
ren Last man immer mehr fühlte und deren Ursache man immer weniger wahrnahm,
trieb oder riss vielmehr den Geist aller dieser Männer gleichzeitig zur Idee der natürli-
chen Gleichheit der Zustände hin«87. Da die Gelehrten des 18. Jahrhunderts nach Toc-
queville jedoch keine Möglichkeit sahen, ihre Vorstellungen − geschwiege denn kon-
krete Reformvorhaben − auch praktisch umzusetzen, flüchteten sie sich in abstrakte
Vorstellungen, die jedoch eher von politischer Unwissenheit zeugten als von prakti-
schem Verstand. Scharf verurteilt Tocqueville deshalb ihre abstrakten Forderungen:
»Es fehlte ihnen jene oberflächliche Kenntnis, welche der Anblick einer freien Gesell-
schaft und das Geräusch alles dessen, was darin gesprochen wird, selbst denjenigen
gibt, die am wenigsten mit der Regierung zu tun haben. Eben deshalb wurden sie weit
kühner in ihren Neuerungen, weit eingenommener von allgemeinen Ideen und Syste-
men, weit entschiedenere Verächter alter Weisheit und vertrauten ihrer individuellen
Vernunft noch mehr, als man dies in der Regel bei den Autoren bemerkt, welche spe-
kulative Bücher über Politik schreiben.«88

Die einzige Möglichkeit, um den Konflikt zwischen französischen Intellektuellen
und der Kirche zu vermeiden, habe darin bestanden, einzusehen, »dass die politische
Gesellschaft und Religionsgemeinschaft von Natur wesentlich verschieden«89 seien.
Aufgrund der politischen Strukturen des Ancien Régime war dies jedoch nicht mög-
lich. Tocqueville ist in L’Ancien Régime deshalb sehr vorsichtig mit pauschalen
Schuldzuweisungen. Sowohl die Vertreter der Kirche, die den Anschluss an den Staat
suchten, als auch die Aufklärer, die die Differenz zwischen Religion und Staat nicht er-
kannten, haben falsch in ihren Urteilen gelegen. Scharf verurteilt Tocqueville allerdings
die antiklerikale Haltung der Revolutionäre, die sie als scheinbar aufgeklärte Einstel-
lung auch dann noch verteidigten, als die Fassade des mündigen Geistes bereits in eine
neue Abhängigkeit und Unterdrückung geflüchtete.90

5. Schluss

Tocqueville hebt in seinen Hauptwerken die positive Rolle der Religion für eine frei-
heitliche und demokratische Gesellschaft hervor. Anhand seiner amerikanischen Er-

87 Tocqueville, L’Ancien Régime et la Révolution, aaO. (FN 83), S. 194.
88 Tocqueville, L’Ancien Régime et la Révolution, aaO. (FN 83), S. 195.
89 Tocqueville, L’Ancien Régime et la Révolution, aaO. (FN 83), S. 195.
90 In seiner Rede vom 7. Mai 1794 plädierte Robespierre für den Kult eines »Höchsten We-

sens« mit folgender Begründung: »[I]n den Augen des Gesetzgebers ist alles wahr, was der
Welt nützlich und in der Praxis gut ist. Der Gedanke des Höchsten Wesens und der Unsterb-
lichkeit der Seele ist eine Mahnung zur Gerechtigkeit, er ist somit sozial und republika-
nisch.« Jean-Franҫois Fayard, Les 100 jours de Robespierre. Les complots de la fin, Paris 2005,
S. 144.

263 Skadi Krause · Tocqueville über die Rolle der Religion in der Demokratie 263

ZfP 63. Jg. 3/2016

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 05:12:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245


fahrungen weist er nach, dass die Demokratisierung der Gesellschaft nicht zwingend
einen Bedeutungs-, Stabilitäts- und Vitalitätsverlust der Religionsgemeinschaften mit
sich bringt, aber mit ziemlicher Sicherheit geht sie einher mit einer Pluralisierung und
Individualisierung auf dem Gebiet der Religionen. Kern seiner Analyse bilden die Er-
fahrungsräume, die Religionsgemeinschaften ihren Mitgliedern zur Verfügung stellen.
Dabei weist er nach, dass sie eine die Demokratie stabilisierende Wirkung entfalten
können. Grundlage ist allerding die institutionelle Trennung von Kirche und Staat.
Hierin muss sein Beitrag zu den politischen Debatten seiner Zeit gesehen werden. Die
Trennung von Kirche und Staat, wie er sie in den USA erlebt, hält er nicht nur unab-
dingbar für das Gedeihen der Religionsgemeinschaften, unabhängig von den Krisen
oder dem Wechsel einer Regierung, sondern auch für den Staat, der eine Neutralität ge-
genüber religiösen Gemeinschaften hegen und eine Offenheit für jede, also auch reli-
giöse Positionen, wahren muss. Tocqueville nimmt, wie gezeigt wurde, in seiner Darle-
gung Anleihen aus einem liberalen Begründungsdiskurs, dessen Wortführer in der Re-
stauration Constant und später Guizot sind. Aber erst Tocqueville gelingt es in De la
démocratie en Amérique anhand des amerikanischen Beispiels ein schlüssiges Gesamt-
konzept zu entwickeln, denn auch wenn er immer wieder betont, dass im freiheitlichen
Verfassungsstaat Staat und Kirche getrennt sein müssen, tendiert er doch nicht dazu,
Religion als Teil des öffentlichen Raumes und die spezifische Rolle der Religionsge-
meinschaften in diesem zu verleugnen, die in wichtigen Bereichen des öffentlichen Le-
bens aktiv sind. Ein freiheitlicher Staat muss nach Tocqueville diesen Raum für die
Entfaltung der gesellschaftlichen Kräfte freigeben, ohne dabei einer Gruppe oder Reli-
gion den Vorrang zu geben. Gerade das sieht er jedoch als großes Manko in der fran-
zösischen Innenpolitik. Seine Analyse der Französischen Revolution in L’Ancien
Régime et la Révolution zeichnet denn auch ein düsteres Bild von der engen Verqui-
ckung der französischen Monarchie mit der katholischen Kirche, die in seiner Darstel-
lung beide 1793 fallen mussten. Der politische Bezugspunkt von Tocquevilles Schriften
ist damit, selbst in dieser historisch angelegten Arbeit, unübersehbar.

Zusammenfassung

Tocquevilles Hauptwerk bietet wichtige Bezugspunkte für eine positive Bestimmung
der Rolle der Religion in der Demokratie. So hebt der Autor die Kombination von re-
ligiöser und politischer Freiheit in den USA lobend hervor, die die Entwicklung der
amerikanischen Gesellschaft seit ihren Anfängen bestimmt habe. Auch beschreibt er
die amerikanische Gesellschaft als eine religiös agile, wobei er das soziale Engagement
religiöser Gruppen auf dem Gebiet der Daseinsfürsorge, aber auch ihren Einsatz in
den Abolitonistenvereinen oder der Gefängnisbewegung würdigt. Im Gegensatz zu
vielen anderen politischen Liberalen seiner Zeit beantwortet er Fragen zum Verhältnis
von Religion und Politik deshalb auch nicht mit einem säkularisierungstheoretisch ver-
fassten Plädoyer für Religion als Privatsache. Dennoch hält er die institutionelle Tren-
nung von Kirche und Staat, wie er sie in Amerika kennenlernt, für eine grundlegende

264 Skadi Krause · Tocqueville über die Rolle der Religion in der Demokratie 264

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 05:12:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245


Voraussetzung für das Gedeihen der Kirchen und ihr gesellschaftliches Handeln. Der
Aufsatz zeigt, dass Tocquevilles Werk als ein ambitionierter Beitrag zu den zeitgenössi-
schen politischen Debatten in Frankreich und den USA gelesen werden muss, der auch
heute noch wichtige Anregungen zum Verhältnis von Demokratie und Religion bietet.

Summary

Tocqueville's major work has important reference points for an affirmative determina-
tion of the role of religion in democracy. The author highlights the combination of re-
ligious and political freedom in the USA which has determined the development of
American society since its beginnings. He also describes the American society as a reli-
gious agile by paying tribute to the social involvement of religious groups in the field
of social welfare, as well as their use in the associations of abolitionists or the prison
movement. Unlike many other political liberals of his time, he therefore does not an-
swer questions about the relationship between religion and politics with a seculariza-
tion theory to declare religion as a private matter, yet he maintains the institutional
separation of church and state, as he gets to know in America, for a basic prerequisite
for the prosperity of the churches and their social action. The essay shows that Toc-
queville's work must be seen as an ambitious contribution to the contemporary politi-
cal debate in France and the US, which still provides important ideas on the relation-
ship between democracy and religion.

Skadi Krause: Tocqueville on the Role of Religion in Democracy

265 Skadi Krause · Tocqueville über die Rolle der Religion in der Demokratie 265

ZfP 63. Jg. 3/2016

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 05:12:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-3-245

	1. Einleitung
	2. Das religiöse Leben in den USA
	3. Der Kampf um die Trennung von Kirche und Staat in Frankreich
	4. Tocquevilles Deutung der Rolle der Religion in der amerikanischen Gesellschaft
	5. Schluss
	Zusammenfassung
	Summary

