Ralf Simon

Die Szene der EinfluB-Angst und ihre Vorgeschichten
Lyrik und Poetik beim friihen Hofmannsthal

|
Poetik der Vorgeschichte

Die vielleicht elementarste Antwort auf die Frage, warum erzahlt wer-
de, lautet, dafl fiir das Dasein der Dinge eine Herleitung, eine aus der
Genese entwickelte Begriindung gegeben wird. Das_factum wird auf das
Jacere zurtuickgefiihrt, dem Sein eine Vorgeschichte gegeben. Die erzéhlte
Vorgeschichte legitimiert einen Zustand aus seinem Gewordensein, der
begriindenden Hauptgeschichte wird eine begriindende Vorgeschichte
zuteil. Diese Erzdhl- und Denkform ist offenkundig so elementar und
zugleich so universell, daf} sie sich auf ihre eigene Form anwenden laf3t
und permanent angewandt wird.! Erzihlt jemand eine Vorgeschichte,
dann wird thm die Frage gestellt werden, was die Vorgeschichte die-
ser Vorgeschichte gewesen sei. Die begriindungsaffine Narrationsform
der Vorgeschichte schematisiert nicht nur die Denkform der Kausalitit
vor, sie formiert nicht nur die Temporalitit, sie 6ffnet vielmehr auch
in grundsitzlicher Weise die symbolische Explikation des Weltverstand-
nisses Uberhaupt, indem sie zu jeder Geschichte eine weitere, sie be-
griilndende Geschichte hinzufiigt und so ein Gewebe von Geschichten
etabliert, welches in zunehmender Verdichtung die Zusammenhinge
dessen darstellt, was wir Welt nennen.

1" Zur Poetik der Vorgeschichte liegen kaum Studien vor. Die Berithrungspunkte mit der
Metalepse und der Mise-en-abyme sind eher locker (s. dazu u.). Wilhelm Schapp formuliert
die grundlegende Einsicht, daf§ die Narration keine Stoppregel hinsichtlich ihrer eigenen Vor-
und Nachgeschichte kennt: »Die Geschichte ist sich stdndig voraus, und sie ist standig der
Vergangenheit verhaftet. Sie geht unmerklich tiber in Vorgeschichte und Nachgeschichte«
(Wilhelm Schapp, In Geschichten verstrickt. Zum Sein von Mensch und Ding [1953]. 4. Aufl.
Frankfurt a.M. 2002, S. 161). Paul Ricceur kennt in seiner dreifachen narrativen Mimesis die
der eigentlichen erzihlerischen Komposition vorgelagerte Ebene der Handlungswelt, welche,
ihrerseits narrativ formiert, die Voraussetzung und also die Vorgeschichte der Narration bildet
(vgl. Paul Riceeur, Zeit und Erzihlung. Bd. 1: Zeit und historische Erzihlung. 2. Aufl. Min-
chen 1988, 5. 90-104).

Lyrik und Poetik beim frilhen Hofmannsthal 37

https://doi.org/10.5771/9783968218804-37 - am 18.01.2026, 00:48:24.



https://doi.org/10.5771/9783968216904-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Es mag irritieren, dafl ein Gedankengang, der sich der Lyrik Hugo
von Hofmannsthals widmen mochte, mit einer narratologischen Bemer-
kung anhebt.? Aber schon ein kurzer Blick auf die Texte des frithen
Hofmannsthal zeigt, dafl die Logik der Vorgeschichte ein geradezu uni-
verselles Schema in dieser Textwelt ist.

Weltgeheimnis

Der tiefe Brunnen weif} es wohl,
Einst waren alle tief und stumm
Und alle wuflten drum.

Wie Zauberworte, nachgelallt
Und nicht begriffen in den Grund,
So geht es jetzt von Mund zu Mund.

Der tiefe Brunnen weil} es wohl,
In den gebiickt, begriffs ein Mann,

Begriff es und verlor es dann.

Und redet’ irr und sang ein Lied -
Auf dessen dunklen Spiegel biickt
Sich einst ein Kind und wird entriickt.

Und wichst und weif} nichts von sich selbst
Und wird ein Weib, das einer liebt
Und - wunderbar wie Liebe gibt!

Wie Liebe tiefe Kunde gibt! -
Da wird an Dinge dumpf geahnt
In ihren Kiissen tief gemahnt ...

In unseren Worten liegt es drin,
So tritt des Bettlers Fuf} den Kies,
Der eines Edelsteins Verlief3.

2 In der Gattungstheorie der letzten Jahre lifit sich eine Tendenz zu transgenerischen Fra-
gestellungen bemerken: Das Drama wird auf die Narration hin befragt, in der Lyrik werden
interagierend-dramatische Konstellationen aufgesucht etc. Fiir die hier rekurrente Frage nach
der narratologischen Dimension des lyrischen Textes vgl. Jorg Schonert, Peter Hithn und
Malte Stein, Lyrik und Narratologie. Textanalysen zu deutschsprachigen Gedichten vom 16.
bis zum 20. Jahrhundert. Berlin 2007 sowie die »Handlungstheorie des Lyrischen« in Ralf
Simon, Die Bildlichkeit des lyrischen Textes. Studien zu Hélderlin, Brentano, Eichendorft,
Heine, Morike, George und Rilke. Miinchen 2011, S. 31-55.

38 Ralf Simon

https://doi.org/10.5771/9783968218804-37 - am 18.01.2026, 00:48:24.



https://doi.org/10.5771/9783968216904-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der tiefe Brunnen weil} es wohl,
Einst aber wufiten alle drum,

Nun zuckt im Kreis ein Traum herum.?

In dem Gedicht »Weltgeheimnis«* wird die Wanderung eines Wissens
dargestellt: Zuerst war es in einem Brunnen, dann wurde es in Form von
Zauberworten nachgelallt, dann begriff es ein Mann, der sein Begrei-
fen aber wieder verlor, dann wurde ein Kind dieses Wissens teilhaftig,
um ihm spiter als Weib die tiefe Kunde der Liebe zu entnehmen, bis
schliefflich das Wissen wieder in den Brunnen mindet. Man kann dieses
Gedicht als eine Abfolge von Vorgeschichten lesen, wenn man seinen
Ausgang bet der letzten Strophe nimmt und den Textverlauf als Vorge-
schichte dazu. Zugleich hat der lyrisch artikulierte Gang des Wissens
hier die Form eines Kreises, so daf} die finale Position in ihren Anfang
als Vorgeschichte zurtickkehrt.? Das Gedicht signalisiert durch die pure
Ablaufform einen Narrationsprozefi, den es aber inhaltlich dementiert,
indem es die Differenz zwischen Geschichte und Vorgeschichte durch
den Kreisgang der Vorgeschichten authebt. Das die grammatische Form
des Gedichts bestimmende »und«® lafit sich zwar temporal-narrativ lesen,
aber auch metonymisch, als die die Nachbarschaft der Dinge anzeigen-
de Beiordnung, vor allem aber symbolisch. Denn offenkundig werden
in diesem Gedicht die Vorgeschichten gleichsam tibereinandergelegt, so
dafl die Lektiire in allen diesen auseinander hervorgehenden Formen des
Wissens aufgefordert ist, immer dasselbe Wissen lesen zu sollen. Die Re-
lation von Geschichte und Vorgeschichte wird also formaliter markiert,

3 SWI Gedichte 1, S. 43.

4 Vgl zu diesem Gedicht aus der Forschung insbesondere Imke Meyer, Hugo von
Hofmannsthals »Weltgeheimnis«. Ein Spiel mit dem Unaussprechlichen. In: Orbis Litter-
arum 51/1996, H. 5, S. 267-281; Gerhart Baumann, Continuitit in der Verganglichkeit —»...
von nichts ausgeschlossen«. In: HJb 15/2007, S. 223-238; Ulrich Weinzierl, Wortmusik, rein
und unvergénglich. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 19. Februar 2011 (Frankfurter
Anthologie 2011, H. 43, S. 29ff.).

5 Vgl. zur genaueren Analyse der Kreisstruktur den Aufsatz von Meyer, Hugo von
Hofmannsthals »Weltgeheimnis« (wie Anm. 4).

6 Die Konjunktion >unds findet sich im Gedicht zehnmal, davon sechsmal in der auffalli-
gen Position als erstes Wort eines Verses. Es fillt auf, dafl es nur in den ersten fiinf Strophen
des achtstrophigen Gedichts vorkommt. Die Frage, warum das Gedicht gegen Ende hin das
und« nicht mehr braucht, kann mit dem Hinweis auf die Metaphorisierung der Metony-
mie beantwortet werden (s.u.): Indem das >und< zunehmend einen beiordnenden Charakter
bekommt und sich die narrative Linie in ein Zugleich der Elemente auflost, kann die Kon-
junktion in den letzten drei Strophen wegfallen.

Lyrik und Poetik beim frihen Hofmannsthal 39

https://doi.org/10.5771/9783968218804-37 - am 18.01.2026, 00:48:24.



https://doi.org/10.5771/9783968216904-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

aber durch nichtnarrative Verfahrensweisen auch relativiert — etwa durch
die vertikale Blickachse der Spiegelung im Wasser und durch die Motivik
des fundierenden Grundes. Das Gedicht schreitet von einer metonymi-
schen Nachbarschaft zur nidchsten fort und gibt doch durch den Kreisgang
zu verstehen, dafl es nicht um das Nacheinander der Vorgeschichten, son-
dern um ihr Zugleich geht. Damit wird die zuerst narrative Figur der Vor-
geschichte lyrisch refiguriert, der anfangs narrative Gestus fithrt die Vor-
geschichten in ein Zugleich, dessen Integration nunmehr metaphorisch
und nicht mehr metonymisch zu leisten ist. Diese Wendung gegen die
Narration bei zugleich aufrechterhaltener Denkform der Vorgeschichte
148t sich als spezifisch lyrische Umkodierung einer narrativen Ausgangsla-
ge verstehen. Das Gedicht erzéhlt also nicht, aber es stellt die Narrateme
in eine lyrische Konfiguration, es benutzt sie wie Bilder, aus deren Zusam-
menhang der lyrische Text besteht.

Interessanterweise findet damit die Struktur der Vorgeschichten tber-
haupt erst zu ihrer addquaten Form. Wenn wir zu einer gegebenen Er-
zahlung eine Vorgeschichte erzahlen, dann entsteht vor unserem geisti-
gen Auge die Idee einer Linie: Eine narrative Sequenz wird vor eine
narrative Sequenz geschaltet, aber so, dafl daraus weder eine Flache
noch ein Raum entsteht, sondern nur eine Fortfithrung der einen Linie
durch eine sie in die Zeit nach vorne verldngernde. Aber das Erzeugen
von Vorgeschichten ist de facto eine Tatigkeit, die zu einer Pluridimen-
sionalitdt fithrt. Da in der Erzidhlung eine jede beliebige Sequenz mit
einer Vorgeschichte versehen werden kann, in der wiederum eine jede
beliebige Sequenz ihrerseits eine Vorgeschichte erhalten kann, entsteht
hier eher die Vorstellung eines vieldimensionalen Netzwerks von Ge-
schichten, in welchem sich wiederum die Relation von zentraler Erzih-
lung und vorgelagerter Vorgeschichte auflést. Vorgeschichten haben die
seltsame Eigenart, gerade keine Ordnung in die Erzihlung zu bringen.
Nur wenn man die Produktion von Vorgeschichten gleichsam diszipli-
niert und die Verkniipfungsméglichkeiten einschrinkt, wird man Ord-
nungen erzeugen konnen, die an den kontinuierlichen Fortgang einer
Linie erinnern. Jeder aber weifi, dafl schon in der Alltagserzahlung die
Vorgeschichte des einen Kommunikationsteilnehmers durch die Vorge-
schichte des anderen gekontert wird und anstelle einer monokausalen
Herleitung plurikausale Erzihlnetze entstechen. In diesem Sinne fuhrt die

40  Ralf Simon

https://doi.org/10.5771/9783968218804-37 - am 18.01.2026, 00:48:24.



https://doi.org/10.5771/9783968216904-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorgeschichte erstaunlicherweise gerade nicht zur Erzdhlung, sondern
zur Prosa oder zur Lyrik.

Man kann hier dariiber spekulieren, ob die Tendenz der Denkform
»Vorgeschichte, anstelle einer narrativen Linie ein vieldimensionales
Geflecht hervorzubringen, mit der Genese der Figuren Metalepse und
Mise-en-abyme zu tun hat. In diesen Verfahren werden Ebenenwechsel
der narrativen Ordnungen vorgenommen, etwa indem der Autor als
extradiegetische Bedingung einer Erzahlung in ihr agiert und sie gerade
hervorbringt. Eigentlich wird in diesem Kunstgriff eine Vorgeschichte
erzdhlt, jedoch nicht an der richtigen narrativen Position, sondern im
Modus einer an sich unmdéglichen Ebenenvertauschung. Die Lyrik hat
gegeniiber der Narration die Moglichkeit, Vorgeschichten metaphorisch
aufeinander abzubilden und dabei die Form der »Vorgeschichte« beizu-
behalten. Die Narration aber muf} die Ontologie der narrativen Instanz
durchbrechen, wenn sie Vorgeschichten anders als ordo naturalis organi-
sieren will.

Den Ort einer Poetik der Vorgeschichte bei der Lyrik des jungen
Hugo von Hofmannsthal aufzusuchen, versetzt also eine vorderhand
narratologische Fragestellung an den strukturellen Ort einer Poetik der
metaphorischen Gleichzeitigkeit der Elemente, als die sich das lyrische
Gedicht beschreiben lafit.

Nach dem Gesagten wird man den Terminus »Vorgeschichte« offen-
kundig in den permanenten Zustand des Plurals versetzen miissen. Es
gibt bei Hofmannsthal nicht die eine Vorgeschichte, sondern vielmehr in
auffallender Klarheit die dsthetische Figur der Vorgeschichte, die mate-
rialiter zu einer Pluralitdt von Vorgeschichten fithrt. Im Werk des jungen
Hofmannsthal sind einige solcher Vorgeschichten zu benennen: die Pro-
blematik des Epigonalen, nach der die Vorgeschichte eines gegenwir-
tigen Dichtens durch die Gréfle eines vergangenen Dichtens in IFrage
gestellt ist (Kap. II); die Problematik einer grundsétzlichen Differenzer-
fahrung, in der als Vorgeschichte die Imagination einer zerbrochenen
Einheit imaginiert wird (Kap. III); die Zerstoérung einer anfanglichen
Einheit und ihre Zersplitterung in die Vorgeschichten einer traumatisie-
renden Urszene (Kap. IV).

Lyrik und Poetik beim frilhen Hofmannsthal 41

https://doi.org/10.5771/9783968218804-37 - am 18.01.2026, 00:48:24.



https://doi.org/10.5771/9783968216904-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il
Epigonalitdt: Die Bibliothek als Vorgeschichte des Dichtens

Ein Traum von groBer Magie

Viel koniglicher als ein Perlenband
Und kithn wie junges Meer im Morgendulft,
So war ein grofler Traum, wie ich ithn fand.

Durch offene Glastiiren ging die Luft.
Ich schlief im Pavillon zu ebner Erde
Und durch vier offne Tiiren ging die Luft

Und frither liefen schon geschirrte Pferde
Hindurch und Hunde eine ganze Schar
An meinem Bett vorbei. Doch die Gebirde

Des Magiers, des ersten, groflen, war
Auf einmal zwischen mir und einer Wand
Sein stolzes Nicken, konigliches Haar.

Und hinter ithm nicht Mauer: es entstand
Ein weiter Prunk von Abgrund, dunklem Meer
Und griinen Matten hinter seiner Hand.

Er buickte sich und zog das Tiefe her.
Er biickte sich, und seine Finger gingen
Im Boden so, als ob es Wasser wir.

Vom diinnen Quellenwasser aber fingen
Sich riesige Opale in den Hénden

Und fielen ténend wieder ab in Ringen.

Dann warf er sich mit leichtem Schwung der Lenden,
Wie nur aus Stolz, der nichsten Klippe zu,
— An ihm sah ich die Macht der Schwere enden.

In seinen Augen aber war die Ruh
Von schlafend- doch lebendgen Edelsteinen.
Er setzte sich und sprach ein solches Du

Zu Tagen, die uns ganz vergangen scheinen,
Daf sie herkamen trauervoll und grofi:
Das freute ihn zu Lachen und zu Weinen.

42 Ralf Simon

https://doi.org/10.5771/9783968218804-37 - am 18.01.2026, 00:48:24.



https://doi.org/10.5771/9783968216904-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Er fuhlte traumhaft aller Menschen Los
So wie er seine eignen Glieder fiihlte.
Ihm war nichts nah und fern, nichts klein und grofi.

Und wie tief unten sich die Erde kiihlte
Das Dunkel aus den Tiefen aufwirts drang,
Die Nacht das Laue aus den Wipfeln wiihlte

Genof} er allen Lebens groflen Gang
So sehr, daff er in grofer Trunkenheit
So wie ein Lowe tiber Klippen sprang.

Cherub und hoher Herr ist unser Geist,
‘Wohnt nicht in uns, und in die obern Sterne
Setzt er den Stuhl und 1af3t uns viel verwaist:

Doch Er ist Feuer uns im tiefsten Kerne
- So ahnte mir, da ich den Traum da fand -
Und redet mit den Feuern jener Ferne

Und lebt in mir, wie ich in meiner Hand.”

Dem »Traum von grofier Magie«, einem der wichtigsten poetologischen
Gedichte Hofmannsthals, sind zahlreiche Deutungen zuteil geworden,®
aber die vielleicht offenkundigste Allegorisierung des Textes blieb bislang
in seiner Latenz eingeschlossen. Die Herrschaft des Magiers tiber die vier
Elemente, seine Fahigkeit, Elemente transformieren zu kénnen (Strophe 6),
seine Herrschaft auch tiber die Zeit und tiber das Schicksal der Menschen,
seine Fahigkeit, sich zu verwandeln: Dies alles lafit sich kohéarent auf das
Tun eines Lesers in seiner Bibliothek beziehen. Es gemahnt an Nietzsches
Genealogie des Historismus, wenn vom Magier gesagt wird:

7 SW I Gedichte 1, S. 52f.

8 Vgl. hierzu Olaf Hildebrand, Dichtung als intertextuelle Zauberei. Zu Hofmannsthals
»Traum von grofler Magie«. In: Ders. (Hg.), Poetologische Lyrik von Klopstock bis Griin-
bein. Gedichte und Interpretationen. Kéln u.a. 2003, S. 164-185. Diese griindliche und
gedankenreiche Studie nennt zu Beginn die élteren Aufsitze zu dem Gedicht (Martin Stern,
Hans Steffen, Jiirgen Sandhop, Werner Kohlschmidt, Manfred Hoppe, Jost Schneider). Wie
seine Vorginger deutet Hildebrand die einzelnen Bilder des Gedichts aus, indem er sie geistes-
geschichtlich verortet und ihre Kontexte aufarbeitet. Er fiillt also das Gedicht mit Gelehrsam-
keit, der eigenen und der bei Hofmannsthal unterstellten. Beide, Interpret und Autor, werden
dazu Bibliotheken benutzt haben miissen. — Die hier versuchte Lektiire, weniger ambitioniert,
nimmt diese Tatsache der benutzten Bibliothek zum Ausgangspunkt ihrer Deutung.

Lyrik und Poetik beim friilhen Hofmannsthal 43

https://doi.org/10.5771/9783968218804-37 - am 18.01.2026, 00:48:24.



https://doi.org/10.5771/9783968216904-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Er setzte sich und sprach ein solches Du
Zu Tagen, die uns ganz vergangen scheinen,
Daf sie herkamen trauervoll und grofi.

Genau dies tut der historisch interessierte, eigentlich: der sich historisch
identifizierende Leser inmitten seiner Biicher. Er spricht im Leseakt die
Vergangenheit an, animiert sie imaginativ, ldflt sie eine gespenstische
Gegenwart gewinnen. Die historische Imagination, die sich an die Stel-
le einer entschwundenen Unmittelbarkeit des Lebens setzt, simuliert
»traumbhaft aller Menschen Los«. Die grofle Magie ist nichts anderes als
die Beschreibung einer Bibliothekserfahrung.

Wo sich derart das Leben in die Lektiire verfliichtigt, kann der Schreibakt
(»Finger« als Metonymie des stilus) in der Tat »Im Boden so, als ob es Was-
ser wir« sich einschreiben. Liest man den kompletten Raumentwurf des
Gedichts als Umdeutung der Biicherwinde in eine Landschaft, die Mau-
er als Biicherregal, die griinen Matten hinter der Hand des Magiers als
Schreibtischunterlage, die Wassermetaphorik als Vergegenwirtigung der
imaginativ fliissig gewordenen Historie, dann besteht die Magie in nichts
anderem als in der Leistung der Ubersetzung, die die gewesene Erde des
Geschichtlichen in die fliissige Gegenwart der Imagination transformiert
und dabei von Zeitalter zu Zeitalter wechselt »wie ein Lowe tiber Klippen
sprang«. Der vielberitselte Schluff des Gedichts nimmt wiederum Bezug
auf diese Schreibszene, denn genau dort, »in memner Hand, lebt der Geist,
msofern er die historistische Umschrift des Gelesenen ist. Dieses Gedicht
ist nichts anderes als die Relektiire des Bibliotheksmenschen, der seinen
Streifzug durch die Geistesgeschichte noch einmal im Schriftzug dieser
Zeilen wiedergibt, so dafl der Geist des Gelesenen in das lyrische Notat
flief}t, also in die Poetik der Schreib- und Leseszene, die dieses Gedicht
ausformuliert.

Diese Lektiire, die gegeniiber den vorliegenden Deutungen von einer
tiberraschenden Einfachheit ist,’ liest das Gedicht, als befinde es sich
am Rande der Parodie. Man kénnte pejorativ formulieren, dafl der Text
eine epigonale Bibliotheksexistenz durch eine groteske Ubertreibung zur
Magie promoviert, indem die sekundiren Rezeptionsphinomene einer

9 Wie intensiv braucht man den Hinweis auf das Paracelsuszitat in den Schlufiversen,
die Aufarbeitung der alchemistischen Transformation der vier Elemente, die Typik des poeta
magus, die Anspielungen auf Shakespeare und vor allem auf Goethe? Hat hier tatsichlich nur
der Literaturwissenschaftler Hofmannsthal gedichtet?

44 Ralf Simon

https://doi.org/10.5771/9783968218804-37 - am 18.01.2026, 00:48:24.



https://doi.org/10.5771/9783968216904-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

historisierenden Einbildungskraft zu primaren magischen Verfahrens-
weisen aufgewertet werden.

Ein genauer Blick auf das Corpus der frithen Gedichte von Hofmanns-
thal bestétigt allerdings diese Lektiirespur, die Gedichte als einen Effekt
auf die Diagnose der historischen Situation der Epigonalitit zu lesen. So
findet sich in dem Gedicht »Botschaft«!® inmitten der entworfenen See-
lenlandschaft die Einladung des lyrischen Ich an ein Du:

Nur eines frommt: gesellig sein mit Freunden.
So will ich dass Du kommst und mit mir trinkst
Aus jenen Kriigen, die mein Erbe sind

Das Erbe ist hier die poetische Tradition, so dafl inmitten jener préexi-
stenten Seelenlandschaft plotzlich Geschichtlichkeit und Intertextualitit
Einzug halten. Das Gedicht reflektiert diesen wohlkalkulierten Bruch
sehr genau, wenn es in den abschlieflenden Versen imaginiert, dafy das
lyrische Ich »kiinftig in der Einsamkeit« die Erinnerung an das Du kul-
tivieren méchte:

Dass dann vielleicht ein Vers von Dir sie mir
Veredelt kiinftig in der Einsamkeit

Und da und dort Erinnerung an Dich

Im Schatten nistet [...]

Die komplexe temporale Einfaltung arbeitet mit einer zukiinftig aus-
zusprechenden Einladung, die den Zweck haben soll, daf} in der noch
ferner vorausliegenden Zukunft auf diese Einladung eine riickwérts-
gewandte Erinnerung stattfinden mége. Dieser Formalismus der Zeit,
der entfernt an dhnliche Strukturen bei Klopstock erinnert, projiziert
die Diagnose der Epigonalitit auf die komplette zeitliche Achse. Denn
auch die in der Zukunft liegende Riickerinnerung wird nichts weiter
zum Gegenstand haben, als jene gesellige Situation, die darin bestand,
die Kriige, die das poetische Erbe sind, geleert zu haben. Um es prosa-
isch so zu formulieren, dafy wiederum die Grenze der Parodie erreicht

10 SW I Gedichte 1, S. 78. Vgl. zu diesem Gedicht Peter Sprengel, »Dunkle Tiefe scho-
ner Tage«. Zu Hofmannsthals Gedicht »Botschaft« (1897). In: Sprachkunst 28/1997, H. 1,
S. 15-24; Friedmar Apel, Das Auge liest mit. Zur Visualitdt der Literatur. Miinchen 2010,
S. 141f; Ders., Gemeinschaft aus dem Elementaren. Hugo von Hofmannsthal und Josef Nad-
ler. In: Essayismus um 1900. Hg. von Wolfgang Braungart und Kai Kauffmann. Heidelberg
2006, S. 213-221.

Lyrik und Poetik beim friilhen Hofmannsthal 45

https://doi.org/10.5771/9783968218804-37 - am 18.01.2026, 00:48:24.



https://doi.org/10.5771/9783968216904-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wird: Das gegenwirtige lyrische Ich wiinscht sich bei der Goethe-Lek-
tiire einen Mitleser, um sich kiinftig daran erinnern zu kénnen, wie es
in der Vergangenheit bei der Goethe-Lektire einen Mitleser gehabt
hat.

Epigonalitit wird nicht allein in den Gedichten thematisch ausgespro-
chen," sondern geradezu auch programmatisch gedichtet. Das »Reiselied«'*
ist eine Zitatreise in die literarische Tradition:

Reiselied

Wasser stiirzt, uns zu verschlingen,
Rollt der Fels, uns zu erschlagen,
Kommen schon auf starken Schwingen
Vogel her, uns fortzutragen.

Aber unten liegt ein Land,
Friichte spiegelnd ohne Ende
In den alterslosen Seen.

Marmorstirn und Brunnenrand
Steigt aus blumigem Geldnde,
Und die leichten Winde wehn.'®

Die lyrische Collage zitiert mit den beiden ersten Versen Goethes erstes
Sonett »Michtiges Uberraschen«,'* in der zweiten Strophe Goethes »Auf

11 Andere, durchaus schlechtere Gedichte thematisieren die Problemlage einer historisti-
schen und epigonalen Dichtung expressis verbis. So nimmt sich das Gedicht »Gedankenspuk«
ein Nietzschezitat zum Motto (»Kénnten wir die Historie loswerden«) und beklagt die gespen-
sterhafte Scheinexistenz des Bibliotheksmenschen (SW II Gedichte 2, S. 33f.). In der »Denk-
mal-Legende« ist zu lesen: »Wie wir Vergang’nes sinnlos mit uns tragen, / Der Formelwahn
[...]«« (SW I Gedichte 1, S. 13) Und schliefllich sei an Hofmannsthals »Sonette« erinnert, die
insgesamt die Problematik der Epigonalitit verhandeln und deren eines den Titel »Epigonen«
tragt (SW II Gedichte 2, S. 48ff.). - Eine umfassende, das Gesamtwerk Hofmannsthals sich-
tende Studie zur Epigonalitit wire eine lohnende Aufgabe.

12 Viele Gedichte Hofmannsthals, darunter auch etliche der bekanntesten, sind bislang
nicht einer intensiven Lektiire unterzogen worden. »Reiselied« etwa wird in zahlreichen Stu-
dien erwihnt, besprochen und hinsichtlich bestimmter Argumentationsinteressen bedacht,
aber eine wirklich tiefgehende Lektiire liegt nicht vor.

13 SW I Gedichte 1, S. 84.

14 Wasserfall in Gebirgslandschaft: »Ein Strom entrauscht umwolktem Felsensaale / [...] /
Diamonisch aber stirzt mit einem Male -/ Thr folgten Berg und Wald in Wirbelwinden -/
Sich Oreas, [...].« Johann Wolfgang Goethe, Samtliche Werke (Miinchner Ausgabe). Hg. von
Karl Richter u.a. Miinchen 2006, Bd. 9, S. 12.

46  Ralf Simon

https://doi.org/10.5771/9783968218804-37 - am 18.01.2026, 00:48:24.



https://doi.org/10.5771/9783968216904-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dem See«,' vielleicht auch Holderlins »Halfte des Lebens«,' wihrend
die dritte Strophe an C.F. Meyers Sonett »Der rémische Brunnen« er-
innert.”” Als Reise in die Landschaft der Lyrik ist das Gedicht eine per-
manente Verwandlung der lyrischen Evokation von Landschaft mit den
Mitteln einer Zitatenreise. Das Faszinierende dieses Gedichts ist, dafi es
sich hier ganz um Bildzitate handelt. Philologisch zitatgenau sind die be-
haupteten Intertextualititen nicht ausweisbar; es finden sich keine wort-
lichen Sequenzen. Man muf} ganz in Bildern denken, wenn man diese
Reise als eine in die lyrische Tradition entziffern will. Es wire hier nicht
von Intertextualitit, sondern von Interikonizitit zu sprechen. »Reiselied«
heiflt: Lyrik als Bildzitat und Collage von Literaturgeschichte.'®

Der Eindruck verdichtet sich, dafy die Lyrik von Hofmannsthal in
einem umfangreichen Mafle von der Kulturdiagnose der Epigonalitat
geprigt ist, erinnert sei auch an das Verwachsensein des lyrischen Ich
mit seinen Ahnen, die thm ebenso verwandt sind wie sein eigenes Haar
(»Terzinen«: »I. Uber Verginglichkeit«). Sehr ritselhaft ist das Gedicht
»Gliickliches Haus«, das einen Generationenkampf zeigt und direkt die
Frage der Uberlieferung und des Historismus in Szene setzt:

Gliickliches Haus

Auf einem offenen Altane sang

Ein Greise orgelspielend gegen Himmel,
Indes auf einer Tenne, ihm zu Fiiflen,

Der schlanke mit dem bértigen Enkel focht,
Daf} durch den reinen Schaft des Oleanders
Ein Zittern aufwirtslief; allein ein Vogel
Still in der Krone blitevollem Schein

15 Das Spiegelmotiv: »Und im See bespiegelt / Sich die reifende Frucht«. Ebd., Bd. 3.2,
S.21.

16 Friichte im Wasser gespiegelt: »Mit gelben Birnen hinget / Und voll mit wilden Rosen /
Das Land in den See«. Friedrich Hélderlin, Samtliche Werke und Briefe. Hg. von Michael
Knaupp. Darmstadt 1998, Bd.1, S. 445.

17" Marmorbrunnen, Brunnenrand, die Vorstellung einer Staffelung (Steigen oder Fallen):
»Aufsteigt der Strahl und fallend giefit / Er voll der Marmorschale Rund, / Die, sich verschlei-
ernd, tiberfliefit / In einer zweiten Schale Grund; / Die zweite gibt, sie wird zu reich, / Der drit-
ten wallend ihre Flut, / Und jede nimmt und gibt zugleich / Und strémt und ruht.« Conrad
Ferdinand Meyer, Samtliche Werke in zwei Banden. Hg. von Erwin Laaths. Miinchen 1968,
Bd. 2, S. 88.

18 Die genannten Pritexte lassen sich zweifelsohne vermehren. Schon die nicht sehr aus-
fuhrlichen Sachkommentare der Kritischen Ausgabe geben Hinweise auf Eichendorff, Bren-
tano, Goethes Mignon-Lied und auf »Tausend und Eine Nacht« (SW I Gedichte 1, S. 353).

Lyrik und Poetik beim frilhen Hofmannsthal ~ 47

https://doi.org/10.5771/9783968218804-37 - am 18.01.2026, 00:48:24.



https://doi.org/10.5771/9783968216904-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Floh nicht und dugte klugen Blicks herab.
Auf dem behauenen Rand des Brunnens aber
Die junge Frau gab ihrem Kind die Brust.

Allein der Wanderer, dem die Strafle sich
Entlang der Tenne ums Gemaéuer bog,

Warf hinter sich den einen Blick des Fremden
Und trug in sich - gleich jener Abendwolke
Entschwebend, tber stillem Flufl und Wald -
Das wundervolle Bild des Friedens fort.'?

Im Untergeschofl (Tenne) eines Hauses findet der Kampf zweier En-
kel® statt, wahrend auf der Altane ein Greis Orgel spielt. Der Text, der
eine komplexe, fast schon paradoxe Bewegungsfigur mit einem durch
den Text mitwandernden Blickfokus kennt, inszeniert die Situation ei-
ner im Kampf liegenden unmittelbaren Nachkommenschaft (die Enkel,
die Epigonen), wihrend davon sowohl der Greis als auch die Frau mit
threm Kind unbertihrt scheinen — als wére die Frage der Nachfolge von
den lebendigen Kréften (Frau mit Kind) abgeschnitten und allein dem
erbitterten Kampf der Enkel anheimgegeben. Das Fechten und der im
néchsten Vers folgende »reine Schaft« spielen wiederum auf die Schreib-
szene an, so daf} sehr zuriickhaltende Signale fiir die Moglichkeit einer
poetologischen Lektiire gegeben werden. Der Wanderer des Gedichts,
der im Halbkreis die Szene umgeht und dessen riickwartsgeworfener
Blick nach allem, was man rekonstruieren kann, die durchs Gemauer
verdeckte Kampfszene nicht mehr sehen kann, gewahrt derart vorbei
und in die Natur blickend »das wundervolle Bild des Friedens«, das im
eklatanten Widerspruch zu den Bildern des Gedichts steht. Das gliickli-

19 Ebd., S. 101.

20 Die im Folgenden entwickelte Deutung basiert auf der Annahme, daf} das Fechten (vier-
ter Vers) keine sportliche Ubung unter Aristokraten ist, sondern ein im Ernst ausgetragener
Kampf. Die Kritische Ausgabe gibt in ihren Erlduterungen einen Hinweis auf eine Prosano-
tiz aus dem Jahre 1896 (das Gedicht wurde 1900 geschrieben), in der Elemente des Gedichts
auftauchen, die man als eine Vorstufe interpretieren kénnte (vgl. ebd., S. 405). In dieser Notiz
wird das Fechten nicht als Kampf verstanden. In diesem Sinne ist sich Ulrich Weinzier] in
seiner kurzen Interpretation auch sicher: »Kein Zweifel, eine lindliche Idylle [...] die Enkel
erproben im spielerischen Kampf ihre Kraft« (Frankfurter Anthologie. Hg. von Marcel Reich-
Ranicki. Frankfurt a.M. 2001, Bd. 24, S. 98).

Gleichwohl, der gesamte szenische Aufbau und die perspektivische Kompliziertheit der
Bewegungschoreographie des Gedichts sind gegentiber der Notiz génzlich verdndert, so dafl
die Frage der semantischen Wertung einzelner thematischer Elemente aus der Textlektiire
und nicht aus der méglichen Vorstufe plausibel gemacht werden mufi.

48 Ralf Simon

https://doi.org/10.5771/9783968218804-37 - am 18.01.2026, 00:48:24.



https://doi.org/10.5771/9783968216904-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

che Haus ist ein Ort des unterbrochenen Lebens, in dem die Generatio-
nen in ithre monadischen Wahrnehmungen eingeschlossen bleiben, wih-
rend der Wanderer, aber auch der Alte und die Frau mit Kind von dieser
gewalttatigen Szene seltsam unberiihrt bleiben. Die irritierende und ge-
radezu kalte Abstraktion, die dieses Gedicht Uiber die in ihre Gesten
gebannten Akteure verhdngt, scheidet die verschiedenen Lebenskreise
voneinander. Der Alte ist in seiner Seligkeit aufgehoben; ihn erreicht der
Kampf der Enkel um sein Erbe nicht mehr; die Frau mit Kind figuriert
eine Szene des Lebens und wiederum eine der zwei Generationen, aber
der Bezug zum Vater (einer der Enkel?) bleibt offen; der Wanderer um-
schreitet diese Szene unbeteiligt und blickt in die Natur, wihrend seinem
Gesichtskreis entschwunden die sozialen Verhiltnisse selbst wie natur-
f6rmig zum Bild erstarren.

Das Poem ist ein Ritselbild, und als solches gehort es zu Hofmanns-
thals gelungensten Gedichten. Der Leser kann seine Deutung zwischen
Naturlyrik und Gesellschaftskritik spielen lassen, sich mit den Goethe-
schen Wanderern befassen und sie wiederfinden wollen, er kann den
Vogel und die Anklinge an eine artifizielle Landschaft mit George ver-
binden oder eine Schreibszene entziffern wollen. Keine dieser Deutun-
gen verfangt, der Text bleibt thnen gegentiber souverdn, wie des Vogels
kluger Blick, dessen Ursache wiederum ins Rétselhafte miindet. Es ist
aber der Kampf der Enkel, der das Stilleben in Unruhe versetzt und dem
Gedicht eine Dynamik zutrdgt, die seinem letzten Vers so weitgehend
widerspricht, daf man in ihm eine Ironie vermuten kénnte. Der Kampf
der Enkel ist das Inbild der Epigonalitit, eine ebenso verzweifelt wie aus-
weglose Situation, geschieden von der Erfahrung des Alten, von der des
Lebens und von der des Wanderers und seiner neuen Erfahrungsmaog-
lichkeit. Der zdhe Kampf um das Erbe: »Gliickliches Haus« dichtet das
Ritsel einer Kultur, die sich rein aus dem Historismus zu revitalisieren
sucht.

Die Vorgeschichte aller dieser Texte ist der Inbegriff der auf dem poe-
tischen Schaffen lastenden Tradition, wie sich bei einer sehr genauen
Lekttre vor allem auch durch die Permanenz der Goethe-Anspielungen
nachweisen laf3t. Vor den Geschichten, die diese Gedichte erzéhlen, liegt
die iibermichtige Lyrik der tibermichtigen Dichter, denen das gegen-
wartige lyrische Ich kaum etwas entgegenzusetzen hat, die Inhalte vieler

Lyrik und Poetik beim frilhen Hofmannsthal 49

https://doi.org/10.5771/9783968218804-37 - am 18.01.2026, 00:48:24.



https://doi.org/10.5771/9783968216904-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der frithen Gedichte Hofmannsthals bestehen in der Gebundenheit an
die vorangehende Dichtung.

Zur komplexen Szene des poetischen Einflusses gehort auch das Ge-
dicht »Lebenslied«,?! in dem Hofmannsthal das Kunststiick fertighringt,
die geschichtsphilosophische und poetologische Situation der Epigonali-
tdt in eine anscheinend positive Wende zu fithren.

Lebenslied

Den Erben lass verschwenden
An Adler, Lamm und Pfau
Das Salbol aus den Hinden
Der todten alten Frau!

Die Todten, die entgleiten,
Die Wipfel in dem Weiten,
Thm sind sie wie das Schreiten
Der Tanzerinnen werth!

Er geht, wie den kein Walten
Vom Riucken her bedroht.
Er lachelt, wenn die Falten
Des Lebens flistern: Tod!
Thm bietet jede Stelle
Geheimnissvoll die Schwelle,
Es gibt sich jeder Welle

Der Heimatlose hin!

Der Schwarm von wilden Bienen
Nimmt seine Seele mit,

Das Singen von Delphinen
Befliigelt seinen Schritt:

Ihn tragen alle Erden

Mit méchtigen Geberden

Der Flisse Dunkelwerden
Begrenzt den Hirtentag!

21 Vgl. dazu Edda Polheim, »Ein lebend Glied im grossen Lebensringe!« Zu Hofmanns-
thals »Lebenslied«. In: Zeitschrift fiir deutsche Philologie 123/2004, H. 4, S. 481-503; Jan
Thomsen, Erben und Verschwender. Hugo von Hofmannsthals »Lebenslied«. In: Zeitschrift
fiir Kultur und Geisteswissenschaften 4/1997, H. 13, S. 2-18; Gerhard Neumann, »Kunst des
Nicht-lesens«. Hofmannsthals Asthetik des Fliichtigen. In: Hugo von Hofmannsthal. Neue
Wege der Forschung. Hg. von Elsbeth Dangel-Pelloquin. Darmstadt 2007, S. 84-99.

50 Ralf Simon

https://doi.org/10.5771/9783968218804-37 - am 18.01.2026, 00:48:24.



https://doi.org/10.5771/9783968216904-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Salbol aus den Hianden
Der todten alten Frau

Lass lachelnd ihn verschwenden
An Adler, Lamm und Pfau:

Er lichelt der Gefihrten, —

Die schwebend unbeschwerten
Abgrinde und die Gérten

Des Lebens tragen ihn!??

Der Erbe ist derjenige, der verschwenden kann, weil er zwar alles geerbt,
nichts aber erworben hat, so dafl ihm sein Besitz eine Aufierlichkeit ist.
Also kann er die Inversion der Zeit in die Schwelle des Augenblicks
fuhren und mit allem, was thm gegeben ist, mit der gesamten poeti-
schen Tradition also, die Verschwendung vollziehen: ein Weggeben, das
die Seligkeit der Erfillung besetzt - so das Gedicht.?® Liest man den
Text mit einem durch Harold Bloom?* geschirften Blick, so ist in die-
ser anscheinenden Positivitéit die destruktive Energie der Verausgabung
zu entdecken. In Blooms Systematik des dsthetischen T6tens, mit dem
der Ephebe seinen Meister fehlzulesen versucht, findet sich auch die
Strategie, durch Selbstentduflerung® die Usurpation des eigenen Selbst
durch den Einfluff der starken Tradition einer Revision zu unterziehen —
eine Revision allerdings, die nur um den Preis der Selbstauflésung, der
Selbstentleerung zu erlangen ist.

Hugo von Hofmannsthal schreibt eine historistische Lyrik. Es handelt
sich um Gedichte, die ein Goethe-Verehrer nach der Lektiire Nietzsches
und Schopenhauers entwirft. Der Erbe, der Epigone, der die Last der
Tradition zu tragen hat, wird hier ausbuchstabiert, und diese Phanome-
nologie des Epigonalen schligt sich vor allem in einer komplexen tem-
poralen Grundstruktur der Gedichte nieder. Die Texte schreiben gegen
thre eigene Zeit an, weil sie die in der Sache entworfene Vorgeschichte,
zu der sie selbst nur in der Position des Epigonalen erscheinen kénnen,

22 SW I Gedichte 1, S. 63.

23 Die ganz anders gelagerte Deutung von Polheim (wie Anm. 21) thematisiert den Erben,
ohne auf die Epigonalitit Bezug zu nehmen. So fithrt die Lektiire zu einer Versohnungsfigur,
die den Tod als Offenheit und Kreislauf denkt, mithin den Erben als Vermittlungsfigur zwi-
schen Leben und Tod, Vergangenheit und Zukuntt.

24 Harold Bloom, Eine Topographie des Fehllesens [1975]. Frankfurt a.M. 1997; Ders.,
Einfluss-Angst. Eine Theorie der Dichtung [1973]. Basel/Frankfurt a.M. 1995.

25 Vgl. ebd., S.69ff. (»Kenosis«); Ders., Topographie des Fehllesens (wie Anm. 24),
S. 1091f., dort der Begriff der Limitation.

Lyrik und Poetik beim frihen Hofmannsthal 51

https://doi.org/10.5771/9783968218804-37 - am 18.01.2026, 00:48:24.



https://doi.org/10.5771/9783968216904-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zugleich auch revidieren missen, um ihren eigenen Raum zu gewin-
nen.

Ganz im Sinne von Blooms Revisionismusthese begniigen sich auch
Hofmannsthals Gedichte nicht damit, sich selbst die vernichtende Dia-
gnose der Epigonalitit zu erteilen. Sie revidieren ihre eigene Position,
um gegen die Ubermacht der Tradition reiissieren zu kénnen. Deshalb
wird die Zeit einer dekonstruktiven lyrischen Analyse unterzogen. So
wird Narration in vielen Gedichten grammatikalisch stark markiert (vgl.
Worte wie: »und«, »dac, »jetzt«), dann aber lyrisch unterlaufen. Die Zeit-
dimensionen werden in eine handlungslose Gleichzeitigkeit aufgehoben,
Metonymien werden metaphorisiert, Zeiten in die Zeit einkopiert und
selbst die Differenz von eigentlich und uneigentlich wird dementiert.
Diese Verfahren arbeiten mit den Mitteln des lyrischen Formalismus an
der Revozierung der Vorgeschichte, an einer Paradoxierung der Dia-
gnose der Epigonalitit, indem sie deren zeittheoretisches Grundmuster
auszuhebeln versuchen. Die Lyrik mobilisiert ihr rekursives Formapriori
gegen die narrative Form der Vorgeschichte und hofft, damit auch die
Diagnose der Epigonalitit unterlaufen zu kénnen. Hofmannsthals Ter-
minus fiir die derart enttemporalisierte Vorgeschichte ist bekanntlich:
Préexistenz. Aber schon das Gedicht »Botschaft« zeigt, daf} der Raum
der Priexistenz weder von der Intertextualitit noch von der Geschicht-
lichkeit unbehelligt bleibt.

Es sei erneut auf das Gedicht »Weltgeheimnis« Bezug genommen. Der
Text entfaltet eine paradoxale Poetik des Metaphorischen. Zunichst
scheint das »Wissen« zu changieren: Im ersten Vers wird es dem Brun-
nen zugeschrieben. Alle Brunnen sind im zweiten Vers aber stumm, so
dafl man unwillkiirlich im dritten Vers das »darum wissen« nicht »allenc
Brunnen, sondern »allen« Menschen zuschreibt. Entsprechend wird dann
in der zweiten Strophe von der Rede der Menschen gesprochen. Uberra-
schend wird aber in der dritten Strophe das Wissen doch dem Brunnen
zugeordnet. In diesem Hin und Her wird der Begriff der Ursache als
solcher einer Bewegung der Verundeutlichung unterzogen. Die Ursache
des Wissens wird unklar: Liegt sie in der Tiefe des Brunnens oder liegt
sie in der Tiefe der Rede der Menschen oder kommt sie in dem Moment
zustande, in dem zwischen Brunnen und Mensch ein Verhiltnis etabliert
wird? Das Gedicht antwortet darauf nicht, sondern uberfithrt ab der

52 Ralf Simon

https://doi.org/10.5771/9783968218804-37 - am 18.01.2026, 00:48:24.



https://doi.org/10.5771/9783968216904-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vierten Strophe die Frage nach der Ursache des Wissens in eine Serie
von metonymischen Weitergaben des Wissens. Das Ergebnis, welches
das Gedicht ganz am Ende behauptet, ist de facto keines, weil es die
Frage wieder an den Anfang zurtickgibt. Somit wird die Frage nach der
Ursache an eine Serie weitergegeben, diese Serie aber geht kreisformig
wieder zur Anfangsfrage zuriick, entpuppt sich also als metonymisch
expandierte Metaphorik. So bricht die Unterscheidung zwischen Met-
onymie und Metapher in sich selbst zusammen, weil der Terminus des
Grundes (V. 5) in einem sehr prizisen Sinne unklar bleibt. Ist hier Ur-
sache gemeint oder einfach nur der Grund des Brunnens? Was ist hier
eigentliche und was tibertragene Rede? Und welche Rolle spielt das Irre-
sein des Mannes hinsichtlich der Verfafitheit des Grundes?

Man muf} das Gedicht als Meta-Literatur lesen. Es unterscheidet die
»tiefe Kunde« von »unsern Worten«, rechnet also mit der Moglichkeit
eines Wissens, das nicht Verbalsprache ist. So changieren die verschie-
densten Sprachbegriffe, eigentliche und uneigentliche Sprache, prosaische
und lyrische Bedeutung, Wortsprache und translinguale Sprachlichkeit
tiberhaupt. In diesem Strudel der sprachphilosophischen Positionen ver-
schwindet nicht nur die temporale Ordnung, die eine Vorgeschichte erst
ermoglichen wiirde, sondern auch die begriffliche Ordnung, die einer Vor-
geschichte die Kraft einer Kausalitit zuzuschreiben in der Lage wire. Ge-
nau aber dieser Begriff der Kausalitit oder der Ursache wird in dem Text
mit dem Grund konfrontiert, den man wohl keinesfalls allein im Sinne
einer logischen Ursache wird lesen diirfen.

»Weltgeheimnis« arbeitet hier erneut mit Textverfahren gegen die kul-
turphilosophische Diagnose der Epigonalitit. Das Gedicht dekonstru-
iert den Grund und also die Griinde und Kausalititen; es verstrickt die
Argumentationsleistung der Vorgeschichte in ein Spiel des paradoxen
Entzugs und der systematischen Mehrdeutigkeit. Die selbsthervorgeru-
fene Logik der Vorgeschichte wird nur um den Preis des Verlusts ithrer
narrative Ordnung und ihrer Begriindungsfunktion dieser Lyrik einge-
schrieben. Genau dies ist: lyrische Poetik der Vorgeschichte.

Lyrik und Poetik beim frihen Hofmannsthal 53

https://doi.org/10.5771/9783968218804-37 - am 18.01.2026, 00:48:24.



https://doi.org/10.5771/9783968216904-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

i
Die Szene der Instruktion und ihre Unterwanderung
durch Vorgeschichten

In dem »Gesprach tiber Gedichte« findet sich die folgende Passage: »Das
Wort ist solch eine Metapher. Regungen kehren zuriick, die schon ein-
mal frither hier genistet haben. [...] Und etwas begegnet sich in uns
mit anderem. Wir sind nicht mehr als ein Taubenschlag.«*® Nur eine
genaue Lektiire entdeckt die irritierende Verschiebung, die Hofmanns-
thal vornimmt und die gleichwohl die Basis fiir seinen Begriff des Meta-
phorischen bildet. Die Formulierung »Das Wort ist solch eine Metapher«
verschiebt die Metapher grundsitzlich auf einen gegeniiber der Sprache
grofleren und umfassenden Bereich hin, in dem die Metaphorik der ei-
gentlichen lingualen Sprache nur ein Beispiel fiir die Metaphorik tber-
haupt ist. Man kommt nicht umhin, den Satz so zu lesen, daf} es offen-
kundig Metaphern gibt, die keine Worte sind, so daf} das gemeinte Wort
nur eine von vielen Konkretisierungsformen jener umfassenderen Me-
taphorik ist. Metapher und Ubertragung werden als etwas verstanden,
das tiber die artikulierte Sprache hinausreicht und einen grundsétzlichen
Tauschverkehr von Ich und Welt adressiert, jenes etwas, das »sich in uns
mit anderem« begegnet. Die Tauschartikel sind nicht primir Sprache
oder Worte. Sie kénnen es zwar sein, aber der Vorgang des Metaphori-
schen scheint bei Hofmannsthal auf einer Ebene verankert zu sein, die
der artikulierten und erscheinenden menschlichen Sprache vorausliegt.
Der Fortgang des Textes 143t dartiber keinen Zweifel aufkommen, denn
als Poesie wird im folgenden bezeichnet, was in der »ganzen ungeheu-
eren unerschopflichen Natur«” wohnt und in Ariels Hauch zueinander
und miteinander in Relation gesetzt wird. Hofmannsthal denkt eine Me-
taphorik des Dinglichen, eine Ubertragungstitigkeit auf der Ebene der
Realia. Die sprachliche Metaphorik ist dabei nicht ausgeschlossen, aber
sie ist nicht das Zentrum, von dem her die Theoriebildung ihren Aus-
gang nimmt.

Sucht man nach den geistesgeschichtlichen Voraussetzungen dieser
ungewohnlichen Denkoperation, so wird man Herders Sprachphiloso-

26 SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 76.
27 Ebd.

54 Ralf Simon

https://doi.org/10.5771/9783968218804-37 - am 18.01.2026, 00:48:24.



https://doi.org/10.5771/9783968216904-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

phie namhaft machen kénnen, welche durch die Vermittlung von Gu-
stav Gerbers Buch »Die Sprache als Kunst«*® Eingang in Nietzsches be-
ruhmte Formulierungen zur Metaphorik gefunden hat. Wenn Nietzsche
die Ubertragung des Nervenreizes in ein Bild als Metapher bezeichnet
und erst in einem zweiten metaphorischen Prozef}, der die Ubertragung
des Bildes in einen Laut vollzieht, bei der sprachlichen Artikulation
ankommt,” dann ist offenkundig eine Metaphorik vor der Sprache un-
terstellt. Herder hatte in diesem Sinne seine Sprachphilosophie in der
Ubersetzungstitigkeit beginnen lassen, die die fiinf Sinne untereinander
unterhalten, lange bevor die Sprache aus dieser logoshaften Schematisie-
rung als explizites Wort hervorgeht.?* Das Konzept einer Physiologie, die
weit vor dem Erscheinen des artikulierten Sprechakts sprachférmig ver-
fahrt und Ubertragungen vollzieht, gehért zu den basalen Hintergrunds-
modellen des 19. Jahrhunderts.®® Hugo von Hofmannsthal tibernimmt

28 Vgl. Gustav Gerber, Die Sprache als Kunst. Berlin 1885, 2 Bde. [Nachdruck Elibron
Classic Series, Printed by Amazon, Leipzig]. Die Genese der Sprache aus der Ubersetzung
des lautlichen Reizes in ein inneres Bild und dessen Ubersetzung in die lautwerdende Spra-
che behandelt Gerber im ersten Band auf den Seiten 141-162; der in diesem Zusammenhang
wichtige Herder-Bezug findet sich auf S. 155.

29 Zur Erinnerung: »Ein Nervenreiz zuerst tibertragen in ein Bild! erste Metapher. Das
Bild wieder nachgeformt in einem Laut! Zweite Metapher. Und jedesmal vollstandiges Ueber-
springen der Sphire, mitten hinein in eine ganz andere und neue« (Friedrich Nietzsche, Ueber
‘Wabhrheit und Liige im aussermoralischen Sinne. In: Ders., Samtliche Werke. Kritische Studi-
enausgabe. Hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. 2. Aufl. Miinchen 1988, I, S. 879).

30" Herderzitate fiir die These einer der artikulierten Sprache vorangehenden Metaphori-
zitdt lieflen sich aus der »Sprachursprungsschrift« und dem »Vierten Kritischen Waldchen«
anfithren, hier sei eine Stelle aus Herders wichtigem Aufsatz »Uber Bild, Dichtung und Fabel«
(1787) gegeben: »Hieraus ergibt sich, dafl unsre Seele, so wie unsre Sprache, bestindig alle-
gorisiere. Indem sie némlich Gegenstinde als Bilder sieht oder vielmehr nach Regeln, die ihr
eingeprigt sind, solche in Gedankenbilder verwandelt; was tut sie anders, als tibersetzen, als
metaschematisieren? Und wenn sie diese Gedankenbilder, die blof ihr Werk sind, jetzt durch
Worte, durch Zeichen fiirs Gehor sich aufzuhellen und andern auszudriicken strebet; was
tut sie abermals anders, als tibersetzen, als alldosieren? Der Gegenstand hat mit dem Bilde,
das Bild mit dem Gedanken, der Gedanke mit dem Ausdruck, das Gesicht mit dem Namen
so wenig gemein, daf} sie gleichsam nur durch unsre Wahrnehmung, durch die Empfindung
eines viel-organisierten Geschépfs, das durch mehrere Sinne Mehreres auf Einmal empfindet,
an einander grenzen« (Johann Gottfried Herder, Werke. Hg. von Martin Bollacher u.a. Frank-
furt a.M. 1985ff., Bd. 4, S. 634f.).

31 Uber die Griinde dieser Konjunktur einer sinnesphysiologischen Metaphorizitit lafit
sich nur spekulieren. Es mag der sensualistische Zug der Herderschen und der vélkerkundli-
che Zug der Humboldtschen Sprachphilosophie gewesen sein, die im 19. Jahrhundert sowohl
empiristisch und sinnesphysiologisch als auch in der neu entstechenden >Vélkerkunde« rein-
terpretiert wurden. Hier wurde es moglich, die Genese der Sprachentwicklung auf die eth-
nologisch recherchierbare Stammesgeschichte zu projizieren. Die entstehenden Theorien der
magischen und animistischen Menschheitsphasen arbeiten mit Ubertragungstheoremen, wie
man etwa bei Edward B. Tylor (Die Anfinge der Kultur. Leipzig 1873, 2 Bde., [Nachdruck

Lyrik und Poetik beim frihen Hofmannsthal 55

https://doi.org/10.5771/9783968218804-37 - am 18.01.2026, 00:48:24.



https://doi.org/10.5771/9783968216904-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

diese grundsitzliche Konstellation, aber er denkt sie im »Gespréch tiber
Gedichte« zugleich charakteristisch weiter. Der physiologischen Vorge-
schichte der Metapher stellt er korrespondierend eine ontologische Vor-
geschichte zur Seite: In der Natur selbst gibt es den Austausch der Dinge
im allgemeinen sie verbindenden pneumatischen Hauch, in deutlicher
Entsprechung zur physiologischen Vorgeschichte, in der die Metapher
schon im protosprachlichen Wahrnehmungsapparat mit im Spiel ist,
quast als anthropologische Entsprechung zum metaphorischen Zusam-
menhang der Dinge in der Welt.

Es sind, wie unschwer zu sehen ist, erneut Vorgeschichten im Spiel.
Die Metapher, die wir in der Regel erst mit der Sprache auftreten lassen
wollen, wird als Voraussetzung der Sprache in threm Vorfeld verankert,
sowohl auf der Seite des Subjekts (Physiologie) als auch auf der Seite
der gegenstiandlichen Welt (der die Dinge verbindende pneumatische
Hauch). Mit Walter Benjamin zu sprechen, kénnte man mit der Diffe-
renz der menschlichen Sprache zu Sprachlichkeit-tiberhaupt arbeiten.®
Hofmannsthal fundiert die sprachliche Metaphorik in der Logoshaftig-
keit der Welt, in ihrem mantischen Charakter,® in der Responsivitat*
zwischen einem den physiologischen Registern solidarisch entgegen-
kommenden Sinn.*

Es ist mit einem solchen Konzept zugleich eine grundsitzliche syn-
isthetische Implikation gegeben. Wenn die Sprache in einem Uberset-
zungsprozef} der Sinnlichkeit fundiert wird, dann sind eben deshalb die
einzelnen Sinne nicht grundsitzlich getrennt, sondern aus ihrer gegensei-
tigen metaphorischen Vermitteltheit heraus zu denken. Man kann dies
unmittelbar im »Gespréch tiber Gedichte« manifest machen, wenn einer
der Sprecher, Clemens, einen Vers Georges zitiert und, anstatt iiber seine

2006]) sehen kann: In seinen Uberlegungen zu Gefithlssprache und nachahmender Sprache
(vgl. ebd., Bd. 1, S. 160ff.) werden der Sprache Ubertragungsformen von Gebirden und Aus-
drucksbewegungen vorgelagert. Noch der von Hofmannsthal rezensierte Alfred Biese (Die
Philosophie des Metaphorischen: In Grundlinien dargestellt. Hamburg/Leipzig 1893 [Nach-
druck 2011]) fundiert die metaphorischen Ubertragungen in den Semiosen der Urvélker (vgl.
ebd., S. 10) und infolge der onto-phylogenetischen Parallele in der kindlichen Phantasie (vgl.
ebd., S. 17ff.), bevor er zur rhetorischen Formalisierung der Metapher fortschreitet.

32 Vgl. Walter Benjamin, Uber Sprache iiberhaupt und iiber die Sprache des Menschen.
In: Ders., Gesammelte Schriften. Frankfurt a.M. 1980, Bd. IL.1, S. 140-157.

33 Vel. Wolfram Hogrebe, Metaphysik und Mantik. Frankfurt a.M. 1992.

34 Vgl. Bernhard Waldenfels, Antwortregister. Frankfurt a.M. 2007.

35 Vgl. Roland Barthes, Der entgegenkommende und der stumpfe Sinn. Frankfurt a.M.
1990.

56  Ralf Simon

https://doi.org/10.5771/9783968218804-37 - am 18.01.2026, 00:48:24.



https://doi.org/10.5771/9783968216904-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lektiire zu sprechen, visuell reagiert: »Ich sehe eine Landschaft«.*® Lesen
heiflt hier ohne jede weitere Vermittlung: sehen. Die Vermittlungen, die
diese Ubertragung ermoglichen, liegen in der Vorgeschichte, im synis-
thetischen metaphorischen Prozef§ der Sinnlichkeit.”

Diese Beschreibung macht deutlich, daff eine ontologische Theorie des
Metaphorischen vorliegt. Hofmannsthal versucht sich an einer Ontolo-
gie des Poetischen im weitesten Sinne. So ist auch der Name »Poesie«
durchaus nicht nur die Bezeichnung fiir das Dichtwerk, sondern auch
der Name fiir eine Wahrnehmungsform,*® entsprechend der Art und
Weise, die sich fiir die Benutzung des Wortes »Prosa« etabliert hat, ndm-
lich nicht nur eine Textform, sondern ein Verhiltnis zur Welt zu meinen.
Es ist diese in Hofmannsthals schwierigem Text versteckte Theorie-Vor-
geschichte, die iiberhaupt erst die Kerndefinition des Ubertragungs-
geschehens lesbar macht. Denn seltsamerweise ist die zentrale Definition
der Metapher zunichst vollkommen formalistisch, indem sie die Figur
einer Proportionalititsanalogie nachzeichnet.* In der Deutung der Sze-
ne des Opferrituals formuliert Clemens konzis: »CLEMENS. Er starb in
dem Tier. Und wir l6sen uns auf in den Symbolen. So meinst du esP«*
Schings hat hier die genaue Proportionalititsanalogie entdeckt, die wie-
derholt und prazisiert sei:

fiktiver erster Opfergeber das Opfertier

Dichter/poetisches Erlebnis Dinge/Welt

36 SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 75.

37 Rudolf Helmstetter hat in einem intensiven Aufsatz eine medientheoretische, auf der
Unterscheidung von Schriftlichkeit und Miindlichkeit basierende Deutung der fiir Hofmanns-
thal typischen Prisentifizierungseffekte der Lektire vorgelegt. Diese Argumentation sei hier
erginzt durch den Hinweis auf eine physiologisch fundierte Theorie der Synisthesie. Vgl.
Rudolf Helmstetter, Entwendet. Hofmannsthals Chandos-»Brief«, die Rezeptionsgeschichte
und die Sprachkrise. In: DV;S 77/2003, H. 3, S. 446-480.

38 Nicht nur im »Gesprich tiber Gedichte« fungiert >Poesie« als Name fiir einen Weltzu-
stand, zu dem die Dichtung sich e¢her aufnechmend, einstimmend und medial verhalt. Auch
im »Chandos-Brief« lafit sich die Beschreibung der Mystik als extendierte Poesie verstehen.

39 Dies ist deutlich erkannt und formuliert in dem Aufsatz von Hans-Jirgen Schings, Lyrik
des Hauchs. Zu Hofmannsthals »Gesprich tiber Gedichte«. In: HJb 11/2003, S. 311-339, bes.
S.314.

40 SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 81.

Lyrik und Poetik beim frilhen Hofmannsthal 57

https://doi.org/10.5771/9783968218804-37 - am 18.01.2026, 00:48:24.



https://doi.org/10.5771/9783968216904-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wihrend der im Text imaginierte Opfergeber eine reale Verschmelzung
mit dem Opfertier erfihrt," geht der Dichter nur analogisch in den Din-
gen auf, wobel er, wie ausgefiihrt, strukturell von der Konkordanz zwi-
schen physiologischer und ontologischer Metaphorik unterstiitzt wird.
Es liegen also zwel Symbolerfahrungen vor, eine reale und eine von einer
Ontologie unterstiitzte. Diese beiden Symbolerfahrungen werden nun
parallelisiert. Die Proportionalititsanalogie entsteht nicht durch den
simplen Fehlschluf}, dafl etwa der Opfergeber dem Dichter und das Op-
fertier den Dingen analog seien. Vielmehr wird nicht die Analogie der
einzelnen Relata, sondern die der beiden Relationen behauptet. Weil es
eine reale Identifikation im Opferritual gibt, respondiert eine analoge und
ontologiefundierte symbolische Identifikation. Oder andersherum: Weil
unsere Physiologie der Metaphorik der Welt konkordant geht, kénnen
wir Uberhaupt erst eine Erfahrungsméglichkeit imaginativ mobilisieren,
in der eine diese Konkordanz stiarkende Identitit behauptet wird.

Das Argument, das Hofmannsthal hier formuliert, ist von einiger
Komplexitat. Man wird sich zu Recht fragen kénnen, ob diese spekulati-
ve Verbindung von Wahrnehmungstheorie, Ontologie und ekstatischer
Identifikation theoretisch und konzeptionell haltbar ist. Wollte man die
Problemerotrterung auf einen Punkt engfithren, dann wiére es derjeni-
ge, der nach dem Status der Analogie fragt: Handelt es sich hier um
die Behauptung einer Strukturisomorphie oder um eine analogia entis?
Man sicht, daf} diese Alternative letztlich die ganze Fragestellung erneut
aufwirft, wahrend der Text dazu weder argumentativ noch performativ
eine Antwort gibt. Sabine Schneider hat in einem instruktiven Aufsatz*?
bei Hofmannsthal zwei Bildkonzepte aufgedeckt, einerseits das Konzept
des Spiegels, andererseits das Konzept der Prisenzmagie. Diese beiden
Bildkonzepte formulieren auf andere Weise die hier verhandelte Frage-
stellung: Geht es um eine nur symbolische Verweisfunktion des Bildes
(Spiegel) oder um eine reale Partizipation (Magie)? Vielleicht soll man
auf diese Frage, die die Theorie in ihrer Rekonstruktion aufwerfen mufi,
keine Antwort geben, die bestrebt sein wollte, die poetische Praxis zu

41 »[...] einen Augenblick lang mufl er geglaubt haben, es sei sein eigenes Blut [...] Aber
alles ruhte darauf, dafl auch er in dem Tier gestorben war, einen Augenblick lang. Daf} sich
;eigolfD)asem, far die Dauer eines Atemzugs, in dem fremden Dasein aufgel6st hatte« (ebd.,

42 Sabine Schneider, Poetik der Illumination. Hugo von Hofmannsthals Bildreflexion im
»Gesprich tiber Gedichte«. In: Zeitschrift fiir Kunstgeschichte 71/2008, S. 389-404.

58 Ralf Simon

https://doi.org/10.5771/9783968218804-37 - am 18.01.2026, 00:48:24.



https://doi.org/10.5771/9783968216904-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

informieren. Vielmehr spielt Hofmannsthal die energetische Ladung die-
ser Problemstellung in ein neues Thema ein, um genau zu sein: in eine
erneute Vorgeschichte.

Das »Gespriéch iiber Gedichte« beginnt mit einer Huldigung Georges,
aber es endet mit Goethe. Zu lesen ist hier eine weitere Variante der Epi-
gonalitit, eine Variante, die so seltsam ist, dafd sie selbst im Theorieauf-
gebot von Harold Bloom keine Formulierung gefunden hat. Die These
lautet, dafl Hofmannsthals Poetik des Metaphorischen den Kult Stefan
Georges durch einen Gegenzauber, namlich durch eine Goethe-Lektiire,
austreibt, also gegentiber dem in jeder Hinsicht ambivalenten Angebot,
sich an die Spitze der europiischen Avantgarde zu setzen, die Option
wihlt, ein Epigone sein zu wollen, ein Nachfolger Goethes.

1903, als das »Gespréch tiber Gedichte« formuliert wurde und sich
Hofmannsthal darin auf Georges »Jahr der Seele« von 1897 bezieht, hat
dieser schon den »Teppich des Lebens« vorgelegt und also das Erscheinen
des Engels und die dazu in Relation gesetzte priesterliche Hermeneutik
des Dichters formuliert. »Da trat ein nackter engel durch die pforte«:*?
Dieser Vers im ersten Gedicht des Vorspiels zum »Teppich des Lebens«
kiindigt im Werk Georges eine Wende an. Es wird ein hermeneutisches
System etabliert, in dem der Dichter Exeget einer numinosen Instanz ist
und in dem die Gemeinde wiederum von der Exegese abhéngig wird. Es
handelt sich um die erste Andeutung von Georges Metaphysik in dem
programmatischen Zusammenhang eines ausformulierten lyrischen Zy-
klus. Hofmannsthal ignoriert den »Teppich des Lebens« und geht zu
dem sechs Jahre dlteren Gedichtband zuriick.**

43 Stefan George, Samtliche Werke in 18 Banden. Bd. 5. Stuttgart 1984, S. 10.

4 Die genaue Chronologie gerade des ersten Engelgedichts aus dem »Teppich« reicht
allerdings in den Werkzusammenhang von »Das Jahr der Seele« zuriick. Als Einzelblatt von
Georges Hand und mit der Uberschrift »Der Besuch« liegt das Gedicht, mutmaflich aus
dem Jahr 1895, im Nachlaf} von Wolfskehl vor. In den »Bléttern fir die Kunst« erscheint es
1896, erneut mit der Uberschrift »Der Besuch«, im Zusammenhang mit Gedichten aus dem
»Jahr der Secle«, wobei die Anordnung deutlich macht, »dafl George auch damals schon das
Gedicht als nicht dem JAHR DER SEELE zugehorig ansah« (ebd., Bd. 5, S. 101). Die Erstausgabe
des »Teppich des Lebens« erschien 1899/1900 in einer limitierten Vorzugsausgabe, die erste
offentliche Ausgabe im Verlag Bondi 1901. Hofmannsthal konnte also die sich andeutende
neue Konzeption schon in der Phase des »Jahrs der Seele« wahrnehmen. Gleichwohl markiert
George selbst den Paradigmenwechsel, der mit dem »Teppich des Lebens« vonstatten geht, so
daf} das Verschweigen des neuen Zyklus und der Riickgriff auf das »Jahr der Seele« 1903 im
»Gesprich tiber Gedichte« eine klare politische Position implizieren.

Lyrik und Poetik beim frihen Hofmannsthal 59

https://doi.org/10.5771/9783968218804-37 - am 18.01.2026, 00:48:24.



https://doi.org/10.5771/9783968216904-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jeder Beschiftigung mit George und Hofmannsthal muf} auffallen, daf}
das »Gesprach tiber Gedichte« auf demselben Feld wie Georges »Tep-
pich des Lebens« argumentiert, jedoch die radikal andere Option wihlt.
Wo George eine numinose Erscheinung nur durch die Vermittlung eines
priesterlichen Exegeten einer Kultgemeinde zuteil werden lafit, versucht
Hofmannsthal tiber seine ontologisch fundierten Analogieverhiltnisse
eine direkte Partizipation zu denken. Beide Konzepte verhalten sich zu-
einander wie der Katholizismus zum Protestantismus — wenn man iro-
nisch genug in der Auseinandersetzung zweier Katholiken die Oppositi-
on so benennen darf. Dafl Hofmannsthals »Gesprach tiber Gedichte« mit
Goethes »Divan«Gedicht »Selige Sehnsucht« endet, liest sich als direkter
Widerruf zu jenem status quo, der 1903 Georges Position beschreibt. Ein
»stirb und werde« kann den Kreismitgliedern nicht aus eigener Kraft
zuteil werden, sie sind vom Vermittlungssystem der Engelserscheinung
und seiner Exegese abhédngig und von den Hierarchien, in denen diese
Mitteilungen weitergegeben und kultisch institutionalisiert werden.

Die untergriindig polemische Korrespondenz just des das »Gesprach«
eréffnenden Park-Gedichts aus dem »Jahr der Seele« mit Goethes »Seli-
ger Sehnsucht« lafit sich genau in dem erdrterten Sinne aus den Texten
ablesen. Achtet man auf die Abfolge der Verben in Georges »Komm in
den totgesagten Park und schau«, dann entsteht ein Handlungssche-
ma, welches einen latenten Bezug zur eucharistischen Szene'® offenbart:
komm - schau — nimm - kiisse — vergi3 nicht. Schon vor dem Erschei-
nen des Engels denkt George die Gegenstindlichkeiten seiner Gedichte
in den Verlaufsformen des katholischen Rituals. Hofmannsthals Anru-
fung von Goethes »Seliger Sehnsucht« setzt aber dem Ritualcharakter
eine individuell zu vollziehende Transformationserfahrung entgegen.
Damit wird der verschwiegene »Teppich des Lebens« doch zum Gegen-
stand der Auseinandersetzung.

Man kann seit jenem Winter 1891/92, in dem sich George dem jiin-
geren Hofmannsthal aufdringte, sehr viele Texte von Hofmannsthal als
Reaktion auf die verstérende Prisenz Stefan Georges lesen, so als wire

45 Hofmannsthal druckt Georges Gedicht unter Miflachtung der Kleinschreibung ab, nicht
nur bei »park« (SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 74). Schon hier kénnte man
cine subtile, aber tiefgehende Opposition gegen die forcierte Geste Georges vermuten, welche
Hofmannsthals musikalischer Sprachidee so sehr widerspricht.

46 Vgl. diese Interpretation bei Wolfgang Braungart, Asthetischer Katholizismus. Stefan
Georges Rituale der Literatur. Tiibingen 1997 S. 230.

60 Ralf Simon

https://doi.org/10.5771/9783968218804-37 - am 18.01.2026, 00:48:24.



https://doi.org/10.5771/9783968216904-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dessen Erscheinung eine Art Urszene, die fiir die nachfolgende Dichtung
Hofmannsthals die Vorgeschichte bildet. Das »Gespréch tber Gedichte«
ist in diesem geisterhaften Kampf ein zentrales Dokument. Hofmannsthal
mnauguriert gegen George eine andere Vorgeschichte, indem er physiolo-
gisch die Vorgeschichte der Metapher vor der Sprache, ontologisch die
Vorgeschichte der sprachférmig eingerichteten Welt vor ihrer Erkennbar-
keit und geschichtsphilosophisch die Vorgeschichte der Analogie in der
ekstatischen Identifikation behauptet. Mit diesen Vorgeschichten bewaff-
net, treibt er seine eigene poetische Traumatisierung durch die Person Ste-
fan Georges aus, indem er eine weitere Vorgeschichte in Position bringt:
Lieber ein Epigone Goethes sein, als ein Parteiginger Georges. Aber
diese Epigonalitit wird durch die genannten Vorgeschichten sehr tief be-
grindet. Man kann vielleicht formulieren, dafl Hofmannsthal mit seinen
Vorgeschichten zur Metaphorik zwar zum Goethe-Epigonen wird, aber
diese Wahl als die substantiellere gegeniiber der in George reprasentierten
Moderne wertet. So entsteht hier die hochparadoxe Situation, dafi eine
bewufit eingenommene Epigonalitit die Avantgarde quasi im Rickwirts-
gang zu iberholen ansetzt.

Man wird wohl eine zu kurzschliissige Bezugnahme auf Stefan George
im »Gesprich tiber Gedichte« zuriickweisen miussen: Jeder Versuch, in
der blutigen Opferhandlung eine Parodie auf die Kulte des George-Krei-
ses zu entziffern, fithrt in die Irre. Aber es scheint nachdenkenswert zu
sein, die sehr komplexe energetische Konstellation zweier Bildkonzepte
(Spiegel wversus Magie), zweier Analogieformen (Isomorphie versus analo-
gia entis), zweier Identititsweisen (reales Identischwerden im Opfer versus
symbolische Identifikation) aus dem Versuch heraus zu rekonstruieren,
die verschiedenen Vorgeschichten zueinander so zu justieren, daf} sie
thre Energien gegen diejenige Vorgeschichte einbringen, die mit dem
Namen Georges verbunden ist und Hofmannsthals Szene der Instrukti-
on bildet.

Harold Bloom," dessen Uberlegungen die vorliegende Deutung grun-
dieren, entwickelt die These, daf} jeder starke Dichter eine initiale Iden-
tifikation mit einem Vorgdnger vornimmt (eine Vorgeschichte), um aus
dieser Mimikry zentrale mimetische Impulse zu beziehen. Diese Iden-
tifikation, die in der Maske eines anderen vonstatten geht, mufy aber

47 Vgl. Bloom, Einfluss-Angst (wie Anm. 24), S. 57ff.

Lyrik und Poetik beim frilhen Hofmannsthal 61

https://doi.org/10.5771/9783968218804-37 - am 18.01.2026, 00:48:24.



https://doi.org/10.5771/9783968216904-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

revoziert werden, wenn ein Dichter nicht einfach nur der Ephebe eines
Meisters bleiben will. Er versucht, um sich zu befreien, seinen adoptier-
ten Vater zu tdten, indem er ihm einen fingierten, aber als wesentlich
deklarierten Fehler unterschiebt. Aus diesem Modell entwickelt Bloom
eine Landkarte der Fehllektiiren, der notwendigen Mifiverstandnisse
und Ungerechtigkeiten.

Die Szene der Instruktion folgt dabei einem hochkomplexen Ablauf-
schema, das sich in sechs Schritten darstellen 1af3¢, sich gegen Derridas
Schriftbegriff wendet und der Freudschen Verdrangung eine Urverdrén-
gung zu geben versucht. In der ersten Phase*® wird der junge Dichter
mit seiner Lektiire identisch, es findet eine Angleichung statt, wie die des
Kindes in bezug auf die Eltern. Gemeint ist hier die erste, noch vollkom-
men kontextlose Lektiire des Jugendlichen, der das dichterische Wort
gleichsam wie eine mindliche Mitteilung unmittelbar auf sich bezieht
und noch keine Ahnung davon hat, daf} jeder Gedanke Teil eines Netzes
von Zitaten und Intertexten ist. Der Text fillt in die Psyche wie eine
miindliche Rede. Gelesen wird ohne jeden professionellen Kontext, die
ersten literarisch formierten Sétze bilden eine Initialkontraktion:* Der
junge Leser liest das Wort des Dichters, als spriche dieser direkt zu thm.
In der zweiten Phase® folgt ein bewufites Ahnlichwerdenwollen, die Eta-
blierung einer rituellen Position, das Einnehmen einer Geste. Es folgt
ein Sprechen, das sich in der Sprache des bewunderten Vorbildes artiku-
liert. In der dritten Phase® findet eine individuelle Inspiration statt: Der
Ephebe individualisiert sich, die Muse spricht thn speziell an. Die vierte
Phase® besteht in der Hervorbringung eines individuellen Wortes, einer
sprachlichen Geste, die nicht mehr der anfinglichen Identifikation ge-
schuldet ist. In der fiinften Phase® muss die Ausgangsdichtung, die noch

48 Vgl. ebd., S. 72: Bloom, der hier die Piagetschen Begriffe »Akkommodation« und »Assi-
milation« mit Freud kreuzt, spricht von einer Wahl-Liebe, also einer Ubereinkunft, in der der
Initiant zu einer Liebe erwihlt wird, selbst aber infolge der Initialkontraktion auch einen Lie-
besgegenstand wihlen kann.

49 Vgl. ebd., S. 75: »Der psychische Ort eines gesteigerten Bewufitseins, eines besonders
intensiven Gefordert-Seins, der zugleich die Bithne fiir die Szene der Instruktion ist, ist not-
wendig ein Platz, den der Neue Dichter sich selbst dafiir freigemacht hat — durch eine Initial-
kontraktion oder einen Initialriickzug, die alle weiteren Selbst-Beschrankungen und alle resti-
tuierenden Modi der Selbst-Reprisentation erst ermdglichen.«

50 Vel. ebd., S. 72f.: Ubereinkunfts-Licbe.

51 Vgl. ebd,, S. 73.

52 Vgl. ebd., S. 74.

53 Vgl. ebd.

62  Ralf Simon

https://doi.org/10.5771/9783968218804-37 - am 18.01.2026, 00:48:24.



https://doi.org/10.5771/9783968216904-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ganz von der miindlichen Assimilation eingenommen war, uminterpre-
tiert werden, um mit dem neuen Wort kompatibel zu sein. Die sechste
Phase schliefilich ist die des Revisionismus:** Der Dichter spiirt, dafi sein
individuelles Wort nicht neben oder hinter dem Wort der anfédnglichen
Identifikation bestehen kann, sondern sich gegen diese Identifikation
durchsetzen mufl. Die Adoption eines poetischen Vaters mufl revidiert
werden durch das Namhaftmachen eines wesentlichen Fehlers, da erst
das Fehllesen den Platz freiraiumt, um dem Epheben die Méglichkeit zu
geben, selbst ein Meister zu werden. Fehllesen ist in Blooms offenkun-
dig 6dipalem und aus minnlicher Genderperspektive gedachtem Mo-
dell also ein notwendiger Akt — ein Akt, der sich in einem Gefiige von
Tropen und Verschiebungen versteckt, damit dem starken Dichter die
unausweichliche Ungerechtigkeit verborgen bleibt und gleichwohl ein
Weg an der anfinglichen Identifikation vorbei méglich ist.

Hofmannsthals Urszene der Instruktion entspricht auf geradezu da-
monisch konkrete Art dem Theorem Blooms. Der starke Dichter trat
Hofmannsthal nicht in einer zur Mindlichkeit reanimierten Lektiire
entgegen, sondern tatsichlich. Die Szene, in der George den Ort der 6f-
fentlichen Rede, das Kaffeehaus, betritt und Hofmannsthal anspricht,
ist die Szene einer realen Miundlichkeit, die zudem den sozialen Raum
der umgebenden gesellschaftlichen Miindlichkeit negiert. Das Drama
des Briefwechsels in diesen Wintertagen 1891/92¢ hat im Hintergrund
immer das Problem der Ausschaltung jener Sphére der Miindlichkeit,
die fir Hofmannsthals Gesellschaftsform unabdingbar gelten muf3. So
ist Hofmannsthal von einem Moment zum anderen von einem jugendli-
chen Stimmungslyriker in den Kernkonflikt der poetischen Instruktion
versetzt worden. Er reagiert in der poetischen Entwicklung der 1890er
Schritt fiir Schritt mit dem Aufbau einer Topographie von Vorgeschich-
ten, die allesamt den initialen An-»Spruch« Georges zu unterwandern
versuchen.

Dafl Hofmannsthal lieber ein Goethe-Epigone sein will und weder
Georges Parteigédnger noch Georges expliziter Gegner, mag man ver-

54 Vgl. ebd.: »Die sechste und letzte Phase unserer Urszene ist der eigentliche Revisionis-
mus, die Neusch6pfung der Urspriinge oder zumindest der Versuch einer solchen [...].«

5 Vgl. dazu Thomas Karlauf, George und Hofmannsthal. In: Sinn und Form 59/2007,
H.1,S.75-89.

56 Vgl. BW George (1953), S. 1-17.

Lyrik und Poetik beim frihen Hofmannsthal 63

https://doi.org/10.5771/9783968218804-37 - am 18.01.2026, 00:48:24.



https://doi.org/10.5771/9783968216904-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sucht sein, zunichst im Sinne von Bloom als eine schwache Geste zu
lesen, als das Zuriickschrecken des Epheben vor der Macht des Mei-
sters. Aber einem genauen Blick zeigt sich, daff jener Goethe-Bezug von
Hofmannsthal so tief gelegt wird, dafl mit den physiologischen, onto-
logischen und geschichtsphilosophischen Vorgeschichten der eigenen
George-Geschichte substantiellere Vorgeschichten vorangestellt werden
(lauter Vorgeschichten vor der Vorgeschichte). Hofmannsthals Konzept
reicht tiefer, er grébt in einer Erde, die Georges rituellen und engen
Katholizismus vermeiden muf}, um die eigene offenere Katholizitit auf-
rechterhalten zu kénnen. Um es ganz prazis zu formulieren, miifite man
also eigentlich sagen: »Goethe<ist das durch Vorgeschichten tiefer gelegte
tertum datur zu der Paradoxie, dafl Hofmannsthal weder »nicht George«
noch >doch Georges folgen will. Es geht um eine energetische Konstella-
tion, bei der man auf der Letztebene die Namen (»Goethe«, »George«)
wird fallenlassen kénnen.

v
»ldylle«: Das Flissigbleiben des meta-phorein

Die gestellte Frage, ob es sich bei der Proportionalititsanalogie des »Ge-
sprichs iiber Gedichte« um eine oder um eine Isomorphie handelt, lafit
sich metapherntheoretisch auch als Frage nach dem Status des reformu-
lieren: Ist das ontologisierbar, also auch als eigene Position im metapho-
rischen Prozef§ lesbar? Ist es nur eine kurze aufscheinende Moglichkett,
also temporal-transitorischer Natur, ohne je fixierbar zu sein? Ist es ein
semantisches Ubergangsphinomen, das seine Kraft von den beiden Re-
lata der Metapher borgt? George versucht — zumindest auf der Ebene
der Kreispolitik” —, den poetischen Prozef} kultisch zu stabilisieren, das
tertium gleichsam eucharistisch zu sichern. Aber Hofmannsthal setzt dem
eine komplexe zeitliche Prozellogik des Poetischen entgegen: eine auf
der Ebene der poetologischen Konzepte formierte Gegenwehr gegen
George.

57 Eine George gerecht werdende Deutung kann an dieser Stelle nicht entwickelt werden.
Es mag der Hinweis gentigen, dafl man bei George eine politische Organisation der Textpro-
zesse von einer esoterischen Poetik unterscheiden kann. Hinweise dazu finden sich in Simon,
Bildlichkeit des lyrischen Textes (wie Anm. 2), S. 211f., 227-230, 237f. und 295.

64  Ralf Simon

https://doi.org/10.5771/9783968218804-37 - am 18.01.2026, 00:48:24.



https://doi.org/10.5771/9783968216904-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Es gibt einen Text Hofmannsthals, in dem die skizzierte Metaphern-
theorie als poetischer Proze} dargestellt wird. 1893, zehn Jahre vor dem
»Gespréch tiber Gedichtes, schreibt Hofmannsthal seine »Idylle«, in der
sich, so die These, eine Variante der Opferszene findet, die er spiter im
»Gesprich tiber Gedichte« theoretisieren wird.>®

In der »Idylle« taucht eine personale Konstellation auf, die nur auf den
ersten Blick traditionell zu sein scheint: Ehefrau und Schmied fithren
ein Gesprich, das oberflichensemantisch dasjenige, was den Gottern
zukommt, von demjenigen, was den Menschen ziemt, unterscheidet.
Diese Differenz wird in eine Reihe weiterer analoger Differenzen tiber-
fithrt. So stehen die Weltoffenheit und die Entgrenzung im Gegensatz
zur Sorge um den Oikos. Entsprechend wird Kulturstiftung einerseits
als ekstatisch-ausgreifende Welterfahrung, andererseits als Einfriedung
eines gepflegten Bezirks verstanden, die Erfahrung der Ferne tritt in die
Opposition zur Vertiefung des Eigenen. Aber schon diese Oppositionen
sind offenkundig dekonstruiert, da hier der Mann die hausfrauliche Sor-
ge fur den Haushalt reprasentiert, wihrend die Frau ménnlich die Welt
erobern will. Diese in sich verquere Opposition bleibt zunéchst ober-
flachlich, weil beider Rede realistisch ist. Die Frau bezieht ihre Sehnsucht
aus der Kunst, der Mann sein Sein aus dem Handwerk — beides sind im
Text dinglich vorhandene Realititen. Aber genau betrachtet, reichen die
Begriindungen tiefer. Denn die Frau verlebendigt die Malereien tber
das Malbare hinaus,” sie sieht im Gemalten das »Leben«,% das reale
Versprechen. Seine Begriindung hingegen findet den »Sinn des Seins«
mit Bachofen in den miitterlichen Griinden, also auch im >Leben<.® So
zeigt sich, daf sich die Oppositionen am Ende im selben Grund treffen,
die Eheleute sind Ekstatiker des Lebens, sie eine Ekstatikerin der Ferne
und der Entgrenzung, er ein Ekstatiker der Tiefe und der Gebundenheit
an den Ort.

58 Die Idylle wurde verschiedentlich interpretiert, meist unter der Pramisse, den Gemalde-
vorlagen Arnold Bocklins nachspiiren zu wollen. Vgl. Sabine Schneider, Verheiflung der Bil-
der. Das andere Medium in der Literatur um 1900. Tubingen 2006, S. 181; Ursula Renner,
»Die Zauberschrift der Bilder«. Bildende Kunst in Hofmannsthals Texten. Freiburg i.Br. 2000,
S. 122-128.

59 Vgl. SW III Dramen 1, S. 55.

60 Ebd., S. 56.

61 Ebd.

Lyrik und Poetik beim frihen Hofmannsthal 65

https://doi.org/10.5771/9783968218804-37 - am 18.01.2026, 00:48:24.



https://doi.org/10.5771/9783968216904-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wenn man diese Gemeinsamkeit stirker einschitzt als den artikulierten
Dissens, dann ist der tddliche Speerwurf des Ehemanns gegen den ersten
Anschein des Textes als ein letzter Liebesakt zu lesen. Der Schmied ermég-
licht seiner Frau die Gegenwart der Ekstase. Hatte sie der Zentaur tiber
den Fluf} hiniibergetragen, so wire ihr ein animalisches Leben beschieden
gewesen. Der Speerwurf trifft die Ekstatikerin der Ferne just in dem Mo-
ment der Uberschreitung und verhindert so jenes Ankommen, welches
der Ekstase eine nur prosaische Desillusionierung bereitet hitte. Es ist die-
se tiefe« Erkenntnis, die dem Schmied zukommt und die ihn befihigt, der
Fhefrau mit dem Todesmoment die Irreversibilitit der Uberschreitung zu
sichern. Die Idylle stellt somit den Moment der Uberschreitung auf Dau-
er, indem die Dauer als Tod interpretiert wird.

Man kann diese Szene des im Todesmoment unterbrochenen Uber-
schreitens als Metapherntheorie lesen. Die Frau wird wortwortlich tiber-
tragen - iiber den Fluf, in den Tod -, ihre Uber-Tragung geschicht auf
dem Riicken des mythischen Doppelwesens. In der Mitte des Flusses
und sitzend auf der Mitte des Doppelwesens, dort also, wo sich das Zer-
tium comparationis der Metapher zu bilden hitte, wird die Ubertragung
sowohl angehalten als auch transformiert, so dafl der Zentaur nur den
Leichnam auf die andere Seite tiberfithren kann. Poetologisch wird deut-
lich: Das verbum proprium 1afit sich nicht hintibertragen und das tertium
comparationss nicht in Realitdt Gibersetzen. Die Metapher ist kein stabi-
les Transportmittel. Es geht vielmehr um das Ereignismoment, in dem
sich das fertium konstituiert. Dies ist der Moment, in dem der Speer die
Frau penetriert, wihrend sie in der Wiege der Metapher, inmitten des
Flusses, reitet, gefithrt von dem mythischen Doppelwesen. Ihr Sterben
ist eine Aussage tiber die flichtige, die fliissige Ontologie der Metapher
in threm eigentlichen Schmelzkern, dem fertium. So wird der Speerwurf
zum finalen Liebesakt eines Ekstatikers, der um die Ekstase seiner Frau
weil}. Zugleich ist aber der Text eine negative Theorie der Metapher: Sie
entzieht ithre Ontologie. Das Sein der Metapher blitzt einmal auf, kann
aber nicht stabilisiert werden. Schon die »Idylle« dementiert der Sache
nach die Institutionalisierung der Ubertragung und der Erfahrung der
Transgression, lange bevor George seinen Kult inauguriert, aber in pré-
ziser Reaktion genau auf die Zumutung, die der zukiinftige Meister dem
Goethe-Leser in jenen Wintertagen 1891/92 angetragen hat.

66  Ralf Simon

https://doi.org/10.5771/9783968218804-37 - am 18.01.2026, 00:48:24.



https://doi.org/10.5771/9783968216904-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die vorgetragene Deutung unterlduft das Normalnarrativ fiir diesen
Text, der sonst nur die mythische Bestrafung einer Hybris erzihlen
wiirde. Im Fluf§ findet das Opfer statt, von dem spiter im »Gesprich
tiber Gedichte« die Rede ist. Die Identitidtserfahrung ist nicht auf die
andere Secite hintiberzubringen. Somit dementiert die »Idylle« de facto
eine ontologische Theorie der Metapher. Die Frau erreicht die andere
Seite nicht lebend, ihr Gliick, die wahre Ekstase, ist der transitorische
Moment der Opferhandlung, in dem sie auf dem Riicken des Zentauren
sitzt und vom Speer durchbohrt wird, zugleich penetriert wie transfor-
miert. Hofmannsthals »Idylle« wird hier zum Gegenteil einer solchen,
sie wird zu einem grenziiberschreitenden Experiment, in dem eine an-
fangliche Genderirritation in eine noch verstdrendere Affirmation der
Gendercharakteristik miindet, um dies als Ekstase zu behaupten. Ist es
nicht geboten, so zu lesen, wenn man die Opferszene des »Gesprichs
tiber Gedichte« als Uber-schreitung im Sinne von meta-phorein in ihrer
ganzen Zumutung ausdeuten mochte?

So bestatigt der Text Hofmannsthals Metapherntheorie des »stirb
und werde«: Ontologisch real ist hier einzig das Sterben, wahrend
die Ubertragung einerseits iiberhaupt nur »im Flufl¢, also transito-
risch vollzogen werden kann, jedoch nicht iber den metaphorischen
Prozef} hinausreicht. Die »Idylle« bezieht, liest man sie als poetische
Metapherntheorie im Sinne des »Gesprichs tiber Gedichte, eine kla-
re Position. Die Ontologie wird nur im Tode manifest, wihrend das
Bildkonzept des Spiegels den metaphorischen Prozef nicht stabilisiert,
sondern ithn immer nur in das temporale Jetzt eines jeweiligen Voll-
zugs stellen kann. Hofmannsthal votiert nicht fiir die Stabilisierung
eines realen Opfergeschehens — das wire wenig spéter die Position
Georges —, sondern fiir den Spiegeleffekt einer temporiren symboli-
schen Analogieerfahrung.

Das mtensive Interesse, das der junge Hofmannsthal thematisch am
"Tod hat, zeugt via negationis von dieser Schlufifolgerung. In seinen lyri-
schen Dramen scheitert der Versuch, die Sinnkonzentration des Todes-
moments aus diesem temporalen Rahmen loslésen zu kénnen. Genauer:
Die lyrischen Dramen handeln genau von der Paradoxie der Sinnemer-
genz im Todesmoment jenseits einer stabilisierenden Objektivierungs-
moglichkeit fiir diesen Sinn.

Lyrik und Poetik beim frilhen Hofmannsthal 67

https://doi.org/10.5771/9783968218804-37 - am 18.01.2026, 00:48:24.



https://doi.org/10.5771/9783968216904-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erneut sind also Vorgeschichten im Spiel. Das »Gesprach tiber Gedichte«
zicht seine energetische Dynamik aus einer Konstellation konkurrierender
Vorgeschichten. Hofmannsthal bettet hier seine Theorie der Metapher in
den Kontext einer abwehrenden Reaktion zu George ein, und er bezieht
sie auf Goethe, dessen »stirb und werde« genau das in der »Idylle« gestalte-
te Dementi der Ontologie ausspricht. Aber tiber die »Idylle« hinausgehend
schreibt sich Hofmannsthal mit dem Bezug auf Goethe zugleich in die Po-
sition des Epigonen ein. So zeigt sich, dafl die Situation der verschiedenen
Vorgeschichten zu einer komplexen Szene der Einflufl-Angst fithrt, in der
Hofmannsthals lyrischer Impuls insgesamt steht.

Bei der Analyse der Gedichte tauchte das Motiv auf, daf} die Lyri-
sierung der vorderhand narrativ organisierten Vorgeschichte zu einer
Gleichzeitigkeit der Vorgeschichten im Gedicht fithrt. Es wire wohl zu
einfach, darin ausschliefilich den Versuch eines Ausweges aus der Logik
der bedrangenden Vorgeschichten sehen zu wollen. Deren Versetzung
in den Modus der Gleichzeitigkeit ist auch eine Présentifizierung der en-
ergetischen Vektoren. Im »Marchen der 672. Nacht« wird dieser Modus
der Gleichzeitigkeit in einer Weise gedeutet, die fir die Lyrik aufschluf3-
reich ist. Da die Frage nach der Lyrik beim frithen Hofmannsthal eigent-
lich die Frage nach einem solchen Lyrischen ist, das die Unterscheidung
der Genres unterwandert oder besser: sie durchquert, mégen auch die
nachfolgenden Ausfithrungen tiber das »Mérchen« als solche gelten, die
in der Sache zur Lyrik - also: zum Lyrischen - gesprochen sind.

\
Traumatisierende Differenz am Ort der Einheit:
Die Geschichte ist die Vorgeschichte (»Das Marchen der 672. Nacht«)

In der Geschichte der dsthetischen Moderne ist der Schritt in die Logik
der Avantgarden von einer besonderen Signifikanz. Das gerne benutzte
Theorem lautet, daf} die realistische Erzahloberflache des 19. Jahrhunderts
strukturell jene wilden paradigmatischen Rasterungen verdeckt, die in den

avantgardistischen Texten des 20. Jahrhunderts die Oberfliche einer nicht
mehr realistischen Textpolitik durchbrechen.®® Die verstérenden Realité-

62 Vel. Julia Kristeva, Die Revolution der poetischen Sprache. Frankfurt a.M. 1978.

68  Ralf Simon

https://doi.org/10.5771/9783968218804-37 - am 18.01.2026, 00:48:24.



https://doi.org/10.5771/9783968216904-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ten dieser Texte stecken schon in den Tiefen der friheren realistischen
"Texturen, aber sie haben noch keine Form gefunden, um ihren nichtreali-
stischen Gehalt artikulieren zu kénnen. Hofmannsthals »Méarchen« mar-
kiert in dieser Geschichte eine besondere Zasur. Es handelt sich um einen
Text, der offenkundig einen realistischen Erzahlverlauf anstrengt, diesen
aber zugleich so konsequent unterwandert, dafl der Text vor seiner eige-
nen Radikalitit zurtickschreckt und in einer Geste der Uberraschenden
Ratlosigkeit sein Strukturgesetz an der Textoberfliche ausspricht, quasi
um seine eigene Uberforderung und die des Lesers hermeneutisch in den
Griff zu bekommen. Auf der vorletzten Seite liest man:

Und er ballte die Fauste und verfluchte seine Diener, die ihn in den Tod
getrieben hatten; der eine in die Stadt, die Alte in den Juwelierladen, das
Midchen in das Hinterzimmer und das Kind durch sein tiickisches Ebenbild
in das Glashaus, von wo er sich dann tiber grauenhafte Stiegen und Briicken
bis unter den Huf des Pferdes taumeln sah.%

Dieser etwas kuriose Fall einer Rezeptformel fur die Lektiire tragt dem
Leser auf, die Geschichte als ihre eigene permanente Wiederholung zu
lesen, den zweiten Teil also als eine Art von Wiedergangerstruktur fiir
das Personal des ersten Teils. So gelesen, ist der Kaufmannssohn seinen
Dienern nie entkommen; so gelesen, wird man die Diener zu anderen
Positionen verallgemeinern miissen; so gelesen, schraubt sich die Ge-
schichte in eine paradigmatische Tiefe, in deren Staffelung sich die Frage
nach dem, was Geschichte und was Vorgeschichte ist, aufhebt.

Das »Mirchen« ist oft und intensiv interpretiert worden;* es sei an
dieser Stelle nicht erneut der Versuch unternommen, den ganzen Zu-
sammenhang der Motive und Verweise aufzudecken. Vielmehr sei
medias res eine These vorgetragen, die in ihrer Drastik nicht anders als
kontrovers sein kann, weshalb sie in einem zweiten Schritt einer Text-

63 SW XXVIII Erzihlungen 1, S. 30.

64 Die Hofmannsthal-Bibliographie auf der Homepage der Hofmannsthal-Gesellschaft
fithrt im April 2012 fast 50 Forschungsbeitrige zum »Mirchen« auf. Sie kénnen hier nicht
dokumentiert werden. Auf die Problematik des Epigonalen weist Wolfram Mauser hin (Auf-
bruch ins Unentrinnbare. Zur Aporie der Moderne in Hofmannsthals »Marchen der 672.
Nacht«. In: Bei Gefahr des Untergangs. Phantasien des Aufbrechens. Festschrift fiir Irmgard
Roebling. Hg. von Ina Brueckel u.a. Wiirzburg 2000, S. 161-172, bes. S. 165). Christiane
Barz legt eine Studie vor, die in geduldiger Rekonstruktion die Dichte der motivischen Ver-
schrankungen herausarbeitet und zu ausgewogenen Beurteilungen der Forschungsgeschichte
kommt (Weltflucht und Lebensglaube. Aspekte der Dekadenz in der skandinavischen und
deutschen Literatur der Moderne um 1900. Leipzig/Berlin 2003, S. 213-263).

Lyrik und Poetik beim frihen Hofmannsthal 69

https://doi.org/10.5771/9783968218804-37 - am 18.01.2026, 00:48:24.



https://doi.org/10.5771/9783968216904-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

logik eingearbeitet werden soll, die thre traumatisierende Energie vom
Thematischen hin zur Form weiterdenkt.

Der Mirchentext verdeckt eine Urszene, deren traumatisierende Ele-
mente auf der Textoberfliche verstreut und verschliisselt sind, so daf} die
Lektiire nicht linear verfahren kann, sondern paradigmatisch und ent-
schliisselnd zugleich vorzugehen hat. Die Urszene ist die eines Kindes-
miflbrauchs: Der Kaufmannssohn wurde von seinem Vater vergewaltigt
und hat sich, seitdem er dergestalt zum Madchen gemacht wurde, in eine
Sphére der verdrangenden Bearbeitung zuriickgezogen. Die Dienerschaft
reprisentiert die Konstituentien dieser Urszene. Der alte Diener ist der
Wiederginger des Vaters, der zunichst in der Position der Vertrautheit
und des Schutzes auftritt; er kommt von einem guten Vater her, dem Ge-
sandten des Konigs. Gleichwohl bricht die verdrangte Wahrheit durch die-
se Deckerinnerung, als zu Beginn des zweiten Teils der anonyme Verdacht
ausgesprochen wird, der Diener habe »irgendein abscheuliches Verbre-
chen begangen«.®® Dieser Verdacht zerstort die Sujetlosigkeit der bisheri-
gen Textwelt und setzt die katastrophisch verlaufende Selbstkonfrontation
in Gang. Der Vater wird im Text mit dem groflen Konig in Verbindung
gebracht,*® und von diesem grofien Koénig wird gesagt, dafl er mit den
Tochtern der unterworfenen Kénige Hochzeit hielte,” sie also zum Bet-
schlaf zwinge. Die Trennung in den guten und den bésen Vater wird auf
die Trennung des Konigs und der unterworfenen Konige asymmetrisch
projiziert. Das Bett, welches hier erwahnt wird,* ist zugleich das Bett, auf
dem der Kaufmannssohn am Ende stirbt,% aber auch das Bett, in dem die
jungste Dienerin verletzt liegt.” Diese ist die vom Kaufmannssohn proji-
zierte Wiedergingerin seiner selbst in der Opferposition; sie ist also auch
das dreijahrige Méadchen, das ihn im Glashaus anstarrt.”! Thre Schulter-
verletzung” korrespondiert seiner maéglichen Schulterverletzung, als das
Pferd versuchte, seinen todesahnlichen Pfleger (die Vorwegnahmen seines
Schicksals) in die Schulter zu beiflen.” Die zweite Attacke des Pferdes war

65 SW XXVIII Erzéhlungen 1, S. 21.
66 Vgl. ebd., S. 22.

67 Vgl. ebd., S. 27.

68 Vgl. ebd.

69 Vgl. ebd., S. 29.

70 Vgl. ebd., S. 17.

71 Vgl. ebd.,, S. 241.

72 Vgl. ebd,, S. 17.

73 Vgl. ebd., S. 28.

70  Ralf Simon

https://doi.org/10.5771/9783968218804-37 - am 18.01.2026, 00:48:24.



https://doi.org/10.5771/9783968216904-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

erfolgreicher, der Tritt geht »seitwirts in die Lenden«™ Es handelt sich
um eine Kastrationsszene, letale Konsequenz der anfinglichen Vergewalti-
gung, in der der Sohn zum Madchen gemacht wurde. Die alteste Dienerin
ist die Mutter im Zustand der toten Zeugenschaft, erstarrt angesichts des
Grauens, hilflos und dem eigenen Kind nicht helfend. Die schéne Diene-
rin ist der verlockende Eros, der zugleich als Todesgéttin auftritt, da fur
den Kaufmannssohn ein erotisches Begehren unmdglich geworden ist,”
und folglich alle erotische Kodierung eine hin zum Tode ist.

Im zweiten Teil ist die zentrale Szene im Glashaus eine verkehrte Ge-
burtsszene. Es geht hier um eine zweite kiinstliche Geburt aus der Trau-
maerfahrung der Vergewaltigung heraus, entsprechend ist der Austritt
aus dem Geburtskanal (die kleine Tur am Ende des Glashauses) sofort
mit einer Todespriifung verbunden (das Brett tiber dem Abgrund) und
einem daraufhin folgenden fluchtartigen Gang in die abschlieflende
todliche Kastration. Fine ausfiithrliche Rekonstruktion koénnte den ge-
samten Motivzusammenhang des Textes dieser rekonstruierten Urszene
einlesen.

Man sieht sofort, dafl Hofmannsthal erneut mit der Logik der Vorge-
schichte arbeitet, aber sie ist nun in einer durchaus neuen Weise in die
Erzahltextur verflochten. Genaugenommen schwindet die Differenz von
Geschichte und Vorgeschichte, der zweite Teil ist die Vorgeschichte fiir
den ersten, obwohl er temporal nachgeordnet ist. Eigentlich aber tragt
die ganze Konstellation vom ersten Wort an Ziige einer im Freudschen
Sinne rebusartigen Organisation, so dafl man immer nur Verschiebun-
gen, Verdeckungen und Symbolisierungen ein und derselben Urszene
liest. In diesem Sinne ist alles, was erzahlt wird, Vorgeschichte. Das Mér-
chen kommt tber diesen Status einer Archdologie der Vorgeschichte
nicht hinaus. Entgegen der lyrischen Szene der Priexistenz ist hier aber
eine traumatische Urszene konkretisiert.

Gegen vermeintlich festlegende Psychoanalyse hat schon Waltraud
Wiethélter™ in ihrer Polemik gegen Marlies Janz”” argumentiert, wobei

7+ Ebd.,, S. 29.

75 Die »Bewegungen ihres schonen Leibes waren thm die rdtselhafte Sprache einer ver-
schlossenen und wundervollen Welt« (ebd., S. 18).

76 Waltraud Wietholter, Hofmannsthal oder Die Geometrie des Subjekts. Psychostruktu-
relle und ikonographische Studien zum Prosawerk. Tiibingen 1990, S. 23-46.

77 Marlies Janz, Marmorbilder. Weiblichkeit und Tod bei Clemens Brentano und Hugo
von Hofmannsthal. Kénigstein/Ts. 1986, S. 128-148.

Lyrik und Poetik beim friilhen Hofmannsthal 71

https://doi.org/10.5771/9783968218804-37 - am 18.01.2026, 00:48:24.



https://doi.org/10.5771/9783968216904-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

deren materiale These vergleichsweise weniger handfest als die hier vor-
getragene gewesen ist. Psychoanalytisch sei, so Wietholter, grundsétzlich
von strukturalistischen Relationen auszugehen, einem engen Netz von
Korrespondenzen und Aquivalenzen auf allen Ebenen der Lebensiufie-
rung, der Interaktion, der Okonomie und der Sprache, wobei der sym-
bolische Tauschverkehr innerhalb dieses Netzes gegeniiber jeder materi-
alen Fixierung prioritér sei. Entsprechend weist Wiethélter die einfachen
Mythen der Psychoanalyse — ddipales Dreieck, Kastrationsangst etc. —
zuriick und zieht eine strukturalistische Deutung vor.”

Wiirde man diesem Argument zustimmen, dann miifite man das in thm
ausgesprochene Verbot akzeptieren, jemals die Deixis auf eine Urszene
vornehmen zu kdnnen. Das ist nicht nur in der realen analytischen Situa-
tion, sondern auch in der Textlektiire eine ethisch heikle Position. In bezug
auf die vorgetragene These wiirde sie lauten, daf§ der Verdacht, der Text
verstecke in seiner Symbolik den Hinweis auf das energetische Zentrum
eines Kindesmiflbrauchs, von vornherein ausgeschlossen sein soll, um
eine strukturale Deutung forcieren zu kénnen. Eine Ethik des Lesens wird
weder den Verdacht einer Vergewaltigungsszene noch die These einer
Urszene der Instruktion (Bloom) mit einem Denkverbot belegen wollen.

Interessanter ist vielleicht, dafy der Terminus der Urszene bei Freud
selbst schon einer strukturalen Dynamik eingelesen wurde.” Die versto-
rende Argumentation lautet, daf§ die Konstitution einer Urszene grund-
sdtzlich in die Psychodynamik der Identitdtsgeschichte gehort, so dafl
jedes Kind in einem Akt der Selbstviktimisierung sein Vergewaltigtwer-
den imaginiert. Diese Imagination kann so stark werden, daf} sie fir die

78 Vgl. Wietholter, Hofmannsthal oder Die Geometrie des Subjekts (wie Anm. 76), S. 28.

7 Freud betont die Moglichkeit, ja sogar die Notwendigkeit, dafl die jeweilige >Urszenec
infolge einer psychischen Dynamik erfunden sein kénnte. In den »Vorlesungen zur Ein-
fithrung in die Psychoanalyse« (1916/17) ist zu lesen: »Nun, die Uberraschung liegt darin,
dafl diese Infantilszenen nicht immer wahr sind« (Sigmund Freud, Studienausgabe. Hg. von
Alexander Mitscherlich u.a. Frankfurt a.M. 1982, Bd. 1, S. 358). In der Studie »Mitteilung
eines der psychoanalytischen Theorie widersprechenden Falles von Paranoia« (1915) nimmt
Freud sogar das Moment der Phantasiebildung in die Kerndefinition der Urszene auf: »Die
Beobachtung des Liebesverkehres der Eltern ist ein selten vermifites Stiick aus dem Schatze
unbewufiter Phantasien, die man bei allen Neurotikern, wahrscheinlich bei allen Menschen-
kindern, durch die Analyse auffinden kann. Ich heifie diese Phantasiebildungen, die der Beob-
achtung des elterlichen Geschlechtsverkehres, die der Verfithrung, der Kastration und andere,
Unrphantasien« (ebd., Bd. 7, S. 213). - Die Frage ist also nicht, ob man entweder naive Urszenen
behauptet oder sie ganz in Strukturalismus auflést. Vielmehr muf} es darum gehen, die Funk-
tion von Urszenen einzusehen.

72 Ralf Simon

https://doi.org/10.5771/9783968218804-37 - am 18.01.2026, 00:48:24.



https://doi.org/10.5771/9783968216904-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Psyche Realitdtsstatus erhilt. Es lige dann eine reale Traumatisierung
infolge einer nicht stattgefundenen, aber imaginativ realisierten Urszene
vor. Als Literaturwissenschaftler hat man die verantwortungsentlastete
Lizenz, in der Tat nur an Texten arbeiten zu kénnen. Die Frage einer re-
alen Verantwortung kann und soll methodisch ausgeklammert werden,
um den Raum der Textlektiire offenzuhalten. In diesem Sinne lautet
das Votum, daf} Textlektiire durchaus mit materialen Thesen aufwarten
darf, solange sie diese Thesenlage wiederum dem asthetischen Textpro-
ze3 und seinem Formapriori anheimgibt.

Die vermutete Miflbrauchsszene ist also, um den zweiten Schritt zu
gehen, hermeneutisch weiter zu spielen, und sie ist in die nun schon
etablierte, sehr komplexe Szene der Einflu-Angst einzuschreiben.
Der zugleich bése und gute Vater kann wiederum in die Form der fiir
Hofmannsthal immer nur selbstverlustigen Abwehr Stefan Georges ein-
gebracht werden. Man wird auch dariiber nachdenken kénnen, ob man
selbst schon in diesem frithen Stadium Stefan George als die bése Mut-
ter® der zweiten Position der Dienerschaft zuweisen kann.

Weiterfithrender ist aber eine Formiiberlegung, die sich solcher punk-
tueller Identifikationen weitgehend enthalten kann. Hofmannsthals
»Mirchen der 672. Nacht« schreibt ja durchaus eine komplexe narra-
tive Inversion des Verhaltnisses von Geschichte und Vorgeschichte. In
dem schon im ersten Teil der vorliegenden Studie argumentierten Sin-
ne kann man die Authebung der narrativen Relationen von Geschichte
und Vorgeschichte in formisthetischer Hinsicht lyrisch nennen. Aber
diese Aufhebung der Unterscheidung von Haupt- und Vorgeschichte
wird um den Preis einer tiefgreifenden Traumatisierung erkauft. Forcier-
ter formuliert: Eigentlich sind es ausschlieBlich die traumatisierenden
Energien, die fiir das unentrinnbare Eingeschlossensein in der Vorge-
schichte sorgen. Wenn das >Lebens, das in Hofmannsthals Texten so in-
tensiv beschworen wird, in die Wiederholung einer Urszene gebannt ist,
dann mufl es daran zugrundegehen. Hofmannsthal spielt im »Mérchen
der 672. Nacht« eine Art von formésthetischer Gegenprobe zu seiner
lyrischen Verfahrensweise durch, die zur Epigonalitdt fithrende Vorge-
schichte durch eine lyrisierende Enttemporalisierung zu kaschieren. Im

80 Vgl. zum Blick der bésen Mutter die Studie von Stefan Breuer, Asthetischer Fundamen-
talismus. Stefan George und der deutsche Antimodernismus. Darmstadt 1995, S. 60f.

Lyrik und Poetik beim friilhen Hofmannsthal 73

https://doi.org/10.5771/9783968218804-37 - am 18.01.2026, 00:48:24.



https://doi.org/10.5771/9783968216904-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Mirchen« wird aber deutlich, daf} eine vollstandige Aufthebung der Zeit
thematisch wie formell in den Tod miindet. Der Logik der Vorgeschich-
te, so zeigt das »Mérchen«, muf§ offenkundig eine narrativ-temporale
Dynamik erhalten bleiben; jenseits ihrer kollabiert der Text in die Wie-
derholungen einer Urszene.

Das Argument ist also in der Tat ein formisthetisches: Wenn man
die Verfahrensweise der Lyrik, Vorgeschichten in den Modus der
Gleichzeitigkeit zu versetzen, also alle Metonymien metaphorisch zu
integrieren, konsequent umsetzt, dies aber nicht als Gedicht, sondern
als Erzahlung formiert, dann entsteht unweigerlich die Notwendigkeit,
die Motivationen der Akteure nicht auf verschiedene Vergangenheiten
beziehen zu kénnen, sondern sie in ein einziges Zugleich projizieren
zu mussen. Die Suchformel »finde oder konstruiere die Urszene« ist die
formisthetisch unvermeidbare Reaktion auf einen Erzihltext, der de
facto lyrisch funktioniert, aber dennoch Protagonisten handeln 1afit und
also formal Narration signalisiert. Wenn das Agieren der Protagonisten
grundsitzlich in einem Raum der Gleichzeitigkeit stattfindet, dann tritt
an die Stelle der jeweiligen Vorgeschichten des jeweiligen Akteurs ein
einziges Déja-vu, in dem jede Handlung zur Funktion desjenigen Ak-
teurs wird, der das Bezugssystem aller Handlungen ist. Der Leser muf}
das »Mérchen« in eine Logik der permanenten Rekursion hineinfith-
ren, er mufd die Gleichzeitigkeit der Vorgeschichten ausmotivieren. Er
wird eine Urszene finden, das Ritsel des Textes 1osen wollen. Insofern
verfehlen Konstruktionsverbote in bezug auf psychoanalytische Syn-
thesenbildungen schlicht das Formgesetz dieser Erzdhlung. Allerdings:
Eine jede behauptete Urszene mufl zugleich als eine verstanden sein,
die das Ergebnis eines Sogs der dsthetischen Form ist — nicht mehr,
nicht weniger.

Diese kleine angedeutete Lektiire des »Marchens der 672. Nacht« re-
sultiert also aus einer doppelten Uberquerung der Genregrenzen. Wurde
im ersten Schritt die an sich narratologische Kategorie der Vorgeschichte
auf Hofmannsthals Lyrik tibertragen, so wurden nun die derart lyrik-
konform gemachten Vorgeschichten wieder auf eine Erzihlung ange-
wandt, deren Charakter als >lyrisch« zu bezeichnen ist. In diesem Theo-
rierahmen einer doppelten Indienstnahme von >Vorgeschichte« entsteht
das doppelte Formgesetz, eine Urszene als Einlésung der narrativen

74 Ralf Simon

https://doi.org/10.5771/9783968218804-37 - am 18.01.2026, 00:48:24.



https://doi.org/10.5771/9783968216904-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gleichzeitigkeit konstruieren (oder finden) zu sollen und sie gleichzeitig
als Resultat eines Formdispositivs verstehen zu miissen.

\'
Die energetische Konstellation der Vorgeschichten
als Szene der EinfluB-Angst

Es sei ein Fazit des Gedankengangs versucht. - Der Zugang zu Hofmanns-
thals Lyrik vor dem Hintergrund narratologischer Uberlegungen hat sei-
nen Ausgangspunkt bei dem erzéhltheoretischen Begriff der Vorgeschich-
te genommen: Hofmannsthals Begriff der Préiexistenz und seine vielfach
gewihlte Thematik des Vorangehenden (vgl. Gedichttitel und Wortfiigun-
gen wie: »Vorfriihling«, »Vor Tag«, »Vorgefiihl« etc.) bieten dazu reichhalti-
ge Ankniipfungen. »Vorgeschichte« wurde zunéchst auf einer thematischen
Ebene als Problem der Epigonalitit verstanden: Vor dem eigenen Dichten
stehen die groflen Dichter (vor allem Goethe), die die gegenwirtige lyrische
Geste zur epigonalen Nachtréglichkeit verkleinern. Ein zweiter Schritt hat
die Szene der Instruktion (Blooms EinfluR-Angst) durch den Verweis auf
Stefan George einer energetischen Konkretisierung zugefiihrt. Die polemi-
sche Formel lautete: Hofmannsthal ist lieber ein Epigone Goethes als ein
Ephebe des avantgardistischen George. Das in Hofmannsthals Gedichten
formulierte Epigonentum wird somit als Abwehrreaktion gegen George
lesbar. Der dritte Schritt unterwanderte auch diese Formel. Eine erneute
und genaue Lektire von Hofmannsthals Metapherntheorie (»Gespriach
tiber Gedichte«) wies nach, dafl die Metaphorizitit auf Vorgeschichten
beruht. Was sich sprachlich als Metaphorik darstellt, ist vorher ontolo-
gisch und physiologisch fundiert worden. Indem Hofmannsthal in diese
Tiefe des Metaphorischen (die Vorgeschichte der Metapher) zurtickgeht,
tiberwindet er den nur epigonalen Goethe-Bezug und gewinnt durch die
Goethe-Deutung - also mit Goethe - eine Konstellation des Ursprungs,
die stark genug ist, um Georges EinfluR-Versuch zu kontern. Der frithe
Text »Idylle« kann in diesem Sinne als Metapherntheorie gelesen und dem
spateren »Gesprich tiber Gedichte« der Sache nach an die Seite gestellt
werden. Somit entsteht eine neue Einsicht in Hofmannsthals Szene der
Instruktion zwischen abgewiesenem Avantgardeanspruch (George) und
in die Tiefe transformierter Epigonalitit (Goethe). Diese Einsicht wieder-

Lyrik und Poetik beim friilhen Hofmannsthal 75

https://doi.org/10.5771/9783968218804-37 - am 18.01.2026, 00:48:24.



https://doi.org/10.5771/9783968216904-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

um wurde in die Lektire des »Marchens der 672. Nacht« zuriickgetragen.
Dessen lyrischer Charakter erzeugt einen Formbegriff, der zur Konstruk-
tion einer Urszene auffordert, diese aber eben nur als Resultat der Form
verstehen lafit.

Vor dem gegenwirtigen Dichten liegt die tibermichtige Tradition,
die sich fiir Hofmannsthal in Goethe manifestiert. Epigonalitit, eines
der zentralen Themen des 19. Jahrhunderts,* formiert sich im Gedicht
als Bezugnahme auf das Erbe, als magischer Verwandlungsversuch der
Bibliothekserfahrung, als lyrische Reise in die Bildzitate der Klassiker.
Hofmannsthals Lyrik ist in dieser Hinsicht als historistische Lyrik eine
Reflexion der Epigonalitit. Diese Vorgeschichte wird zugleich bekampft,
indem die Gedichte die narrativen Ordnungen in eine Gleichzeitigkeit
zu versetzen suchen, welche die Macht der Vorgeschichte und also die
Diagnose der Epigonalitit zurtickdriangen.

Eine zweite Vorgeschichte findet sich in der Urszene der Instruktion,
also in der Ereignissequenz, in der Stefan George den jiingeren Dich-
ter zu rekrutieren versucht. Es entsteht der tiefe strukturelle Konflikt
zwischen dem herangetragenen Anspruch, eine europiische Avantgarde
betreiben zu sollen, und dem Versuch, als Leser der Tradition gerecht
werden zu wollen. Die Gerechtigkeit der Lekttre und die mit der Avant-
garde einhergehende Notwendigkeit des Fehllesens bilden die energeti-
sche Grundkonstellation. Hofmannsthal steht im Spannungsfeld dieser
Vorgeschichten.

Die im »Mirchen« durchgefiihrte Identifikation von Haupt- und Vor-
geschichte markiert die Grenze, den Nullpunkt des lyrischen Verfahrens:
Die Selbstdiagnose der Epigonalitit ist durch die Enttemporalisierung
der Vorgeschichten nicht zu unterlaufen, da eine vollstindige Enttem-

81 Das Thema der Epigonalitit wurde in diesem Aufsatz als eines diskutiert, welches spe-
zifisch zur Hofmannsthalschen Problemsubstanz gehort. Aber es ist klar, dafl es sich hier
um ein Kulturmuster handelt, das das 19. Jahrhundert sehr weitgehend pragt. Nach dem
hier gewihlten Theorierahmen kommt Epigonalitit erst im Kristallisationsmedium einer poe-
tischen Individualisierung zu einer sprechenden Prignanz. Gleichwohl, es sei auf die For-
schungsbeitrige verwiesen, die das Thema als Eigentiimlichkeit der Epoche behandeln: Mar-
kus Fauser, Intertextualitit als Poetik des Epigonalen. Immermann-Studien. Miinchen 1999;
Matthias Kamann, Epigonalitit als dsthetisches Vermégen. Untersuchungen zu Texten Grab-
bes und Immermanns, Platens und Raabes, zur Literaturkritik des 19. Jahrhunderts und zum
Werk Adalbert Stifters. Stuttgart 1994; Burkhard Meyer-Sickendiek, Die Asthetik der Epigo-
nalitit. Theorie und Praxis wiederholenden Schreibens im neunzehnten Jahrhundert. Immer-
mann — Keller - Stifter - Nietzsche. Tiibingen 2001; Marcus Hahn, Geschichte und Epigo-
nen. 19. Jahrhundert / Postmoderne, Stifter / Bernhard. Freiburg 2003.

76  Ralf Simon

https://doi.org/10.5771/9783968218804-37 - am 18.01.2026, 00:48:24.



https://doi.org/10.5771/9783968216904-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

poralisierung in ein Szenario fithren wiirde, welches textuell immer nur
den Tod und die wiederholte Traumatisierung zu sprechen verméchte.

So wihlt Hofmannsthal in semer Poetik der Metapher — immer noch
im Spannungsfeld zwischen Epigonalitit und George, aber die Gren-
zen der lyrischen Enttemporalisierung einsechend — die andere Strate-
gie, tiefergelegte Vorgeschichten aufzubieten, um die Konfliktszene der
Einflu}-Angst zu unterlaufen. Indem er die Frage der Ubertragung von
der Sprache weg auf deren Vorfeld verlagert und eine physiologische
wie ontologische Metaphorik behauptet, und indem er gegentiber der
poetischen Mimesis eine urgeschichtliche Mimikry im Opfer zugrun-
delegt, gewinnt er eine Dimension von Vorgeschichte, die der eigenen
(mit George) und der zeitalterspezifischen der Epigonalitit vorgelagert
ist. Hofmannsthals Poetik kann somit Georges institutionalisiertem Kult
widersprechen und zugleich die Goethe-Nachfolge bekriftigen. In der
Lyrik wird diese Tieferlegung der Vorgeschichte thematisch, man den-
ke allein an Gedichttitel wie »Vorfriihling«, an narrationskonforme For-
men wie Terzine und Volksliedstrophe, an die Tendenz zu szenischer
Rede bis hin zum Balladesken. Abwehr der Avantgarde (George) und
Emschreibung in die Tradition (Goethe): Diese Szene der Einfluf}-Angst
wird marginalisiert durch eine substantiellere Archéologie, die an den
generischen Ort der Poesie selbst zu gelangen versucht.

Hofmannsthals Werk in den 1890er Jahren ist weitgehend von die-
ser energetischen Konstellation beherrscht. Zu bedenken wire, wie sein
Weg zur Komédie, zum Sozialen vor dem Hintergrund der hier versuch-
ten Deutung zu rekonstruieren sei.

Lyrik und Poetik beim frilhen Hofmannsthal 77

https://doi.org/10.5771/9783968218804-37 - am 18.01.2026, 00:48:24.



https://doi.org/10.5771/9783968216904-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://doi.org/10.5771/9783968218804-37 - am 18.01.2026, 00:48:24.



https://doi.org/10.5771/9783968216904-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

