
ANTHROPOS

113.2018: 573 – 588

Abstract. – The statuary of southwestern Gabon and the Re-
public of Congo has been mostly investigated through the prism 
of style. Attempts were previously made to establish ethnic as-
criptions of these objects, while the analysis of transborder in-
stitutions actually shows that artefacts and styles transgress eth-
nic boundaries. The study of the Mboyo or Boyo, a little-known 
initiation society, reveals the contribution of these institutions 
to this dispersion. It sheds a new light on a small corpus of reli-
quary ensembles generally attributed to the Massango and known 
as mbumba bwete, which is re-interpreted on the basis of ethno-
graphic data, either published or unpublished. [Equatorial Afri-
ca, statuary, initiation societies, Mwiri, Mboyo, Boyo]

Maxime de Formanoir, titulaire d’un master en histoire de l’art 
et archéologie à finalité spécialisée Arts visuels et analyse de 
l’image de l’Université Libre de Bruxelles. Il est chercheur au La-
boratoire d’Anthropologie des Mondes Contemporains (LAMC) 
de l’Université Libre de Bruxelles et prépare une thèse de doc-
torat sur la statuaire des sociétés initiatiques du sud-ouest du 
Gabon et de la République du Congo, où il mène, depuis 2016, 
des recherches de terrain. Il bénéficie, pour la réalisation de sa 
thèse, d’un mandat d’Aspirant du Fonds de la Recherche Scienti-
fique – FNRS, obtenu en 2015. – Il a publié, en 2012 et en 2014, 
dans la revue African Arts, les comptes rendus de deux exposi-
tions qui se sont tenues au Musée Dapper, à Paris, en 2010–2011 
et en 2012–2013.

1	 Introduction

Alors que les présupposés essentialistes dont les 
anthropologues et les historiens de l’art furent tri-
butaires ont été contestés à de multiples reprises, 
le discours sur les expressions artistiques d’Afrique 

subsaharienne en demeure largement imprégné. “La 
tendance ‘naturelle’ ” – rappelle sur ce point Boris 
Wastiau – “a été d’associer ‘identité tribale’ présu-
mée, langue, territoire et style, d’une manière très 
stricte …” (2000 : ​65). L’approche qui en découle, 
qu’on qualifie de “taxonomique” (Van Damme 
2011 : ​11  ; Wastiau 2000 : ​65), ne fut certes pas 
l’apanage des africanistes. L’Afrique subsaharienne 
lui offrit cependant un terrain d’application privi-
légié. La pratique, commune aux diverses admi-
nistrations coloniales, voulant qu’on cartographie 
les populations, et celle visant à en faire de même 
des artéfacts et de leurs styles, se trouvèrent sou-
vent mêlées (Wastiau 2000 : ​24 s., 56, 65 s.). C’est 
ainsi que Frans M. Olbrechts (1899–1958) put jeter 
les bases, dans l’ex-Congo belge, de son “approche 
morphologique” (voir, à ce propos, Petridis 2001) de 
la sculpture figurative. Elle devait permettre, selon 
lui, “de différencier la production artistique d’une 
contrée ou d’une tribu déterminée de celle de beau-
coup d’autres contrées et tribus voisines” (Olbrechts 
1959 : ​29). Olbrechts se montrait redevable, entre 
autres, de la procédure d’attribution adoptée, dans 
le domaine de la peinture italienne, par Giovanni 
Morelli (1816–1891),1 lui-même farouchement 
attaché à l’autochtonie des arts (Michaud 2015 : ​

  1	 L’impact de la “méthode morellienne” sur le travail d’Ol-
brechts est bien connu. Voir, à ce sujet, Petridis (2001 : ​124–
127).

Pour une approche de la statuaire du sud-ouest du Gabon 
et de la République du Congo 

sous l’angle des sociétés initiatiques

L’exemple du Mboyo ou Boyo

Maxime de Formanoir

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-573 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:01:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-573


574 Maxime de Formanoir

Anthropos  113.2018

62).2 Son travail a inspiré à d’autres chercheurs leur 
propre méthode d’analyse, comme celle, qualifiée 
d’“ethnomorphologique”, à laquelle Louis Perrois 
a soumis la statuaire fang (1966, 1972).3 L’auteur y 
a distingué une série de styles et de sous-styles qu’il 
a cru pouvoir rapporter à des découpages ethniques. 
En dépit des critiques dont sa méthode a fait l’objet,4 
elle a été transposée à différents corpus d’Afrique 
équatoriale, tel celui des “masques blancs” du sud 
du Gabon (Perrois et Grand-Dufay 2008).5 

Avec la remise en cause du prisme ethnique à 
travers lequel on envisageait naguère l’art d’Afrique 
subsaharienne, d’autres perspectives de recherches 
ont vu le jour. Elles ont davantage mis l’accent, 
comme le rappelle Jan-Lodewijk Grootaers, “sur 
la mobilité de l’art, sur les interactions entre po-
pulations et sur les limitations inhérentes [aux] 
étiquettes ethniques” (2007 : ​55). Le concept de 
“frontières ouvertes” (open frontiers), qui exprime 
“l’ouverture des frontières africaines aux arts et la 
mobilité de l’art entre elles” (Bravmann 1973 : ​19 ; 

  2	 Éric Michaud le souligne judicieusement, à la suite de Carol 
Gibson-Wood : “… l’on n’a généralement retenu des écrits 
de Morelli que cet aspect de sa méthode qui, pour décider 
de l’attribution d’une œuvre singulière, s’attachait à ces in-
dices capables de mener le connaisseur à la production d’un 
artiste singulier. Mais c’était oublier que, dans la pratique, le 
travail du connaisseur passait au moins implicitement, mais 
le plus souvent de manière parfaitement explicite, par l’attri-
bution préliminaire d’une œuvre à un ensemble plus vaste de 
productions, que cet ensemble soit pensé comme celui d’une 
école artistique régionale, nationale ou raciale” (2015 : ​60).

  3	 Sur l’influence qu’a eue l’“approche morphologique” d’Ol-
brechts sur le travail de Perrois, voir notamment LaGamma 
(1995a : ​7) ; Petridis (2001 : ​127, 129 note 16, 132 s.) ; Van 
Damme (2011 : ​10).

  4	 Voir, pour un aperçu des principales critiques qui ont été 
adressées aux travaux de Perrois, Fernandez (1974, 1986) ; 
Fernandez and Fernandez (1975) ; LaGamma (1995a : ​7–9) ; 
Siroto (1995 : ​9–11). Voir aussi, à propos de la méthode de 
Perrois : Petridis (2001 : ​132 s. et la note 21) ; van Damme 
(2011) ; Vansina (1984 : ​84 s.). 

  5	 Louis Perrois et Charlotte Grand-Dufay précisent en effet 
s’être basés sur les “principes définis pour l’étude de la sta-
tuaire Fang (Perrois 1972)” dans l’élaboration de leur classi-
fication des “masques blancs” du sud du Gabon (2008 : ​51). 
En dépit de l’ambition qu’affichent, d’entrée de jeu, ces au-
teurs, de s’affranchir d’une approche en termes ethniques du 
style de ces masques (2008 : ​7 s.), leur démarche les conduit 
à réhabiliter au cours de leur raisonnement des “indices 
d’identification ‘ethnique’ ”, tels que les “types de coiffe”, au 
motif qu’ils “permett[raient] d’instaurer a minima un certain 
ordre spatial dans la nébuleuse jusqu’ici indifférenciée des 
masques ‘Mpongwe-Punu-Shira’ ” (2008 : ​60). Leur mono-
graphie “Punu” s’achève, il est vrai, par la présentation d’une 
soixantaine d’artéfacts dont la plus grande partie est attri-
buée de façon univoque à telle “ethnie” plutôt qu’à telle autre 
(2008 : ​136–143). Cette ambivalence a déjà été relevée, dans 
le passé, par Alisa LaGamma, à propos d’autres ouvrages de 
Perrois (1995a : ​7 s.). 

nous traduisons), résume à lui seul ce changement 
de paradigme.6 

L’importance des “relations intersociétales” dans 
l’Afrique précoloniale, où Jean-Loup Amselle a 
proposé de substituer au concept d’ethnie celui de 
“chaîne de société” (1999 : ​23), invite elle aussi à 
faire prévaloir les facteurs d’échange dans l’analyse 
des expressions artistiques. L’existence au sud-ouest 
du Gabon et de la République du Congo de mul-
tiples sociétés initiatiques mérite à cet égard de rete-
nir l’attention de l’historien de l’art. Les institutions 
de ce type sont constitutives d’“espaces culturels et 
religieux” dont les limites, à l’instar de celles d’au
tres “espaces sociaux”, n’ont guère correspondu 
à celles des “ethnies” (Amselle 1999 : ​33). Elles 
passent pour avoir favorisé la dissémination de l’art 
en Afrique Centrale.7 On peut dès lors se demander 
si elles n’offrent pas un cadre plus adapté à l’étude 
de la statuaire du sud-ouest du Gabon et de la Ré-
publique du Congo que celui qui a été privilégié 
jusqu’ici. 

Après avoir discuté de la pertinence d’une lec-
ture de ce corpus en termes de “frontières ouvertes”, 
on en proposera une mise en œuvre concrète à tra-
vers l’étude d’une société initiatique méconnue, le 
“Mboyo” ou “Boyo”, et de sa statuaire.

2	 Les “frontières ouvertes” ou “perméables” 
de la partie sud-occidentale du Gabon  
et de la République du Congo

S’agissant de l’Afrique équatoriale atlantique, la ten-
tation d’attribuer à l’une ou l’autre population des 
œuvres d’art en fonction de leur style se heurte avant 
tout au fait qu’il subsiste peu d’artéfacts, parmi ceux 
qui y ont été recueillis, qui soient pourvus de don-
nées de collecte. Il en va ainsi de la plupart de ceux 
qui rejoignirent, à partir de la fin du XIXe et du dé-
but du XXe siècle, les collections privées occiden-
tales et qui ont reçu, depuis lors, la consécration du 
marché de l’art (Siroto 1995 : ​9 s.). Conséquence du 
fait que “la recherche historique et stylistique sur 
les œuvres est pour une part orientée par le mar-
ché” (L’Estoile 2007 : ​278 s.), c’est pourtant au dé-
part de ces mêmes pièces que s’est construite une 
grande partie du discours sur l’art de cette portion 
de l’Afrique centrale et qu’a été élaboré l’essentiel 
des classifications stylistiques qui en ont été pro-

  6	 Sur la notion de paradigme en histoire de l’art de l’Afrique et 
sur le tournant que constitua la démarche de Bravmann, voir 
Kasfir (1984).

  7	 Voir notamment Biebuyck (1969 : ​2 s., 5) ; Grootaers (2007 : ​
48, 101) ; Perrois et Notué (1997 : ​131) ; Schildkrout and 
Keim (1990 : ​239–241).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-573 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:01:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-573


Pour une approche de la statuaire du sud-ouest du Gabon et de la République du Congo sous l’angle des sociétés initiatiques

Anthropos  113.2018

575

posées. Aussi celles-ci demeurent-elles insuffisam-
ment étayées d’un point de vue empirique.

Une seconde difficulté surgit dès que l’on croit 
pouvoir assigner un style artistique à un groupe ou 
à un sous-groupe ethnique : l’ouverture et la relati-
vité dans le temps des frontières entre ces entités. 
L’impression de morcellement qui se dégage, à pre-
mière vue, de la carte ethnique d’une région telle 
que le sud du Gabon s’atténue si l’on admet que la 
distribution des “ethnies” y reflète avant tout celle 
des langues et qu’on reconnaît, dans le même temps, 
que les langues en question sont, dans bien des cas, 
mutuellement intelligibles (Bonhomme 2003 : ​19).8 
D’autres facteurs, comme l’existence, dans le Gabon 
méridional et au-delà, d’un système dit de “parenté 
interethnique”, reposant sur des “correspondances” 
claniques (Dupré 1972 : ​627–629), y ont également 
contribué à la “perméabilité des frontières eth-
niques” (Bonhomme 2003 : ​21). L’unité de cette ré-
gion, qui se serait affirmée de bonne heure (Vansina 
1991 : ​206), ne saurait donc surprendre, sauf à ne 
l’examiner, par une forme d’illusion rétrospective, 
qu’au travers de catégories, les ethnies, dont la ge-
nèse est largement tributaire du processus colonial 
(Gray 2002 ; LaGamma 2000 : ​30, note 2). 

Loin de conforter l’image d’un chapelet de 
groupes distincts et isolés les uns des autres, l’étude 
du passé du sud-ouest du Gabon et de la Répu-
blique du Congo révèle, en outre, que les échanges 
entre populations y furent nombreux, notamment au 
temps de la traite atlantique (Dupré 1972, Vansina 
1991). Leur ampleur aurait rejailli sur le plan des 
pratiques et des objets rituels, lesquels se seraient 
considérablement déplacés (Bonhomme 2006b : ​
504). L’intrication de la sphère des activités com-
merciales et du domaine magico-religieux y fut si 
forte que leurs “topographies” respectives purent 
même se confondre (2006b : ​502). Il devient dès 
lors possible de retrouver, au départ d’une étude des 
circuits marchands, certaines des voies au fil des-
quelles cheminèrent des rituels et leurs éventuelles 
manifestations artistiques. Ute Röschenthaler a 
ainsi pu montrer qu’au sud-ouest du Cameroun et 

  8	 Il en va de la sorte dans le groupe bantu B40 (shira-punu), 
qui inclut notamment les langues B41 (shira), B42 (sangu), 
B43 (punu), B44 (lumbu) (Maho 2009 : ​20). Comme l’a noté 
Jean Alain Blanchon, “les locuteurs de tous ces parlers sont 
conscients d’appartenir à une même communauté linguis-
tique et affirment que l’intercompréhension est à peu près 
assurée entre eux” (1984 : ​7 s.). Il en va de même au-delà de 
ce groupe. Le gouverneur Deschamps put ainsi constater que 
ceux qu’il qualifiait de Baloumbou “[s]e comprennent sans 
interprètes avec les Vili” (1962 : ​29). On estime que 65 % du 
vocabulaire du vili – langue du groupe H10 (kikongo) dans la 
classification de Guthrie (Maho 2009 : ​52) – est partagé avec 
le lumbu, langue du groupe B40 (Blanchon 1984 : ​32).

au sud-est du Nigeria “la plupart des associations 
et de leurs objets voyageaient à travers les mêmes 
routes que les commerçants avec leurs marchan-
dises et leurs esclaves” (2006 : ​74  ; nous tradui-
sons). L’Afrique équatoriale offre un terrain pro-
pice à ce type d’investigations (LaGamma 1995b : ​
55 ; Siroto 1995 : ​7). À l’instar du Lemba étudié par 
John Janzen (1982), diverses institutions y auraient 
été directement liées aux transactions commerciales 
et, spécialement, à celles occasionnées par la traite 
(Gray 2002 : ​87 ; Klieman 2007 : ​54 s. ; voir infra).

Plutôt que de chercher à perpétuer l’“équation 
une tribu = un style”, il faut donc privilégier une 
approche en termes de “frontières ouvertes” (Brav-
mann 1973 : ​9 s. ; nous traduisons) lorsqu’on aborde 
l’art sculptural du sud-ouest du Gabon et de la Ré-
publique du Congo. Ce concept, que son auteur ju-
geait “applicable dans une plus ou moins grande 
mesure à l’ensemble de l’Afrique noire” (10 ; nous 
traduisons), est particulièrement adapté à ce cor-
pus, comme cela a été suggéré à plusieurs reprises 
(voir, en particulier, LaGamma 1995a : ​254 ; Pau-
drat 1986 : ​6). Il permet de rendre compte de l’effet 
sur l’art de divers phénomènes de nature trans-eth-
nique, tels le développement de structures étatiques 
ou l’établissement de réseaux d’échanges commer-
ciaux (Bravmann 1973 : ​10 s.). 

À ces facteurs propres à stimuler la “mobilité de 
l’art” s’en ajoutent d’autres, comme la circulation de 
rituels, de ceux qui les pratiquent et de leur maté-
riel (Bravmann 1973 : ​10, 18). S’exprimant au su-
jet des “sociétés plus ou moins secrètes”, Olbrechts 
lui-même concédait qu’elles “cherchent des adeptes 
bien au-delà de leurs frontières tribales et propagent, 
avec leur activité rituelle et cérémonielle, les acces-
soires qui y jouent un rôle” (1959 : ​26). Grootaers 
l’a rappelé plus récemment à propos de l’Ubangi, 
où la plupart des expressions artistiques auraient 
été impliquées dans des pratiques à caractère ini-
tiatique (2007 : ​56). Il confirme que “nombre de ri-
tuels rattachés à ces objets semblent avoir voyagé 
entre groupes voisins, conduisant à des similitudes 
de forme et de contenu” (56). Pareil constat n’est 
pas neuf, s’agissant de l’Afrique équatoriale atlan-
tique, où l’on a également reconnu la contribution 
des sociétés initiatiques à l’“expansion” de tel ou 
tel style (Perrois 1979 : ​229 s. ; Perrois [éd.] 1997 : ​
224, nº 312). Tout comme Olbrechts à propos de 
l’ex-Congo belge (1959 : ​26), on a toutefois laissé 
entendre qu’au Gabon l’impact des sociétés initia-
tiques sur la dispersion des styles sculpturaux s’était 
davantage fait ressentir au niveau des masques qu’à 
celui de la statuaire. On défendit même la thèse se-
lon laquelle la “sculpture de la statuaire” y aurait 
été “essentiellement tribale”, à la différence de celle 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-573 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:01:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-573


576 Maxime de Formanoir

Anthropos  113.2018

des masques, “expressions souvent fugitives et va-
riées des rituels initiatiques …qui ont une aire d’ex-
tension souvent intertribale” (Perrois 1979 : ​29  ; 
l’auteur souligne).9 

On sait pourtant qu’au sud-ouest du Gabon et de 
la République du Congo une grande partie, sinon 
l’essentiel de la statuaire a relevé, elle aussi, de pra-
tiques ou d’institutions susceptibles d’avoir été véhi-
culées par-delà les limites entre groupes ethniques. 
Les formes particulières prises par certaines d’entre 
elles demeurent cependant méconnues, surtout sur 
la frange côtière.10 C’est le cas de la société initia-
tique du Mboyo ou Boyo qui passe, dans cette zone, 
pour avoir constitué une variante du Mwiri. En fai-
sant dialoguer des sources aussi hétérogènes que les 
écrits publiés ou inédits de missionnaires, ceux d’un 
administrateur colonial et ceux, plus récents, de cher-
cheurs, il devient possible d’en brosser les contours 
et de déterminer quels artéfacts y ont été mobilisés.

  9	 Dans sa récente monographie “Kota”, Perrois, qui fait aveu 
d’“humilité”, semble admettre que les groupements stylis-
tiques qu’il a reconnus au sein du corpus de l’art dit “kota” 
revêtent une plus grande “fluidité” qu’il ne l’avait jusque-
là laissé entendre. Aussi préfère-t-il opter, désormais, pour 
une “proposition de classification … plus à caractère géo-
graphique qu’ethnique” (2012 : ​49–52). On peut craindre ce-
pendant que l’“interprétation ethnique du concept de style” 
qui a caractérisé l’approche de Perrois (Petridis 2001 : ​132 s.) 
ait produit, selon la terminologie de Pierre Bourdieu, de tels 
effets de théorie (1982 : ​158), qu’il soit difficile, pour l’eth-
nologue, de renoncer aux catégories qu’il a lui-même jadis 
forgées ou consolidées et qui continuent à s’imposer dans 
les catalogues de ventes auxquels il collabore régulière-
ment. On constate ainsi que Perrois, quoique parfaitement 
au fait de son inadéquation, continue de justifier le recours 
à l’“appellation ‘kota’ ”, laquelle “conserve[rait] … son inté-
rêt, ne serait-ce que parce qu’elle renvoie à un type d’objet 
des arts africains parfaitement bien identifié maintenant, y 
compris du grand public” (2012 : ​27). On ne s’étonnera nul-
lement des confusions que cela entraîne auprès d’amateurs, 
tel l’informaticien Frederic Cloth, qui cosigne avec Kristina 
Van Dyke, Perrois et l’expert en art Pierre Amrouche, le hors-
série que la revue Tribal Art a fait paraître en décembre 2015 
à l’occasion de l’exposition “Kota. Digital Excavations in Af-
rican Art” à la Pulitzer Arts Foundation (St. Louis, Missouri). 
Cloth y revendique l’usage du “substantif ‘kota(s)’, sans ma-
juscule, pour désigner l’objet : la figure de reliquaire en bois 
recouverte de métal, et ‘Kota’, avec une majuscule, pour dé-
signer les peuples qui les ont produits, à savoir les Ndassa, 
Wumbu, Obamba, etc.” (2015 : ​55, note 5). Le terme “kota” 
subit ainsi, sous sa plume, une véritable antonomase. Il en va 
de même chez Amrouche (2015) qui témoigne quant à lui de 
son “désir de kota”. 

10	 Dans la “Bibliographie commentée” qu’il a établie en 2006 
au sujet de l’“anthropologie religieuse du Gabon”, Julien 
Bonhomme ne put recenser “qu’un seul article sur le Bwiti 
chez les Myene (Gaulme 1979) et aucun travail sur le Bwiti 
chez les Masangu, les Gisira ou les Bapunu où il est pourtant 
attesté depuis longtemps” (2006a : ​2022). Quant au Mwiri, 
Bonhomme (2006a : ​2022) ne signala “que de brèves réfé-
rences sur [cette] importante société initiatique”. 

3	 Le Mboyo ou Boyo et sa statuaire

3.1	 Le Mboyo ou Boyo dans la documentation 
ethnographique

a)	 Les écrits des missionnaires spiritains

L’existence du Mboyo ou Boyo sur le littoral congo-
lo-gabonais n’y semble signalée, dans les sources 
écrites, qu’à partir de la fin du XIXe siècle. Rares 
sont les témoignages publiés au sujet des sociétés 
initiatiques établies à cette époque au sud-ouest des 
actuelles républiques du Gabon et du Congo. Deux 
d’entre eux, des lettres parues en 1894 et 1896, 
émanent du Père Alfred Garnier (1864–1915),11 
un missionnaire de la Congrégation du Saint-Es-
prit (C. S. Sp.). Son installation à Mayumba et dans 
sa région, où il demeura pendant plus de deux dé-
cennies, remonte à 1892 (Ernoult 1995 : ​116, 119). 
Les missives du spiritain révèlent que les popula-
tions côtières qu’il put y rencontrer avaient alors 
pour “principale idole” un certain “Mboio” (Garnier 
1894 : ​428) ou “M’Boio” (Garnier 1896 : ​44). Ces 
observations sont recoupées par celles consignées 
dans un document manuscrit non daté, probable-
ment laissé par un contemporain de Garnier, le Père 
Joseph Le Mintier de la Motte-Basse (1867–1927), 
qui fut à la tête de la mission de Mayumba de 1896 
à 1906 (Ernoult 1995 : ​116). Le Mintier y confirme 
que le culte d’un “fétiche” du nom de “Mboio” 
s’était répandu sur le littoral et à proximité de ce-
lui-ci, en particulier auprès de ceux qu’il qualifie de 
“Bavilis” (Archives C. S. Sp. s. d. : ​1).12 Un autre 
spiritain, le Père Jean-Louis Le Scao (1877–1953) 
constata à son tour la présence du “Mboïo” sur la 
côte. Son “sanctuaire” se serait composé, d’après 
lui, de “deux petites moitiés de case se regardant 
l’une l’autre, et dressées au milieu de la cour du vil-
lage” (Le Scao 1908 : ​90). Le “fétiche” lui-même, 
constitué d’une “boîte ronde en écorce d’arbre et 
renfermant un crâne humain, et des matières rouges 
malpropres”, aurait occupé l’un des deux édicules, 
tandis que l’autre aurait abrité un “paquet de lanières 
de peaux de bêtes enfilées dans un manche sculpté 

11	 Les dates de naissance et de décès des missionnaires spiri-
tains mentionnés dans cet article sont issues du site web de 
la Congrégation du Saint-Esprit en France : < http://spiritains. 
forums.free.fr/defunts > [22. 05. 2018]. 

12	 On sait que le Père Le Mintier “s’[était] fait livrer par le 
vieux Mandaki Nioundou, son fameux nboïo (sic), terreur 
de tout le pays”, à savoir : “… un fétiche dans lequel entrent 
trois crânes de chefs et trois d’esclaves” (Piolet 1902 : ​262). 
D’après un extrait du Bulletin général de la Congrégation 
du Saint-Esprit, daté d’avril 1897, que cite Jean Ernoult, ce 
“fétiche”, recueilli à Banda-Pointe, était destiné au Musée de 
Grignon (Orly) (1995 : ​118).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-573 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:01:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-573


Pour une approche de la statuaire du sud-ouest du Gabon et de la République du Congo sous l’angle des sociétés initiatiques

Anthropos  113.2018

577

sous forme de figure humaine” (Le Scao 1908 : 90). 
C’est Le Mintier qui a rapporté avec le plus de dé-
tails les conditions dans lesquelles on procédait à 
sa réalisation : 

Le Nganga est … appelé et dans la forêt travaillens [sic] 
en secret à fabriquer la caisse qu’on appelle Ki Kanga, et 
la figurine qui a nom Mbondo ; il y emploie du bois qui 
n’est pas dur. Ceci fini, celui qui l’a fait venir le conduit 
au cimetière où il lui montre le tombeau d’un membre 
influent de sa famille, ou d’un chef illustre. On procède 
à l’exhumation en présence de quelques initiés seule-
ment. On enlève le crâne, quelques côtes, quelques osse-
ments des jambes et des bras ; puis on recouvre le reste 
de terre …Tous ces restes humains sont lavés dans le ruis-
seau qui coule au sein de la forêt, puis placés dans la 
caisse  ; les différents ossements au fond, et la tête, au 
dessus. Si la chair n’est pas encore entièrement décom-
posée, on suspend le tout au dessus d’un grand feu qui la 
consume, et fait sécher les os ; puis on les enferme dans 
cette caisse en écorce. Ensuite le Nganga est conduit au 
tombeau d’un esclave ; le crâne et quelques ossements 
de celui-ci subissent les mêmes préparations. Ordinaire-
ment on recherche le cadavre d’un esclave qui a coûté le 
plus cher. On presse ce crâne et ces quelques ossements 
de manière à en faire une masse un peu ronde qu’on en-
veloppe dans quelques morceaux d’étoffes, entourées de 
ficelles qui servent à l’attacher à l’extrémité inférieure de 
la figurine en bois qu’on appelle Mbondo ; puis on adapte 
à cette même extrémité quelques bandes de peau de tigre 
[sic], d’antilopes, etc. … qui dépassent un peu la masse 
infâme de ces ossements, sans la masquer complètement 
(Archives C. S. Sp. s. d. : ​2 s.). 

Aux sources écrites s’ajoutent d’autres docu-
ments qui corroborent ces données relatives aux 
Mboyo ou Boyo.

b)	Un cliché du Père Georges Patron

Comme chez Le Scao, il est question d’un dispositif 
bipartite dans la description du “Mboio” faite par Le 
Mintier. Une célèbre photographie, tantôt attribuée 
à Mgr Prosper Augouard (1852–1921),13 tantôt au 
Père Georges Patron (1880–1958) (Leveau 2006 : ​
85, ill. ; Perrois 2014 : ​58 s., ill.), voire à un certain 
Coulon (Perrot 2000  : fig. 3), rend compte d’une 
telle bipartition (figs. 1, 2). On distingue sur ce cli-
ché trois effigies à la base desquelles est attaché un 
paquet. Derrière elles trônent trois grandes boîtes 
cylindriques en écorces cousues. Un crâne muni de 
sa mandibule est placé sur le couvercle d’une des 
trois grandes boîtes, comme s’il en avait été retiré. 
Une boîte plus petite complète l’ensemble. 

Reproduite, après avoir subi des retouches, dans 
l’ouvrage “Chez les Fang ou quinze années de séjour 
au Congo français” du Père Henri Trilles (1912 : ​
246), où elle n’est pas légendée, la photographie pa-
rut également sur cartes postales.14 D’un tirage à 
l’autre, diverses indications furent ajoutées en marge 
du cliché. La version la plus connue des cartes pos-

13	 Chaffin et Chaffin (1979 : ​290) ; Cloth (2015 : ​40, fig. 32) ; 
Lehuard (2004 : ​10–12, ill. 2, 3) ; Perrois (1979 : ​229, nº 240, 
ill. ; 1985 : ​120, ill. ; 1988 : ​215, fig. 49 ; 2007 : ​67, fig. 32 ; 
[éd.] 1997 : ​219, nº 305 [non repr.]).

14	 A propos des différentes éditions qu’a connues ce cliché, 
et des divers supports sur lesquels il a figuré, voir notam-
ment Lehuard (2004 : ​12)  ; Leveau (2006 : ​85, note 10)  ; 
Mary (2010 : ​894 s.) ; Perrois (2007 : ​67, fig. 32). Voir aus-
si la page consacrée à cette image sur la base de données 
en ligne “James J. Ross Archive of African Images 1590–
1920” (RAAI)  : < http://raai.library.yale.edu/site/index. 
php?globalnav=image_detail&image_id=1683 > [22. 05. ​
2018] 

Fig. 1 : Carte postale des Impri-
meries réunies de Nancy, Col-
lection Leray, numérotée 79 et 
pourvue de la légende “Congo 
Français – Les derniers restes du 
fétichisme” (s. d., documentation 
de l’auteur).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-573 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:01:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-573


578 Maxime de Formanoir

Anthropos  113.2018

tales réalisées à partir de cette photographie porte 
la marque des Imprimeries réunies de Nancy. Elle 
fait partie d’une série de cartes numérotées, la “col-
lection Leray”, dont plusieurs comportent la men-
tion “cliché Augouard”. Ce n’est pas le cas du nu-
méro 79, que nous reproduisons ici (Fig. 1). Il est 
seulement pourvu de la légende “Congo Français. 
Les derniers restes du fétichisme”. Faute d’indica-
tions sur le lieu précis où le cliché fut pris, on a gé-
néralement attribué aux Massango les objets qui y 
apparaissent, en raison de la ressemblance stylis-
tique qu’ils présenteraient avec d’autres du même 
type, qu’on prête à cette population de l’intérieur 
du Gabon.15 

Une version apparemment moins diffusée des 
cartes postales qui nous intéressent (Fig. 2), sur la-
quelle le Père Patron est signalé, en bas à droite, 
comme étant l’auteur du cliché, rattache pourtant 
l’image à un tout autre contexte. Elle est munie, en 
haut à droite, de la légende “Missions des Pères du 
St-Esprit. Congo Français. Fétiches de la société se-
crète du Mboyo aux environs de Loango”. Ces don-
nées contredisent le discours tenu jusqu’ici à pro-
pos des objets visibles sur l’image. Il faut rappeler, 
cependant, que la documentation ethnographique 
constituée par les missionnaires spiritains et, spécia-
lement, celle qui se rapporte à la sphère magico-re-
ligieuse est passée, aux yeux de certains spécialistes 
de l’anthropologie religieuse du Gabon, pour com-
porter de “grosses lacunes …, des contradictions 
d’un écrit à l’autre, une inauthenticité de certains 

15	 Cloth (2015 : ​42) ; Lehuard (2004 : ​12) ; Leveau (2006 : ​85) ; 
Perrois (1979 : ​229, nº 240 ; 1985 : ​120 ; 1988 : ​215, fig. 49 ; 
2007 : ​67, fig. 32 ; 2014 : ​58 s.). 

rites décrits et des interprétations plus ou moins fan-
taisistes” (Raponda-Walker et Sillans 1962 : ​3). En 
témoigne l’utilisation faite par le Père Henri Trilles 
(1866–1949) du cliché en question. Trilles s’en ser-
vit, contre toute vraisemblance, “comme illustration 
du culte du byeri des Fang”, manifestant ainsi, pour 
l’anthropologue André Mary, son “indifférence ma-
nifeste aux écarts distinctifs des styles ethniques” 
(2010 : ​894). 

Divers éléments tendent toutefois à confirmer 
l’appartenance des objets figurant sur la carte pos-
tale à la société du Mboyo. Il semble, notamment, 
que le paquet surmonté d’une effigie qui apparaît au 
centre de l’image soit celui que conserve le Science 
Museum de Londres (Inv. A657377).16 Cet objet est 
repris sur la base de données en ligne du musée, 
en tant que “reliquaire du bassin de l’Ogooué” avec 
l’indication selon laquelle il comporterait “les os 
et les reliques d’un ancêtre vénéré qui passait pour 
un redoutable guérisseur traditionnel …de la tribu 
M’Boio [M’Boio tribe]”.17 Cette légende procède 

16	 C’est ce qu’a suggéré J. Ross, auquel nous nous rallions, 
dans un commentaire laissé le 27 juillet 2012 sur la base de 
données en ligne “James J. Ross Archive of African Images 
1590–1920” (RAAI) : < http://raai.library.yale.edu/site/index. 
php?globalnav=image_detail&image_id=1683 > [22. 05. ​
2018] 

17	 Science Museum, London, base de données “Brought to 
Life” : < http://www.sciencemuseum.org.uk/broughttolife/ob 
jects/display.aspx?id=4548&keywords=A657377 > [22. 05. ​
2018] (nous traduisons). L’objet, reproduit dans Arnold and 
Olsen 2003 : ​302, avec la légende “Upper Ogowe, Gabon, 
1870–1920”, apparaît sur la base de données “Wellcome Im-
ages” < http://wellcomeimages.org > [22. 05. 2018] avec son 
étiquette de collection, qui porte la mention “R  32/​1937, 
KYN, M’BOIO”. 

Fig. 2 : Carte postale munie de la 
mention “Cliché du R. P. Patron” 
et de la légende “Missions des 
Pères du St-Esprit. Congo Fran-
çais. Fétiches de la société secrète 
du Mboyo aux environs de Loan-
go” (s. d., documentation de l’au-
teur).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-573 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:01:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-573


Pour une approche de la statuaire du sud-ouest du Gabon et de la République du Congo sous l’angle des sociétés initiatiques

Anthropos  113.2018

579

à n’en pas douter d’une interprétation erronée du 
terme “M’Boio”, lequel ne peut raisonnablement 
désigner le nom de l’“ethnie” au sein de laquelle 
l’objet aurait été collecté. Le terme en question ren-
voie plus vraisemblablement à la société initia-
tique éponyme et a peut-être accompagné la pièce 
A657377 depuis l’époque où elle y a été prélevée. 

Quant à la présence, à l’arrière-plan de la pho-
tographie, d’un individu tenant à la main un objet 
tubulaire, elle ne fait nullement obstacle à une attri-
bution de la scène au Mboyo ou Boyo. D’après Per-
rois, cet objet serait un “mirliton rituel” (2014 : ​58). 
L’usage d’un tel instrument est attesté dans divers 
contextes, tel le bwete des Massango, ou celui des 
Mitsogo (Sallée 1985 : ​163). Il faut toutefois préci-
ser que le mirliton était également utilisé au sein du 
Mboyo ou Boyo des populations côtières (Perrois 
et Grand-Dufay 2008 : ​45), où cet instrument au-
rait revêtu une importance toute particulière. On ap-
prend en effet, sous la plume du Père Jean Delcourt 
(1908–1996) que le Boyo se faisait entendre par le 
truchement d’un mirliton, “instrument sacré dans les 
villages baloumbous, qui, depuis toujours, impose 
aux femmes une crainte salutaire et une obéissance 
aveugle” (s. d. : ​291).18

c)	 Les enquêtes de terrain de Pierre Sallée

La carte postale des Missions des Pères du St-Es-
prit est la seule reproduction ancienne actuellement 
connue d’un dispositif qui soit qualifié de “Mboyo” 
ou “Boyo”. Diverses sculptures enfoncées dans des 
paquets, dont trois similaires à celles reconnais-
sables sur les cartes postales que nous avons évo-
quées, figurent certes sur une gravure intitulée “L’in-
vocation aux fétiches” qui parut dans Le Tour du 
Monde (Pierre Savorgnan de Brazza 1887 : ​329, 
ill.).19 Celle-ci ne permet pas, pour autant, de lo-
caliser avec certitude les objets qui y apparaissent 

18	 Dans un enregistrement de terrain du 13 mai 1966, réalisé à 
Malembe, district de Mayumba, Paul Mutoto, informateur 
de l’ethnomusicologue Pierre Sallée, évoque l’utilisation de 
cet instrument dans le cadre du Mboyo (Archives sonores 
du CNRS 1966 : CNRSMH_I_2007_005_025_04 : 06:59–
08:26). La référence à cet instrument se retrouve également 
dans les lettres du Père Garnier (1894 : ​428 ; 1896 : ​45), ain-
si qu’au chapitre “Mboio” de l’“Histoire des principaux fé-
tiches …” : “Il fallait, pour que ce fétiche d’un nouveau genre 
parût avoir la vie, lui rendre l’usage de la parole. Leur ima-
gination leur fit découvrir un petit morceau de bois creux, 
dont ils fabriquèrent une espèce de mirliton ; ils adaptèrent à 
l’une des extrémités une feuille mince quelconque en guise 
de membrane, puis en firent sortir quelques sons ; la voix de 
Mboio était trouvée …” (Archives C. S. Sp. s. d. : 1). 

19	 Voir à ce sujet Chaffin et Chaffin (1979 : ​290)  ; Leveau 
(2006 : ​84 s.). 

et, encore moins, d’étayer l’attribution de ces arté-
facts à une “ethnie” plutôt qu’à une autre.20 Quant 
à la figure accompagnée de la légende “Mbondo de 
Mboio” qu’on trouve chez Dennett (1968 : pl. VIII), 
elle peut difficilement correspondre à celles vues 
par les missionnaires spiritains dans le sud-ouest de 
l’actuel Gabon et de la République du Congo.21 

On sait toutefois, grâce aux travaux entrepris par 
l’ethnomusicologue Pierre Sallée (1933–1987),22 
qu’il subsistait, à la fin des années 1960 et au dé-
but des années 1970, au sud-ouest du Gabon, un 
type de dispositif du nom de “Mboïo” ou “Boïo” qui 
comportait une effigie appelée “mbondo” (1985 : ​
136). Sallée, qui put en photographier sur le ter-
rain, lors des enquêtes qu’il mena dans le district de 
Mayumba, en reproduisit deux dans sa thèse de doc-
torat avec la légende “Mboïo vili (Dindi-Mayum-
ba)” (1985 : 1ère pl. non numérotée, entre 136 et 
137) (Fig. 3). Ces deux objets, apparemment com-
plets, présentent un aspect très semblable à ceux qui 
avaient paru plusieurs décennies auparavant sur les 
cartes postales que nous avons signalées.

Au moment où il le rencontra, Sallée jugea le 
Mboyo ou Boyo absent du Gabon, à l’exception de 
Mayumba : “A Mayumba …, le Bwiti … est prati-
qué par les seuls Lumbu. Vers la frontière, avec les 
Vili, apparaît le Boïo, inconnu au Gabon” (1985 : ​
136). Des sources antérieures, que Sallée ignorait 
manifestement, avaient pourtant rapporté l’existence 
du Mboyo ou Boyo en d’autres points de l’actuel lit-
toral gabonais, chez les Balumbu comme chez les 
Vili. Au tournant du XIXe et du XXe siècle, il se 
serait même étendu “jusqu’à Sette-Cama et au-delà” 
(Archives C. S. Sp. s. d. : ​1). La contradiction entre 

20	 La gravure ayant été produite “d’après des documents de M. 
Jacques de Brazza” (Brazza 1887 : ​329), il est possible que 
les objets en question aient été vus in situ par ce frère de 
Pierre Savorgnan de Brazza, qui participa à la Mission de 
l’Ouest africain (Perrois 2012 : ​70–71, 73, fig. 18). Il faut 
toutefois garder à l’esprit la tendance qu’eurent parfois les 
dessinateurs et les graveurs à prendre des libertés par rapport 
à la réalité observable sur le terrain (LaGamma 1995a : ​15 s.). 
Perrois reconnaît à ce propos qu’“… il est probable que la 
gravure, publiée quelque temps après l’expédition, soit une 
‘synthèse’ effectuée par le graveur d’après plusieurs croquis 
originaux réalisés dans des villages différents de la moyenne 
vallée de l’Ogooué …” (2014 : ​58).

21	 On peut même se demander si l’objet en question provient 
effectivement d’Afrique équatoriale atlantique. Il évoque plu-
tôt les poulies de métier à tisser d’Afrique de l’Ouest. C’est 
l’une des hypothèses retenues sur la page de la James J. Ross 
Archive of African Images 1590 – 1920 (RAAI), où apparaît 
cet objet, repris sous le numéro d’inventaire 142/4 : < http:// 
raai.library.yale.edu/site/index.php?globalnav=image_detail​ 
&​image_id=2922 > [22. 05. 2018]. 

22	 Données biographiques issues du site du Centre de Recherche 
en Ethnomusicologie (CREM) : < http://archives.crem-cnrs. 
fr/archives/fonds/CNRSMH_Sallee > [22. 05. 2018]

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-573 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:01:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-573


580 Maxime de Formanoir

Anthropos  113.2018

ces données et les observations de Sallée peut tou-
tefois s’expliquer si l’on replace le Mboyo ou Boyo 
dans la diachronie. Il semble, en effet, qu’à l’inverse 
de la société initiatique du Bwiti, le Mboyo ou Boyo 
ait subi, dès le début du XXe siècle un inexorable 
déclin, au point de passer, sous la plume de l’admi-
nistrateur Georges Le Testu, pour un simple “pré-
décesseur” du Bwiti (1930 : ​74 ; voir aussi Archives 
C. S. Sp. 1919 : ​13). Il serait faux de croire, cepen-
dant, que le Mboyo ou Boyo disparut d’un seul coup 
du territoire de l’actuel Gabon. Diverses sources 
suggèrent, au contraire, que son déclin fut progres-
sif (Le Testu 1930 : ​74) et que le “fétiche” a mieux 
résisté à l’extrême sud-ouest du Gabon que sur la 
frange autrefois la plus septentrionale de son aire de 
répartition. C’est ainsi qu’à la fin des années 1930, 
le Père Jean Le Chevalier (1905–1950), en poste à 
Mayumba, y trouva le Mboyo certes “un peu moins 
répandu que le Bwiti ”, mais toujours bien présent, 
en particulier au sud de la lagune (1939 : ​138). Le 
spiritain s’étonna, du reste, de ce que le “fétichisme” 
demeurât encore “tenace”, à Mayumba, alors que 
les missionnaires y étaient implantés depuis plus 
d’un demi-siècle (Le Chevalier 1939 : ​137).23 

La persistance, auprès des Vili de Mayumba, 
d’objets du style de ceux photographiés par Sallée, 

23	 “Il est singulier de constater qu’au bout de 50 ans d’évangé-
lisation sérieusement conduite, il reste encore par ici tant de 
traces de ces cultes de Bouiti et de Mboyo qui régentent, en 
dépit de la foi du baptême, tant d’âmes craintives ou parfois 
criminelles” (Le Chevalier 1939 : ​137).

dans un cadre qu’il a défini comme étant celui du 
Mboïo ou Boïo, semble passée inaperçue dans les 
travaux sur la statuaire d’Afrique équatoriale atlan-
tique ultérieurs à la thèse de doctorat de l’ethnomu-
sicologue, qui mourut peu après l’avoir présentée. 
Elle paraît, à première vue, des plus déconcertantes, 
d’autant que les populations du littoral congolo-ga-
bonais qu’on désigne sous le nom de “Vili” passent, 
en général, pour n’avoir guère pourvu de figura-
tions les contenants destinés à abriter des ossements 
(Paudrat 1986 : ​7). On ne peut cependant douter de 
la validité des informations recueillies par Sallée 
au sujet du Mboïo ou Boïo, tant elles se révèlent 
conformes, sur bien des points, à celles recueillies à 
partir de la fin du XIXe siècle par les missionnaires 
de la Congrégation du Saint-Esprit et qui restèrent, 
pour certaines, inédites.

Un enregistrement de terrain, effectué par l’eth-
nomusicologue le 13 mai 1966, dans le village de 
Malembe, district de Mayumba (informateur Paul 
Mutoto), atteste du fait que le “Mboyo” désignait 
un crâne auquel était adjoint d’autres ossements 
(Archives sonores du CNRS 1966 : CNRSMH_​I_​
2007_005_025_04). Ces reliques, déposées à l’inté-
rieur d’un réceptacle en écorce, étaient celles d’un 
défunt estimé – “le type intelligent, et le type le plus 
riche, et le type qui savent [sic] tout” – enterré au 
cimetière, où l’on avait laissé son corps se décom-
poser avant de les prélever (22:52–23:17). Les pro-
pos recueillis par Sallée confirment en outre le sort 
particulier autrefois réservé aux crânes d’esclaves 
et, accessoirement, la permanence de la catégorie 

Fig. 3 : Photographie de terrain de 
Pierre Sallée (1970). Reproduite 
avec la légende “Mboïo vili (Din-
di-Mayumba)” dans sa thèse de 
doctorat (1985 : 1ère pl. non numé-
rotée, entre 136 et 137). (Sources : 
CREM / LESC s. d. b : DT. SAL. 
075, Tirage 70.238, pourvu d’une  
attribution manuscrite aux “Bavi-
li” ; DT. SAL. 082 [6 × 6 – 1970], 
négatif 70.238. Numérisé sous la 
référence 21081115.JPG. Repro-
duit avec l’aimable autorisation du  
Dr. Sylvie Le Bomin, (Muséum na
tional d’Histoire naturelle, Paris).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-573 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:01:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-573


Pour une approche de la statuaire du sud-ouest du Gabon et de la République du Congo sous l’angle des sociétés initiatiques

Anthropos  113.2018

581

d’“esclave” dans le sud-ouest du Gabon postco-
lonial, plusieurs décennies après l’interdiction de 
l’esclavage dans ce qui constituait alors le Congo 
français.24 Ces crânes d’esclaves, au dire de l’infor-
mateur de Sallée, étaient “écrasé[s]” et placés dans 
le “petit paquet” accroché aux “bras” du Mbondo, 
c’est-à-dire à la base de la figure autour de laquelle 
étaient disposées des bandes de peaux (16:07–
16:52). 

D’après une fiche de bobine d’enquête du Fonds 
Sallée, l’exhumation d’un Mboyo aurait fait l’objet 
d’un enregistrement, le même jour, dans le village 
de Kaï (“District de Mayumba … ethnie Vili”).25 
Les archives photographiques du Fonds Sallée pos-
sèdent une photographie non datée et non locali-
sée qui a peut-être été effectuée à une telle occa-
sion. Ce cliché (Fig. 4), dont nous ignorons s’il fut 
pris par Sallée lui-même et s’il résulte ou non d’une 
mise en scène sans rapport avec un quelconque ri-
tuel, montre une fosse au fond de laquelle on peut 
apercevoir un crâne posé sur des os longs. Une effi-
gie tout à fait similaire à celles reproduites dans la 
thèse de Sallée avec la légende “Mboïo vili” est fi-
chée derrière ce crâne.26

24	 Cette interdiction intervint en 1905. Voir, à ce propos, Rey 
(1969 : ​71). L’auteur rapporte cependant que le “dernier achat 
d’esclave” dont il a eu connaissance – celui d’“un jeune … 
tsangui par un chef lumbu” – remonterait à 1932 (515).

25	 Archives sonores du CNRS/ CREM/LESC (s. d. a). 
26	 Bien qu’il semble que les ossements viennent d’être sortis 

de terre, on ne peut exclure que cette photographie soit celle 
d’une inhumation. Perrois évoque des cas où, au Gabon, “les 
objets rituels anciens sont enterrés et soigneusement sous-
traits à l’attention des étrangers” (1997 : ​74). 

3.2	 La statuaire du Mboyo ou Boyo

Si la société initiatique du Mboyo ou Boyo demeure 
très peu connue, c’est encore plus vrai des objets 
d’art qui lui ont été associés. Nous n’avons connais-
sance d’aucun travail postérieur à la thèse de Sal-
lée qui leur ait été dédié. On peut lire tout au plus, 
sous la plume de Perrois et de Grand-Dufay, que le 
“boyo” aurait joué chez les Balumbu un rôle com-
parable à celui du Mwiri (Grand-Dufay 2016 : ​27 ; 
Perrois et Grand-Dufay 2008 : ​45), hypothèse dé-
fendue avant eux par Annie Merlet (1991 : ​121). 
Ces auteurs, en revanche, ne s’étendent guère sur les 
artéfacts qui pouvaient être utilisés dans le cadre du 
Boyo en question. Ils n’opèrent pas de lien entre le 
“Mboio” dont on retrouve la trace dans l’“Histoire 
des principaux fétiches” 27 et dans les écrits des PP. 
Garnier, Le Scao et Le Chevalier, et celui obser-
vé à Mayumba par Sallée, qui l’attribue aux Vili. 
Dans la récente monographie qu’elle a consacrée à 
l’art dit “lumbu”, Grand-Dufay se contente de pré-
ciser, à propos de la “société secrète Mboïo”, qu’il 
y est fait usage d’un “fétiche … représenté par un 
manche” rehaussé d’une figure humaine, entou-
ré de lanières de peaux de bêtes que les hommes 
agitent pendant la danse (2016 : ​22). Pas un objet 
de ce type n’est cependant reproduit dans l’ouvrage, 
où l’on ne trouve pas la moindre référence aux tra-
vaux de terrain de Sallée, aux matériaux sonores ou 
photographiques conservés dans ses archives, ni à  
sa thèse.28

Il faut reconnaître que les sources écrites anté-
rieures aux séjours de Sallée sur le terrain ne dé-
peignent les artéfacts du Mboyo ou Boyo que de 
façon très approximative. C’est à peine s’il est ques-
tion de dispositifs figuratifs.29 Quant à ceux repro-
duits par Sallée dans sa thèse, ils évoquent davan-
tage, pour toute personne familière de l’art d’Afrique 
équatoriale, ceux dits “kota” ou d’“influence ‘ko
ta’ ”,30 que ceux du littoral congolo-gabonais et, en 
particulier, ceux d’ordinaire attribués aux “Vili”. 

27	 Perrois et Grand-Dufay ne se reportent guère à cette source 
que nous attribuons au Père Le Mintier. Ils se contentent d’en 
donner la référence, erronée au demeurant, dans la bibliogra-
phie commentée qui clôt leur ouvrage “Punu” : “Mission de 
Mayumba : ‘Histoire des principaux fétiches chez les indi-
gènes de Mayumba : Mbois [sic], Mouiri, Doumi, Mbouan-
da’ ” (2008 : ​148). 

28	 Celle-ci n’était pas davantage citée dans l’ouvrage de Perrois 
et Grand-Dufay (2008).

29	 Le Père Le Chevalier, qui dit avoir “pu photographier 
quelques exemplaires de ce fétiche”, ne mentionne qu’“un 
bâton avec des gousses, des guenilles, des débris, des fruits 
vides avec des graines servant de grelots” (1939 : ​138).

30	 A propos de l’art dit “kota” et de “l’influence stylistique des 
‘Kota’ … en dehors même des groupes de langue de la famil-

Fig. 4 : Fosse avec ossements et effigie à piètement losangique. 
(Sources : CREM / LESC s. d. b : 1 ; DT. SAL. 075, tirage non 
numéroté et dépourvu de données mais rangé dans le même 
dossier que le précédent [70.238]. Numérisé sous la référence 
21081141.JPG. Reproduit avec l’aimable autorisation du Dr. Syl-
vie Le Bomin, Muséum national d’Histoire naturelle, Paris).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-573 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:01:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-573


582 Maxime de Formanoir

Anthropos  113.2018

Sallée l’admit lui-même : “On appelle Boïo un 
petit panier dans lequel est fichée une figurine de 
bois recouverte de lamelles de cuivre elle-même 
nommée mbondo, dont le style et la matière se re-
trouveront dans les figures du Mbumba Bwiti des 
Sango” (1985 : ​136). Plusieurs des “figures” en 
question, attribuées aux Massango, dont une publiée 
de longue date,31 retinrent d’ailleurs l’attention de 
l’ethnomusicologue qui s’en procura des reproduc-
tions photographiques, conservées dans ses archives 
au côté de clichés d’objets attribués aux “Bavili” 
(Archives sonores du CNRS/CREM/LESC s. d. b : 
DT.SAL.075). 

Les pièces de ce style ou du moins celles qui 
nous semblent les plus proches des effigies pho-
tographiées par Sallée se présentent sous la forme 
d’une sculpture losangique à la base et dont le cou 
paraît distendu. Des lamelles de cuivre et/ou de lai-
ton sont fixées sur la face et autour du cou de l’effi-
gie tandis que le sommet de sa tête, pourvu d’une 
excroissance, le contour de son visage, sa nuque et, 
parfois, ses épaules sont recouverts de plaques plus 
larges. De petites attaches maintiennent l’ensemble. 
Il n’est pas rare que des clous de tapissier aient éga-
lement été utilisés, en particulier sur les deux em-
branchements supérieurs du losange. Les yeux sont 
fréquemment obtenus au moyen de boutons de che-
mises (Musée des Beaux-Arts de Caen 1982 : ​46, 
nº 47). À hauteur du front et du menton, les lamelles 
sont le plus souvent implantées verticalement, et 
non horizontalement, comme c’est le cas sur le reste 
du champ facial (Perrois 1985 : ​204, nº 36 ; Perrois 
[éd.] 1997 : ​219, nº 305). Il arrive toutefois qu’une 
seule plaque, percée d’une bouche, recouvre la par-
tie inférieure du visage, et qu’il n’y ait guère de la-
melles verticales appliquées au sommet du front 
(Musée des Beaux-Arts de Caen 1982 : ​46, nº 47). 
Les sourcils sont figurés par des lamelles arquées, 
bordant la moitié supérieure des boutons faisant of-
fice d’yeux (Perrois [éd.] 1997 : ​220, nº 305). Le vi-
sage, de forme oblongue, plat (219) ou légèrement 
concave, de toutes ces effigies se distingue de celui 
d’autres pièces, également attribuées aux Massan-
go, dont le collectionneur Michel Leveau a noté, 
à la suite de Perrois, qu’il présente un aspect “plus 
anguleux” (Leveau 2006 : ​89 ; Perrois 1985 : ​204, 
nº 37). Il en va ainsi du fameux paquet-reliquaire du 
Musée du Quai Branly (Inv. nº 71.1897.39.1) – dont 
on ne sait où il fut recueilli (Perrois 2012 : ​71) – 

le proprement ‘kota’ ou directement apparentés”, voir Per-
rois (2012 ; 2015).

31	 Musée des Beaux-Arts de Caen (1982 : ​45 s., nº 47, notice 
de Louis Perrois, ill.) ; Stéphen-Chauvet (1933 : fig. nº 2, à 
gauche).

ou de celui de l’ancienne collection Alain Schof-
fel, aujourd’hui conservé au Musée Dapper (Inv. 
nº 4296 – Leveau 2006 : ​87, ill., à droite, et 89). À 
la différence de celles photographiées par Sallée, 
ces pièces se caractérisent notamment par leur front 
bombé, qui se prolonge vers l’arrière. C’est le cas 
de la “figure anthropomorphe” de l’ancienne collec-
tion Frum, aujourd’hui conservée à l’Art Gallery of 
Ontario de Toronto (Inv. nº 99/460), dont Perrois a 
bien vu “le front arrondi [qui] se déploie sur le haut 
de la tête pour constituer une natte en catogan qui 
retombe sur la nuque” (2012 : ​152, pl. 55).

Quant au paquet, toujours visible à la base des 
objets en apparence les mieux conservés32 que nous 
rapprochons de ceux photographiés par Sallée, il 
est généralement fait de pièces de tissu maintenues 
dans un cordage dont les mailles, assez lâches, se 
croisent à la manière d’un filet. Des lambeaux de 
peaux sont attachés au piètement de la figurine 
et recouvrent en partie le paquet. Cet aménage-
ment, qui paraît caractéristique, mérite qu’on s’y 
arrête : il correspond assez précisément, semble-t-
il, à la “masse un peu ronde qu’on enveloppe dans 
quelques morceaux d’étoffes, entourées de ficelles 
qui servent à l’attacher à l’extrémité inférieure de 
la figurine en bois qu’on appelle Mbondo” et aux 
“bandes de peaux” remarquées par Le Mintier (Ar-
chives C. S. Sp. s. d. : ​3 ; voir supra) ou encore au 
“paquet de lanières de peaux de bêtes enfilées dans 
un manche sculpté sous forme de figure humaine” 
signalé par Le Scao (1908 : ​90 ; voir supra). Il faut 
noter à ce sujet qu’un des paquets encore en place à 
la base d’une de ces pièces, aujourd’hui conservée 
au Musée Dapper (Inv. nº 0628), a bénéficié d’un 
examen radiographique. Il présenterait un contenu 
apparemment similaire à celui décrit par Le Mintier 
puis par l’informateur de Sallée, puisqu’il renferme, 
en plus d’autres restes, un “crâne écrasé, ouvert en 
deux” (Fondation Dapper 1986 : ​62, nº 13b).

A en croire Perrois, le style auquel ressortiraient 

32	 Nous nous référons notamment à celui du Science Museum, 
Londres (Inv. A657377) ; à celui du Musée royal de l’Afrique 
centrale, Tervuren (inv. EO.1979.1.127) ; à celui du musée 
du quai Branly, Paris (Inv. nº 71.1961.120.24) ; à celui des 
anciennes collections Félix Fénéon et Charles Ratton, Paris, 
aujourd’hui conservé au Musée Dapper, Paris (Inv. nº 0628) ; 
à celui de la collection africaine des Pères du Saint-Esprit, 
Abbaye Blanche de Mortain, Inv. M. 39 (reproduit dans Mu-
sée des Beaux-Arts de Caen 1982 : nº 47 et dans Stéphen-
Chauvet 1933 : fig. nº 2, à gauche), dont nous ignorons la lo-
calisation actuelle et à celui de l’ancienne collection Armand 
Charles (Catalogue de vente 2009 : lot 51, ill. ; reproduit dans 
Millot 1965 : ​59, fig. 7 ; en tant qu’“Ossyeba”, dans Perrois 
2015 : ​24, fig. 17 et dans Stéphen-Chauvet 1933 : fig. nº 2, 
à droite), qui appartint lui aussi au Musée Missionnaire de 
l’Abbaye Blanche de Mortain et, précédemment, au Musée 
des Orphelins-Apprentis d’Auteuil.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-573 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:01:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-573


Pour une approche de la statuaire du sud-ouest du Gabon et de la République du Congo sous l’angle des sociétés initiatiques

Anthropos  113.2018

583

de tels artéfacts, qu’il qualifie de “sango” ou “san-
gu”, serait “bien établi” (2014 : ​58). L’auteur en 
veut pour preuves d’“anciennes photos mission-
naires d’avant 1914” (2014 : ​58). S’y ajouteraient 
des “trouvailles scientifiques ultérieures, spéciale-
ment celles de l’anthropologue Jacques Millot en 
1961 … ou d’autres encore, un peu plus récentes” 
(2014 : ​58). D’après Perrois, “tous ces spécimens 
sangu ont été vus et parfois collectés dans la région 
de la grande forêt des contreforts septentrionaux des 
Monts du Chaillu, celle des rivières Offoué et Lolo, 
deux affluents de la rive gauche de l’Ogooué, non 
loin de l’actuelle agglomération de Koulamoutou, 
une zone située à l’est du pays tsogho et au nord des 
pays povi (vuvi) et ndzèbi, en contact direct avec les 
villages aduma du fleuve, en limite occidentale de 
l’aire ‘Kota’ ” (2014 : ​58).

Les données invoquées par Perrois excluraient 
par conséquent l’attribution des effigies du style de 
celles que Sallée photographia dans la région de 
Mayumba à une population côtière telle que les Vili. 
Si l’on s’en tient aux travaux de Perrois et, tout parti-
culièrement, à la récente notice qu’il a rédigée à l’oc-
casion de la vente d’une pièce comparable à celles 
qui apparaissent sur le cliché qu’il attribue au Père 
Patron, de tels objets relèveraient de “l’art des San-
go”, établis au centre Gabon, où ce type de dispo-
sitif serait connu sous le nom de “mbumba-bwete” 
(Perrois 2014 : ​58). Reste à expliquer, dans cette hy-
pothèse, la présence sur la côte, dans le contexte du 
Mboyo ou Boyo, d’objets tels que ceux qu’y photo-
graphia Sallée. Cette interrogation nous paraît d’au-
tant plus légitime qu’aucune des pièces que nous 
rapprochons, du point de vue du style, de celles qui 
apparaissent sur le cliché pris par l’ethnomusico-
logue, n’est munie, à notre connaissance, d’infor-
mations de terrain vérifiables qui soient de nature à 
conforter leur attribution aux Massango du Centre 
Gabon. L’effigie 61-120-24, toujours pourvue de son 
paquet, que le Musée de l’Homme obtint par le biais 
de Jacques Millot, ne ferait pas exception à la règle : 
selon Sarah Frioux-Salgas, responsable des archives 
et de la documentation des collections au Départe-
ment Patrimoine et Collections de la Médiathèque 
du Musée du Quai Branly, où cette pièce est au-
jourd’hui conservée (Inv. nº 71.1961.120.24), il n’y 
subsisterait pas de données de terrain à son propos 
(comm. pers., 18 juillet 2014).33

33	 D’après Perrois, cette pièce, qui aurait “… été rapportée à 
l’occasion de l’ultime mission d’étude et de collecte orga-
nisée par le musée de l’Homme en Afrique équatoriale, en 
1960 …”, serait attribuable aux “Adouma” ou aux “Masan-
go” (Perrois [éd.] 1997 : ​219, nº 305, ill.), voire aux seuls 
Massango, comme il l’a suggéré dans la récente note où il 
évoque les “trouvailles” de Jacques Millot (Perrois 2014 : ​

Il n’en va pas de même, en revanche, de la pièce 
EO.1979.1.127 du Musée royal de l’Afrique cen-
trale, Tervuren, remarquable par son état de conser-
vation et très proche, comme l’ont relevé Alain et 
Françoise Chaffin, de celle de l’ancienne collection 
du Musée de l’Homme que nous venons de men-
tionner (1979 : ​312). Recueillie par le naturaliste 
Edmond Dartevelle, elle fut inscrite en 1938 dans 
la collection des Musées royaux d’Art et d’His-
toire de Bruxelles, à laquelle elle appartint jusqu’en 
1979, date de son transfert à Tervuren (Julien Vol-
per, comm. pers., 15 avril 2014). Les données qui 
l’accompagnent laissent entendre que ce dispositif, 
“acquis par l’intermédiaire du chef de subdivision 
Laugier”, proviendrait de Mayumba, et qu’il serait 
d’origine “loumbo.” 

On pourrait avancer que de tels objets, quoiqu’at-
testés à divers moments sur le littoral, n’y revêtaient 
plus guère d’usage rituel lorsqu’ils y furent photo-
graphiés et/ou collectés. Un “commerce des ‘fé-
tiches’ ” se mit en place, de très bonne heure, en 
Afrique équatoriale atlantique (Perrois 1997 : ​74 ; 
Siroto 1995 : ​9), de même que s’y serait dévelop-
pée la pratique consistant pour certaines popula-
tions à dérober à d’autres leurs objets rituels afin de 
les céder aux visiteurs de passage (Perrois 1997 : ​
74). Perrois a rappelé sur ce point que “seule la dé-
couverte d’un objet ‘vivant’ permet de garantir son 
origine” (1997 : ​74). Rien n’indique toutefois, à en 
croire les informations concordantes qui ont été re-
cueillies sur la côte, à différentes époques, à propos 
de la pratique du Mboyo ou Boyo, qu’il faille ex-
clure de la catégorie des “objets en activité” (1997 : ​
74) les artéfacts que Sallée put y photographier. Per-
rois concède d’ailleurs, à propos de l’effigie de l’an-
cienne collection Blum, qu’il attribue aux Massan-
go et qu’il qualifie de “mbumba bwete”, que ce type 
d’objet, loin de véhiculer une quelconque “identité 
ethnique, familiale ou personnelle”, “pouvait … être 
acquis, échangé ou même razzié par la force dans 
une aire de ‘sens’ socio-religieux assez large, et no-
tamment par les peuples voisins” (2014 : ​58).

L’utilisation sur le littoral congolo-gabonais de 
dispositifs dont on a attribué jusqu’à présent le style 
à des populations de l’intérieur ne surprend guère, 
au demeurant, si l’on garde à l’esprit la porosité que 

58). Millot s’était livré, il est vrai, à “une tournée ethnogra-
phique rapide” qui l’avait mené “des Bavili de la côte congo-
laise chez les Mitsogo, Masangu et Banzabi des forêts mon-
tagneuses de la région sud-occidentale du Gabon” (Millot 
1961 : ​65 et fig. 1). L’article qu’il fit paraître à son retour du 
terrain confirme certes que les “récoltes en territoire tsogo et 
sangu furent … fort satisfaisantes” (Millot 1961 : ​79) mais ne 
livre aucune information au sujet de la pièce 71.1961.120.24 
en particulier. 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-573 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:01:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-573


584 Maxime de Formanoir

Anthropos  113.2018

revêtent les frontières ethniques dans cette partie de 
l’Afrique équatoriale (Bonhomme 2003 : ​21 ; voir 
supra). Il faut insister, à cet égard, sur l’étendue des 
échanges liés à la traite atlantique, durant laquelle 
les populations côtières remplirent la fonction d’in-
termédiaires entre les Occidentaux et les habitants 
de l’hinterland (Dupré 1972 : ​620). On connaît l’ef-
fet qu’eurent ces interactions sur la dispersion de di-
verses pratiques (Klieman 2007 : ​43). Des sociétés 
initiatiques y furent impliquées, comme le Mwiri, 
dont la progression, du littoral vers l’intérieur, aurait 
suivi celle des caravaniers côtiers (Klieman 2007 : ​
54–56). On constate, de façon plus générale, que les 
rivalités qui virent le jour entre les protagonistes de 
ces échanges trouvèrent leur prolongement dans le 
domaine magico-religieux, à tel point qu’on aurait 
assisté, selon Julien Bonhomme, à la constitution 
d’une véritable “économie religieuse des fétiches 
… tout entière orientée autour de la richesse ma-
térielle” (2006b : ​504 ; voir aussi Siroto 1995 : 7). 
La documentation ethnographique dont on dispose à 
propos du Mboyo ou Boyo le confirme. On apprend 
notamment, sous la plume du Père Le Mintier, que 
le “Mboio” était recherché par “chaque chef un 
peu important, et même chaque chef de village qui 
v[oulai]t rapidement s’enrichir” (Archives C. S. Sp. 
s. d. : ​2). Ces derniers devaient, pour l’obtenir, s’ac-
quitter d’un montant important.34 

Le tableau qui se dessine du paysage magico-
religieux au sein duquel le Mboyo ou Boyo se se-
rait implanté correspond donc bien à celui décrit 
par Mary lorsqu’il évoque les conditions dans les-
quelles le Bwiti des Mitsogo aurait gagné diverses 
populations, telles que les Fang, qui s’étaient, au-
paravant, rendus responsables de la propagation de 
certains de leurs rituels. Il présente, en effet, l’aspect 
d’un “marché … relativement ouvert et fluctuant de 
l’offre et de la demande de pratiques cultuelles ef-
ficaces” où, comme le remarque à juste titre l’an-
thropologue, “une population emprunte à une autre 
qui elle-même emprunte à une troisième, et ainsi de 
suite, ce qui finit … par rendre tout à fait problé-
matique la question de l’origine des cultes” (Mary 
1999 : ​27). C’est à une situation d’une égale com-
plexité que nous confrontent les sources relatives 
au Mboyo ou Boyo, que l’administrateur Le Testu 

34	 On trouve des précisions sur ce point dans l’“Histoire des 
principaux fétiches” que nous attribuons au Père Le Min-
tier : “Si quelqu’un n’est pas assez riche pour se procurer ce 
Mboio entier, on lui fabrique une petite caisse de deux ou 
trois décimètres de hauteur sur un ou deux décimètres de 
diamètre, dans laquelle on enferme quelques ossements. Ce 
petit Mboio couche [coûte ?] plusieurs pièces d’étoffe. Quant 
au Mboio complet, son prix ordinaire est un esclave et dix 
pièces d’étoffe” (Archives C. S. Sp. s. d. : 3).

considérait, à l’instar du Bwiti, comme un “fétiche 
étranger” (Archives C. S. Sp. 1919 : ​13 ;35 Le Tes-
tu 1930 : ​74). Il est intéressant de noter, à ce sujet, 
que le vocable servant à désigner des reliques et, 
par extension, la société initiatique du Mboyo ou 
Boyo elle-même, est voisin de celui de “Mboy” ou 
“Mboye”, qui se serait appliqué à des figures de reli-
quaires ou aux réceptacles qu’elles surmontaient, au 
sein de groupes – obamba, voire mahongwé – dont 
l’implantation est beaucoup plus continentale que 
celle des populations que nous étudions ici.36 

Tout indique, en d’autres termes, que les habi-
tants de la côte qui commerçaient avec ceux de 
l’hinterland leur ont repris des pratiques qu’ils ju-
geaient “efficaces”, voire des objets du style de ceux 
qui leur étaient associés. Ce phénomène en rappelle 
un autre, constaté chez les Mpongwe du littoral ga-
bonais : à partir du milieu du XIXe siècle, ceux-ci 
auraient disposé de trois institutions (mwetyi, uku-
ku et indo) qui, quoique distinctes, jouaient un rôle 
apparemment comparable à celui du mwiri (Gray 
2002 : ​83 s.). Christopher Gray a interprété cette 
“prolifération de termes” en lien avec le Mwiri à 
la lumière de la notion de “tradition de renouveau” 
(tradition of renewal ) empruntée à Janzen (1977). 
D’après Gray, la multiplication de ce type de déno-
mination pourrait en effet témoigner de la plastici-
té d’une société initiatique comme le Mwiri, qu’on 
n’aurait pas hésité à modifier, pour mieux la confor-
ter à travers le temps, en lui intégrant des innova-
tions venues de l’extérieur (2002 : ​84). Cette grille 
de lecture est parfaitement applicable à la variante 
du Mwiri qu’est le Mboyo ou Boyo ainsi qu’à sa 
statuaire.

4	 Conclusion

Trop peu considérées dans les travaux sur l’art 
d’Afrique équatoriale atlantique, les sources éparses 
relatives au Mboyo ou Boyo permettent de lever le 
voile sur cette société initiatique et sur certains des 
artéfacts qui y auraient été impliqués. Le style de 
plusieurs d’entre eux est bien connu des spécialistes 
de l’art du Gabon, qui l’associent communément aux 
Massango de l’intérieur du pays. Il n’avait pas été 
attribué, jusqu’à présent, aux populations de la côte 
congolo-gabonaise, qualifiées de Vili et de Lumbu, 
auprès desquelles on sait pourtant que le Mboyo ou 
Boyo s’est implanté. On ne leur a guère reconnu, en 

35	 Il faut lire “Mboyo” dans la copie dactylographiée de ces 
notes de Le Testu, conservée aux archives spiritaines de Che-
villy-Larue, au lieu de la transcription “Lubayo”.

36	 Klieman (2007 : ​56) ; Perrois (1985 : ​40) ; Siroto (1980 : ​78).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-573 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:01:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-573


Pour une approche de la statuaire du sud-ouest du Gabon et de la République du Congo sous l’angle des sociétés initiatiques

Anthropos  113.2018

585

d’autres termes, la paternité d’objets de ce style et 
l’on n’a pas davantage admis qu’elles aient pu en uti-
liser. Les références au Mboyo ou Boyo que com-
portent les travaux de Pierre Sallée constituent une 
exception en la matière. Il semble cependant que 
l’ethnomusicologue n’ait pas eu accès à l’ensemble 
de la documentation ethnographique et, spéciale-
ment, aux sources missionnaires, en partie inédites, 
qui lui auraient permis d’étayer ses considérations 
au sujet de cette société. Il est toutefois possible, ré-
trospectivement, de louer la qualité des observations 
qu’il fit sur le terrain au sujet du Mboyo ou Boyo et 
de s’interroger sur les raisons pour lesquelles il n’en 
est pas question dans les travaux les plus récents qui 
ont été consacrés à l’art du sud-ouest du Gabon et 
de la République du Congo. Il est vrai que les don-
nées concernant cette société initiatique sont loin de 
conforter la démarche, de nature avant tout “classi-
ficatoire”, que perpétuent la plupart de ces écrits. 

On a pourtant souligné, de longue date, la néces-
sité de privilégier des questionnements plus trans-
versaux, si l’on entend renouveler le discours sur 
l’art d’Afrique équatoriale (LaGamma 1995a: ​vii ; 
1995b : ​54 s.). C’est dans cette perspective que se 
situe l’approche de la statuaire du sud-ouest du 
Gabon et de la République du Congo défendue 
ici, qui cherche à rendre compte, à travers l’étude 
d’“institutions … partagées” (Klieman 2007 : ​42, 
48 ; nous traduisons), telles que les sociétés initia-
tiques, de la dissémination de pratiques et, acces-
soirement, d’objets à travers l’espace trans-ethnique. 

Aborder des expressions artistiques sous l’angle 
des sociétés initiatiques présente un autre atout, du 
point de vue de l’histoire de l’art : grâce aux sources 
qui se sont accumulées au sujet de ces sociétés, on 
se trouve en mesure de resituer dans le temps les 
manifestations artistiques auxquelles elles ont don-
né lieu. Soulignant l’intérêt qu’il y a pour l’historien 
d’art à étudier “l’introduction, la diffusion, et le dé-
clin ou la survie d’institutions particulières qui sont 
directement symbolisées par des formes concrètes 
telles que la sculpture…”, Sidney Kasfir a ouvert, 
sur ce point, une piste de recherche des plus fruc-
tueuses. Elle a noté avec justesse qu’en se penchant 
sur de telles institutions “l’utilisation d’un type par-
ticulier de masque, de figure ou d’artéfact cérémo-
niel peut être liée chronologiquement à l’adoption 
de certaines idées” (1984 : ​186 ; nous traduisons). 
C’est ce qu’a tenté Kairn Klieman, s’agissant de 
l’Afrique équatoriale, où elle a entrepris de replacer 
dans la “longue durée” l’étude du Bwiti (2007 : ​50, 
en français dans le texte). Rares étaient jusqu’alors 
les travaux relatifs à cette société qui en avaient pro-
posé une approche “diachronique” (Gaulme 1979). 

En l’état actuel des recherches, les données dis-

ponibles au sujet du Mboyo ou Boyo ne permettent 
guère, pour leur part, de remonter au-delà de la fin 
du XIXe siècle. Il a toutefois été possible de faire 
ressortir, à partir de cette documentation, la “dyna-
mique” 37 propre à cette société initiatique sur plu-
sieurs décennies. L’étude du Mboyo ou Boyo invite 
en outre à s’interroger sur les rapports entre cette 
organisation et d’autres qui l’ont précédée ou qui ont 
cohabité avec elle et dont l’existence, fait exception-
nel en Afrique centrale, a parfois été consignée sur 
plusieurs siècles dans des sources écrites. 

Reste, comme l’a tenté Ute Röschenthaler au 
sud-ouest du Cameroun et au sud-est du Nigeria, à 
recueillir en divers lieux les histoires fragmentaires 
de ces multiples institutions qui, mises bout à bout, 
permettront de retracer ce que l’auteure conçoit, à 
la suite d’Igor Kopytoff (1986), comme la “biogra-
phie” de chacune d’entre elles (Röschenthaler 2010 : ​
122 s., 128 ; 2011 : ​503 ; nous traduisons). Il s’agira 
ensuite de passer de la “biographie culturelle” de 
ces institutions à leur “histoire sociale” (Appadurai 
1986 : ​34 ; nous traduisons) et à l’identification de 
ce que Röschenthaler nomme un “paysage d’asso-
ciations” (2010 : ​122 s., 129 ; 2011 : ​503 ; nous tra-
duisons). 

On peut ainsi espérer que la réinscription de pra-
tiques et d’institutions dans leur cadre temporel et 
spatial, qui va de pair avec celle des formes de créa-
tion artistique qu’elles ont occasionnées, ouvrira à 
l’historien de l’art de plus vastes horizons que celui 
auquel certains s’étaient jusqu’à présent cantonnés.

Nous adressons nos plus vifs remerciements à tous ceux 
qui nous ont aidé au cours de nos recherches et de la réa-
lisation de cet article et, en particulier, à notre promoteur 
de thèse, le professeur Pierre Petit (ULB, LAMC), ain-
si qu’aux professeurs Dunja Hersak (ULB) et Joël No-
ret (ULB, LAMC). Notre gratitude va également à Victor 
A. Stoichiță, directeur du Centre de Recherche en Eth-
nomusicologie (CREM), sous-directeur du LESC, Labo-
ratoire d’ethnologie et de sociologie comparative (UMR 
7186 – CNRS/Université Paris Ouest Nanterre La Dé-
fense), à Aude Julien-Da Cruz Lima, ingénieur d’étude, 
CNRS, responsable de la gestion et de la valorisation des 
archives du CREM et à Joséphine Simonnot, ingénieur de 
recherche au CREM, pour l’accès qu’ils nous ont accor-
dé au Fonds Pierre Sallée et l’aide précieuse qu’ils nous 
ont apportée lorsque nous l’avons consulté. Nous remer-
cions enfin le Père Roger Tabard, archiviste général de la 
Congrégation du Saint-Esprit, pour l’accueil bienveillant 
qu’il nous a réservé au Séminaire des Missions, à Chevil-
ly-Larue (Val-de-Marne).

37	 Nous reprenons cette expression à Klieman (2007 : ​59).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-573 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:01:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-573


586 Maxime de Formanoir

Anthropos  113.2018

Références citées 

Amrouche, Pierre
2015	 The Kota Reliquary Figure. An Object of Desire. – La 

figure de reliquaire kota, un objet de désir. Tribal Art 
5 : ​56–61. [Special Issue/Hors-série: Kota. New Light – 
Nouveaux éclairages]

Amselle, Jean-Loup
1999	 Ethnies et espaces. Pour une anthropologie topologique. 

In : J.-L. Amselle et E. M’Bokolo, Au cœur de l’ethnie. 
Ethnie, tribalisme et État en Afrique ; pp. 11–48. Paris : 
Éd. La Découverte & Syros. (La Découverte/Poche, 68) 
[2e éd.]

Appadurai, Arjun
1986	 Introduction. Commodities and the Politics of Value. In: 

A. Appadurai (ed.), The Social Life of Things. Commodi-
ties in Cultural Perspective; pp. 3–63. Cambridge: Cam-
bridge University Press.

Arnold, Ken, and Danielle Olsen (eds.)
2003	 Medicine Man. The Forgotten Museum of Henry Well-

come. London: The British Museum Press.

Biebuyck, Daniel P. 
1969	 Introduction. In: D. P. Biebuyck (ed.), Tradition and Cre-

ativity in Tribal Art; pp. 1–23. Berkeley: University of 
California Press.

Blanchon, Jean A. 
1984	 Présentation du Yi-lumbu dans ses rapports avec le Yi-

punu et le Ci-vili à travers un conte traditionnel. Pholia 
1 : ​7–33.

Bonhomme, Julien
2003	 Le miroir et le crâne. Le parcours rituel de la société ini-

tiatique Bwete Misoko (Gabon). Paris. [Thèse pour obte-
nir le grade de Docteur de l’EHESS, discipline anthropo-
logie]

2006a	 L’anthropologie religieuse du Gabon. Une bibliographie 
commentée. Cahiers Gabonais d’Anthropologie 17 : ​
2019–2036.

2006b	 Les tribulations de l’esprit blanc (et de ses marchandises). 
Voyages et aventures de Paul du Chaillu en Afrique équa-
toriale. Cahiers d’Études africaines 46/183 : ​493–512.

Bourdieu, Pierre
1982	 Ce que parler veut dire. L’économie des échanges linguis-

tiques. Paris : Fayard.

Bravmann, René A.
1973	 Open Frontiers. The Mobility of Art in Black Africa. Se-

attle: The University of Washington Press. (Index of Art 
in the Pacific Northwest, 5)

Brazza, Pierre Savorgnan de
1887	 Voyages dans l’Ouest africain, VII–XIII. Le Tour du 

Monde. Nouveau journal des Voyages 54 : ​305–336.

Catalogue de ventes
2009	 2 collections françaises. Antiques. Asie. Afrique. Océa-

nie. Successions Armand Charles & Léon Fouks. Paris. 
[Enchères Rive Gauche, Paris, Hôtel Drouot, vente du 
2 décembre 2009]

2014	 Art africain. Œuvres provenant de la collection de Ru-
dolf et Leonore Blum (jeudi 19 juin 2014 ; lots 1 à 63) ; 
pp. 56–59. Paris  : Christie’s. [Vente 3620 du 19 juin 
2014]

Chaffin, Alain, et Françoise Chaffin
1979	 L’art kota. Les figures de reliquaire. Meudon : Alain et 

Françoise Chaffin.

Chauvet, Stéphen-Charles
1933	 L’art funéraire au Gabon. Paris : Librairie Maloine.

Cloth, Frederic
2015	 New Light on the Kota. – Nouveaux éclairages sur les 

kota. Tribal Art 5 : ​30–55. [Special Issue/Hors-série  : 
Kota. New Light – Nouveaux éclairages]

Delcourt, Jean
s. d.	 Au Congo Français. Monseigneur Carrie. 1842–1904, II. 

Paris.

Dennett, Richard E.
1968	 At the Back of the Black Man’s Mind or Notes on the 

Kingly Office in West Africa. London: Frank Cass. (Cass 
Library of African Studies; General Studies, 70) [Orig. 
New York 1906]

Deschamps, Hubert
1962	 Traditions orales et archives au Gabon. Contribution à 

l’ethno-histoire. Paris : Éd. Berger-Levrault. (L’Homme 
d’Outre-Mer, 6)

Dupré, Georges
1972	 Le commerce entre sociétés lignagères. Les Nzabi dans 

la traite à la fin du XIXe siècle (Gabon-Congo). Cahiers 
d’Études africaines 12/48 : ​616–658.

Ernoult, Jean
1995	 Les spiritains au Congo de 1865 à nos jours. Matériaux 

pour une histoire de l’Église au Congo. Paris : Congréga-
tion du Saint-Esprit. (Collection Mémoire spiritaine, 3)

Fernandez, James W.
1974	 La statuaire Fan-Gabon ; Louis Perrois. African Arts 8/1 : ​

76–77.
1986	 Ancestral Art of Gabon from the Collections of the Bar-

bier-Mueller Museum; Louis Perrois. African Arts 19/4: ​
8–15.

Fernandez, James W., and Renate L. Fernandez
1975	 Fang Reliquary Art. Its Quantities and Qualities. Cahiers 

d’Études africaines 15/60: ​723–746.

Fondation Dapper
1986	 La voie des ancêtres. (Exposition ; Paris, Fondation Dap-

per, 6 novembre 1986 – février 1987.) Paris : Éd. Dapper. 
(Catalogue, Fondation Dapper, 2)

Garnier, Alfred
1894	 Informations diverses. Congo français. Les Missions Ca-

tholiques 26 : ​428.
1896	 Une excursion au pays des noirs. Lons-le-Saunier : Impri-

merie C. Martin.

Gaulme, François
1979	 Le Bwiti chez les Nkomi. Association[s] cultuelles et 

évolution historique sur le littoral gabonais. Journal des 
Africanistes 49/2 : ​37–87.

Grand-Dufay, Charlotte
2016	 Les Lumbu. Un art sacré. Bungeelë yi bayisi. (Direction 

éditoriale B. Dulon.) Paris : Éd. Gourcuff-Gradenigo ; 
Galerie Bernard Dulon.

Gray, Christopher J.
2002	 Colonial Rule and Crisis in Equatorial Africa. Southern 

Gabon, ca. 1850–1940. Rochester: University of Roches-
ter Press. (Rochester Studies in African History and the 
Diaspora, 13)

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-573 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:01:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-573


Pour une approche de la statuaire du sud-ouest du Gabon et de la République du Congo sous l’angle des sociétés initiatiques

Anthropos  113.2018

587

Grootaers, Jan-Lodewijk
2007	 Un creuset aux frontières ouvertes en Afrique centrale. 

In : J.-L. Grootaers (dir.), Ubangi. Art et cultures au cœur 
de l’Afrique ; pp. 17–103. Paris : Actes Sud.

Janzen, John M.
1977	 The Tradition of Renewal in Kongo Religion. In: N. S. 

Booth, Jr. (ed.), African Religions; pp. 69–115. New 
York: NOK Publishers International.

1982	 Lemba, 1650–1930. A Drum of Affliction in Africa and 
the New World. New York: Garland Publishing. (Critical 
Studies on Black Life and Culture, 11)

Kasfir, Sidney L.
1984	 One Tribe, One Style? Paradigms in the Historiography 

of African Art. History in Africa 11: ​163–193.

Klieman, Kairn
2007	 Of Ancestors and Earth Spirits. New Approaches for In-

terpreting Central African Politics, Religion, and Art. In: 
A. LaGamma (ed.), Eternal Ancestors. The Art of the 
Central African Reliquary; pp. 33–61. New York: The 
Metropolitan Museum of Art.

Kopytoff, Igor
1986	 The Cultural Biography of Things. Commoditization 

as Process. In: A. Appadurai (ed.), The Social Life of 
Things. Commodities in Cultural Perspective; pp. 64–91. 

L’Estoile, Benoît de
2007	 Le goût des autres. De l’exposition coloniale aux arts pre-

miers. Paris : Flammarion.

LaGamma, Alisa
1995a	 The Art of the Punu Mukudj Masquerade. Portrait of an 

Equatorial Society. New York. [PhD Thesis, Columbia 
University]

1995b	 New Directions for the Arts of Equatorial Africa. In: L. 
Siroto and K. Berrin (eds.), East of the Atlantic, West of 
the Congo. Art from Equatorial Africa: The Dwight and 
Blossom Strong Collection; pp. 54–58. San Francisco: 
The Fine Arts Museums of San Francisco.

2000	 Art and Oracle. African Art and Rituals of Divination. 
New York: Abrams. 

Le Chevalier, Jean
1939	 Loango. La nouvelle église de Mayumba. Les murs en 

janvier, avait (sic) près de 6 mètres. Un fétichisme te-
nace : Bouiti, Mboyo … . Annales des Pères du Saint-
Esprit 5 : ​136–138.

Lehuard, Raoul
2004	 La carte postale, une documentation ? Que croire ? Arts 

d’Afrique Noire 131 : ​9–12.

Le Scao, Jean-Louis
1908	 Au pays de Sette-Cama. La religion des habitants de 

Sette-Cama. Le Messager du Saint-Esprit 86–90, 253–
256.

Le Testu, Georges
1930	 Étude sur le fétiche N’Gwéma. Bulletin de la Société des 

Recherches Congolaises 12 : ​73–76.

Leveau, Michel
2006	 La découverte des figures de reliquaire dites kota. In : C. 

Falgayrettes-Leveau (dir.), Gabon. Présence des esprits ; 
pp. 75–103. Paris : Musée Dapper.

Maho, Jouni Filip (comp.)
2009	 NUGL Online. The Online Version of the New Updat-

ed Guthrie List, a Referential Classification of the Ban-
tu Languages. < https://brill.com/fileasset/downloads_ 

products/35125_Bantu-New-updated-Guthrie-List.pdf > 
[17. 05. 2018]

Mary, André
1999	 Le défi du syncrétisme. Le travail symbolique de la re-

ligion d’Eboga (Gabon). Paris : Éditions de l’École des 
Hautes Études en Sciences Sociales. (Civilisations et So-
ciétés, 97)

2010	 La preuve de Dieu par les Pygmées. Le laboratoire équa-
torial d’une ethnologie catholique. Cahiers d’Études afri-
caines 50/198–200 : ​881–905.

Merlet, Annie 
1991	 Autour du Loango (XIVe–XIXe siècle). Histoire des 

peuples du sud-ouest du Gabon au temps du Royaume de 
Loango et du Congo français. Libreville : Centre culturel 
français Saint-Exupéry ; Paris : Sépia.

Michaud, Éric
2015	 Les invasions barbares. Une généalogie de l’histoire de 

l’art. Paris : Gallimard. 

Millot, Jacques
1961	 De Pointe-Noire au pays Tsogo. Objets et Mondes 1/3–4 : ​

65–80.
1965	 La collection africaine des Pères du Saint-Esprit à Mor-

tain. Objets et Mondes 5/1 : ​55–60.

Musée des Beaux-Arts de Caen
1982	 A propos d’une donation : Les côtes d’Afrique équatoriale 

il y a 100 ans … . Caen : Musée des Beaux-Arts.

Olbrechts, Frans M.
1959	 Les arts plastiques du Congo belge. Bruxelles : Éditions 

Erasme ; Anvers-Amsterdam : Standaard-Boekhandel.

Paudrat, Jean-Louis
1986	 Introduction. In : Fondation Dapper ; pp. 4–7. 

Perrois, Louis
1966	 Note sur une méthode d’analyse ethno-morphologique 

des arts africains. Cahiers d’Études africaines 6/21 : ​69–
85.

1972	 La statuaire fan (Gabon). Paris : O. R. S. T. O. M. (Mé-
moires O. R. S. T. O. M., 59)

1979	 Arts du Gabon. Les arts plastiques du Bassin de l’Ogooué. 
Arnouville : Arts d’Afrique Noire.

1985	 Art ancestral du Gabon dans les collections du musée 
Barbier-Mueller. Genève : Musée Barbier-Mueller.

1988	 L’Afrique équatoriale atlantique. Les Tsogho, Sango et 
Ndjabi du Centre-Gabon. In : W. Schmalenbach (dir.), 
Arts de l’Afrique noire dans la collection Barbier-Muel-
ler ; p. 215. Paris : Nathan.

1997	 Patrimoines du sud, collections du nord. Trente ans de 
recherche à propos de la sculpture africaine, Gabon, Ca-
meroun. Paris : O. R. S. T. O. M.

2007	 The Western Historiography of African Reliquary Sculp-
ture. In: A. LaGamma (ed.), Eternal Ancestors. The Art 
of the Central African Reliquary; pp. 63–77. New York: 
The Metropolitan Museum of Art.

2012	 Kota. Milano : 5 Continents.
2014	 Art du Gabon provenant de la collection Blum. Le pou-

voir des ancêtres (lots 39 à 46). In : Catalogue de ventes ; 
pp. 56–59. [Vente 3620 du 19 juin 2014 ; lots 1 à 63]

2015	 Kota Funerary Figures of Equatorial Africa. From Field to 
Collections. – Les figures funéraires des Kota d’Afrique 
équatoriale. Du terrain aux collections. Tribal Art 5 : ​12–
29. [Special Issue/Hors-série : Kota. New Light – Nou-
veaux éclairages]

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-573 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:01:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-573


588 Maxime de Formanoir

Anthropos  113.2018

Perrois, Louis (éd.)
1997	 L’esprit de la forêt. Terres du Gabon. Bordeaux : Musée 

d’Aquitaine ; Paris : Somogy Éditions d’Art.

Perrois, Louis, et Charlotte Grand-Dufay
2008	 Punu. Milano : 5 Continents.

Perrois, Louis, et Jean-Paul Notué
1997	 Rois et sculpteurs de l’Ouest Cameroun. La panthère et la 

mygale. Paris : Éd. Karthala et Éd. de l’O. R. S. T. O. M.

Perrot, Claude Hélène (dir.)
2000	 Lignages et territoire en Afrique aux XVIIIe et XIXe 

siècles. Stratégies, compétition, intégration. Paris : Éd. 
Karthala.

Petridis, Constantine
2001	 Olbrechts and the Morphological Approach to African 

Sculptural Art. In: C. Petridis (ed.), Frans M. Olbrechts, 
1899–1958. In Search of Art in Africa; pp. 118–140. Ant
werp: Antwerp Ethnographic Museum.

Piolet, Jean-Baptiste (dir.)
1902	 Les missions catholiques françaises au XIXe siècle. 

Tome V : Missions d’Afrique. Paris : Librairie Armand 
Colin (La France au dehors).

Raponda-Walker, André, et Roger Sillans
1962	 Rites et croyances des peuples du Gabon. Paris : Présence 

Africaine.

Rey, Pierre-Philippe
1969	 Sociologie économique et politique des Kuni, Punu et 

Tsangui de la région de Mossendjo et de la boucle du 
Niari (Congo-Brazzaville). Paris : O. R. S. T. O. M.. [Thèse  
de doctorat de recherche ès-sociologie  ; Université de 
Paris]

Röschenthaler, Ute M.
2006	 Translocal Cultures. The Slave Trade and Cultural Trans-

fer in the Cross River Region. Social Anthropology 14/1: ​
71–91.

2010	 An Ethnography of Associations? Translocal Research in 
the Cross River Region. In: M. Melhuus, J. P. Mitchell, 
and H. Wulff (eds.), Ethnographic Practice in the Pres
ent; pp. 121–134. New York: Berghahn Books. (EASA 
Series, 11)

2011	 Purchasing Culture. The Dissemination of Associations 
in the Cross River Region of Cameroon and Nigeria. 
Trenton: Africa World Press. 

Sallée, Pierre
1985	 L’arc et la harpe. Contribution à l’histoire de la musique 

du Gabon. Paris : O. R. S. T. O. M.. [Thèse de docteur de 
troisième cycle, Université de Paris X, inédit]

Schildkrout, Enid, and Curtis A. Keim (eds.)
1990	 African Reflections. Art from Northeastern Zaire. New 

York: American Museum of Natural History.

Siroto, Leon
1980	 Arts du Gabon, Louis Perrois. African Arts 14/1: ​76–79.
1995	 Reflections on the Sculpture of a Region. The Dwight and 

Blossom Strong Collection. In: L. Siroto and K. Berrin 
(eds.), East of the Atlantic, West of the Congo. Art from 
Equatorial Africa; The Dwight and Blossom Strong Col-

lection; pp. 6–23. San Francisco: The Fine Arts Museums 
of San Francisco.

Trilles, Henri L. 
1912	 Chez les Fang ou quinze années de séjour au Congo fran-

çais. Lille : Desclée, de Brouwer.

Van Damme, Wilfried
2011	 Cultural Encounters. Western Scholarship and Fang Stat-

uary from Equatorial Africa. (Lecture, delivered on the 
official acceptance of the office of Extraordinary Profes-
sor of “Ethno-Aesthetics. Tropical Art in an Intercultural 
and Interdisciplinary Perspective” at Tilburg University 
on 4 February 2011); pp. 3–31. Tilburg: Tilburg Univer-
sity.

Vansina, Jan
1984	 Art History in Africa. New York: Longman.
1991	 Sur les sentiers du passé en forêt. Les cheminements de 

la tradition politique ancienne de l’Afrique équatoriale. 
Louvain-la-Neuve : Centre d’histoire de l’Afrique.

Wastiau, Boris
2000	 ExItCongoMuseum. 2000. Un essai sur la “vie sociale” 

des chefs-d’œuvre du musée de Tervuren. Tervuren : Mu-
sée Royal de l’Afrique Centrale.

Sources d’archives 

Archives C. S. Sp. (Archives générales de la Congrégation du 
Saint-Esprit – Séminaire des Missions, Chevilly-Larue [France, 
Val-de-Marne])
1919	 Notes critiques de Mr. G. Le Testu, Administrateur, nu-

mérotées de 5 à 24 et concernant la Première Partie de 
“Fétichisme” (du dualisme empirique nègre) de Mr. F. 
Charbonnier, Administrateur des Colonies. Copie dac-
tylographiée d’un document manuscrit  : 8–15. [3º  :  
2D60.9a3 : Fonds Pouchet, Gabon]

s. d.	 P. Le Mintier de la Motte Basse : Histoire des principaux 
fétiches, chez les indigènes qui dépendent de la station 
de Mayumba. Document manuscrit, 18 p. [2º ; 3J1.3a10 : 
Congo, Loango ; Travaux des missionnaires]

Archives sonores du CNRS – Musée de l’Homme
CREM – Centre de Recherche en Ethnomusicologie < http:// 

archives.crem-cnrs.fr > [22. 05. 2018] – Enregistrements 
inédits collectés par P. Sallée au Togo (1962), puis au 
Gabon (de 1965 à 1978) accompagnés de la documen-
tation associée (notes, transcriptions, photos). Corpus 
Sallée, Archives inédites – en cours de traitement [Col-
lection CNRSMH_I_2007_005. Gabon  ; Référence  : 
BM.2007.005]

1966	 Culte des ancêtres (Enquêtes) : 25–04. 13 mai 1966, Ga-
bon, Mayumba, Malembe (Lumbu). [Cote : CNRSMH_​
I_​2007_005_025_04. Durée : 35 min. ; accès restreint]

CREM / LESC
(– UMR 7186, CNRS/Université Paris Ouest Nanterre La 
Défense, France)
s. d. a	 Fonds Pierre Sallée. Documentation papier. “Enquête V. 

66-V-01 à 66-V-08”. Fiche de Bobine (d’enquête). Bo-
bine nº 4. [DT. SAL. 033]

s. d. b	 Fonds Pierre Sallée. Photographies. [DT. SAL. 075 ; DT. 
SAL. 082]

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-573 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:01:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-573

