ANTHROPOS

113.2018: 573-588

Pour une approche de la statuaire du sud-ouest du Gabon
et de la République du Congo
sous ’angle des sociétés initiatiques

L'exemple du Mboyo ou Boyo

Maxime de Formanoir

Abstract. — The statuary of southwestern Gabon and the Re-
public of Congo has been mostly investigated through the prism
of style. Attempts were previously made to establish ethnic as-
criptions of these objects, while the analysis of transborder in-
stitutions actually shows that artefacts and styles transgress eth-
nic boundaries. The study of the Mboyo or Boyo, a little-known
initiation society, reveals the contribution of these institutions
to this dispersion. It sheds a new light on a small corpus of reli-
quary ensembles generally attributed to the Massango and known
as mbumba bwete, which is re-interpreted on the basis of ethno-
graphic data, either published or unpublished. [Equatorial Afri-
ca, statuary, initiation societies, Mwiri, Mboyo, Boyo]

Maxime de Formanoir, titulaire d’un master en histoire de I’art
et archéologie a finalité spécialisée Arts visuels et analyse de
I'image de I'Université Libre de Bruxelles. Il est chercheur au La-
boratoire d’Anthropologie des Mondes Contemporains (LAMC)
de I’'Université Libre de Bruxelles et prépare une these de doc-
torat sur la statuaire des sociétés initiatiques du sud-ouest du
Gabon et de la République du Congo, ol il mene, depuis 2016,
des recherches de terrain. Il bénéficie, pour la réalisation de sa
these, d’'un mandat d’Aspirant du Fonds de la Recherche Scienti-
fique — FNRS, obtenu en 2015. —II a publié, en 2012 et en 2014,
dans la revue African Arts, les comptes rendus de deux exposi-
tions qui se sont tenues au Musée Dapper, a Paris, en 2010-2011
et en 2012-2013.

1 Introduction

Alors que les présupposés essentialistes dont les
anthropologues et les historiens de I’art furent tri-
butaires ont été contestés a de multiples reprises,
le discours sur les expressions artistiques d’Afrique

216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:01:07. ©
Inhalts Im 10 oder

subsaharienne en demeure largement imprégné. “La
tendance ‘naturelle’” — rappelle sur ce point Boris
Wastiau — “a été d’associer ‘identité tribale’ présu-
mée, langue, territoire et style, d’'une maniere tres
stricte ...” (2000 : 65). L'approche qui en découle,
quon qualifie de “taxonomique” (Van Damme
2011 : 11 ; Wastiau 2000 : 65), ne fut certes pas
I’'apanage des africanistes. [’Afrique subsaharienne
lui offrit cependant un terrain d’application privi-
1égié. La pratique, commune aux diverses admi-
nistrations coloniales, voulant qu'on cartographie
les populations, et celle visant a en faire de méme
des artéfacts et de leurs styles, se trouverent sou-
vent mélées (Wastiau 2000 : 24 s., 56, 65s.). C’est
ainsi que Frans M. Olbrechts (1899-1958) put jeter
les bases, dans I'ex-Congo belge, de son “approche
morphologique” (voir, a ce propos, Petridis 2001) de
la sculpture figurative. Elle devait permettre, selon
lui, “de différencier la production artistique d’une
contrée ou d’une tribu déterminée de celle de beau-
coup d’autres contrées et tribus voisines” (Olbrechts
1959 : 29). Olbrechts se montrait redevable, entre
autres, de la procédure d’attribution adoptée, dans
le domaine de la peinture italienne, par Giovanni
Morelli (1816-1891),! lui-méme farouchement
attaché a l'autochtonie des arts (Michaud 2015 :

1 L'impact de la “méthode morellienne” sur le travail d’Ol-
brechts est bien connu. Voir, a ce sujet, Petridis (2001 : 124—
127).

Erlaubnls Ist

r |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-573

574

62).2 Son travail a inspiré a d’autres chercheurs leur
propre méthode d’analyse, comme celle, qualifiée
d’“ethnomorphologique”, a laquelle Louis Perrois
a soumis la statuaire fang (1966, 1972).3 Lauteur y
a distingué une série de styles et de sous-styles qu’il
a cru pouvoir rapporter a des découpages ethniques.
En dépit des critiques dont sa méthode a fait I'objet,*
elle a été transposée a différents corpus d’Afrique
équatoriale, tel celui des “masques blancs” du sud
du Gabon (Perrois et Grand-Dufay 2008).3

Avec la remise en cause du prisme ethnique a
travers lequel on envisageait naguere I'art d’Afrique
subsaharienne, d’autres perspectives de recherches
ont vu le jour. Elles ont davantage mis I’accent,
comme le rappelle Jan-Lodewijk Grootaers, “sur
la mobilité de I'art, sur les interactions entre po-
pulations et sur les limitations inhérentes [aux]
étiquettes ethniques” (2007 : 55). Le concept de
“frontieres ouvertes” (open frontiers), qui exprime
“l'ouverture des frontieres africaines aux arts et la
mobilité de Iart entre elles” (Bravmann 1973 : 19 ;

2 Eric Michaud le souligne judicieusement, 2 la suite de Carol
Gibson-Wood : “... I'on n’a généralement retenu des écrits
de Morelli que cet aspect de sa méthode qui, pour décider
de lattribution d’une ceuvre singuliére, s’attachait a ces in-
dices capables de mener le connaisseur a la production d’un
artiste singulier. Mais c’était oublier que, dans la pratique, le
travail du connaisseur passait au moins implicitement, mais
le plus souvent de maniere parfaitement explicite, par I'attri-
bution préliminaire d’une ceuvre a un ensemble plus vaste de
productions, que cet ensemble soit pensé comme celui d’une
école artistique régionale, nationale ou raciale” (2015 : 60).

3 Sur 'influence qu’a eue I’“approche morphologique” d’Ol-
brechts sur le travail de Perrois, voir notamment LaGamma
(1995a : 7) ; Petridis (2001 : 127, 129 note 16, 132s.) ; Van
Damme (2011 : 10).

4 Voir, pour un apercu des principales critiques qui ont été
adressées aux travaux de Perrois, Fernandez (1974, 1986) ;
Fernandez and Fernandez (1975) ; LaGamma (1995a : 7-9) ;
Siroto (1995 : 9—11). Voir aussi, a propos de la méthode de
Perrois : Petridis (2001 : 132s. et la note 21) ; van Damme
(2011) ; Vansina (1984 : 84s.).

5 Louis Perrois et Charlotte Grand-Dufay précisent en effet
s’étre basés sur les “principes définis pour I'étude de la sta-
tuaire Fang (Perrois 1972)” dans I’élaboration de leur classi-
fication des “masques blancs” du sud du Gabon (2008 : 51).
En dépit de I'ambition qu’affichent, d’entrée de jeu, ces au-
teurs, de s’affranchir d’une approche en termes ethniques du
style de ces masques (2008 : 7s.), leur démarche les conduit
a réhabiliter au cours de leur raisonnement des “indices
d’identification ‘ethnique’”, tels que les “types de coiffe”, au
motif qu’ils “permett[raient] d’instaurer a minima un certain
ordre spatial dans la nébuleuse jusqu’ici indifférenciée des
masques ‘Mpongwe-Punu-Shira’” (2008 : 60). Leur mono-
graphie “Punu” s’acheve, il est vrai, par la présentation d’une
soixantaine d’artéfacts dont la plus grande partie est attri-
buée de facon univoque a telle “ethnie” plutdt qu’a telle autre
(2008 : 136—143). Cette ambivalence a déja été relevée, dans
le passé, par Alisa LaGamma, a propos d’autres ouvrages de
Perrois (1995a: 7s.).

216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:01:07. ©
Inhalts Im 10 oder

Maxime de Formanoir

nous traduisons), résume a lui seul ce changement
de paradigme.©

L'importance des “relations intersociétales” dans
PAfrique précoloniale, ot Jean-Loup Amselle a
proposé de substituer au concept d’ethnie celui de
“chalne de société” (1999 : 23), invite elle aussi a
faire prévaloir les facteurs d’échange dans I’analyse
des expressions artistiques. L’existence au sud-ouest
du Gabon et de la République du Congo de mul-
tiples sociétés initiatiques mérite a cet égard de rete-
nir Pattention de I’historien de l'art. Les institutions
de ce type sont constitutives d’“espaces culturels et
religieux” dont les limites, a I'instar de celles d’au-
tres “espaces sociaux”, n'ont guere correspondu
a celles des “ethnies” (Amselle 1999 : 33). Elles
passent pour avoir favorisé la dissémination de 'art
en Afrique Centrale.” On peut dés lors se demander
si elles n’offrent pas un cadre plus adapté a I’étude
de la statuaire du sud-ouest du Gabon et de la Ré-
publique du Congo que celui qui a été privilégié
jusqu’ici.

Apres avoir discuté de la pertinence d’une lec-
ture de ce corpus en termes de “frontieres ouvertes”,
on en proposera une mise en ceuvre concrete a tra-
vers I’étude d’une société initiatique méconnue, le
“Mboyo” ou “Boyo”, et de sa statuaire.

2 Les “frontieres ouvertes” ou ‘“perméables”
de la partie sud-occidentale du Gabon
et de la République du Congo

S’agissant de ’Afrique équatoriale atlantique, la ten-
tation d’attribuer a 'une ou l'autre population des
ceuvres d’art en fonction de leur style se heurte avant
tout au fait qu’il subsiste peu d’artéfacts, parmi ceux
qui y ont été recueillis, qui soient pourvus de don-
nées de collecte. Il en va ainsi de la plupart de ceux
qui rejoignirent, a partir de la fin du XIXe et du dé-
but du XXe siecle, les collections privées occiden-
tales et qui ont recu, depuis lors, la consécration du
marché de I'art (Siroto 1995 : 95s.). Conséquence du
fait que “la recherche historique et stylistique sur
les ceuvres est pour une part orientée par le mar-
ché” (LEstoile 2007 : 278s.), c’est pourtant au dé-
part de ces mémes pieces que s’est construite une
grande partie du discours sur I'art de cette portion
de I'Afrique centrale et qu’a été élaboré I'essentiel
des classifications stylistiques qui en ont été pro-

6 Sur la notion de paradigme en histoire de I’art de ’Afrique et
sur le tournant que constitua la démarche de Bravmann, voir
Kasfir (1984).

7 Voir notamment Biebuyck (1969 : 2s., 5) ; Grootaers (2007 :
48, 101) ; Perrois et Notué (1997 : 131) ; Schildkrout and
Keim (1990 : 239-241).

Anthropos 113.2018

Erlaubnls Ist

r |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-573

Pour une approche de la statuaire du sud-ouest du Gabon et de la République du Congo sous 1’angle des sociétés initiatiques

posées. Aussi celles-ci demeurent-elles insuffisam-
ment étayées d’un point de vue empirique.

Une seconde difficulté surgit dés que I'on croit
pouvoir assigner un style artistique a un groupe ou
a un sous-groupe ethnique : 'ouverture et la relati-
vité dans le temps des frontiéres entre ces entités.
L'impression de morcellement qui se dégage, a pre-
miere vue, de la carte ethnique d’une région telle
que le sud du Gabon s’atténue si 'on admet que la
distribution des “ethnies” y reflete avant tout celle
des langues et qu’on reconnait, dans le méme temps,
que les langues en question sont, dans bien des cas,
mutuellement intelligibles (Bonhomme 2003 : 19).8
D’autres facteurs, comme 'existence, dans le Gabon
méridional et au-dela, d’un systeme dit de “parenté
interethnique”, reposant sur des “correspondances”
claniques (Dupré 1972 : 627-629), y ont également
contribué a la “perméabilité des frontieres eth-
niques” (Bonhomme 2003 : 21). L'unité de cette ré-
gion, qui se serait affirmée de bonne heure (Vansina
1991 : 206), ne saurait donc surprendre, sauf a ne
Iexaminer, par une forme d’illusion rétrospective,
quau travers de catégories, les ethnies, dont la ge-
nese est largement tributaire du processus colonial
(Gray 2002 ; LaGamma 2000 : 30, note 2).

Loin de conforter I'image d’un chapelet de
groupes distincts et isolés les uns des autres, I’étude
du passé du sud-ouest du Gabon et de la Répu-
blique du Congo révele, en outre, que les échanges
entre populations y furent nombreux, notamment au
temps de la traite atlantique (Dupré 1972, Vansina
1991). Leur ampleur aurait rejailli sur le plan des
pratiques et des objets rituels, lesquels se seraient
considérablement déplacés (Bonhomme 2006b :
504). Lintrication de la sphere des activités com-
merciales et du domaine magico-religieux y fut si
forte que leurs “topographies” respectives purent
méme se confondre (2006b : 502). Il devient des
lors possible de retrouver, au départ d’une étude des
circuits marchands, certaines des voies au fil des-
quelles cheminerent des rituels et leurs éventuelles
manifestations artistiques. Ute Roschenthaler a
ainsi pu montrer qu'au sud-ouest du Cameroun et

8 Il en va de la sorte dans le groupe bantu B40 (shira-punu),
qui inclut notamment les langues B41 (shira), B42 (sangu),
B43 (punu), B44 (lumbu) (Maho 2009 : 20). Comme I’a noté
Jean Alain Blanchon, “les locuteurs de tous ces parlers sont
conscients d’appartenir a une méme communauté linguis-
tique et affirment que I'intercompréhension est a peu pres
assurée entre eux” (1984 : 7s.). Il en va de méme au-dela de
ce groupe. Le gouverneur Deschamps put ainsi constater que
ceux qu’il qualifiait de Baloumbou “[s]e comprennent sans
interpretes avec les Vili” (1962 : 29). On estime que 65 % du
vocabulaire du vili — langue du groupe H10 (kikongo) dans la
classification de Guthrie (Maho 2009 : 52) — est partagé avec
le lumbu, langue du groupe B40 (Blanchon 1984 : 32).

Anthropos 113.2018

216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:01:07. ©
Inhalts Im 10 oder

575

au sud-est du Nigeria “la plupart des associations
et de leurs objets voyageaient a travers les mémes
routes que les commercgants avec leurs marchan-
dises et leurs esclaves” (2006 : 74 ; nous tradui-
sons). LAfrique équatoriale offre un terrain pro-
pice a ce type d’investigations (LaGamma 1995b :
55 ; Siroto 1995 : 7). A Pinstar du Lemba étudié par
John Janzen (1982), diverses institutions y auraient
été directement liées aux transactions commerciales
et, spécialement, a celles occasionnées par la traite
(Gray 2002 : 87 ; Klieman 2007 : 54s. ; voir infra).

Plutdt que de chercher a perpétuer I'“équation
une tribu = un style”, il faut donc privilégier une
approche en termes de “frontieres ouvertes” (Brav-
mann 1973 : 9s. ; nous traduisons) lorsqu’on aborde
Part sculptural du sud-ouest du Gabon et de la Ré-
publique du Congo. Ce concept, que son auteur ju-
geait “applicable dans une plus ou moins grande
mesure a 'ensemble de I’Afrique noire” (10 ; nous
traduisons), est particulierement adapté a ce cor-
pus, comme cela a été suggéré a plusieurs reprises
(voir, en particulier, LaGamma 1995a : 254 ; Pau-
drat 1986 : 6). Il permet de rendre compte de I'effet
sur lart de divers phénomenes de nature trans-eth-
nique, tels le développement de structures étatiques
ou I'établissement de réseaux d’échanges commer-
ciaux (Bravmann 1973 : 10s.).

A ces facteurs propres a stimuler la “mobilité de
Part” s’en ajoutent d’autres, comme la circulation de
rituels, de ceux qui les pratiquent et de leur maté-
riel (Bravmann 1973 : 10, 18). S’exprimant au su-
jet des “sociétés plus ou moins secretes”, Olbrechts
lui-méme concédait qu’elles “cherchent des adeptes
bien au-dela de leurs fronti¢res tribales et propagent,
avec leur activité rituelle et cérémonielle, les acces-
soires qui y jouent un role” (1959 : 26). Grootaers
I’a rappelé plus récemment a propos de I'Ubangi,
ol la plupart des expressions artistiques auraient
été impliquées dans des pratiques a caractere ini-
tiatique (2007 : 56). Il confirme que “nombre de ri-
tuels rattachés a ces objets semblent avoir voyagé
entre groupes voisins, conduisant a des similitudes
de forme et de contenu” (56). Pareil constat n’est
pas neuf, s’agissant de 'Afrique équatoriale atlan-
tique, ou l'on a également reconnu la contribution
des sociétés initiatiques a 1’“expansion” de tel ou
tel style (Perrois 1979 : 229s. ; Perrois [éd.] 1997 :
224, n° 312). Tout comme Olbrechts a propos de
I’ex-Congo belge (1959 : 26), on a toutefois laissé
entendre qu’au Gabon I'impact des sociétés initia-
tiques sur la dispersion des styles sculpturaux s’était
davantage fait ressentir au niveau des masques qu’a
celui de la statuaire. On défendit méme la these se-
lon laquelle la “sculpture de la statuaire” y aurait
été “essentiellement tribale”, a la différence de celle

Erlaubnls Ist

r |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-573

576

des masques, “expressions souvent fugitives et va-
riées des rituels initiatiques ...qui ont une aire d’ex-
tension souvent intertribale” (Perrois 1979 : 29 ;
l'auteur souligne).”

On sait pourtant qu’au sud-ouest du Gabon et de
la République du Congo une grande partie, sinon
I’essentiel de la statuaire a relevé, elle aussi, de pra-
tiques ou d’institutions susceptibles d’avoir été véhi-
culées par-dela les limites entre groupes ethniques.
Les formes particulieres prises par certaines d’entre
elles demeurent cependant méconnues, surtout sur
la frange cotiere.!0 C’est le cas de la société initia-
tique du Mboyo ou Boyo qui passe, dans cette zone,
pour avoir constitué une variante du Mwiri. En fai-
sant dialoguer des sources aussi hétérogenes que les
écrits publiés ou inédits de missionnaires, ceux d’un
administrateur colonial et ceux, plus récents, de cher-
cheurs, il devient possible d’en brosser les contours
et de déterminer quels artéfacts y ont ét€ mobilisés.

9 Dans sa récente monographie “Kota”, Perrois, qui fait aveu
d’“humilité”, semble admettre que les groupements stylis-
tiques qu’il a reconnus au sein du corpus de l'art dit “kota”
revétent une plus grande “fluidité” qu’il ne I’avait jusque-
la laissé entendre. Aussi préfere-t-il opter, désormais, pour
une “proposition de classification ... plus a caractére géo-
graphique qu’ethnique” (2012 : 49-52). On peut craindre ce-
pendant que I’“interprétation ethnique du concept de style”
qui a caractérisé 'approche de Perrois (Petridis 2001 : 1325.)
ait produit, selon la terminologie de Pierre Bourdieu, de tels
effets de théorie (1982 : 158), qu’il soit difficile, pour I’eth-
nologue, de renoncer aux catégories qu’il a lui-méme jadis
forgées ou consolidées et qui continuent a s’imposer dans
les catalogues de ventes auxquels il collabore régulicre-
ment. On constate ainsi que Perrois, quoique parfaitement
au fait de son inadéquation, continue de justifier le recours
a I’“appellation ‘kota’”, laquelle “conserve[rait] ... son inté-
rét, ne serait-ce que parce qu’elle renvoie a un type d’objet
des arts africains parfaitement bien identifié maintenant, y
compris du grand public” (2012 : 27). On ne s’étonnera nul-
lement des confusions que cela entraine auprés d’amateurs,
tel I'informaticien Frederic Cloth, qui cosigne avec Kristina
Van Dyke, Perrois et I'expert en art Pierre Amrouche, le hors-
série que la revue Tribal Art a fait paraitre en décembre 2015
al’'occasion de I’'exposition “Kota. Digital Excavations in Af-
rican Art” a la Pulitzer Arts Foundation (St. Louis, Missouri).
Cloth y revendique I'usage du “substantif ‘kota(s)’, sans ma-
juscule, pour désigner I'objet : la figure de reliquaire en bois
recouverte de métal, et ‘Kota’, avec une majuscule, pour dé-
signer les peuples qui les ont produits, a savoir les Ndassa,
Wumbu, Obamba, etc.” (2015 : 55, note 5). Le terme “kota”
subit ainsi, sous sa plume, une véritable antonomase. Il en va
de mé&me chez Amrouche (2015) qui t€émoigne quant a lui de
son “désir de kota”.

10 Dans la “Bibliographie commentée” qu’il a établie en 2006
au sujet de I’*“anthropologie religieuse du Gabon”, Julien
Bonhomme ne put recenser “qu’un seul article sur le Bwiti
chez les Myene (Gaulme 1979) et aucun travail sur le Bwiti
chez les Masangu, les Gisira ou les Bapunu ou il est pourtant
attesté depuis longtemps” (2006a : 2022). Quant au Mwiri,
Bonhomme (2006a : 2022) ne signala “que de breves réfé-
rences sur [cette] importante société initiatique”.

Erlaubnls Ist

216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:01:07. ©
Inhalts Im 10 oder

Maxime de Formanoir

3 Le Mboyo ou Boyo et sa statuaire

3.1 Le Mboyo ou Boyo dans la documentation
ethnographique

a) Les écrits des missionnaires spiritains

Lexistence du Mboyo ou Boyo sur le littoral congo-
lo-gabonais n’y semble signalée, dans les sources
écrites, qu’a partir de la fin du XIXe siecle. Rares
sont les témoignages publiés au sujet des sociétés
initiatiques établies a cette époque au sud-ouest des
actuelles républiques du Gabon et du Congo. Deux
d’entre eux, des lettres parues en 1894 et 1896,
émanent du Pére Alfred Garnier (1864—-1915),!!
un missionnaire de la Congrégation du Saint-Es-
prit (C. S. Sp.). Son installation a Mayumba et dans
sa région, ou il demeura pendant plus de deux dé-
cennies, remonte a 1892 (Ernoult 1995 : 116, 119).
Les missives du spiritain révelent que les popula-
tions cotieres qu’il put y rencontrer avaient alors
pour “principale idole” un certain “Mboio” (Garnier
1894 : 428) ou “M’Boio” (Garnier 1896 : 44). Ces
observations sont recoupées par celles consignées
dans un document manuscrit non daté, probable-
ment laissé par un contemporain de Garnier, le Pére
Joseph Le Mintier de la Motte-Basse (1867-1927),
qui fut a la téte de la mission de Mayumba de 1896
a 1906 (Ernoult 1995 : 116). Le Mintier y confirme
que le culte d’'un “fétiche” du nom de “Mboio”
s’était répandu sur le littoral et a proximité de ce-
lui-ci, en particulier aupres de ceux qu’il qualifie de
“Bavilis” (Archives C.S.Sp. s.d.: 1).12 Un autre
spiritain, le Pere Jean-Louis Le Scao (1877-1953)
constata a son tour la présence du “Mboio” sur la
coOte. Son “sanctuaire” se serait composé, d’apres
lui, de “deux petites moiti€s de case se regardant
I’'une l'autre, et dressées au milieu de la cour du vil-
lage” (Le Scao 1908 : 90). Le “fétiche” lui-méme,
constitué d’une “boite ronde en écorce d’arbre et
renfermant un crane humain, et des mati¢res rouges
malpropres”, aurait occupé 'un des deux édicules,
tandis que l'autre aurait abrité un “paquet de lanicres
de peaux de bétes enfilées dans un manche sculpté

11 Les dates de naissance et de décés des missionnaires spiri-
tains mentionnés dans cet article sont issues du site web de
la Congrégation du Saint-Esprit en France : <http://spiritains.
forums.free.fr/defunts > [22.05.2018].

12 On sait que le Pere Le Mintier “s’[était] fait livrer par le
vieux Mandaki Nioundou, son fameux nboio (sic), terreur
de tout le pays”, a savoir : “... un fétiche dans lequel entrent
trois cranes de chefs et trois d’esclaves” (Piolet 1902 : 262).
D’apres un extrait du Bulletin général de la Congrégation
du Saint-Esprit, daté d’avril 1897, que cite Jean Ernoult, ce
“fétiche”, recueilli a Banda-Pointe, était destiné au Musée de
Grignon (Orly) (1995 : 118).

Anthropos 113.2018

r |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-573

Pour une approche de la statuaire du sud-ouest du Gabon et de la République du Congo sous 1’angle des sociétés initiatiques

Fig. 1 : Carte postale des Impri-
meries réunies de Nancy, Col-
lection Leray, numérotée 79 et
pourvue de la légende “Congo
Frangais — Les derniers restes du
fétichisme” (s. d., documentation
de l'auteur).

sous forme de figure humaine” (Le Scao 1908 : 90).
C’est Le Mintier qui a rapporté avec le plus de dé-
tails les conditions dans lesquelles on procédait a
sa réalisation :

Le Nganga est ... appelé et dans la forét travaillens [sic]
en secret a fabriquer la caisse qu'on appelle Ki Kanga, et
la figurine qui a nom Mbondo ; il y emploie du bois qui
n’est pas dur. Ceci fini, celui qui I’a fait venir le conduit
au cimetiere ol il lui montre le tombeau d’'un membre
influent de sa famille, ou d’un chef illustre. On procede
a I'exhumation en présence de quelques initiés seule-
ment. On enléve le crine, quelques cotes, quelques osse-
ments des jambes et des bras ; puis on recouvre le reste
de terre ... Tous ces restes humains sont lavés dans le ruis-
seau qui coule au sein de la forét, puis placés dans la
caisse ; les différents ossements au fond, et la téte, au
dessus. Si la chair n’est pas encore entierement décom-
posée, on suspend le tout au dessus d’un grand feu qui la
consume, et fait sécher les os ; puis on les enferme dans
cette caisse en écorce. Ensuite le Nganga est conduit au
tombeau d’un esclave ; le crine et quelques ossements
de celui-ci subissent les mémes préparations. Ordinaire-
ment on recherche le cadavre d’un esclave qui a colité le
plus cher. On presse ce crine et ces quelques ossements
de maniére a en faire une masse un peu ronde qu’on en-
veloppe dans quelques morceaux d’étoffes, entourées de
ficelles qui servent a l'attacher a 'extrémité inférieure de
la figurine en bois qu’on appelle Mbondo ; puis on adapte
a cette méme extrémité quelques bandes de peau de tigre
[sic], d’antilopes, etc. ... qui dépassent un peu la masse
infime de ces ossements, sans la masquer complétement
(Archives C.S.Sp. s.d. : 25s.).

Aux sources écrites s’ajoutent d’autres docu-
ments qui corroborent ces données relatives aux
Mboyo ou Boyo.

Anthropos 113.2018

Erlaubnls Ist

216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:01:07. ©
Inhalts Im 10 oder

577

b) Un cliché du Pere Georges Patron

Comme chez Le Scao, il est question d’un dispositif
bipartite dans la description du “Mboio” faite par Le
Mintier. Une célebre photographie, tantdt attribuée
a Mgr Prosper Augouard (1852-1921),'3 tantot au
Pere Georges Patron (1880-1958) (Leveau 2006 :
85, ill. ; Perrois 2014 : 58s., ill.), voire a un certain
Coulon (Perrot 2000 : fig. 3), rend compte d’une
telle bipartition (figs. 1, 2). On distingue sur ce cli-
ché trois effigies a la base desquelles est attaché un
paquet. Derriére elles tronent trois grandes boites
cylindriques en écorces cousues. Un crine muni de
sa mandibule est placé sur le couvercle d’une des
trois grandes boites, comme s’il en avait été retiré.
Une boite plus petite complete I'ensemble.
Reproduite, apres avoir subi des retouches, dans
Pouvrage “Chez les Fang ou quinze années de séjour
au Congo frangais” du Peére Henri Trilles (1912 :
246), ou elle n’est pas légendée, la photographie pa-
rut également sur cartes postales.'* D’un tirage a
l'autre, diverses indications furent ajoutées en marge
du cliché. La version la plus connue des cartes pos-

13 Chaffin et Chaffin (1979 : 290) ; Cloth (2015 : 40, fig. 32) ;
Lehuard (2004 : 10-12,1l1. 2, 3) ; Perrois (1979 : 229, n°® 240,
ill. ; 1985 : 120, ill. ; 1988 : 215, fig. 49 ; 2007 : 67, fig. 32 ;
[éd.] 1997 : 219, n° 305 [non repr.]).

14 A propos des différentes éditions qu’a connues ce cliché,
et des divers supports sur lesquels il a figuré, voir notam-
ment Lehuard (2004 : 12) ; Leveau (2006 : 85, note 10) ;
Mary (2010 : 894s.) ; Perrois (2007 : 67, fig. 32). Voir aus-
si la page consacrée a cette image sur la base de données
en ligne “James J. Ross Archive of African Images 1590—
1920” (RAAI) : <http://raai.library.yale.edu/site/index.
php?globalnav=image_detail&image_id=1683> [22.05.
2018]

r |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-573

578

Maxime de Formanoir

tales réalisées a partir de cette photographie porte
la marque des Imprimeries réunies de Nancy. Elle
fait partie d’une série de cartes numérotées, la “col-
lection Leray”, dont plusieurs comportent la men-
tion “cliché Augouard”. Ce n’est pas le cas du nu-
méro 79, que nous reproduisons ici (Fig. 1). Il est
seulement pourvu de la légende “Congo Frangais.
Les derniers restes du fétichisme”. Faute d’indica-
tions sur le lieu précis ou le cliché fut pris, on a gé-
néralement attribué aux Massango les objets qui y
apparaissent, en raison de la ressemblance stylis-
tique qu’ils présenteraient avec d’autres du méme
type, quon préte a cette population de I'intérieur
du Gabon.!

Une version apparemment moins diffusée des
cartes postales qui nous intéressent (Fig. 2), sur la-
quelle le Pere Patron est signalé, en bas a droite,
comme étant auteur du cliché, rattache pourtant
I'image a un tout autre contexte. Elle est munie, en
haut a droite, de la 1égende “Missions des Peres du
St-Esprit. Congo Francais. Fétiches de la société se-
crete du Mboyo aux environs de Loango”. Ces don-
nées contredisent le discours tenu jusqu’ici a pro-
pos des objets visibles sur I'image. Il faut rappeler,
cependant, que la documentation ethnographique
constituée par les missionnaires spiritains et, spécia-
lement, celle qui se rapporte a la sphére magico-re-
ligieuse est passée, aux yeux de certains spécialistes
de I'anthropologie religieuse du Gabon, pour com-
porter de “grosses lacunes ..., des contradictions
d’un écrit a l'autre, une inauthenticité de certains

15 Cloth (2015 : 42) ; Lehuard (2004 : 12) ; Leveau (2006 : 85) ;
Perrois (1979 : 229, n° 240 ; 1985 : 120 ; 1988 : 215, fig. 49 ;
2007 : 67, fig. 32 ;2014 : 58s.).

216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:01:07. ©
Inhalts Im 10 oder

MISSIONS DES PERES DU ST-ESPRIT

Conco Frangais
Fétiches de la société secréete
du Mboyo

irons de Lo

Fig. 2 : Carte postale munie de la
mention “Cliché du R.P. Patron”
et de la légende “Missions des
Peres du St-Esprit. Congo Fran-
cais. Fétiches de la société secrete
du Mboyo aux environs de Loan-
g0” (s.d., documentation de 'au-
teur).

rites décrits et des interprétations plus ou moins fan-
taisistes” (Raponda-Walker et Sillans 1962 : 3). En
témoigne I'utilisation faite par le Pére Henri Trilles
(1866—1949) du cliché en question. Trilles s’en ser-
vit, contre toute vraisemblance, “comme illustration
du culte du byeri des Fang”, manifestant ainsi, pour
I’anthropologue André Mary, son “indifférence ma-
nifeste aux écarts distinctifs des styles ethniques”
(2010 : 894).

Divers éléments tendent toutefois a confirmer
Pappartenance des objets figurant sur la carte pos-
tale a la société du Mboyo. Il semble, notamment,
que le paquet surmonté d’une effigie qui apparait au
centre de I'image soit celui que conserve le Science
Museum de Londres (Inv. A657377).16 Cet objet est
repris sur la base de données en ligne du musée,
en tant que “reliquaire du bassin de I'Ogooué” avec
I'indication selon laquelle il comporterait “les os
et les reliques d’un ancétre vénéré qui passait pour
un redoutable guérisseur traditionnel ...de la tribu
M’Boio [M’Boio tribe]”.!7 Cette 1égende procede

16 C’est ce qu’a suggéré J. Ross, auquel nous nous rallions,
dans un commentaire laissé le 27 juillet 2012 sur la base de
données en ligne “James J. Ross Archive of African Images
1590-1920” (RAAI) : <http://raai.library.yale.edu/site/index.
php?globalnav=image_detail&image_id=1683> [22.05.
2018]

17 Science Museum, London, base de données “Brought to
Life” : <http://www.sciencemuseum.org.uk/broughttolife/ob
jects/display.aspx ?id=4548&keywords=A657377> [22.05.
2018] (nous traduisons). L'objet, reproduit dans Arnold and
Olsen 2003 : 302, avec la 1égende “Upper Ogowe, Gabon,
1870-1920”, apparait sur la base de données “Wellcome Im-
ages” <http://wellcomeimages.org> [22.05.2018] avec son
étiquette de collection, qui porte la mention “R 32/1937,
KYN, M’BOIO”.

Anthropos 113.2018

Erlaubnls Ist

r |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-573

Pour une approche de la statuaire du sud-ouest du Gabon et de la République du Congo sous 1’angle des sociétés initiatiques

a n’en pas douter d’une interprétation erronée du
terme “M’Boio”, lequel ne peut raisonnablement
désigner le nom de I’*ethnie” au sein de laquelle
l’objet aurait été collecté. Le terme en question ren-
voie plus vraisemblablement a la société initia-
tique éponyme et a peut-étre accompagné la piece
A657377 depuis I'époque ou elle y a été prélevée.

Quant a la présence, a l'arricre-plan de la pho-
tographie, d’un individu tenant a la main un objet
tubulaire, elle ne fait nullement obstacle a une attri-
bution de la scéne au Mboyo ou Boyo. D’apres Per-
rois, cet objet serait un “mirliton rituel” (2014 : 58).
L'usage d’un tel instrument est attesté dans divers
contextes, tel le bwete des Massango, ou celui des
Mitsogo (Sallée 1985 : 163). 11 faut toutefois préci-
ser que le mirliton était également utilisé au sein du
Mboyo ou Boyo des populations cotieres (Perrois
et Grand-Dufay 2008 : 45), ou cet instrument au-
rait revétu une importance toute particuliere. On ap-
prend en effet, sous la plume du Pére Jean Delcourt
(1908-1996) que le Boyo se faisait entendre par le
truchement d’un mirliton, “instrument sacré dans les
villages baloumbous, qui, depuis toujours, impose
aux femmes une crainte salutaire et une obéissance
aveugle” (s.d. : 291).18

c) Les enquétes de terrain de Pierre Sallée

La carte postale des Missions des Peres du St-Es-
prit est la seule reproduction ancienne actuellement
connue d’un dispositif qui soit qualifié de “Mboyo”
ou “Boyo”. Diverses sculptures enfoncées dans des

N

paquets, dont trois similaires a celles reconnais-
sables sur les cartes postales que nous avons évo-
quées, figurent certes sur une gravure intitulée “L’in-
vocation aux fétiches” qui parut dans Le Tour du
Monde (Pierre Savorgnan de Brazza 1887 : 329,
ill.).!% Celle-ci ne permet pas, pour autant, de lo-
caliser avec certitude les objets qui y apparaissent

18 Dans un enregistrement de terrain du 13 mai 1966, réalisé a
Malembe, district de Mayumba, Paul Mutoto, informateur
de I'ethnomusicologue Pierre Sallée, évoque I'utilisation de
cet instrument dans le cadre du Mboyo (Archives sonores
du CNRS 1966 : CNRSMH_I_2007_005_025_04 : 06:59—
08:26). La référence a cet instrument se retrouve également
dans les lettres du Pere Garnier (1894 : 428 ; 1896 : 45), ain-
si qu'au chapitre “Mboio” de I’“Histoire des principaux fé-
tiches ...” : “Il fallait, pour que ce fétiche d’un nouveau genre
parfit avoir la vie, lui rendre I'usage de la parole. Leur ima-
gination leur fit découvrir un petit morceau de bois creux,
dont ils fabriquerent une espéce de mirliton ; ils adaptérent a
I'une des extrémités une feuille mince quelconque en guise
de membrane, puis en firent sortir quelques sons ; la voix de
Mboio était trouvée ...” (Archives C.S.Sp. s.d. : 1).

19 Voir a ce sujet Chaffin et Chaffin (1979 : 290) ; Leveau
(2006 : 84s.).

Anthropos 113.2018

216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:01:07. ©
Inhalts Im 10 oder

579

et, encore moins, d’étayer I’attribution de ces arté-
facts 4 une “ethnie” plutdt qu’a une autre.?? Quant
a la figure accompagnée de la 1égende “Mbondo de
Mboio” quon trouve chez Dennett (1968 : pl. VIII),
elle peut difficilement correspondre a celles vues
par les missionnaires spiritains dans le sud-ouest de
I'actuel Gabon et de la République du Congo.?!

On sait toutefois, grace aux travaux entrepris par
I'ethnomusicologue Pierre Sallée (1933-1987),%2
qu’il subsistait, a la fin des années 1960 et au dé-
but des années 1970, au sud-ouest du Gabon, un
type de dispositif du nom de “Mboio” ou “Boio” qui
comportait une effigie appelée “mbondo” (1985 :
136). Sallée, qui put en photographier sur le ter-
rain, lors des enquétes qu’il mena dans le district de
Mayumba, en reproduisit deux dans sa these de doc-
torat avec la légende “Mboio vili (Dindi-Mayum-
ba)” (1985 : lere pl. non numérotée, entre 136 et
137) (Fig. 3). Ces deux objets, apparemment com-
plets, présentent un aspect trés semblable a ceux qui
avaient paru plusieurs décennies auparavant sur les
cartes postales que nous avons signalées.

Au moment ou il le rencontra, Sallée jugea le
Mboyo ou Boyo absent du Gabon, a I'exception de
Mayumba : “A Mayumba ..., le Bwiti ... est prati-
qué par les seuls Lumbu. Vers la frontiere, avec les
Vili, apparait le Boio, inconnu au Gabon” (1985 :
136). Des sources antérieures, que Sallée ignorait
manifestement, avaient pourtant rapporté 'existence
du Mboyo ou Boyo en d’autres points de 'actuel lit-
toral gabonais, chez les Balumbu comme chez les
Vili. Au tournant du XIXe et du XXe siecle, il se
serait méme étendu “jusqu’a Sette-Cama et au-dela”
(Archives C.S. Sp. s.d. : 1). La contradiction entre

20 La gravure ayant été produite “d’apres des documents de M.
Jacques de Brazza” (Brazza 1887 : 329), il est possible que
les objets en question aient été vus in situ par ce frére de
Pierre Savorgnan de Brazza, qui participa a la Mission de
I’Ouest africain (Perrois 2012 : 70-71, 73, fig. 18). Il faut
toutefois garder a I'esprit la tendance qu’eurent parfois les
dessinateurs et les graveurs a prendre des libertés par rapport
a la réalité observable sur le terrain (LaGamma 1995a : 15s.).
Perrois reconnait a ce propos qu’*... il est probable que la
gravure, publiée quelque temps apres I'expédition, soit une
‘synthése’ effectuée par le graveur d’apres plusieurs croquis
originaux réalisés dans des villages différents de la moyenne
vallée de 'Ogooué ...” (2014 : 58).

21 On peut méme se demander si I'objet en question provient
effectivement d’Afrique équatoriale atlantique. Il évoque plu-
tot les poulies de métier a tisser d’Afrique de I’Ouest. C’est
I'une des hypothéses retenues sur la page de la James J. Ross
Archive of African Images 1590 — 1920 (RAAI), ou apparait
cet objet, repris sous le numéro d’inventaire 142/4 : <http://
raai.library.yale.edu/site/index.php?globalnav=image_detail
&image_id=2922> [22.05.2018].

22 Données biographiques issues du site du Centre de Recherche
en Ethnomusicologie (CREM) : <http://archives.crem-cnrs.
fr/archives/fonds/CNRSMH_Sallee > [22.05.2018]

Erlaubnls Ist

r |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-573

580

ces données et les observations de Sallée peut tou-
tefois s’expliquer si I'on replace le Mboyo ou Boyo
dans la diachronie. Il semble, en effet, qu’a I'inverse
de la société initiatique du Bwiti, le Mboyo ou Boyo
ait subi, des le début du XXe siecle un inexorable
déclin, au point de passer, sous la plume de I'admi-
nistrateur Georges Le Testu, pour un simple “pré-
décesseur” du Bwiti (1930 : 74 ; voir aussi Archives
C.S.Sp. 1919 : 13). 1l serait faux de croire, cepen-
dant, que le Mboyo ou Boyo disparut d’un seul coup
du territoire de I'actuel Gabon. Diverses sources
suggerent, au contraire, que son déclin fut progres-
sif (Le Testu 1930 : 74) et que le “fétiche” a mieux
résisté a 'extréme sud-ouest du Gabon que sur la
frange autrefois la plus septentrionale de son aire de
répartition. C’est ainsi qu’a la fin des années 1930,
le Pére Jean Le Chevalier (1905-1950), en poste a
Mayumba, y trouva le Mboyo certes “un peu moins
répandu que le Bwiti”, mais toujours bien présent,
en particulier au sud de la lagune (1939 : 138). Le
spiritain s’étonna, du reste, de ce que le “fétichisme”
demeurat encore “tenace”, a Mayumba, alors que
les missionnaires y étaient implantés depuis plus
d’un demi-siécle (Le Chevalier 1939 : 137).23

La persistance, aupres des Vili de Mayumba,
d’objets du style de ceux photographiés par Sallée,

23 “Il est singulier de constater qu’au bout de 50 ans d’évangé-
lisation sérieusement conduite, il reste encore par ici tant de
traces de ces cultes de Bouiti et de Mboyo qui régentent, en
dépit de la foi du baptéme, tant d’ames craintives ou parfois
criminelles” (Le Chevalier 1939 : 137).

Maxime de Formanoir

Fig. 3 : Photographie de terrain de
Pierre Sallée (1970). Reproduite
avec la 1égende “Mboio vili (Din-
di-Mayumba)” dans sa thése de
doctorat (1985 : 1eére pl. non numé-
rotée, entre 136 et 137). (Sources :
CREM / LESC s.d.b : DT. SAL.
075, Tirage 70.238, pourvu d’une
attribution manuscrite aux “Bavi-
i ; DT. SAL. 082 [6x6 — 1970],
négatif 70.238. Numérisé sous la
référence 21081115.JPG. Repro-
duit avec I’'aimable autorisation du
Dr. Sylvie Le Bomin, (Muséum na-
tional d’Histoire naturelle, Paris).

dans un cadre qu’il a défini comme étant celui du
Mboio ou Boio, semble passée inapercue dans les
travaux sur la statuaire d’Afrique équatoriale atlan-
tique ultérieurs a la theése de doctorat de I’ethnomu-
sicologue, qui mourut peu apres I'avoir présentée.
Elle parait, & premicre vue, des plus déconcertantes,
d’autant que les populations du littoral congolo-ga-
bonais qu'on désigne sous le nom de “Vili” passent,
en général, pour n’avoir gueére pourvu de figura-
tions les contenants destinés a abriter des ossements
(Paudrat 1986 : 7). On ne peut cependant douter de
la validité des informations recueillies par Sallée
au sujet du Mboio ou Boio, tant elles se révelent
conformes, sur bien des points, a celles recueillies a
partir de la fin du XIXe siecle par les missionnaires
de la Congrégation du Saint-Esprit et qui resterent,
pour certaines, inédites.

Un enregistrement de terrain, effectué par I'eth-
nomusicologue le 13 mai 1966, dans le village de
Malembe, district de Mayumba (informateur Paul
Mutoto), atteste du fait que le “Mboyo” désignait
un crine auquel était adjoint d’autres ossements
(Archives sonores du CNRS 1966 : CNRSMH_I_
2007_005_025_04). Ces reliques, déposées a I'inté-
rieur d’un réceptacle en écorce, étaient celles d’un
défunt estimé — “le type intelligent, et le type le plus
riche, et le type qui savent [sic] tout” — enterré au
cimetiere, ou l'on avait laissé son corps se décom-
poser avant de les prélever (22:52-23:17). Les pro-
pos recueillis par Sallée confirment en outre le sort
particulier autrefois réservé aux cranes d’esclaves
et, accessoirement, la permanence de la catégorie

Anthropos 113.2018

216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:01:07. © Inhak.
Inhalts Im 10 oder

Erlaubnls Ist

r |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-573

Pour une approche de la statuaire du sud-ouest du Gabon et de la République du Congo sous 1’angle des sociétés initiatiques

Fig. 4 : Fosse avec ossements et effigie a pietement losangique.
(Sources : CREM / LESC s.d.b: 1 ; DT. SAL. 075, tirage non
numéroté et dépourvu de données mais rangé dans le méme
dossier que le précédent [70.238]. Numérisé sous la référence
21081141.JPG. Reproduit avec I'aimable autorisation du Dr. Syl-
vie Le Bomin, Muséum national d’Histoire naturelle, Paris).

d’“esclave” dans le sud-ouest du Gabon postco-
lonial, plusieurs décennies apres l'interdiction de
I'esclavage dans ce qui constituait alors le Congo
francais.?* Ces crines d’esclaves, au dire de I'infor-
mateur de Sallée, étaient “écrasé[s]” et placés dans
le “petit paquet” accroché aux “bras” du Mbondo,
c’est-a-dire a la base de la figure autour de laquelle
étaient disposées des bandes de peaux (16:07-
16:52).

D’apres une fiche de bobine d’enquéte du Fonds
Sallée, 'exhumation d’un Mboyo aurait fait I'objet
d’un enregistrement, le méme jour, dans le village
de Kai (“District de Mayumba ... ethnie Vili”).?
Les archives photographiques du Fonds Sallée pos-
seédent une photographie non datée et non locali-
sée qui a peut-Etre été effectuée a une telle occa-
sion. Ce cliché (Fig. 4), dont nous ignorons s’il fut
pris par Sallée lui-méme et s’il résulte ou non d’une
mise en scéne sans rapport avec un quelconque ri-
tuel, montre une fosse au fond de laquelle on peut
apercevoir un crane posé sur des os longs. Une effi-
gie tout a fait similaire a celles reproduites dans la
theése de Sallée avec la légende “Mboio vili” est fi-
chée derriére ce crane.?®

24 Cette interdiction intervint en 1905. Voir, a ce propos, Rey
(1969 : 71). Lauteur rapporte cependant que le “dernier achat
d’esclave” dont il a eu connaissance — celui d’“‘un jeune ...
tsangui par un chef lumbu” — remonterait a 1932 (515).

25 Archives sonores du CNRS/ CREM/LESC (s.d. a).

26 Bien qu’il semble que les ossements viennent d’étre sortis
de terre, on ne peut exclure que cette photographie soit celle
d’une inhumation. Perrois évoque des cas ou, au Gabon, “les
objets rituels anciens sont enterrés et soigneusement sous-
traits a 'attention des étrangers” (1997 : 74).

Anthropos 113.2018

216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:01:07. ©
Inhalts Im 10 oder

581

3.2 La statuaire du Mboyo ou Boyo

Si la société initiatique du Mboyo ou Boyo demeure
trés peu connue, c’est encore plus vrai des objets
d’art qui lui ont été associés. Nous n’avons connais-
sance d’aucun travail postérieur a la thése de Sal-
1ée qui leur ait été dédié. On peut lire tout au plus,
sous la plume de Perrois et de Grand-Dufay, que le
“boyo” aurait joué chez les Balumbu un rdle com-
parable a celui du Mwiri (Grand-Dufay 2016 : 27 ;
Perrois et Grand-Dufay 2008 : 45), hypothese dé-
fendue avant eux par Annie Merlet (1991 : 121).
Ces auteurs, en revanche, ne s’étendent guere sur les
artéfacts qui pouvaient étre utilisés dans le cadre du
Boyo en question. IIs n'operent pas de lien entre le
“Mboio” dont on retrouve la trace dans I'*“Histoire
des principaux fétiches”?’ et dans les écrits des PP.
Garnier, Le Scao et Le Chevalier, et celui obser-
vé a Mayumba par Sallée, qui 'attribue aux Vili.
Dans la récente monographie qu’elle a consacrée a
lart dit “lumbu”, Grand-Dufay se contente de pré-
ciser, a propos de la “société secrete Mboio”, qu’il
y est fait usage d’un “fétiche ... représenté par un
manche” rehaussé d’une figure humaine, entou-
ré de lanieéres de peaux de bétes que les hommes
agitent pendant la danse (2016 : 22). Pas un objet
de ce type n’est cependant reproduit dans 'ouvrage,
ou l'on ne trouve pas la moindre référence aux tra-
vaux de terrain de Sallée, aux matériaux sonores ou
photographiques conservés dans ses archives, ni a
sa these.?8

Il faut reconnaitre que les sources écrites anté-
rieures aux séjours de Sallée sur le terrain ne dé-
peignent les artéfacts du Mboyo ou Boyo que de
facon trés approximative. C’est a peine s’il est ques-
tion de dispositifs figuratifs.?’ Quant a ceux repro-
duits par Sallée dans sa these, ils évoquent davan-
tage, pour toute personne familiere de I'art d’Afrique
équatoriale, ceux dits “kota” ou d’“influence ‘ko-
ta’”,30 que ceux du littoral congolo-gabonais et, en
particulier, ceux d’ordinaire attribués aux “Vili”.

27 Perrois et Grand-Dufay ne se reportent guére a cette source
que nous attribuons au Pére Le Mintier. Ils se contentent d’en
donner la référence, erronée au demeurant, dans la bibliogra-
phie commentée qui clot leur ouvrage “Punu” : “Mission de
Mayumba : ‘Histoire des principaux fétiches chez les indi-
geénes de Mayumba : Mbois [sic], Mouiri, Doumi, Mbouan-
da’” (2008 : 148).

28 Celle-ci n’était pas davantage citée dans I'ouvrage de Perrois
et Grand-Dufay (2008).

29 Le Pere Le Chevalier, qui dit avoir “pu photographier
quelques exemplaires de ce fétiche”, ne mentionne qu’“un
baton avec des gousses, des guenilles, des débris, des fruits
vides avec des graines servant de grelots” (1939 : 138).

30 A propos de I'art dit “kota” et de “I'influence stylistique des
‘Kota’ ... en dehors méme des groupes de langue de la famil-

Erlaubnls Ist

r |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-573

582

Sallée I'admit lui-méme : “On appelle Boio un
petit panier dans lequel est fichée une figurine de
bois recouverte de lamelles de cuivre elle-méme
nommée mbondo, dont le style et la maticre se re-
trouveront dans les figures du Mbumba Bwiti des
Sango” (1985 : 136). Plusieurs des “figures” en
question, attribuées aux Massango, dont une publiée
de longue date,3! retinrent d’ailleurs I'attention de
I’ethnomusicologue qui s’en procura des reproduc-
tions photographiques, conservées dans ses archives
au coté de clichés d’objets attribués aux “Bavili”
(Archives sonores du CNRS/CREM/LESC s.d.b :
DT.SAL.075).

Les pieces de ce style ou du moins celles qui
nous semblent les plus proches des effigies pho-
tographiées par Sallée se présentent sous la forme
d’une sculpture losangique a la base et dont le cou
parait distendu. Des lamelles de cuivre et/ou de lai-
ton sont fixées sur la face et autour du cou de l'effi-
gie tandis que le sommet de sa téte, pourvu d’une
excroissance, le contour de son visage, sa nuque et,
parfois, ses épaules sont recouverts de plaques plus
larges. De petites attaches maintiennent I'ensemble.
Il n’est pas rare que des clous de tapissier aient éga-
lement été utilisés, en particulier sur les deux em-
branchements supérieurs du losange. Les yeux sont
fréquemment obtenus au moyen de boutons de che-
mises (Musée des Beaux-Arts de Caen 1982 : 46,
n°® 47). A hauteur du front et du menton, les lamelles
sont le plus souvent implantées verticalement, et
non horizontalement, comme c’est le cas sur le reste
du champ facial (Perrois 1985 : 204, n° 36 ; Perrois
[éd.] 1997 : 219, n°® 305). 1l arrive toutefois qu’une
seule plaque, percée d’'une bouche, recouvre la par-
tie inférieure du visage, et qu’il n’y ait guere de la-
melles verticales appliquées au sommet du front
(Musée des Beaux-Arts de Caen 1982 : 46, n° 47).
Les sourcils sont figurés par des lamelles arquées,
bordant la moitié supérieure des boutons faisant of-
fice d’yeux (Perrois [éd.] 1997 : 220, n°® 305). Le vi-
sage, de forme oblongue, plat (219) ou Iégerement
concave, de toutes ces effigies se distingue de celui
d’autres pieces, également attribuées aux Massan-
go, dont le collectionneur Michel Leveau a noté,
a la suite de Perrois, qu’il présente un aspect “plus
anguleux” (Leveau 2006 : 89 ; Perrois 1985 : 204,
n°® 37). Il en va ainsi du fameux paquet-reliquaire du
Musée du Quai Branly (Inv. n® 71.1897.39.1) — dont
on ne sait ou il fut recueilli (Perrois 2012 : 71) —

le proprement ‘kota’ ou directement apparentés”, voir Per-
rois (2012 ; 2015).

31 Musée des Beaux-Arts de Caen (1982 : 45s., n° 47, notice
de Louis Perrois, ill.) ; Stéphen-Chauvet (1933 : fig. n° 2, a
gauche).

216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:01:07. ©
Inhalts Im 10 oder

Maxime de Formanoir

ou de celui de I'ancienne collection Alain Schof-
fel, aujourd’hui conservé au Musée Dapper (Inv.
n° 4296 — Leveau 2006 : 87, ill., a droite, et 89). A
la différence de celles photographiées par Sallée,
ces pieces se caractérisent notamment par leur front
bombé, qui se prolonge vers l'arriere. C’est le cas
de la “figure anthropomorphe” de I’ancienne collec-
tion Frum, aujourd’hui conservée a I’Art Gallery of
Ontario de Toronto (Inv. n°® 99/460), dont Perrois a
bien vu “le front arrondi [qui] se déploie sur le haut
de la téte pour constituer une natte en catogan qui
retombe sur la nuque” (2012 : 152, pl. 55).

Quant au paquet, toujours visible a la base des
objets en apparence les mieux conservés32 que nous
rapprochons de ceux photographiés par Sallée, il
est généralement fait de pieces de tissu maintenues
dans un cordage dont les mailles, assez laches, se
croisent a la maniere d’un filet. Des lambeaux de
peaux sont attachés au pictement de la figurine
et recouvrent en partie le paquet. Cet aménage-
ment, qui parait caractéristique, mérite qu'on s’y
arréte : il correspond assez précisément, semble-t-
il, a la “masse un peu ronde qu’on enveloppe dans
quelques morceaux d’étoffes, entourées de ficelles
qui servent a l'attacher a I'extrémité inférieure de
la figurine en bois qu’on appelle Mbondo” et aux
“bandes de peaux” remarquées par Le Mintier (Ar-
chives C.S.Sp. s.d. : 3 ; voir supra) ou encore au
“paquet de lanieres de peaux de bétes enfilées dans
un manche sculpté sous forme de figure humaine”
signalé par Le Scao (1908 : 90 ; voir supra). Il faut
noter a ce sujet qu'un des paquets encore en place a
la base d’une de ces pieces, aujourd’hui conservée
au Musée Dapper (Inv. n° 0628), a bénéficié¢ d’un
examen radiographique. Il présenterait un contenu
apparemment similaire a celui décrit par Le Mintier
puis par I'informateur de Sallée, puisqu’il renferme,
en plus d’autres restes, un “crine écrasé, ouvert en
deux” (Fondation Dapper 1986 : 62, n° 13b).

A en croire Perrois, le style auquel ressortiraient

32 Nous nous référons notamment a celui du Science Museum,
Londres (Inv. A657377) ; a celui du Musée royal de 'Afrique
centrale, Tervuren (inv. EO.1979.1.127) ; a celui du musée
du quai Branly, Paris (Inv. n®71.1961.120.24) ; a celui des
anciennes collections Félix Fénéon et Charles Ratton, Paris,
aujourd’hui conservé au Musée Dapper, Paris (Inv. n® 0628) ;
a celui de la collection africaine des Péres du Saint-Esprit,
Abbaye Blanche de Mortain, Inv. M. 39 (reproduit dans Mu-
sée des Beaux-Arts de Caen 1982 : n°47 et dans Stéphen-
Chauvet 1933 : fig. n° 2, a gauche), dont nous ignorons la lo-
calisation actuelle et a celui de ’ancienne collection Armand
Charles (Catalogue de vente 2009 : lot 51, ill. ; reproduit dans
Millot 1965 : 59, fig. 7 ; en tant qu’“Ossyeba”, dans Perrois
2015 : 24, fig. 17 et dans Stéphen-Chauvet 1933 : fig. n° 2,
a droite), qui appartint lui aussi au Musée Missionnaire de
I’Abbaye Blanche de Mortain et, précédemment, au Musée
des Orphelins-Apprentis d’Auteuil.

Anthropos 113.2018

Erlaubnls Ist

r |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-573

Pour une approche de la statuaire du sud-ouest du Gabon et de la République du Congo sous 1’angle des sociétés initiatiques

de tels artéfacts, qu’il qualifie de “sango” ou “‘san-
gu”, serait “bien établi” (2014 : 58). L'auteur en
veut pour preuves d’“anciennes photos mission-
naires d’avant 1914 (2014 : 58). S’y ajouteraient
des “trouvailles scientifiques ultérieures, spéciale-
ment celles de 'anthropologue Jacques Millot en
1961 ... ou d’autres encore, un peu plus récentes”
(2014 : 58). D’apres Perrois, “tous ces spécimens
sangu ont été vus et parfois collectés dans la région
de la grande forét des contreforts septentrionaux des
Monts du Chaillu, celle des rivieéres Offoué et Lolo,
deux affluents de la rive gauche de I’Ogooué, non
loin de l'actuelle agglomération de Koulamoutou,
une zone située a I'est du pays tsogho et au nord des
pays povi (vuvi) et ndzebi, en contact direct avec les
villages aduma du fleuve, en limite occidentale de
laire ‘Kota’” (2014 : 58).

Les données invoquées par Perrois excluraient
par conséquent l’attribution des effigies du style de
celles que Sallée photographia dans la région de
Mayumba a une population cotiere telle que les Vili.
Sil'on s’en tient aux travaux de Perrois et, tout parti-
culierement, a la récente notice qu’il a rédigée a I'oc-
casion de la vente d’une piece comparable a celles
qui apparaissent sur le cliché qu’il attribue au Pére
Patron, de tels objets reléveraient de “I’art des San-
go”, établis au centre Gabon, ou ce type de dispo-
sitif serait connu sous le nom de “mbumba-bwete”
(Perrois 2014 : 58). Reste a expliquer, dans cette hy-
pothese, la présence sur la cote, dans le contexte du
Mboyo ou Boyo, d’objets tels que ceux qu’y photo-
graphia Sallée. Cette interrogation nous parait d’au-
tant plus légitime qu’aucune des pieces que nous
rapprochons, du point de vue du style, de celles qui
apparaissent sur le cliché pris par 'ethnomusico-
logue, n’est munie, a notre connaissance, d’infor-
mations de terrain vérifiables qui soient de nature a
conforter leur attribution aux Massango du Centre
Gabon. Leffigie 61-120-24, toujours pourvue de son
paquet, que le Musée de I'Homme obtint par le biais
de Jacques Millot, ne ferait pas exception a laregle :
selon Sarah Frioux-Salgas, responsable des archives
et de la documentation des collections au Départe-
ment Patrimoine et Collections de la Médiatheque
du Musée du Quai Branly, ol cette piece est au-
jourd’hui conservée (Inv. n° 71.1961.120.24), il n’y
subsisterait pas de données de terrain a son propos
(comm. pers., 18 juillet 2014).33

33 Drapres Perrois, cette piece, qui aurait “... été rapportée a
l'occasion de 'ultime mission d’étude et de collecte orga-
nisée par le musée de 'Homme en Afrique équatoriale, en
1960 ...”, serait attribuable aux “Adouma” ou aux ‘“Masan-
g0” (Perrois [éd.] 1997 : 219, n° 305, ill.), voire aux seuls
Massango, comme il I’a suggéré dans la récente note ou il
évoque les “trouvailles” de Jacques Millot (Perrois 2014 :

Anthropos 113.2018

216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:01:07. ©
Inhalts Im 10 oder

583

Il n’en va pas de méme, en revanche, de la piece
EO.1979.1.127 du Musée royal de I’Afrique cen-
trale, Tervuren, remarquable par son état de conser-
vation et trés proche, comme l'ont relevé Alain et
Frangoise Chaffin, de celle de I'ancienne collection
du Musée de 'Homme que nous venons de men-
tionner (1979 : 312). Recueillie par le naturaliste
Edmond Dartevelle, elle fut inscrite en 1938 dans
la collection des Musées royaux d’Art et d’His-
toire de Bruxelles, a laquelle elle appartint jusqu’en
1979, date de son transfert a Tervuren (Julien Vol-
per, comm. pers., 15 avril 2014). Les données qui
I’accompagnent laissent entendre que ce dispositif,
“acquis par I'intermédiaire du chef de subdivision
Laugier”, proviendrait de Mayumba, et qu’il serait
d’origine “loumbo.”

On pourrait avancer que de tels objets, quoiqu’at-
testés a divers moments sur le littoral, n’y revétaient
plus guere d’usage rituel lorsqu’ils y furent photo-
graphiés et/ou collectés. Un “commerce des ‘fé-
tiches’” se mit en place, de trés bonne heure, en
Afrique équatoriale atlantique (Perrois 1997 : 74 ;
Siroto 1995 : 9), de méme que s’y serait dévelop-
pée la pratique consistant pour certaines popula-
tions a dérober a d’autres leurs objets rituels afin de
les céder aux visiteurs de passage (Perrois 1997 :
74). Perrois a rappelé sur ce point que “seule la dé-
couverte d’un objet ‘vivant’ permet de garantir son
origine” (1997 : 74). Rien n’indique toutefois, a en
croire les informations concordantes qui ont été re-
cueillies sur la cote, a différentes époques, a propos
de la pratique du Mboyo ou Boyo, qu’il faille ex-
clure de la catégorie des “objets en activité” (1997 :
74) les artéfacts que Sallée put y photographier. Per-
rois concede d’ailleurs, a propos de I'effigie de I'an-
cienne collection Blum, qu’il attribue aux Massan-
go et qu’il qualifie de “mbumba bwete”, que ce type
d’objet, loin de véhiculer une quelconque “‘identité
ethnique, familiale ou personnelle”, “pouvait ... étre
acquis, échangé ou méme razzié par la force dans
une aire de ‘sens’ socio-religieux assez large, et no-
tamment par les peuples voisins” (2014 : 58).

Lutilisation sur le littoral congolo-gabonais de
dispositifs dont on a attribué jusqu’a présent le style
a des populations de l'intérieur ne surprend guere,
au demeurant, si 'on garde a ’esprit la porosité que

58). Millot s’était livré, il est vrai, a “une tournée ethnogra-
phique rapide” qui I’avait mené “des Bavili de la cote congo-
laise chez les Mitsogo, Masangu et Banzabi des foréts mon-
tagneuses de la région sud-occidentale du Gabon” (Millot
1961 : 65 et fig. 1). L'article qu’il fit paraitre a son retour du
terrain confirme certes que les “récoltes en territoire tsogo et
sangu furent ... fort satisfaisantes” (Millot 1961 : 79) mais ne
livre aucune information au sujet de la piece 71.1961.120.24
en particulier.

Erlaubnls Ist

r |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-573

584

revétent les frontieres ethniques dans cette partie de
I'Afrique équatoriale (Bonhomme 2003 : 21 ; voir
supra). Il faut insister, a cet égard, sur I'étendue des
échanges liés a la traite atlantique, durant laquelle
les populations cotieres remplirent la fonction d’in-
termédiaires entre les Occidentaux et les habitants
de I’hinterland (Dupré 1972 : 620). On connait I’ef-
fet qu’eurent ces interactions sur la dispersion de di-
verses pratiques (Klieman 2007 : 43). Des sociétés
initiatiques y furent impliquées, comme le Mwiri,
dont la progression, du littoral vers I'intérieur, aurait
suivi celle des caravaniers cotiers (Klieman 2007 :
54-56). On constate, de facon plus générale, que les
rivalités qui virent le jour entre les protagonistes de
ces échanges trouverent leur prolongement dans le
domaine magico-religieux, a tel point qu'on aurait
assisté, selon Julien Bonhomme, a la constitution
d’une véritable “économie religieuse des fétiches
... tout entiére orientée autour de la richesse ma-
térielle” (2006b : 504 ; voir aussi Siroto 1995 : 7).
La documentation ethnographique dont on dispose a
propos du Mboyo ou Boyo le confirme. On apprend
notamment, sous la plume du Pere Le Mintier, que
le “Mboio” était recherché par “‘chaque chef un
peu important, et méme chaque chef de village qui
v[oulai]t rapidement s’enrichir” (Archives C.S. Sp.
s.d. : 2). Ces derniers devaient, pour I'obtenir, s’ac-
quitter d’'un montant important.3*

Le tableau qui se dessine du paysage magico-
religieux au sein duquel le Mboyo ou Boyo se se-
rait implanté correspond donc bien a celui décrit
par Mary lorsqu’il évoque les conditions dans les-
quelles le Bwiti des Mitsogo aurait gagné diverses
populations, telles que les Fang, qui s’étaient, au-
paravant, rendus responsables de la propagation de
certains de leurs rituels. Il présente, en effet, 'aspect
d’un “marché ... relativement ouvert et fluctuant de
Poffre et de la demande de pratiques cultuelles ef-
ficaces” ol,, comme le remarque a juste titre ’an-
thropologue, “une population emprunte a une autre
qui elle-mé&me emprunte a une troisi¢me, et ainsi de
suite, ce qui finit ... par rendre tout a fait problé-
matique la question de l'origine des cultes” (Mary
1999 : 27). C’est a une situation d’une égale com-
plexité que nous confrontent les sources relatives
au Mboyo ou Boyo, que I'administrateur Le Testu

34 On trouve des précisions sur ce point dans I’“Histoire des
principaux fétiches” que nous attribuons au Pére Le Min-
tier : “Si quelqu’un n’est pas assez riche pour se procurer ce
Mboio entier, on lui fabrique une petite caisse de deux ou
trois décimetres de hauteur sur un ou deux décimetres de
diametre, dans laquelle on enferme quelques ossements. Ce
petit Mboio couche [cofite ?] plusieurs pieces d’étoffe. Quant
au Mboio complet, son prix ordinaire est un esclave et dix
pieces d’étoffe” (Archives C.S. Sp. s.d. : 3).

216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:01:07. ©
Inhalts Im 10 oder

Maxime de Formanoir

considérait, a 'instar du Bwiti, comme un “fétiche
étranger” (Archives C.S.Sp. 1919 : 13 ;3> Le Tes-
tu 1930 : 74). 1 est intéressant de noter, a ce sujet,
que le vocable servant a désigner des reliques et,
par extension, la société initiatique du Mboyo ou
Boyo elle-méme, est voisin de celui de “Mboy”” ou
“Mboye”, qui se serait appliqué a des figures de reli-
quaires ou aux réceptacles qu’elles surmontaient, au
sein de groupes — obamba, voire mahongwé — dont
I'implantation est beaucoup plus continentale que
celle des populations que nous étudions ici.3¢

Tout indique, en d’autres termes, que les habi-
tants de la cOte qui commergaient avec ceux de
I’hinterland leur ont repris des pratiques qu’ils ju-
geaient “efficaces”, voire des objets du style de ceux
qui leur étaient associés. Ce phénomene en rappelle
un autre, constaté chez les Mpongwe du littoral ga-
bonais : a partir du milieu du XIXe siecle, ceux-ci
auraient disposé de trois institutions (mwetyi, uku-
ku et indo) qui, quoique distinctes, jouaient un role
apparemment comparable a celui du mwiri (Gray
2002 : 83s.). Christopher Gray a interprété cette
“prolifération de termes” en lien avec le Mwiri a
la lumiere de la notion de “tradition de renouveau”
(tradition of renewal) empruntée a Janzen (1977).
D’apres Gray, la multiplication de ce type de déno-
mination pourrait en effet témoigner de la plastici-
té d’une société initiatique comme le Mwiri, qu'on
n‘aurait pas hésité a modifier, pour mieux la confor-
ter a travers le temps, en lui intégrant des innova-
tions venues de 'extérieur (2002 : 84). Cette grille
de lecture est parfaitement applicable a la variante
du Mwiri qu’est le Mboyo ou Boyo ainsi qu’a sa
statuaire.

4 Conclusion

Trop peu considérées dans les travaux sur l'art
d’Afrique équatoriale atlantique, les sources éparses
relatives au Mboyo ou Boyo permettent de lever le
voile sur cette société initiatique et sur certains des
artéfacts qui y auraient été impliqués. Le style de
plusieurs d’entre eux est bien connu des spécialistes
de I'art du Gabon, qui I'associent communément aux
Massango de I'intérieur du pays. Il n’avait pas été
attribué, jusqu’a présent, aux populations de la cote
congolo-gabonaise, qualifiées de Vili et de Lumbu,
aupres desquelles on sait pourtant que le Mboyo ou
Boyo s’est implanté. On ne leur a guére reconnu, en

35 11 faut lire “Mboyo” dans la copie dactylographiée de ces
notes de Le Testu, conservée aux archives spiritaines de Che-
villy-Larue, au lieu de la transcription “Lubayo”.

36 Klieman (2007 : 56) ; Perrois (1985 : 40) ; Siroto (1980 : 78).

Anthropos 113.2018

Erlaubnls Ist

r |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-573

Pour une approche de la statuaire du sud-ouest du Gabon et de la République du Congo sous 1’angle des sociétés initiatiques

d’autres termes, la paternité d’objets de ce style et
I’'on n’a pas davantage admis qu’elles aient pu en uti-
liser. Les références au Mboyo ou Boyo que com-
portent les travaux de Pierre Sallée constituent une
exception en la matiere. Il semble cependant que
I’ethnomusicologue n’ait pas eu acces a 'ensemble
de la documentation ethnographique et, spéciale-
ment, aux sources missionnaires, en partie inédites,
qui lui auraient permis d’étayer ses considérations
au sujet de cette société. Il est toutefois possible, ré-
trospectivement, de louer la qualité des observations
qu’il fit sur le terrain au sujet du Mboyo ou Boyo et
de s’interroger sur les raisons pour lesquelles il n’en
est pas question dans les travaux les plus récents qui
ont été consacrés a l'art du sud-ouest du Gabon et
de la République du Congo. Il est vrai que les don-
nées concernant cette société initiatique sont loin de
conforter la démarche, de nature avant tout ‘““classi-
ficatoire”, que perpétuent la plupart de ces écrits.
On a pourtant souligné, de longue date, la néces-
sité de privilégier des questionnements plus trans-
versaux, si I’on entend renouveler le discours sur
lart d’Afrique équatoriale (LaGamma 1995a: vii ;
1995b : 545.). C’est dans cette perspective que se
situe I'approche de la statuaire du sud-ouest du
Gabon et de la République du Congo défendue
ici, qui cherche a rendre compte, a travers I'étude
d’“institutions ... partagées” (Klieman 2007 : 42,
48 ; nous traduisons), telles que les sociétés initia-
tiques, de la dissémination de pratiques et, acces-
soirement, d’objets a travers 'espace trans-ethnique.
Aborder des expressions artistiques sous I'angle
des sociétés initiatiques présente un autre atout, du
point de vue de I’histoire de I’art : grace aux sources
qui se sont accumulées au sujet de ces sociétés, on
se trouve en mesure de resituer dans le temps les
manifestations artistiques auxquelles elles ont don-
né lieu. Soulignant I'intérét qu’il y a pour I’historien
d’art a étudier “I'introduction, la diffusion, et le dé-
clin ou la survie d’institutions particulieres qui sont
directement symbolisées par des formes concrétes
telles que la sculpture...”, Sidney Kasfir a ouvert,
sur ce point, une piste de recherche des plus fruc-
tueuses. Elle a noté avec justesse qu’en se penchant
sur de telles institutions “I'utilisation d’un type par-
ticulier de masque, de figure ou d’artéfact cérémo-
niel peut étre liée chronologiquement a I’'adoption
de certaines idées” (1984 : 186 ; nous traduisons).
C’est ce qua tenté Kairn Klieman, s’agissant de
PAfrique équatoriale, ou elle a entrepris de replacer
dans la “longue durée” I’étude du Bwiti (2007 : 50,
en francais dans le texte). Rares étaient jusqu’alors
les travaux relatifs a cette société qui en avaient pro-
posé une approche “diachronique” (Gaulme 1979).
En 1’état actuel des recherches, les données dis-

Anthropos 113.2018

216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:01:07. ©
Inhalts Im 10 oder

585

ponibles au sujet du Mboyo ou Boyo ne permettent
guere, pour leur part, de remonter au-dela de la fin
du XIXe siecle. Il a toutefois été possible de faire
ressortir, a partir de cette documentation, la “dyna-
mique”37 propre a cette société initiatique sur plu-
sieurs décennies. L'étude du Mboyo ou Boyo invite
en outre a s’interroger sur les rapports entre cette
organisation et d’autres qui I'ont précédée ou qui ont
cohabité avec elle et dont I'existence, fait exception-
nel en Afrique centrale, a parfois été consignée sur
plusieurs siecles dans des sources écrites.

Reste, comme I’a tenté Ute Roschenthaler au
sud-ouest du Cameroun et au sud-est du Nigeria, a
recueillir en divers lieux les histoires fragmentaires
de ces multiples institutions qui, mises bout a bout,
permettront de retracer ce que 'auteure congoit, a
la suite d’Igor Kopytoft (1986), comme la “biogra-
phie” de chacune d’entre elles (Roschenthaler 2010 :
1225s., 128 ;2011 : 503 ; nous traduisons). Il s’agira
ensuite de passer de la “biographie culturelle” de
ces institutions a leur “histoire sociale” (Appadurai
1986 : 34 ; nous traduisons) et a I'identification de
ce que Roschenthaler nomme un “paysage d’asso-
ciations” (2010 : 122s., 129 ; 2011 : 503 ; nous tra-
duisons).

On peut ainsi espérer que la réinscription de pra-
tiques et d’institutions dans leur cadre temporel et
spatial, qui va de pair avec celle des formes de créa-
tion artistique qu’elles ont occasionnées, ouvrira a
I’historien de l’art de plus vastes horizons que celui
auquel certains s’étaient jusqu’a présent cantonnés.

Nous adressons nos plus vifs remerciements a tous ceux
qui nous ont aidé au cours de nos recherches et de la réa-
lisation de cet article et, en particulier, a notre promoteur
de these, le professeur Pierre Petit (ULB, LAMC), ain-
si qu'aux professeurs Dunja Hersak (ULB) et Joél No-
ret (ULB, LAMC). Notre gratitude va également a Victor
A. Stoichita, directeur du Centre de Recherche en Eth-
nomusicologie (CREM), sous-directeur du LESC, Labo-
ratoire d’ethnologie et de sociologie comparative (UMR
7186 — CNRS/Université Paris Ouest Nanterre La Dé-
fense), a Aude Julien-Da Cruz Lima, ingénieur d’étude,
CNRS, responsable de la gestion et de la valorisation des
archives du CREM et a Joséphine Simonnot, ingénieur de
recherche au CREM, pour I’acces qu’ils nous ont accor-
dé au Fonds Pierre Sallée et I'aide précieuse qu’ils nous
ont apportée lorsque nous I'avons consulté. Nous remer-
cions enfin le Pére Roger Tabard, archiviste général de la
Congrégation du Saint-Esprit, pour I’accueil bienveillant
qu’il nous a réservé au Séminaire des Missions, a Chevil-
ly-Larue (Val-de-Marne).

37 Nous reprenons cette expression a Klieman (2007 : 59).

Erlaubnls Ist

r |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-573

586

Références citées

Amrouche, Pierre

2015 The Kota Reliquary Figure. An Object of Desire. — La
figure de reliquaire kota, un objet de désir. Tribal Art
5:56-61. [Special Issue/Hors-série: Kota. New Light —
Nouveaux éclairages]

Amselle, Jean-Loup

1999 Ethnies et espaces. Pour une anthropologie topologique.
In : J.-L. Amselle et E. M’Bokolo, Au cceur de I’ethnie.
Ethnie, tribalisme et Etat en Afrique ; pp. 11-48. Paris :
Ed. La Découverte & Syros. (La Découverte/Poche, 68)
[2e éd.]

Appadurai, Arjun

1986 Introduction. Commodities and the Politics of Value. In:
A. Appadurai (ed.), The Social Life of Things. Commodi-
ties in Cultural Perspective; pp. 3—63. Cambridge: Cam-
bridge University Press.

Arnold, Ken, and Danielle Olsen (eds.)
2003 Medicine Man. The Forgotten Museum of Henry Well-
come. London: The British Museum Press.

Biebuyck, Daniel P.

1969 Introduction. In: D. P. Biebuyck (ed.), Tradition and Cre-
ativity in Tribal Art; pp. 1-23. Berkeley: University of
California Press.

Blanchon, Jean A.

1984  Présentation du Yi-lumbu dans ses rapports avec le Yi-
punu et le Ci-vili a travers un conte traditionnel. Pholia
1:7-33.

Bonhomme, Julien

2003 Le miroir et le crane. Le parcours rituel de la société ini-
tiatique Bwete Misoko (Gabon). Paris. [These pour obte-
nir le grade de Docteur de 'EHESS, discipline anthropo-
logie]

2006a L’anthropologie religieuse du Gabon. Une bibliographie
commentée. Cahiers Gabonais d’Anthropologie 17 :
2019-2036.

2006b Les tribulations de I’esprit blanc (et de ses marchandises).
Voyages et aventures de Paul du Chaillu en Afrique équa-
toriale. Cahiers d’Etudes africaines 46/183 : 493-512.

Bourdieu, Pierre
1982 Ce que parler veut dire. ’économie des échanges linguis-
tiques. Paris : Fayard.

Bravmann, René A.

1973  Open Frontiers. The Mobility of Art in Black Africa. Se-
attle: The University of Washington Press. (Index of Art
in the Pacific Northwest, 5)

Brazza, Pierre Savorgnan de
1887 Voyages dans I’Ouest africain, VII-XIII. Le Tour du
Monde. Nouveau journal des Voyages 54 : 305-336.

Catalogue de ventes

2009 2 collections frangaises. Antiques. Asie. Afrique. Océa-
nie. Successions Armand Charles & Léon Fouks. Paris.
[Enchéres Rive Gauche, Paris, Hotel Drouot, vente du
2 décembre 2009]

Art africain. (Euvres provenant de la collection de Ru-
dolf et Leonore Blum (jeudi 19 juin 2014 ; lots 1 a 63) ;
pp- 56-59. Paris : Christie’s. [Vente 3620 du 19 juin
2014]

2014

Erlaubnls Ist

216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:01:07. ©
Inhalts Im 10 oder

Maxime de Formanoir

Chaffin, Alain, et Francoise Chaffin
1979 Lart kota. Les figures de reliquaire. Meudon : Alain et
Frangoise Chaffin.

Chauvet, Stéphen-Charles
1933 Lart funéraire au Gabon. Paris : Librairie Maloine.

Cloth, Frederic

2015 New Light on the Kota. — Nouveaux éclairages sur les
kota. Tribal Art 5 : 30-55. [Special Issue/Hors-série :
Kota. New Light — Nouveaux éclairages]

Delcourt, Jean

s.d.  Au Congo Francais. Monseigneur Carrie. 1842-1904, II.
Paris.
Dennett, Richard E.

1968 At the Back of the Black Man’s Mind or Notes on the
Kingly Office in West Africa. London: Frank Cass. (Cass
Library of African Studies; General Studies, 70) [Orig.
New York 1906]

Deschamps, Hubert

1962 Traditions orales et archives au Gabon. Contribution a
Iethno-histoire. Paris : Ed. Berger-Levrault. (L_Homme
d’Outre-Mer, 6)

Dupré, Georges

1972 Le commerce entre sociétés lignagéres. Les Nzabi dans
la traite a la fin du XIXe siecle (Gabon-Congo). Cahiers
d’Etudes africaines 12/48 : 616-658.

Ernoult, Jean

1995 Les spiritains au Congo de 1865 a nos jours. Matériaux
pour une histoire de I'Eglise au Congo. Paris : Congréga-
tion du Saint-Esprit. (Collection Mémoire spiritaine, 3)

Fernandez, James W.

1974  La statuaire Fan-Gabon ; Louis Perrois. African Arts 8/1 :
76-77.

1986 Ancestral Art of Gabon from the Collections of the Bar-
bier-Mueller Museum; Louis Perrois. African Arts 19/4:
8-15.

Fernandez, James W., and Renate L. Fernandez
1975  Fang Reliquary Art. Its Quantities and Qualities. Cahiers
d’Etudes africaines 15/60: 723-746.

Fondation Dapper

1986 La voie des ancétres. (Exposition ; Paris, Fondation Dap-
per, 6 novembre 1986 — février 1987.) Paris : Ed. Dapper.
(Catalogue, Fondation Dapper, 2)

Garnier, Alfred

1894  Informations diverses. Congo francais. Les Missions Ca-
tholiques 26 : 428.

Une excursion au pays des noirs. Lons-le-Saunier : Impri-
merie C. Martin.

1896

Gaulme, Francois

1979 Le Bwiti chez les Nkomi. Association[s] cultuelles et
évolution historique sur le littoral gabonais. Journal des
Africanistes 49/2 : 37-87.

Grand-Dufay, Charlotte

2016 Les Lumbu. Un art sacré. Bungeelé yi bayisi. (Direction
éditoriale B. Dulon.) Paris : Ed. Gourcuff-Gradenigo ;
Galerie Bernard Dulon.

Gray, Christopher J.

2002 Colonial Rule and Crisis in Equatorial Africa. Southern
Gabon, ca. 1850-1940. Rochester: University of Roches-
ter Press. (Rochester Studies in African History and the
Diaspora, 13)

Anthropos 113.2018

r |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-573

Pour une approche de la statuaire du sud-ouest du Gabon et de la République du Congo sous 1’angle des sociétés initiatiques

Grootaers, Jan-Lodewijk

2007 Un creuset aux frontieres ouvertes en Afrique centrale.
In : J.-L. Grootaers (dir.), Ubangi. Art et cultures au coeur
de I’Afrique ; pp. 17-103. Paris : Actes Sud.

Janzen, John M.

1977 The Tradition of Renewal in Kongo Religion. In: N.S.
Booth, Jr. (ed.), African Religions; pp. 69-115. New
York: NOK Publishers International.

1982 Lemba, 1650-1930. A Drum of Affliction in Africa and
the New World. New York: Garland Publishing. (Critical
Studies on Black Life and Culture, 11)

Kasfir, Sidney L.
1984  One Tribe, One Style? Paradigms in the Historiography
of African Art. History in Africa 11: 163-193.

Klieman, Kairn

2007  Of Ancestors and Earth Spirits. New Approaches for In-
terpreting Central African Politics, Religion, and Art. In:
A. LaGamma (ed.), Eternal Ancestors. The Art of the
Central African Reliquary; pp. 33-61. New York: The
Metropolitan Museum of Art.

Kopytoff, Igor

1986 The Cultural Biography of Things. Commoditization
as Process. In: A. Appadurai (ed.), The Social Life of
Things. Commodities in Cultural Perspective; pp. 64-91.

L’Estoile, Benoit de
2007 Le gofit des autres. De I’exposition coloniale aux arts pre-
miers. Paris : Flammarion.

LaGamma, Alisa

1995a The Art of the Punu Mukudj Masquerade. Portrait of an
Equatorial Society. New York. [PhD Thesis, Columbia
University]

1995b New Directions for the Arts of Equatorial Africa. In: L.

Siroto and K. Berrin (eds.), East of the Atlantic, West of

the Congo. Art from Equatorial Africa: The Dwight and

Blossom Strong Collection; pp. 54-58. San Francisco:

The Fine Arts Museums of San Francisco.

Art and Oracle. African Art and Rituals of Divination.

New York: Abrams.

2000

Le Chevalier, Jean

1939 Loango. La nouvelle église de Mayumba. Les murs en
janvier, avait (sic) prés de 6 metres. Un fétichisme te-
nace : Bouiti, Mboyo ... . Annales des Peres du Saint-
Esprit 5 : 136-138.

Lehuard, Raoul
2004 La carte postale, une documentation ? Que croire ? Arts
d’Afrique Noire 131 : 9-12.

Le Scao, Jean-Louis

1908 Au pays de Sette-Cama. La religion des habitants de
Sette-Cama. Le Messager du Saint-Esprit 86-90, 253—
256.

Le Testu, Georges
1930 Etude sur le fétiche N’Gwéma. Bulletin de la Société des
Recherches Congolaises 12 : 73-76.

Leveau, Michel

2006 La découverte des figures de reliquaire dites kota. In : C.
Falgayrettes-Leveau (dir.), Gabon. Présence des esprits ;
pp- 75-103. Paris : Musée Dapper.

Mabho, Jouni Filip (comp.)

2009 NUGL Online. The Online Version of the New Updat-
ed Guthrie List, a Referential Classification of the Ban-
tu Languages. <https://brill.com/fileasset/downloads_

Anthropos 113.2018

Erlaubnls Ist

216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:01:07. ©
Inhalts Im 10 oder

587

products/35125_Bantu-New-updated-Guthrie-List.pdf>
[17.05.2018]

Mary, André

1999 Le défi du syncrétisme. Le travail symbolique de la re-
ligion d’Eboga (Gabon). Paris : Editions de 1'Ecole des
Hautes Etudes en Sciences Sociales. (Civilisations et So-
ciétés, 97)

2010 La preuve de Dieu par les Pygmées. Le laboratoire équa-
torial d’une ethnologie catholique. Cahiers d "Etudes afri-
caines 50/198-200 : 881-905.

Merlet, Annie

1991 Autour du Loango (XIVe-XIXe siecle). Histoire des
peuples du sud-ouest du Gabon au temps du Royaume de
Loango et du Congo francais. Libreville : Centre culturel
francais Saint-Exupéry ; Paris : Sépia.

Michaud, Eric
2015 Les invasions barbares. Une généalogie de I’histoire de
Plart. Paris : Gallimard.

Millot, Jacques

1961 De Pointe-Noire au pays Tsogo. Objets et Mondes 1/3—4 :
65-80.

1965 La collection africaine des Péres du Saint-Esprit 2 Mor-

tain. Objets et Mondes 5/1 : 55-60.

Musée des Beaux-Arts de Caen
1982 A propos d’une donation : Les cotes d’Afrique équatoriale
ilya 100 ans ... . Caen : Musée des Beaux-Arts.

Olbrechts, Frans M. ;
1959 Les arts plastiques du Congo belge. Bruxelles : Editions
Erasme ; Anvers-Amsterdam : Standaard-Boekhandel.

Paudrat, Jean-Louis
1986 Introduction. In : Fondation Dapper ; pp. 4-7.

Perrois, Louis

1966 Note sur une méthode d’analyse ethno-morphologique
des arts africains. Cahiers d’Etudes africaines 6/21 : 69—
85.

La statuaire fan (Gabon). Paris : O.R.S.T. 0. M. (Mé-
moires O.R.S.T.0.M., 59)

Arts du Gabon. Les arts plastiques du Bassin de I'Ogooué.
Arnouville : Arts d’Afrique Noire.

Art ancestral du Gabon dans les collections du musée
Barbier-Mueller. Geneéve : Musée Barbier-Mueller.
L’Afrique équatoriale atlantique. Les Tsogho, Sango et
Ndjabi du Centre-Gabon. In : W. Schmalenbach (dir.),
Arts de I’Afrique noire dans la collection Barbier-Muel-
ler ; p. 215. Paris : Nathan.

Patrimoines du sud, collections du nord. Trente ans de
recherche a propos de la sculpture africaine, Gabon, Ca-
meroun. Paris : O.R.S.T.O. M.

The Western Historiography of African Reliquary Sculp-
ture. In: A. LaGamma (ed.), Eternal Ancestors. The Art
of the Central African Reliquary; pp. 63-77. New York:
The Metropolitan Museum of Art.

Kota. Milano : 5 Continents.

Art du Gabon provenant de la collection Blum. Le pou-
voir des ancétres (lots 39 a 46). In : Catalogue de ventes ;
pp- 56-59. [Vente 3620 du 19 juin 2014 ; lots 1 a 63]
Kota Funerary Figures of Equatorial Africa. From Field to
Collections. — Les figures funéraires des Kota d’Afrique
équatoriale. Du terrain aux collections. Tribal Art 5 : 12—
29. [Special Issue/Hors-série : Kota. New Light — Nou-
veaux éclairages]

1972

1979

1985

1988

1997

2007

2012
2014

2015

r |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-573

588

Perrois, Louis (¢d.)
1997  Llesprit de la forét. Terres du Gabon. Bordeaux : Musée
d’Aquitaine ; Paris : Somogy Editions d’Art.

Perrois, Louis, et Charlotte Grand-Dufay
2008 Punu. Milano : 5 Continents.

Perrois, Louis, et Jean-Paul Notué
1997  Rois et sculpteurs de I'Ouest Cameroun. La panthere et la
mygale. Paris : Ed. Karthala et Ed. de 'O.R.S.T.O. M.

Perrot, Claude Hélene (dir.)

2000 Lignages et territoire en Afrique aux XVIII® et XIX¢
sidcles. Stratégies, compétition, intégration. Paris : Ed.
Karthala.

Petridis, Constantine

2001 Olbrechts and the Morphological Approach to African
Sculptural Art. In: C. Petridis (ed.), Frans M. Olbrechts,
1899-1958. In Search of Art in Africa; pp. 118-140. Ant-
werp: Antwerp Ethnographic Museum.

Piolet, Jean-Baptiste (dir.)

1902 Les missions catholiques francaises au XIXe siecle.
Tome V : Missions d’Afrique. Paris : Librairie Armand
Colin (La France au dehors).

Raponda-Walker, André, et Roger Sillans
1962 Rites et croyances des peuples du Gabon. Paris : Présence
Africaine.

Rey, Pierre-Philippe

1969 Sociologie économique et politique des Kuni, Punu et
Tsangui de la région de Mossendjo et de la boucle du
Niari (Congo-Brazzaville). Paris : O.R.S. T. O. M.. [These
de doctorat de recherche és-sociologie ; Université de
Paris]

Roschenthaler, Ute M.

2006 Translocal Cultures. The Slave Trade and Cultural Trans-
fer in the Cross River Region. Social Anthropology 14/1:
71-91.

2010 An Ethnography of Associations? Translocal Research in

the Cross River Region. In: M. Melhuus, J. P. Mitchell,

and H. Wulff (eds.), Ethnographic Practice in the Pres-

ent; pp. 121-134. New York: Berghahn Books. (EASA

Series, 11)

Purchasing Culture. The Dissemination of Associations

in the Cross River Region of Cameroon and Nigeria.

Trenton: Africa World Press.

2011

Sallée, Pierre

1985 L’arc et la harpe. Contribution a I’histoire de la musique
du Gabon. Paris : O.R.S.T.O.M.. [Thése de docteur de
troisieéme cycle, Université de Paris X, inédit]

Schildkrout, Enid, and Curtis A. Keim (eds.)
1990 African Reflections. Art from Northeastern Zaire. New
York: American Museum of Natural History.

Siroto, Leon

1980 Arts du Gabon, Louis Perrois. African Arts 14/1: 76-79.

1995 Reflections on the Sculpture of a Region. The Dwight and
Blossom Strong Collection. In: L. Siroto and K. Berrin
(eds.), East of the Atlantic, West of the Congo. Art from
Equatorial Africa; The Dwight and Blossom Strong Col-

216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:01:07. ©
Inhalts Im 10 oder

Maxime de Formanoir

lection; pp. 6-23. San Francisco: The Fine Arts Museums
of San Francisco.

Trilles, Henri L.
1912 Chez les Fang ou quinze années de séjour au Congo fran-
cais. Lille : Desclée, de Brouwer.

Van Damme, Wilfried

2011 Cultural Encounters. Western Scholarship and Fang Stat-
uary from Equatorial Africa. (Lecture, delivered on the
official acceptance of the office of Extraordinary Profes-
sor of “Ethno-Aesthetics. Tropical Art in an Intercultural
and Interdisciplinary Perspective” at Tilburg University
on 4 February 2011); pp. 3-31. Tilburg: Tilburg Univer-
sity.

Vansina, Jan

1984  Art History in Africa. New York: Longman.

1991  Sur les sentiers du passé en forét. Les cheminements de
la tradition politique ancienne de I’Afrique équatoriale.
Louvain-la-Neuve : Centre d’histoire de 'Afrique.

Wastiau, Boris

2000 ExItCongoMuseum. 2000. Un essai sur la “vie sociale”
des chefs-d’ceuvre du musée de Tervuren. Tervuren : Mu-
sée Royal de I’Afrique Centrale.

Sources d’archives

Archives C.S.Sp. (Archives générales de la Congrégation du
Saint-Esprit — Séminaire des Missions, Chevilly-Larue [France,
Val-de-Marne])

1919 Notes critiques de Mr. G. Le Testu, Administrateur, nu-
mérotées de 5 a 24 et concernant la Premicre Partie de
“Fétichisme” (du dualisme empirique negre) de Mr. F.
Charbonnier, Administrateur des Colonies. Copie dac-
tylographiée d’un document manuscrit : 8-15. [3° :
2D60.9a3 : Fonds Pouchet, Gabon]

s.d.  P.Le Mintier de la Motte Basse : Histoire des principaux
fétiches, chez les indigénes qui dépendent de la station
de Mayumba. Document manuscrit, 18 p. [2°;3J1.3a10:
Congo, Loango ; Travaux des missionnaires]

Archives sonores du CNRS — Musée de ’'Homme

CREM - Centre de Recherche en Ethnomusicologie <http://
archives.crem-cnrs.fr> [22.05.2018] — Enregistrements
inédits collectés par P. Sallée au Togo (1962), puis au
Gabon (de 1965 a 1978) accompagnés de la documen-
tation associée (notes, transcriptions, photos). Corpus
Sallée, Archives inédites — en cours de traitement [Col-
lection CNRSMH_I_2007_005. Gabon ; Référence :
BM.2007.005]

Culte des ancétres (Enquétes) : 25-04. 13 mai 1966, Ga-
bon, Mayumba, Malembe (Lumbu). [Cote : CNRSMH_
1_2007_005_025_04. Durée : 35 min. ; acces restreint]

CREM/LESC

(- UMR 7186, CNRS/Université Paris Ouest Nanterre La

Défense, France)

s.d.a Fonds Pierre Sallée. Documentation papier. “Enquéte V.
66-V-01 a 66-V-08”. Fiche de Bobine (d’enquéte). Bo-
bine n° 4. [DT. SAL. 033]

s.d.b Fonds Pierre Sallée. Photographies. [DT. SAL. 075 ; DT.
SAL. 082]

1966

Anthropos 113.2018

Erlaubnls Ist

r |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-573

