
zfwu, 1/1 (2000), 9-30 9 

Individualethik oder Institutionenethik: Die 
Resozialisierung des homo oeconomicus 

PETER WEISE1

The aim of this paper is twofold. It discusses which behaviour can be 
viewed as Individual Ethics and in which circumstances one can speak of 
Institutional Ethics. It is argued that only Individual Ethics can be 
interpreted as actual ethical behaviour. Institutional Ethics--that is, the 
coordination of human beings by markets or normative regulations--
leaves no room for individual judgements and, therefore, prevents a 
deliberate moral behaviour. A functioning Individual Ethic has the 
advantage of having a socially costless consideration for the general 
well-being. Yet, there are situations, regulated by markets or norms; 
either because the regulation lies within the logic of the institution 
(compensation via market prices) or because there seems to be a need to 
enforce some kind of behaviour (law). In such cases, however, the 
Individual Ethic’s “natural” propensity for ethical behaviour is 
endangered and Institutional Ethics can be far more costly to enforce. 

1. Einleitung 
Ein Problem, das seit alters her und vor allem auch in jüngster Zeit nicht 
nur die Ökonomen fasziniert, ist der Gegensatz zwischen einer Ethik, die 
sich auf das individuelle Verhalten bezieht (Individualethik), und einer 
Ethik, die sich mit den Institutionen oder dem Ordnungsrahmen einer 
Gesellschaft befasst (Institutionenethik). 
Bei der Individualethik liegt die Ursache für ein moralisches Handeln im 
Menschen selbst begründet; er handelt nach internalisierten moralischen 
Werten oder aufgrund selbst gesetzter interner Normen. Bei der Institu-
tionenethik werden durch gesellschaftliche Normen Anreize gesetzt, 
damit sich Menschen moralisch verhalten; diese Normen sollen vor al-
lem eine vertrauensvolle und anreizkompatible Kooperation zwischen 
Individuen zum Nutzen der Gesellschaft unterstützen. Die Individual-
ethik bezieht sich also auf einen Koordinationsmechanismus, der im 
Menschen Handlungen koordiniert, die Institutionenethik auf einen Ko-
ordinationsmechanismus, der das Verhalten zwischen den Menschen 
koordiniert. Man könnte die Individualethik auch als eine interne und die 
Institutionenethik als eine externe Institution bezeichnen.  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:43:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9


10 

Im Folgenden wird untersucht, welche menschlichen Handlungen als 
individualethisch bezeichnet werden können und welches menschliche 
Verhalten als durch Institutionen verursachtes ethisches Verhalten gelten 
kann. Es wird argumentiert, dass ein ethisches Handeln im eigentlichen 
Sinne immer nur ein individualethisches sein kann. Dieses ethische (oder 
moralische) Handeln wird verglichen mit dem Verhalten beim Vorhan-
densein von Märkten und sozialen Normen. 
Das zentrale Konzept des Vergleichs von Individualethik und Institutio-
nenethik ist das der Abwanderungskosten. Nur dann, wenn die Abwan-
derungskosten zwischen Personen, Gütern und Orten entweder Null sind 
und vollkommene Märkte existieren, oder aber so hoch sind, dass voll-
ständige Immobilität herrscht, und alle Handlungen sozialen Normen 
unterworfen sind, bedarf es keiner Individualethik. In allen anderen Fäl-
len der relativen Mobilität und Immobilität kann eine weitgehende In-
stitutionenethik die Individualethik nicht ersetzen. Die Institutionenethik 
kann die Individualethik einerseits unterstützen, sie kann sie andererseits 
aber auch unterminieren.  

2. Moral, Markt und Norm 
Moral und Ethik haben ihrer etymologischen Herkunft nach und in sach-
licher Hinsicht die gleiche Bedeutung. Moral auf lateinisch „mos“ und 
Ethik auf griechisch „ethos“ zurückgehend bedeuten Sitte, Brauch und 
Gewohnheit. Die beiden Begriffe weisen drei voneinander unterscheid-
bare Bedeutungen auf: Erstens den gewohnten Aufenthaltsort, den 
Wohnsitz, zweitens die Gewohnheiten, die Sitten und Bräuche, drittens 
das sittliche Bewusstsein, den sittlichen Charakter, die Sittlichkeit. Der 
etymologische Hintergrund von Moral gibt bereits einen wichtigen theo-
retischen Hinweis auf eine exaktere Definition des Begriffs: Die am 
Wohnsitz, dem gewohnten Aufenthaltsort, sich herausbildenden Ge-
wohnheiten und Bräuche wurden zu Sitten, d.h. zu mehr oder weniger 
verbindlichen Normen, und zum Maß für die Bewertung einer Handlung 
oder eines Charakters.2

Bereits an dieser Stelle wird klar, dass Ethik und Moral Koordinations-
mechanismen für kleine Gruppen sind. Diese sind aus ökonomischer 
Sicht vor allem dadurch gekennzeichnet, dass die Abwanderungskosten 
aus dem gewohnten Ort und von den bekannten Gruppenmitgliedern 
vergleichsweise hoch sind. Es besteht eine gewisse Immobilität, was 
nichts anderes als das Gegenstück des Aufeinanderangewiesenseins ist. 
Kostenlose Abwanderung zu einem besseren Wohnort und zu freundli-
cheren Menschen gibt es hier nicht. Die Folge ist, dass die Menschen in 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:43:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9


zfwu, 1/1 (2000), 9-30 11 

sozialer Interdependenz leben und aufeinander Rücksicht nehmen müs-
sen, d.h. sich ethisch und moralisch verhalten müssen. 
Bereits an dieser Stelle wird ebenfalls klar, dass moralisches Handeln 
durch soziale Normen verursacht werden kann. Werden alle Handlungen 
durch externe soziale Normen mit Sanktionen belegt, bedarf es keines 
sittlichen Bewusstseins oder sittlichen Charakters. Erst bei unvollständi-
ger Koordination des Verhaltens durch externe soziale Normen gewinnt 
ein sittliches Bewusstsein oder ein sittlicher Charakter an Bedeutung.  
Damit wird deutlich, dass Moral (und Ethik) ihre Existenz im wesentli-
chen einer zwiespältigen Anreizstruktur verdankt: Der Mensch möchte 
eine für sich vorteilhafte Handlung ergreifen, erkennt oder fühlt jedoch, 
dass er dadurch entweder andere Menschen schädigt oder seinen eigenen 
Nutzen in der Zukunft mindert. In Abhängigkeit von Präferenzstruktur, 
Handlungsfähigkeit, Handlungsumgebung und dem Verhalten der ande-
ren kann sich eine moralische Handlung dann für einen Menschen loh-
nen oder nicht.  
Unter Moral (und Ethik) verstehe ich im Folgenden also ein Handeln in 
einer zwiespältigen Anreizstruktur, das auch den Interessen der anderen, 
und nicht nur den eigenen, dient und das auch den zukünftigen Nutzen 
gegenüber dem gegenwärtigen anstrebt. Dabei folgt der Zweck der Mo-
ral aus dem Ziel der Erreichung eines gesellschaftlichen Zustandes, in 
dem sich alle besser stehen. Dazu muss die zwiespältige Anreizstruktur 
zugunsten einer kollektiven gegenüber einer individuellen Rationalität 
und zugunsten einer langfristigen gegenüber einer kurzfristigen Sicht-
weise verändert werden. Die Motive der Moral liegen einerseits in der 
prosozialen Kommunikations- und Handlungsfähigkeit des Menschen, 
indem dieser sich die Auswirkungen seines eigennützig-rationalen Ver-
haltens auf andere und auf sich selbst klar machen und die Konsequen-
zen hieraus für das gesellschaftliche Miteinander bedenken kann (Ver-
standes- oder Vernunftmoral); die Motive liegen andererseits in den 
Emotionen des Menschen, indem dieser das Wohlergehen der anderen in 
den eigenen Präferenzen berücksichtigt und Mitgefühl empfindet (Ge-
fühlsmoral). Sowohl die prosoziale Kommunikations- und Handlungs-
fähigkeit als auch die altruistischen Präferenzen haben aufgrund eines 
Selektionsprozesses eine genetische Basis und erzeugen im Rahmen 
eines kulturellen Evolutionsprozesses eine konkrete Moral in Form von 
entsprechenden moralischen und ethischen Tugenden, wie weiter unten 
noch ausgeführt wird.  
In die Nutzenschätzungen eines Menschen können ausschließlich das ei-
gene Wohl und Wehe (Egoismus) eingehen, die Nutzenschätzungen 
können sich aber auch auf das fremde Wehe (Bosheit) oder auf das 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:43:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9


12 

fremde Wohl (Altruismus) beziehen, wie bereits Schopenhauer unter-
schieden hat. Der reale Mensch hingegen liegt zwischen diesen Extre-
men und hat von allem etwas, wie die folgende Abbildung zeigt.  
 

altruistisch 
 

Mutter Theresa Albert Schweitzer 
 

der reale Mensch 
 die Mutter 

homo politicus 
 homo 
 der Nachbar oeconomicus 
 
der Vorgesetzte 
 

boshaft     egoistisch 
 

Abbildung 1: Ethische Menschentypen 
Quelle: Eigene Darstellung 

 
Aus evolutorischer Sicht ist es wenig überzeugend, Moral aus irgend-
welchen Letztbegründungen oder aus irgendeiner objektiven Wahrheit −
wie das Gute, das Gesollte, die Natur der Dinge, die Natur des Men-
schen, die Tugend, die guten Gründe, die allgemeine Maxime u.a.m. −
logisch ableiten zu wollen. Denn mit derartigen Herleitungen werden 
zumindest genau so viele zusätzliche Fragen aufgeworfen, wie man be-
antworten will: Auch das Entstehen des Guten, des Gesollten, der Natur 
der Dinge und der Natur der Menschen, der Tugend, der guten Gründe, 
der allgemeinen Maxime usw. muss nämlich wiederum evolutorisch 
erklärt werden, eine Erklärungsschraube ohne Ende. Diesem Argumen-
tationsgewinde kann man entgehen, wenn man eine evolutorische Per-
spektive einnimmt und zu zeigen versucht, wie Moral als eine bestimmte 
Verhaltensweise in der Menschheitsentwicklung evolutiv entstanden ist 
und in welchen Handlungsumgebungen sie bestehen kann und in wel-
chen nicht.  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:43:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9


zfwu, 1/1 (2000), 9-30 13 

Aus ökonomischer Sicht ist Ethik eine Verhaltensweise, die in einer 
Welt der Knappheit und Konflikte bestimmte Koordinationsaufgaben 
erfüllen soll und dementsprechend zu fassen ist. Dies legt es nahe, Ethik 
im Zusammenhang mit anderen Koordinationsmechanismen zu definie-
ren. Es gibt im wesentlichen drei grundlegende Koordinationsmecha-
nismen, die den Menschen vor der Willkür anderer Menschen schützen. 
Dabei bedeutet Willkür die Zufügung von Nutzeneinbußen durch das 
Handeln anderer Menschen, ohne dass man selbst zugestimmt hätte oder 
wertäquivalent entschädigt worden wäre. Dieser Schutz vor willkürli-
chem Handeln der anderen ist letzten Endes der Beweggrund für jeden 
Einzelnen, Vorkehrungen für die Berücksichtigung der eigenen Interes-
sen zu treffen. Der individuelle Anreiz zur Wahrung eigener Interessen 
ist außerdem die Ursache für das evolutive Entstehen von Beschrän-
kungen des willkürlichen Handelns. Man könnte auch andersherum for-
mulieren: Es gibt im wesentlichen drei grundlegende Koordinationsme-
chanismen, die den Menschen dazu anhalten, die Interessen und Bedürf-
nisse der anderen Menschen zu berücksichtigen. 
Der eine Mechanismus ist der Markt und sein Grundprinzip lautet: Alle 
Handlungen sind erlaubt, aber alle von ihnen Betroffenen sind wertmä-
ßig zu entschädigen. Der zweite Mechanismus ist die Norm, und ihr 
Grundprinzip lautet: Alle Handlungen, die jemand in bestimmten Situa-
tionen durchzuführen hat, sind vorgeschrieben. Der am Markt zu zah-
lende Preis hat demnach vor allem einen Entschädigungseffekt: Durch 
die Zahlung des Preises entschädigt der Käufer den Verkäufer für dessen 
entstandene Kosten. Die mit der Norm verbundene Sanktion hat hinge-
gen vor allem einen Abschreckungseffekt: Sanktionen belegen verbotene 
Handlungen mit Kosten und sollen das Begehen dieser Handlungen ver-
hindern. Sowohl der Preis als auch die Sanktion verteuern die ihnen zu-
geordnete Handlung, sind also Kosten, erfüllen aber unterschiedliche 
Funktionen - und werden von den Menschen im Regelfall auch unter-
schiedlich wahrgenommen. Ethik als dritter Koordinationsmechanismus 
bezeichnet dann Handlungen zwischen Markt und Norm. Das Grund-
prinzip der Ethik lautet: Moralisch sind alle diejenigen Handlungen, die 
den Nutzen der anderen erhöhen, aber ohne simultane wertäquivalente 
Entschädigung durch die anderen erfolgen und nicht durch Sanktionen 
der anderen bewirkt sind.  
Akzeptiert man dies, könnte man vier Motive, die Interessen und Be-
dürfnisse der anderen Menschen zu berücksichtigen, unterscheiden: 
a) Wertäquivalente Entschädigung des anderen: Man tut etwas für ei-

nen anderen, um von ihm dafür entschädigt zu werden. Hier ent-
schädigt man den anderen im Tausch oder durch Zahlung eines Prei-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:43:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9


14 

ses wertmäßig für seine aufgewendete Mühe; man befindet sich in 
einer Marktbeziehung oder Beziehung der direkten Reziprozität. Da 
man dem anderen nicht mehr gibt, als man von ihm erhält, schätzt 
man ihn folglich weder positiv noch negativ, d.h. man ist indifferent 
zwischen fremdem Wehe und fremdem Wohl.  

b) Gehorsam vor einer Norm: Man berücksichtigt die Interessen und 
Bedürfnisse eines anderen, weil man sonst bestraft wird. Hier wer-
den bestimmte Handlungen durch Abschreckung verteuert; man 
handelt in einer bestimmten Weise, weil dies so vorgeschrieben ist 
oder erwartet wird. Normentreues Handeln geschieht lediglich auf-
grund von Sanktionen, die als Gegenmotive dem Egoismus gegen-
über stehen und das Wohl des anderen erzwingen bzw. eine Schädi-
gung unterlassen sollen. 

c) Mitleid, Empathie und Mitgefühl: Man tut etwas für einen anderen, 
weil man dabei ein gutes Gefühl hat (oder ein schlechtes vermeidet). 
Hier wird das Wohl des anderen positiv bewertet; man handelt aus 
einem altruistischen Motiv. Diese Art der Handlung bewirkt, dass 
der Egoismus (zumindest teilweise) dadurch überwunden wird, dass 
der Mensch die anderen Menschen (und anderen Lebewesen) in sei-
nen Präferenzen berücksichtigt. 

d) Prosoziale Kommunikations- und Handlungsfähigkeit: Man tut et-
was für einen anderen in der bewussten oder unbewussten Hoffnung, 
dass Dritte auch etwas für mich tun. Hier wird dem anderen etwas 
gegeben, was (vielleicht) durch Dritte auf die Dauer und im Durch-
schnitt wieder entgolten wird, so dass jemand dann besser dasteht, 
als wenn er keine Vorleistung erbracht hätte, allerdings auch 
schlechter dasteht, falls die Entgeltung ausbleibt; man befindet sich 
in einer Beziehung der indirekten Reziprozität. Diese Art der 
Handlung bedeutet, dass sich der Mensch in die anderen Menschen 
hineinversetzen kann und prinzipiell darauf vertraut, dass diese an-
deren Menschen in Dilemma-Situationen kooperationsbereit sind, 
und folglich selbst kooperiert. 

Welche dieser Motive führen zu einem moralischen Handeln? Für eine 
allgemeine Definition von Ethik sind zwei Punkte entscheidend: 
1) Die moralische Handlung muss notwendig sein, d.h. sie ist insofern 

determiniert, als aus dem Zusammenspiel interner Faktoren, d.h. 
Präferenzen und Kommunikations- und Handlungsfähigkeit, und 
externer Faktoren, d.h. Handlungsumgebung, über eine Entschei-
dung eine Handlung erfolgt. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:43:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9


zfwu, 1/1 (2000), 9-30 15 

2) Damit eine Handlung als moralisch klassifiziert werden kann, muss 
sie das Wohl des anderen beinhalten, d.h. sie muss dem anderen ei-
nen höheren Nutzen gewährleisten, als wenn die Handlung unter-
blieben wäre, ohne dass der andere eine wertäquivalente Entschädi-
gung leisten muss, und sie darf nicht durch Sanktionen Dritter be-
wirkt sein. 

Akzeptiert man diese zwei Punkte, so erkennt man, dass nur Handlungen 
der Arten c) und d) moralischer Natur sind. Ein Referenzpunkt, an dem 
Ethik beginnt, ist a): Hier wird der andere durch Tausch oder auf dem 
Markt wertäquivalent entschädigt, aber er bekommt auch nicht mehr als 
das Wertäquivalent. Ein zweiter Referenzpunkt, an dem Ethik aufhört, 
ist b): Hier wird die Ausgangsausstattung des anderen durch die Respek-
tierung von Normen bewahrt, aber nur, weil die Normeinhaltung billiger 
ist als die Normübertretung. 
Man könnte aber auch eine andere – und für das Thema nützlichere – 
Begrifflichkeit wählen. Handlungen der Arten c) und d) sind individual-
ethischer und Handlungen der Arten a) und b) sind institutionenethischer 
Natur. Handlungen, die aus Mitleid oder aus Vernunft die Interessen und 
Bedürfnisse anderer Menschen berücksichtigen, haben ihre Motive im 
Menschen selber. Sie können daher als individualethische bezeichnet 
werden. Handlungen, die aus dem Ziel einer Entschädigung oder aus 
dem Zwang einer Sanktion heraus die Interessen und Bedürfnisse an-
derer Menschen berücksichtigen, haben ihre Motive in den gesellschaft-
lichen Koordinationsmechanismen oder Institutionen. Sie können daher 
als institutionenethische bezeichnet werden.  
Individualethik bezieht sich folglich auf altruistische Handlungen, deren 
Entlohnung zum einen unsicher ist und zum anderen von einem selbst 
nicht herbeigeführt werden kann. Institutionenethik bezieht sich auf 
Handlungen, die den Nutzen der anderen erhöhen, den eigenen Nutzen 
aber ebenfalls erhöhen, entweder durch einen Tauschgewinn oder durch 
Vermeidung eines Sanktionsverlustes. 
Unter diesem Aspekt wird auch klar, warum Individual- und Institutio-
nenethik mit Tugenden und dem Guten und Bösen verknüpft sind. Mo-
ralisches Verhalten der anderen verschafft mir nämlich einen Nutzen-
gewinn, sichert meine Autonomie und verhindert externe Kosten. Ein 
derartiges Verhalten finde ich daher gut. Ein unmoralisches Verhalten 
der anderen senkt dagegen meinen Nutzen, beschädigt meine Autonomie 
und verursacht externe Kosten. Ein derartiges Verhalten finde ich daher 
schlecht. Durch Substantivierung dieser Verhaltensweisen entstehen das 
Gute und das Böse. Ethische Verhaltensweisen wie Rücksichtnahme, 
Treue, Ehrlichkeit, Hilfsbereitschaft usw. werden somit zu Tugenden. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:43:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9


16 

Aus meiner Sicht ist es von Vorteil, wenn die anderen sich dieser Tu-
genden befleißigen. Daher sollten die anderen dies auch tun: Die Tugend 
wird zur Pflicht. Da ich für alle anderen aber auch ein anderer bin, wird 
von mir ebenfalls ein tugendhaftes Verhalten verlangt. Das ach so gute 
tugendhafte Verhalten der anderen wird mir nun leider zur lästigen 
Pflicht. Moral und Tugend, die das fremde Wohl befördern, werden für 
jeden Einzelnen mithin zu einer Handlungsbeschränkung. 
Das eigentliche Problem der Ethik liegt folglich in der Begründung der 
Berücksichtigung des Wohls der anderen. Eine Möglichkeit, dieses Wohl 
zu berücksichtigen, liegt in institutionenethischer Perspektive in der 
Installierung von Normen und Märkten, die den Egoisten (und den Bos-
haften) dazu bringen, die Interessen und Bedürfnisse der anderen aus 
egoistischen Motiven zu befördern. Eine andere Möglichkeit liegt in 
individualethischer Perspektive darin, dass die Menschen von sich aus 
moralische Handlungen begehen.  
Die eine Ursache für moralische Handlungen liegt in den Präferenzen, 
d.h. ein Mensch erhält einen emotionalen Eigenlohn für seine moralische 
Handlung: Er empfindet Mitleid oder hat ein gutes Gefühl, das Gewissen 
spricht. Die andere Ursache für moralische Handlungen liegt in der 
Hoffnung, dass das eigene kooperative Verhalten auf die Dauer und im 
Durchschnitt von anderen erwidert wird. Ein Motiv, moralisch zu han-
deln, hat man nur, wenn es sich auf die Dauer und im Durchschnitt lohnt.  
Moral lohnt sich demnach aus individualethischer Perspektive, wenn 
erstens moralisch Handelnde einen emotionalen Eigenlohn für ihre 
Handlungen erhalten oder wenn zweitens moralisch Handelnde in Di-
lemma-Situationen auf die Dauer und im Durchschnitt mehr gewinnen, 
als wenn sie das fremde Wohl nicht beachteten. Aus institutionenethi-
scher Perspektive lohnt sich „moralisches Handeln“, wenn erstens ein 
Tauschgewinn realisiert wird oder zweitens eine Sanktion vermieden 
wird. Die Institutionenethik begründet sich auf egoistische, die Indivi-
dualethik auf altruistische Motive.  
Damit hängt es von den Anreizen ab, in welchen Situationen eher egois-
tische und in welchen Situationen eher altruistische Motive den Men-
schen dazu anhalten, die Bedürfnisse und Interessen der anderen Men-
schen zu berücksichtigen. Man könnte der Meinung sein, dass in Groß-
gesellschaften nur Markt und Norm, also egoistische Motive, eine ko-
operationsfördernde Koordination der Interaktionen sicherstellen können 
und dass in Kleingruppen moralisches Handeln, also altruistische Mo-
tive, zwar einen Nischenplatz hat, ansonsten aber vergleichsweise un-
bedeutend ist und von den Koordinationsmechanismen (Institutionen) 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:43:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9


zfwu, 1/1 (2000), 9-30 17 

Markt und Norm ohne Schaden verdrängt werden kann (so im wesentli-
chen Homann/Pies 1994).  
Tatsächlich ist der Egoismus, gezügelt durch Markt und Norm, die stärk-
ste Triebkraft des Wirtschafts- und Gesellschaftsgeschehens. Wäre der 
reale Mensch ein homo oeconomicus aus der Retorte des Wissenschaft-
lers und nicht ein evolutiv entstandenes soziales Wesen, bedürfte es le-
diglich geeigneter Normen und der Installierung von Märkten, um eine 
optimale Koordination der Interaktionen zu erreichen. Individualethik 
wäre durch Institutionenethik in Großgesellschaften zu ersetzen. Aber 
ganz so einfach ist die Sache nicht, wie im Folgenden gezeigt werden 
soll.  

3. Bedingungen für das Entstehen von Moral 
Die Menschen leben seit vielen hunderttausend Jahren nicht als isolierte 
Einzelwesen (als homines oeconomici), sondern in Gruppen zusammen. 
In diesen Gruppen mussten Schutz- und Koordinationsaufgaben gelöst 
werden, eine verlässliche wechselseitige Kooperation musste bestehen. 
In einem genetischen Selektionsprozess und kulturellen Evolutionspro-
zess haben sich bestimmte Eigenschaften der Menschen herausgebildet, 
die die wechselseitige Kooperation befördern können: 
a) Die Menschen können sich in die Lage des anderen versetzen und 

ihre eigenen Handlungen reflektieren, sie sind mithin prinzipiell 
kooperationsbereit; 

b) die Menschen können miteinander sprachlich und symbolisch kom-
munizieren und normative Wertungen und Absichten ausdrücken; 

c) die Menschen, die moralischer sind als andere, können von anderen 
Menschen unterschieden werden und haben folglich durch Reputa-
tion, Integrität, Ehrlichkeit, Charakter usw. Kostenvorteile bei Koor-
dinationsproblemen; 

d) die Menschen können wohlwollende Handlungen aus Eigennutz 
begehen, da sie die Entlohnung aus Emotionen beziehen; 

e) die Menschen entwickeln eine prosoziale Kommunikations- und 
Handlungsfähigkeit. 

Betrachtet man den Menschen also als Produkt eines natürlichen und 
kulturellen Evolutionsprozesses, so erkennt man, dass er die Dispositio-
nen sowohl für moralisches als auch für unmoralisches Verhalten besitzt. 
Seine Rationalität bezieht sich demnach nicht lediglich auf die aus-
schließliche Verfolgung seiner eigentlichen Präferenzen, sondern enthält 
auch durch seine prosoziale Kommunikations- und Handlungsfähigkeit 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:43:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9


18 

die Berücksichtigung der Interaktionen mit anderen Menschen (siehe 
dazu Vogel 1993). 
Welche Bedingungen sind für das Entstehen und Überleben von Moral 
günstig? Wann lohnt sich Moral, und wann werden Moralvorstellungen 
überleben? Moral lohnt sich, wenn 
1) unmoralische Menschen sich gegenseitig große Kosten verursachen 

(List der Moral): Dies tun sie dann, wenn sie sich, wie beim Evolu-
tions-Spiel, nicht auf die Aufteilung eines Kooperationsgewinns ei-
nigen können, so dass ihnen sowohl der Kooperationsgewinn entgeht 
als auch Verteilungskosten entstehen. Moralische Menschen können 
in diesem Umfeld auf die Dauer und im Durchschnitt den gleichen 
Nutzen realisieren wie die unmoralischen, obwohl sie von diesen bei 
direkten Interaktionen über den Tisch gezogen werden. 

2) moralische Menschen  glaubhaft drohen können, unmoralisch zu 
handeln (moralische Drohung): Dies können sie dann, wenn sie, wie 
beim Chicken-Spiel, durch unmoralisches Verhalten den unmora-
lischen Menschen einen großen Schaden zufügen können. Die Sig-
nalisierung einer moralischen Entrüstung kann die Drohung glaub-
haft wirken lassen und dazu führen, dass die unmoralischen Men-
schen sich moralisch verhalten. 

3) moralische Menschen sich gegenüber unmoralischen rächen können 
(moralische Rache): Dies können sie dann, wenn sie, wie beim un-
begrenzten Gefangenendilemma-Spiel, den unmoralischen Men-
schen durch ein ebenfalls unmoralisches Verhalten einen zukünfti-
gen Kooperationsgewinn verweigern können. Antizipieren die un-
moralischen Menschen diese mögliche Rache, so könnten sie sich 
dazu entschließen, ebenfalls moralisch zu handeln. 

4) moralische Menschen sich gegenüber anderen moralischen Men-
schen vertrauensvoll binden können (Moral als Vertrauen): Dies 
werden sie dann tun, wenn sie mit einer hinreichenden Wahrschein-
lichkeit davon überzeugt sind, dass die anderen Menschen eine er-
brachte Vorleistung wiederum mit einer Leistung entgelten werden. 
Eine starke prosoziale Kommunikations- und Handlungsfähigkeit 
der Menschen ist eine Voraussetzung hierfür.  

5) moralische Menschen untereinander ihr Verhalten selbst-stabilisie-
rend koordinieren können (Moral als Konvention): Dies können sie 
dann, wenn sie sich, wie beim symmetrischen oder asymmetrischen 
Koordinations-Spiel, auf eine Handlungskoordination und auf eine 
Aufteilung des Kooperationsgewinns einigen können, wobei dann 
keiner einen Anreiz hat, von der Vereinbarung abzuweichen. Hierfür 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:43:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9


zfwu, 1/1 (2000), 9-30 19 

ist wiederum eine gewisse prosoziale Kommunikations- und 
Handlungsfähigkeit eine Voraussetzung. 

6) moralische Menschen eine kritische Grenze in der Population über-
steigen (Moral des Dennoch): Dies ist dann der Fall, wenn, wie beim 
N-Personen-Gefangenendilemma-Spiel, in einer Population von 
moralischen und unmoralischen Menschen gerade so viele mora-
lische Menschen vorhanden sind, dass sie mindestens den gleichen 
Nutzen haben, als wenn alle Menschen sich unmoralisch verhielten. 
Die fatalen Auswirkungen des „wenn das alle täten!“ verhindern, 
dass die moralischen Menschen unmoralisch werden. Sind gerade so 
viele unmoralische Menschen vorhanden, dass sie einen geringeren 
Nutzen haben, als wenn alle Menschen moralisch handelten, ver-
spricht ein moralischer Appell einen Erfolg. 

7) moralische Menschen als solche erkannt werden und einen Koordi-
nationskosten-Vorteil haben (moralischer Charakter): Dies ist dann 
der Fall, wenn bei derartigen Menschen interne moralische Normen 
eine Beschränkung für unmoralisches Verhalten bilden. Dadurch 
können glaubhaft Kooperationen vereinbart werden und es kann den 
Anderen signalisiert werden, dass erbrachte Vorleistungen mit 
großer Sicherheit reziprok entgolten werden. 

8) moralische Menschen einen emotionalen Eigenlohn für ihre Moral 
erhalten (Moral als gutes Gefühl): Diesen erhalten sie dann, wenn 
sie anderen Menschen Gefühle wie Empathie und Mitleid entge-
genbringen und diese in moralischem Verhalten realisieren. Diese 
Menschen sind nicht aus Vernunftgründen, um nämlich einen Ko-
operationsgewinn realisieren zu können, moralisch, die moralischen 
Handlungen verschaffen ihnen vielmehr direkt ein gutes Gefühl. 

Als Zwischenfazit kann man aus individualethischer Perspektive also 
ziehen, dass Menschen fähig und in bestimmten Handlungsumgebungen 
direkt willens sind, sich moralisch zu verhalten. Als Menschenbild den 
(unmoralischen und egoistischen) homo oeconomicus zugrunde zu le-
gen, ist demnach für die Analyse des Vergleichs von Individual- und 
Institutionenethik nicht sehr überzeugend. 

4. Beziehungen zwischen Individual- und Institutionenethik  
In der Ökonomik unterscheidet man üblicherweise Präferenzen, Hand-
lungsalternativen und Verhaltensregeln. Dabei werden die Präferenzen, 
unabhängig von der sozialen Interdependenz, als gegeben und stabil 
angenommen; als Verhaltensregel wird die Nutzenmaximierung unter-
stellt. Das unterstellte Menschenbild ist der homo oeconomicus. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:43:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9


20 

Dieses Menschenbild wird zumeist dem institutionenethischen Ansatz 
zugrundegelegt, wenn eine geeignete Rahmenordnung und kooperations-
fördernde Institutionen entwickelt werden sollen. Aber zwei homines 
oeconomici können in einer Gefangenen-Dilemma-Situation aufgrund 
ihrer egoistischen Rationalität nicht miteinander kooperieren. Dies zeigt 
auch die Spieltheorie.3

Die Institutionenethik schließt hieraus, dass in modernen Marktgesell-
schaften die Lösung des Gefangenen-Dilemmas in der Durchsetzung von 
Regeln liegt, die so gestaltet sein müssen, dass die Individuen hinrei-
chende Anreize haben, sie verlässlich zu befolgen. Derartige, die Koope-
ration begünstigende, Regeln heißen moralisch, sofern sie für alle gelten 
und anreizkompatibel sind. Moral ist demnach ein Regelsystem, das 
anreizkompatibel alle Dilemmastrukturen paretosuperior löst. Oder: Mo-
ral ist das Entwerfen und Durchsetzen eines derartigen Regelsystems. 
Oder: Moral ist das Handeln gemäß einem derartigen Regelsystem. Dies 
alles kann man als Institutionenethik bezeichnen (siehe hierzu Homann 
1997 und die Anmerkungen von Haslinger und Weise). 
Dies klingt sehr plausibel, unterliegt aber zwei Einwänden. 
1) Da der homo oeconomicus mit seinen stabilen Präferenzen weder 

gesellschaftliche Werte internalisieren noch individualethisch han-
deln kann, führt diese Annahme zu Institutionen, die hohe Kontroll-
kosten und Transaktionskosten haben. Denn die Einhaltung von 
Normen muss kontrolliert und ihre Verletzung sanktioniert werden. 
Und ohne geeignete Normen funktionieren die anreizkompatiblen 
Märkte nicht auf ethisch akzeptable Art und Weise. 

2) Tatsächlich kann der Mensch Werte internalisieren und ist prinzipiell 
kooperationsbereit. Institutionen wie Märkte und Normen können 
aber mit individuellen Wertesystemen konfligieren, mit der Konse-
quenz, dass eine vorhandene Individualethik und Kooperationsbe-
reitschaft abgebaut wird, wodurch die Kontroll- und Transaktions-
kosten einer Gesellschaft weiter steigen können.  

Diese beiden Einwände möchte ich im Folgenden etwas näher ausführen. 
Präferenzen können zum einen intern sein und sich auf neurophysiolo-
gische Gegebenheiten beziehen; kein Mensch kann auf die Dauer Essen 
und Trinken durch Fernsehen oder Fahrradfahren substituieren. Zum 
anderen können Präferenzen aber auch internalisiert sein, d.h., sie kön-
nen durch individuelle Erfahrungen, durch Erziehung, durch Sozialisa-
tion, durch Imitation und durch das gesellschaftliche Miteinander aufge-
baut werden und entsprechenden Veränderungen unterliegen. Die exter-
nen Verhaltensanreize, die aus den koordinierten Interaktionen, d.h. den 
Institutionen, resultieren, verwandeln sich in interne Verhaltensanreize 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:43:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9


zfwu, 1/1 (2000), 9-30 21 

der einzelnen Menschen. Diese Selbstkontrolle kann zum einen bewusst 
erfolgen, d.h. man bedenkt die Konsequenzen seiner Handlungen für 
sich selbst und für andere und unterwirft sich aufgrund dieser Überle-
gungen bestimmten Handlungsbeschränkungen, man entwickelt aktiv 
eine Individualethik.  
Die Entwicklung moralischer Normen kann dabei aus Mitleid oder aus 
Einsicht in die Notwendigkeit erfolgen und ist keinesfalls nur mit dem 
Nachteil einer freiwilligen Beschränkung der individuellen Handlungs-
möglichkeiten verbunden. Hält sich der Mensch konsequent an mora-
lische Normen, so gibt ihm das die Möglichkeit, mit sich selbst ins reine 
zu kommen, erspart ihm im Laufe der Zeit Informations- und Entschei-
dungskosten und eröffnet ihm auch die Chance, Tätigkeiten durchzufüh-
ren, die rein opportunistisch handelnden Personen verschlossen bleiben 
(alle Tätigkeiten, die schwer zu kontrollieren sind und die ein hohes 
Vertrauen in die Redlichkeit der entsprechenden Person erfordern). Aus 
gesellschaftlicher Perspektive folgt hieraus eine Senkung der Kontroll- 
und Transaktionskosten. 
Die Selbstkontrolle der Emotionen und Gefühle kann aber nicht nur be-
wusst, sondern zum anderen auch unbewusst arbeiten. Erziehung und 
Sozialisation sorgen dafür, dass die Menschen in Gesellschaften, in de-
nen komplizierte wechselseitige Abhängigkeiten zwischen den Indivi-
duen bestehen, durch Ängste, Scham und Gewissensbisse von Verstößen 
gegen das gesellschaftlich erwünschte Verhalten abgehalten werden, 
ohne im Einzelnen über die Handlungskonsequenzen nachzudenken. Die 
Institutionen beeinflussen das individualethische Handeln der Menschen: 
Pünktlichkeit, Arbeitsdisziplin, die Einhaltung von bestimmten Sitten 
und Regeln sowie der weitgehende Verzicht auf gewaltsame Kon-
fliktaustragung werden keinesfalls ausschließlich durch die Androhung 
externer Sanktionen erzwungen. Abweichungen von der Norm erzeugen 
vielmehr Schuldgefühle, Scham, Angst oder schlechtes Gewissen, so 
dass sich derartige Normen als passiv internalisiert kennzeichnen lassen.  
Der Mensch schafft sich somit nicht nur aktiv interne Normen als Indivi-
dualethik, sondern er internalisiert auch passiv gewisse gesellschaftliche 
Normen als Moral. Aktiver Aufbau von internen individualethischen 
Normen und passive Internalisierung von gesellschaftlichen institutio-
nenethischen Normen geschehen in der Realität simultan und interde-
pendent. 
Diese internen ethischen Normen können mit den externen Institutionen 
in Widerstreit geraten, so mit dem Markt und der sozialen Norm. Da 
Preise als Voraussetzung die Idee der wechselseitigen Entschädigung 
haben und Sanktionen als Voraussetzung die Idee der Vorschreibung 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:43:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9


22 

einer Handlung aufgrund einer externen Kostenandrohung, können so-
wohl Preise als auch Sanktionen in Widerspruch zur Individualethik 
geraten. In dem einen Fall wird die Individualethik durch eine Entschä-
digung in Form einer Preiszahlung entwertet und zwar auch, wenn sich 
die Individualethik auf Einsicht in das Gute etc. stützt. In dem anderen 
Fall wird die Individualethik durch Androhung einer externen Sanktion 
entwertet. Dies führt wiederum zu Entstehung von Irradiationsphänome-
nen, d.h. verschiedene Motivationssysteme geraten in Konflikt zueinan-
der. Gerade dasjenige Motivationssystem, das für die intrinsische (Ei-
gen-) Motivation sorgt, gerät in Widerspruch zu demjenigen Motiva-
tionssystem, das für die extrinsische (Fremd-) Motivation sorgt. Die 
Konsequenz ist ein entweder gradueller oder abrupter Abbau der Indivi-
dualethik. 
Die Individualethik hat also ihren Ursprung nicht lediglich in den 
Handlungen und deren Anreizen, sondern in den Koordinationsmecha-
nismen, die diese Handlungen koordinieren und die Anreize vermitteln, 
d.h. in den Institutionen. Denn bei jeder Interaktion zwischen Menschen 
ist gleichzeitig auch der Mechanismus bzw. die Institution − Markt, 
Norm, Schenkung u.a.m. − definiert, mit dem Menschen ihre Hand-
lungen koordinieren. Die mit diesem Koordinationsmechanismus bzw. 
dieser Institution verbundenen Erwartungen werden auf die Interaktionen 
übertragen und bei jeder Interaktion mitgedacht oder mitgefühlt. Insofern 
bewerten die Menschen nicht nur die Handlungskonsequenzen, sondern 
auch die Handlungsmotive. 
Worin liegt nun der Unterschied zwischen Sanktionen und Preisen? 
Beide belegen Handlungen mit Alternativkosten; in dieser Allgemeinheit 
ist kein Unterschied feststellbar. Doch sagt die Norm: „Diese Handlung 
ist verboten“ oder „diese Handlung ist geboten“ und knüpft an die Nicht-
erfüllung des Verbotes oder Gebotes einer Sanktion. Eine Sanktion ist 
also die Aussetzung von Alternativkosten für die Nichteinhaltung einer 
geforderten Handlung. Demgegenüber ist der Preis die Aussetzung von 
Alternativkosten für eine erlaubte Handlung, das heißt, eine Handlung 
begehen zu dürfen, falls man den geforderten Preis entrichtet. Im ersten 
Fall wird erwartet, dass man eine bestimmte Handlung nicht begeht 
(oder gerade begeht); um der Forderung Nachdruck zu verschaffen, wer-
den Sanktionen angedroht. Im zweiten Fall wird eine Handlung prinzi-
piell gestattet; sie kann durchgeführt werden, wenn man den Preis zahlt. 
Primär für die Sanktion ist ihr Abschreckungseffekt, primär für den Preis 
ist sein Entschädigungseffekt. 
Für den extremen (unmoralischen und egoistischen) Menschentyp homo 
oeconomicus ist diese Unterscheidung allerdings zu fein gestrickt. Da er 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:43:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9


zfwu, 1/1 (2000), 9-30 23 

quasi-isoliert von seinen Mitmenschen ist, mit ihnen nur Tausch-Trans-
aktionen aufrechterhält und eine von seinen Mitmenschen vollständig 
unabhängige Präferenzfunktion hat, gerinnen alle Handlungsbeschrän-
kungen zu Kosten, die mit seinem persönlichen Nutzen verglichen wer-
den. Er kalkuliert die entsprechenden Erwartungswerte und entscheidet 
sich rational für oder gegen Unpünktlichkeit, Betrug, Diebstahl, Schei-
dung, Steuerhinterziehung, Beleidigung, Mord usw. Aus seiner Sicht ist 
dies auch vollkommen korrekt, da er keinerlei Bewertungen, die aus der 
sozialen Interdependenz entstehen, internalisiert: Scham und Pein sind 
ihm fremd, Ethik: ein Fetisch der Philosophen, Sozialisation: das ist was 
für den homo sociologicus, die Welt: ein Großkaufhaus (dazu eingehen-
der Weise 1989 und Nutzinger 1997). 
Tatsächlich hat der reale Mensch eine Eigenschaft, die der homo oeco-
nomicus nicht hat: Er hat die Fähigkeit, sein Verhalten mit seinen Mit-
menschen abzustimmen. Dies kann durch explizite Verträge, implizite 
Vereinbarungen, Gespräche, Gestik und Mimik geschehen. Folglich 
kann man die Handlungen in zwei Klassen unterteilen; zum einen gibt es 
Handlungen, die auf die Bedürfnisbefriedigung gerichtet sind, und zum 
anderen gibt es Handlungen, die auf die Verhaltenskoordination abzie-
len.  
Tauschbeziehungen kommen nur zustande, wenn für beide Tauschpart-
ner die persönlichen Bewertungen der Dinge, die man erhalten möchte, 
höher sind als die Dinge, die man im Austausch abgibt. Tauschen viele 
Personen, so kann der Tauschprozess in einen Zustand konvergieren, bei 
dem kein Tauschpartner einen Tauschpartner finden kann, mit dem ein 
Tausch noch lohnender ist. Marginal ist es für jeden Tauschpartner 
gleich, mit wem er tauscht und was er tauscht: Die Güter haben, unab-
hängig davon, wer sie tauscht, jeweils das gleiche Austauschverhältnis; 
die Tauschalternativen sind für alle Personen gleich; ein paretooptimaler 
Zustand für alle Personen ist erreicht; marginal sind nun für alle Perso-
nen die persönlichen Bewertungen gleich den Austauschverhältnissen. 
Das Treffen von Vereinbarungen macht nun keinen Sinn mehr, da alle 
Tauschverhältnisse für alle Personen gleich sind, so dass alle Personen 
als Tauschpartner austauschbar sind. Die Tauschbeziehungen sind ano-
nym; es gilt überall die Gleichheit der entsprechenden Grenzraten der 
Substitution und Transformation. Voraussetzung ist vollständige Mobi-
lität, d.h. die Abwanderungskosten zwischen Personen, Gütern und Or-
ten sind Null. 
In einer Situation des Ungleichgewichts oder der Immobilität, d.h. in 
einer Situation mit positiven Abwanderungskosten, aber bleiben die 
konkreten Vertragsinteressen positiv. Das bedeutet, dass es den Personen 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:43:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9


24 

nicht gleich ist, mit wem sie kontrahieren, und dass sie die Fähigkeit und 
den Kooperationswillen besitzen und behalten müssen, sich mit den an-
deren zu einigen. Der auch den ökonomischen Modellen als Konstrukt 
zugrundeliegende Mensch, nicht nur der reale, muss beide Handlungs-
kategorien besitzen. Der Mensch besitzt nämlich eine prosoziale Kom-
munikations- und Handlungsfähigkeit. 
Wie gezeigt worden ist, besitzt der reale Mensch auch interne und inter-
nalisierte Präferenzen. Die internen Präferenzen beziehen sich auf neu-
rophysiologische Gegebenheiten, die internalisierten Präferenzen reflek-
tieren die Erfahrung mit Gütern und Handlungskonsequenzen, die Be-
obachtung der Handlungsweise von anderen Menschen sowie das Han-
deln gemäß Normen. Durch die internalisierten Präferenzen wird der 
Mensch abhängig von dem, was andere Menschen tun. Er ist nun nicht 
mehr der homo clausus: Die internalisierten Präferenzen beziehen sich 
auf die soziale Interdependenz. Nun gewinnt der Mensch andere Dimen-
sionen als der homo oeconomicus: Er spricht, ist neidisch, liebt, hasst, 
verleumdet, entmutigt; er wird nach internalisierten Normen handeln, die 
extern gar nicht mehr sanktioniert werden; er bekommt einen Charakter, 
d.h. ein verfestigtes internalisiertes Normensystem, er entwickelt Ge-
wohnheiten, die intern seine Handlungen ordnen; er übertritt manche 
Normen, die extern die Handlungen zwischen den Menschen ordnen, 
weil diese Kosten geringer sind als die Kosten der Aufgabe bestimmter 
Überzeugungen; er identifiziert sich mit gewissen Werten und verachtet 
andere; er ist nicht mehr so flexibel wie der homo oeconomicus: Imita-
tion, Lernen, Gedächtnis sind dafür ursächlich; kurz: Der Mensch selbst 
ist bedeutsam, er ist nun wirklich ein soziales Wesen. Dabei verliert er 
aber einen Teil seiner autistischen Haltung: Seine eigenen Präferenzen 
werden durch die Macht der Güter und der anderen Menschen über ihn 
verbogen. Er gewinnt aber die Fähigkeit, mit anderen Menschen zu ko-
operieren: Er entwickelt eine „soziale Persönlichkeitsstruktur“ oder ei-
nen „sozialen Habitus“ (wie Norbert Elias dies formuliert) und kann sich 
individuell selbstregulieren. 
Wie Odysseus kann sich der Mensch auch selbst binden. Er weiß, wie er 
in einer bestimmten Situation reagieren wird, und kann, falls er diese 
Reaktion nicht wünscht, extern oder intern, d.h. durch Verträge oder 
durch Entwicklung entsprechender internalisierter Normen, sich selbst 
binden, indem er die Kosten für die Reaktionshandlung erhöht. Der 
Mensch kann sich in einen anderen hineinversetzen (Empathie) und ent-
sprechende kategorische Imperative entwickeln und internalisieren. Indi-
vidualethik könnte demgemäß ein Substitut für externe Verfügungs- und 
Eigentumsrechte zwischen den Menschen sein.  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:43:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9


zfwu, 1/1 (2000), 9-30 25 

Da nicht alle Menschen gleich sind, entsteht das Phänomen der Reputa-
tion. Manchen wird man Versprechungen mehr glauben als anderen. 
Man wird Menschen nach bestimmten Kriterien beurteilen, Signale be-
kommen eine gewisse Bedeutung. Man wird von der Einhaltung einer 
Norm auf die Einhaltung anderer Normen schließen und umgekehrt 
(„Wer einmal lügt, dem glaubt man nicht“). Loyalität und Autorität wer-
den begriffsrelevant; Begriffe wie guter Charakter, Redlichkeit, Freund-
lichkeit, Wahrheitsliebe u.ä. bekommen Sinn. Immer werden bestimmte 
Handlungen jemandem zugeordnet; man weiß, dass Verhaltensabwei-
chungen diesem Kosten verursachen. Das Gegenteil ist der Opportunist: 
Sein Verhalten folgt sofort aus der aktuellen Kostensituation; er kennt 
keine inneren Beschränkungen, die der aktuellen Kostensituation in rele-
vantem Maße widersprechen könnten. Der Opportunist ist der homo 
oeconomicus: Flexibel äugt er nach Schnäppchen. Der homo oeconomi-
cus übertritt sofort die Norm, wenn es sich gemäß seiner internen Nut-
zenfunktion lohnt. 
Aus institutionenethischer Sicht wird behauptet, dass Pflicht, Werte, 
Sollen in der ökonomischen Methode nichts zu suchen haben. Aber man 
verbaut sich hiermit den Weg, diese Begriffe ökonomisch zu interpretie-
ren. Man kann hinzufügen: Macht, Abhängigkeit, Recht, Freiheit, Ver-
antwortung u.a.m. können sehr gut mit Hilfe der beiden Begriffe Kosten 
und Abwanderungskosten definiert und präzisiert werden. Dazu müsste 
man nur die herkömmliche Unterteilung in Beschränkung und Präferen-
zen aufgeben und durch die Unterscheidung von externen und internen 
Beschränkungen ersetzen. Hier ergäben sich Möglichkeiten für das öko-
nomische Denken, die weit über die Erkenntnismöglichkeiten mit Hilfe 
des Homo-oeconomicus-Konstrukts hinausreichen. Denn der homo oe-
conomicus kennt nur Preise, Sanktionen übersetzt er in Erwartungswerte. 
Aus einem „Du darfst nicht“, macht er ein „Du darfst, wenn du den Preis 
zahlen kannst“. „Ein Foul ist eine Regelverletzung“, sagt der Regelge-
horsame. „Nein, ein Foul ist, wenn der Schiedsrichter pfeift“, antwortet 
der Erwartungswertmaximierer. Der homo oeconomicus bedarf demnach 
der Resozialisierung, bevor er in die ökonomische Welt entlassen wer-
den darf. 
Die obige Diskussion hat gezeigt, dass man statt von einem Individuum 
oder einer Struktur bzw. Institution von einem Beeinflussungsfeld zwi-
schen Individuen, aus dem eventuell eine Struktur bzw. Institution ent-
steht, ausgehen sollte. 
Insbesondere heißt dies, dass jedes Individuum auf alle anderen Indivi-
duen einwirkt, indem es für alle anderen zur Umwelt wird oder einen 
gewissen Einfluss auf die gemeinsam erzeugte Ordnungsgröße nimmt. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:43:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9


26 

Man betrachtet demnach das Individuum als in einem Beeinflussungs-
feld befindlich, von dem es Verhaltensanreize empfängt und das es selbst 
mit den anderen Individuen zusammen erzeugt. Das Individuum befindet 
sich in einer zirkulär-kausalen Handlungsumgebung. Es lässt sich von 
dem Feld beeinflussen, und es erzeugt teilweise das Feld. Aus dieser 
Sicht verliert auch der individualistische Ansatz an Allgemeingültigkeit: 
Es ist ja nur eine spezielle Annahme, dass die Individuen unabhängig 
von ihren Interaktionen gedacht werden können und stabile Bewertungs-
eigenschaften haben. Dadurch wird klar, dass vielfältige Beziehungen 
zwischen interner Ethik des Menschen und externer Institution zwischen 
den Menschen bestehen. Dadurch wird auch klar, dass die Individual-
ethik eher ein Produkt des menschlichen Miteinanders ist als eine Eigen-
schaft der Präferenzen.  
Diese Beziehungen zwischen Individualethik und Institutionenethik 
können zum einen substitutiver und zum anderen komplementärer Natur 
sein. Substitutive Beziehungen bedeuten, dass sich Individualethik und 
Institutionenethik wechselseitig ersetzen und verdrängen können. Kom-
plementäre Beziehungen bedeuten, dass sich Individualethik und Institu-
tionenethik wechselseitig unterstützen und verstärken.4

Beispiele für substitutive Beziehungen zwischen Individualethik und 
Institutionenethik sind: 
� Die individuelle Selbstvorsorge für Alter und Krankheit kann erlah-

men, wenn gesellschaftliche Sicherungssysteme die individuelle 
Vorsorge übernehmen. 

� Die Überführung von privatem in öffentliches Eigentum kann zu 
einer geringeren Sorgfalt im Umgang mit den Gütern führen. 

� Die Versicherung bestimmter Tätigkeiten erhöht den Anreiz, das 
Versicherungsereignis aus Gründen einer geringeren Sorgfalt oder 
gar mit Absicht eintreten zu lassen. 

� Die extrinsische Motivation in Form von Preisen und Sanktionen 
kann die intrinsischer Motivation verdrängen. 

� Internalisierte Normen können abgebaut werden, wenn (externe so-
ziale) Normen ein Verhalten vorschreiben und Normübertretungen 
extern sanktioniert werden. 

� u.a.m. 
Beispiele für komplementäre Beziehungen zwischen Individualethik und 
Institutionenethik sind: 
� Internalisierte Normen und Werte können die Einhaltung von (exter-

nen sozialen) Normen begünstigen und Sanktionskosten senken. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:43:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9


zfwu, 1/1 (2000), 9-30 27 

� Eine bestimmte (protestantische) erfolgsorientierte Ethik fördert die 
wirtschaftliche Entwicklung. 

� Vertrauen reduziert die Komplexität in einer vielfältigen und un-
sicheren Umwelt. 

� Wir-Gefühl und Team-Geist befördern die (institutionalisierten) 
Aktivitäten in Teams, Familien, Nachbarschaften, Arbeitsgruppen 
usw. 

� Gewohnheiten und Verhaltensstandards ergänzen und stabilisieren 
externe Institutionen. 

� u.a.m. 
Damit wird deutlich, dass institutionenethisch orientierte Installierungen 
von Normen und Märkten unter Umständen individualethische Motiva-
tionen verdrängen können. Die Konsequenz ist ein kontraintentionales 
Steigen der gesellschaftlichen Kontroll- und Transaktionskosten. Damit 
wird auch deutlich, dass eine die Institutionenethik ergänzende Indivi-
dualethik die gesellschaftlichen Kontroll- und Transaktionskosten er-
heblich senken kann (zu einer differenzierteren Argumentation hierzu 
siehe Baurmann/Kliemt 1995 und Lindbeck 1995). 
Um diese Substitutions- und Komplementaritätsbeziehungen zwischen 
Individual- und Institutionenethik genau analysieren zu können, bedarf 
es, auch als theoretisches Konstrukt, eines prinzipiell moralischen Men-
schen; der homo oeconomicus ist hierfür denkbar ungeeignet. 
Halten wir fest: 
� In einer Welt, in der alle Handlungen über Märkte koordiniert wer-

den, macht Individualethik keinen Sinn. Denn jeder Akteur entschä-
digt jeden anderen wertäquivalent für die von ihm empfangenen 
Güter und Dienste. Da im Tauschprozess die Motivationen sich 
wechselseitig auf den Vergleich der hergegebenen mit den erhal-
tenen Gütern und Diensten beziehen, kann eine zusätzliche Indivi-
dualethik nicht existieren oder wird, falls sie doch vorhanden ist, 
erodieren. 

� In einer Welt, in der alle Handlungen über Normen koordiniert wer-
den, macht die Individualethik ebenfalls keinen Sinn. Denn jeder 
Akteur handelt der Norm entsprechend, weil er Sanktionskosten 
fürchtet. Eine Individualethik kann hier nicht existieren oder wird, 
falls sie doch vorhanden ist, erodieren.  

� In einer Welt, in der nicht alle Handlungen durch Märkte bzw. über 
Normen koordiniert werden, d.h. in Situationen mit positiven Ab-
wanderungskosten, entstehen zwiespältige Anreizstrukturen. Derar-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:43:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9


28 

tige Situationen finden sich in Familien, Nachbarschaften, Arbeits-
gemeinschaften usw. Individuelle und kollektive Rationalität diver-
gieren in diesen Fällen; eine streng individuelle Rationalität führt, 
anders als bei Markt- und Normenkoordination, dann zu einem kol-
lektiv inoptimalen Zustand. Selbstbestimmung, Wählen können, 
Selbstverpflichtung und Emotionen können in einer derartigen Si-
tuation die Wahl der kooperativen Strategie begünstigen und indivi-
dualethische Motivationen erzeugen.  

5. Schluss 
Es ist gezeigt worden, dass Individualethik nur in einer Situation mit 
positiven Abwanderungskosten von Bestand sein kann. Wenn alle 
Handlungen über Märkte oder Normen koordiniert würden, bliebe kein 
Raum für individuell motiviertes moralisches Handeln. Die Individual-
ethik hat dort, wo sie funktioniert, den Vorteil, dass das Wohl anderer 
durch Selbstbindung und Selbstkontrolle berücksichtigt wird; es entsteht 
kein externer Kontrollaufwand. Da viele Situationen der realen Welt 
nicht vollständig über Märkte oder Normen geregelt werden, hat die 
Individualethik überall dort ihren Platz, wo das Zusammenleben der 
Menschen durch individuelle Entscheidungen geprägt wird. Derartige 
Situationen finden sich in Unternehmungen, Büros, Arbeitsteams, Ar-
beitsgemeinschaften, Hochschulen, Nachbarschaften, Vereinen, Familien 
usw. usf. Eine Großgesellschaft ist aber in derartige Klein-Gruppen-
Gesellschaften gegliedert. Folglich bedarf eine Vielfalt von Interaktionen 
der Koordination durch Individualethik.  
Die Alternative Institutionenethik hat zwei Nachteile: Sie verursacht 
höhere Kontroll- und Transaktionskosten und zerstört unter Umständen 
eine vorhandene Individualethik mit der Folge weiter ansteigender Kon-
troll- und Transaktionskosten. Sind Individualethik und Institutio-
nenethik Alternativen? Optimal ist vermutlich ein geeignetes Mixtum 
aus beiden. Bei diesem Mixtum müssen sowohl die substitutiven als 
auch die komplementären Beziehungen zwischen Individual- und Insti-
tutionenethik berücksichtigt werden. Die Untersuchung dieses Themas 
bedarf allerdings eines eigenen Aufsatzes. 
 

1 Der Verfasser dankt Herrn Thomas Beschorner und Frau Sylvie Geisendorf für hilf-
reiche Anmerkungen. 

2 Viele Theoretiker verstehen unter Ethik die Lehre von den allgemeinen Sittengesetzen 
und unter Moral das praktisch-sittliche individuelle Verhalten; hier wird keine derartige 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:43:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9


zfwu, 1/1 (2000), 9-30 29 

 
Unterscheidung gemacht, da durch die gedankliche Trennung von Ethik und Moral das 
– den Ökonomen vor allem interessierende – Anreizproblem unter den Tisch fällt. 

3 Die übliche spieltheoretische Lösung von Dilemma-Spielen mit Hilfe des Nash-
Gleichgewichts unterstellt, da jeder Spieler nur sein eigenes Interesse bei ent-
sprechender Annahme über das Verhalten des anderen maximiert, einen Moralitätsgrad 
von Null – und kann mithin das Entstehen sozialer Kooperation bei ausschließlichem 
Eigeninteresse nicht erklären. Dies zeigen sehr klar Güth/Kliemt (1995). 

4 Die Zusammenhänge zwischen interner Organisation des Menschen und externer Orga-
nisation der Menschen sowie die substitutiven und komplementären Beziehungen 
zwischen beiden werden beschrieben in Weise (1979, S. 284 f.). 

 

6. Literatur 
► Baurmann, M. /Kliemt, H. (1995): Zur Ökonomie der Tugend, in: 
Ökonomie und Gesellschaft, Bd. 11, Frankfurt/New York, S. 13-44.  ►
Güth, W. /Kliemt, H. (1995): Elementare spieltheoretische Modelle 
sozialer Kooperation, in: Ökonomie und Gesellschaft, Bd. 12, Frank-
furt/New York, S. 12-62.  ► Homann, K. / Pies, I. (1994): Wirt-
schaftsethik in der Moderne: Zur ökonomischen Theorie der Moral, in: 
Ethik und Sozialwissenschaften 5, S. 3-12.  ► Homann, K. (1997): 
Sinn und Grenze der ökonomischen Methode in der Wirtschaftsethik, in: 
Aufderheide, D. /Dabrowski, M. (Hrsg.): Wirtschaftsethik und Moral-
ökonomik, Berlin, S. 11–42.  ► Lindbeck, A. (1995): Welfare State 
Disincentives with Endogenous Habits and Norms, in: Scandinavian 
Journal of Economics, 97, S. 477-494.  ► Nutzinger, H. G. (1997):
„Homo oeconomicus“: Reichweite und Grenzen der ökonomischen Ver-
haltenstheorie, in: Zeitschrift für Evangelische Ethik, 41, S. 84-98.  ►
Vogel, C. (1993): Evolutionsbiologie und Moral, in: Schiefenhövel, W., 
Vollmer, G. und Vogel, C. (Hrsg.): Der Mensch, Tübingen.  ► Weise, 
P. (1979): Neue Mikroökonomie, Würzburg/Wien.  ► Weise, P. 
(1989): Homo oeconomicus und homo sociologicus: Die Schrec-
kensmänner der Sozialwissenschaften, in: Zeitschrift für Soziologie, 18, 
S. 148-161. 
 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:43:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9


Governanceethik und philosophische Ethik mit
ökonomischer Methode – Versuch einer Ver-
hältnisbestimmung

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:43:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9


Governanceethik und philosophische Ethik mit
ökonomischer Methode – Versuch einer Ver-
hältnisbestimmung

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:43:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9


32 

Zum Autor 
 
Prof. Dr. Peter Weise 
Universität GH Kassel 
FB Wirtschaftswissenschaften 
Nora-Platiel Str. 4 
34109 Kassel 
Tel.: ++49(0)561/804-3030 
Fax: ++49(0)561/804-3226 
Email: bargen@wirtschaft.uni-kassel.de 

Prof. Dr. Peter Weise, geb. 
1941, ist seit 1982 Leiter 
des Fachgebietes „Wirt-
schaftswissenschaften mit 
sozialwissenschaftlicher 
Ausrichtung“ an der Uni-
versität Kassel. Hauptar-
beitsgebiete sind Evolu-
torische Ökonomie, Selbst-
organisation, Ethik und Ar-
beitsmarkt. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:43:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

mailto:bargen@wirtschaft.uni-kassel.de
https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9
mailto:bargen@wirtschaft.uni-kassel.de


zfwu, 1/1 (2000), 31-33 33 

Individualethik und Institutionenethik! 
Korreferat zum Beitrag von Peter Weise 

In seinem Artikel beschäftigt sich Prof. Peter Weise mit der Frage, wel-
che Handlungen als individualethische bzw. als institutionenethische be-
zeichnet werden können. Als theoretische Konzeption zieht er die Ab-
wanderungskosten heran. Würden alle Handlungen über Märkte oder 
Normen koordiniert, dann mache Individualethik keinen Sinn, sie würde 
erodieren. In der realen Welt seien allerdings Situationen mit positiven 
Abwanderungskosten vorherrschend, und genau hier habe Individual-
ethik ihre Funktion, da sie Kontrollkosten minimiere und das Wohl an-
derer Menschen mitbedacht werde. Die Institutionenethik hat nach 
Weise zwei Nachteile: sie verursache hohe Kontroll- und Transaktions-
kosten und zerstöre unter Umständen individualethische Motivationen. 
Die Beziehungen zwischen Individual- und Institutionenethik sind nach 
Weise sowohl komplementärer als auch substitutiver Art. Seine Über-
legungen basieren auf evolutorischen und ökonomischen Argumenten 
(Abwanderungskosten; Nutzen als Motiv, moralisch zu handeln). Das 
Modell des homo oeconomicus lehnt er allerdings ab, da aus evoluto-
rischer Sicht der Mensch prosozial handlungs- und kommunikationsfähig 
sei. Weises Artikel ist bemerkenswert, da die meisten ökonomisch orien-
tierten Beiträge zum Thema die Moral in den Institutionen lokalisieren 
und die Individualethik eher minimalisieren.5 Er kommt durch seine öko-
nomische Argumentation genau zum gegenteiligen Schluss, dem ich zum 
großen Teil zustimme. Allerdings hat Weise m.E. durch die Basis der 
evolutorischen und ökonomischen Sichtweise einen verkürzten Blick auf 
die Problematik des Themas. 
Versteht man Ethik auch als Antwort auf aktuelle moralische Problem-
lagen, so wird die Sichtweise  von Weise diesem Anspruch m.E. nicht 
gerecht. So sind nach Weise Ethik bzw. Moral Koordinationsmechanis-
men für kleine Gruppen. Seit ca. 25 Jahren sind aber die globalen Folgen 
des menschlichen Handelns ein wichtiges Thema der ethischen Debatte. 
Angestoßen von Hans Jonas6 geht es dabei um die universalen Folgen 
der technisch-instrumentellen Rationalität, der Ökologieproblematik und 
mittlerweile auch der Globalisierung in der Ökonomie. Diese Themen 
sind mit Bezug auf eine Kleingruppen-Moral nicht zu fassen, geschwei-
ge denn zu lösen. Hierfür bedürfte es einer reflexiven Ethik, die auch 
Fernstfolgen von Handlungen berücksichtigt. Diese Möglichkeit ist 
Weise aber versperrt, da er keinen Unterschied zwischen Moral und 
Ethik macht. So entgeht ihm die Differenzierung von Moral als den ge-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:43:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9


34 

lebten Vorstellungen vom Guten und Gesollten und der Ethik als der Re-
flexion über Moral. Letztere ist keine für die Wissenschaft reservierte 
Tätigkeit, auch im Alltag denken wir ständig über die Richtigkeit unserer 
Handlungen oder Handlungen anderer Menschen nach.  
Mit Hilfe seiner Argumente will und kann Weise Ethik nicht begründen. 
Er möchte zeigen, „... wie Moral als eine bestimmte Verhaltensweise in 
der Menschheitsentwicklung evolutiv entstanden ist“. Damit kann (und 
will) er jedoch keine ethische Verpflichtung begründen. Dies ist aber 
nicht nur aus wissenschaftlichen Fragestellungen heraus interessant, 
sondern betrifft auch die Motive zum moralischen Handeln und damit 
die Alltagspraxis. Bei den von Weise aufgezählten Motivationen kommt 
die Einsicht in die Richtigkeit einer Handlung demnach auch nicht vor. 
Hier finden sich Reste des homo oeconomicus in der Argumentation, den 
Weise doch wohlbegründet ablehnt. Nach Weise sind alle vier Motiva-
tionen für moralisches Verhalten letztendlich auf den eigenen Nutzen be-
zogen. Dies ist allerdings nicht frei von Widersprüchen: Nach Weise hat 
man nur dann „ein Motiv, moralisch zu handeln [...], wenn es sich auf 
die Dauer und im Durchschnitt lohnt.“ Ausdrücklich bezieht der Autor 
den emotionalen Eigenlohn hier mit ein. Das altruistische Handeln (als 
ein moralisches Motiv) ist nach ihm aber mit einer Entlohnung verbun-
den, die nicht von einem selber herbeigeführt werden kann. Und der 
emotionale Eigenlohn? Einleuchtend ist auch nicht, warum eine mora-
lische Handlung immer das Wohl anderer Menschen beinhalten muss. 
Dies scheint mir die Komplexität realer Situationen nicht abzudecken. 
Vielfach muss bei moralischen Handlungen zwischen dem Wohl unter-
schiedlicher Menschen abgewogen werden, mit dem Ergebnis, dass nicht 
das Wohl bzw. die Interessen aller berücksichtigt werden können. Wenn 
ein Unternehmen z.B. Handtellerminen aus moralischen Bedenken 
heraus nicht in ein Kriegsgebiet exportiert und dadurch Arbeitsplätze 
verloren gehen, so kann dies durchaus moralisch gerechtfertigt sein, 
obgleich nicht das Wohl der Arbeitslosen berücksichtigt wird.  
Die unterkomplexen ökonomischen Grundlagen der Argumentation von 
Weise werden auch in seiner These deutlich, dass Individualethik keinen 
Sinn mache, wenn alle Handlungen über Märkte oder Normen koordi-
niert würden (es liegen keine Abwanderungskosten vor). Dem ist aus 
ethischer Sicht zu widersprechen. Zunächst gilt diese These nur, wenn 
man den Menschen als Nutzenmaximierer denkt, was Weise jedoch ab-
lehnt. Desweiteren kommen bei der vollkommenen Koordination von 
Handlungen über Märkte jeweils nur die Tauschpartner zu einem für sie 
befriedigenden Ergebnis. Extern Betroffene allerdings werden in den 
Tausch nicht mit einbezogen. Gerade das Problem der externen Kosten 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:43:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9


zfwu, 1/1 (2000), 31-33 35 

(z.B. in der Ökologieproblematik) ist aber u. a. ein Anlass für das Thema 
Wirtschaftsethik.  
Auch wenn alle Handlungen über Märkte oder soziale Normen koordi-
niert werden könnten, wäre eine Individualethik von Nöten. Ansonsten 
bliebe die Frage offen, wie die entsprechende Rahmenordnung bzw. die 
Normen entstanden und fortgeschrieben werden. Nach Weise fällt auch 
das Entwerfen und Durchsetzen eines Regelsystems unter die Institu-
tionenethik. Allerdings bestimmt er als Individualethik Handlungen, 
deren Entlohnung nicht von einem selber herbeigeführt werden. Genau 
das ist bei dem Entwerfen und Durchsetzen eines Regelsystems aber der 
Fall. Das Motiv hierzu ist weder die wertäquivalente Entschädigung oder 
der Gehorsam gegenüber einer Norm, also institutionenethische Motive. 
Vielmehr dürften es Altruismus und Vernunft, verstanden als Einsicht in 
die Richtigkeit der Handlung, sein, die aus individualethischer Sicht 
Regeln anstoßen und optimieren.  
Die Aufzählung zum komplementären Verhältnis von Individual- und 
Institutionenethik müsste m.E. um diesen Punkt erweitert werden. Die 
Individualethik ergänzt die Institutionenethik aber noch in einem 
anderen Punkt: Regeln und Normen können aus strukturellen Gründen 
einen Sachverhalt erst regeln, nachdem er eingetreten ist. Bis zur 
Regelung bedarf es individualethischer Handlungen, die diese Lücke fül-
len. Aus Sicht einer reflexiv verstandenen Ethik kann die Aufzählung 
des subsitutiven Verhältnisses von Individual- und Institutionenethik er-
gänzt werden. Aus individualethischen Motiven heraus ist es durchaus 
gerechtfertigt, dass Regeln/ Normen bewusst übertreten werden, wenn 
sie nicht gerecht sind.  
Zusammenfassend zeigt sich, dass das Ergebnis der Überlegungen von 
Weise auch mit den Mitteln der reflexiven Ethik erreicht werden kann, 
die darüber hinaus Unklarheiten der evolutorischen und der ökono-
mischen Argumentation aufdeckt. In Anschluss an Weises Artikel lässt 
sich m.E. die weiterführende Frage stellen, wie Institutionen beschaffen 
sein müssten, damit ethisch gerechtfertigtes Handeln gefördert wird, 
ohne die moralische Motivation zu zerstören. 
 

5 Dies trifft z.B. auf Karl Homann et al. zu. 
6 Jonas, H. (1984): Das Prinzip Verantwortung, Frankfurt/ Main. 
 
Matthias König, Berlin 
Email: mkoenig@zedat.fu-berlin.de 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:43:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-9

